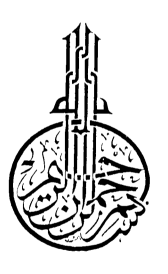
# ظاهـرة **ضف الإيمـان**

الأعراض . الأسباب . العلاج

محمد صالح المنجد



ظاهرة ضعف الإيمان الأعراض ـ الأسباب ـ العلاج بسم الله الرحمن الرحيم حقوق الطبع محفوظة الطبعة الأولى ١٤١٣هـ

#### بسم الله الرحمن الرحيم

#### مقدمة

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونستهديه ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله. ﴿يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله حق تقاته ولا تموتن إلا وأنتم مسلمون ﴾ (سورة آل عمران، آية: ١٠٢).

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمُ مَنْ نَفْسُ وَاحْدَةً وَخَلَقَ مَنْهَا زوجها وبث منهم رجالًا كثيرًا ونساء واتقوا الله الذي تساءلون به والأرحام إن الله كان عليكم رقيبا﴾ (سورة النساء، آية: ١).

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتقُوا الله وقُولُوا قُولًا سَدِيدًا يَصِلُحُ لَكُمُ أَعَمَالُكُمُ وَيَعْفُرُ لَكُمْ ذَنُوبِكُمْ وَمِنْ يَطْعُ الله ورسولُهُ فَقَدْ فَازْ فُوزًا عَظَيْمًا ﴾ (سورة الأحزاب، الآيتان: ٧١،٧٠).

#### أما بعد:

فإن ظاهـرة ضعف الإيمان مما عم وانتشر في المسلمـين، وعدد من

الناس يشتكي من قسوة قلبه وتتردد عباراتهم: «أحس بقسوة في قلبي» «لا أجد لذة للعبادات» «أشعر أن إيهاني في الحضيض» «لا أتأثر بقراءة القرآن» «أقع في المعصية بسهولة» وكثيرون آثار المرض عليهم بادية. وهذا المرض أساس كل مصيبة وسبب كل نقص وبلية.

وموضوع القلوب موضوع حساس ومهم، وقد سمي القلب قلبًا لسرعة تقلبه قال عليه الصلاة والسلام: «إنما سمي القلب من تقلبه، إنها مثل القلب كمثل ريشة معلقة في أصل شجرة يقلبها الريح ظهرًا لبطن»(۱). وفي رواية (مثل القلب كمثل ريشة بأرض فلاة تقلبها الريح ظهرًا لبطن)(۲).

وهو شديد التقلب كما وصفه النبي، صلى الله عليه وسلم بقوله: (لقلب ابن آدم أسرع تقلبًا من القدر إذا استجمعت غليانا)<sup>(۱)</sup>، وفي رواية «أشد انقلابًا من القدر إذا اجتمعت غليًا»<sup>(1)</sup>. والله سبحانه وتعالى هو مقلب القلوب ومصرفها كما جاء عن عبدالله بن عمرو بن العاص أنه

<sup>(</sup>١) رواه أحمد ٤٠٨/٤ وهو في صحيح الجامع ٢٣٦٥.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي عاصم في كتاب السنة رقم ۲۲۷ وإسناده صحيح: ظلال
 الجنة في تخريج السنة للألباني ١٠٢/١.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق رقم ٢٢٦ وإسناده صحيح: ظلال الجنة ١٠٢/١.

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد ٦/٤ وهو في صحيح الجامع رقم ١٤٧٥.

V

سمع رسول الله، صلى الله عليه وسلم، يقول (إن قلوب بني آدم كلها بين أصبعين من أصابع الرحمن كقلب واحد يصرفه حيث يشاء) ثم قال رسول الله، صلى الله عليه وسلم: «اللهم مصرف القلوب صرف قلوبنا على طاعتك. »(١).

وحيث ﴿أَنَ الله يحول بين المرء وقلبه ﴾ وأنه لن ينجويوم القيامة ﴿إلا من أتى الله بقلب سليم ﴾ وأن الويل ﴿للقاسية قلويهم من ذكر الله ﴾ وأن الوعد بالجنة لـ ﴿من خشي الرحمن بالغيب وجاء بقلب منيب. ﴾ كان لابد للمؤمن أن يتحسس قلبه ويعرف مكمن الداء وسبب المرض ويشرع في العلاج قبل أن يطغى عليه الران فيهلك والأمر عظيم والشأن خطير فإن الله قد حذرنا من القلب القاسي والمقفل والمريض والأعمى والأغلف والمنكوس والمطبوع المختوم عليه.

وفيها يلي محاولـة للتعـرف على مظاهر مرض ضعف الإيهان وأسبابه وعلاجه، أسأل الله أن ينفعني بهذا العمل وإخواني المسلمين وأن يجزي بالجزاء الأوفى من ساهم في إخراجه وهو سبحانه المسؤول أن يرقق قلوبنا ويهديها إنه نعم المولى وهو حسبنا ونعم الوكيل.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم رقم: ٢٦٥٤ ط عبد الباقي .



### أولا: مظاهر ضعف الإيمان

إن مرض ضعف الإيمان له أعراض ومظاهر متعددة فمنها: ـ

(١) الوقوع في المعاصي وارتكاب المحرمات: ومن العصاة من يرتكب معصية يصرُّ عليها ومنهم من يرتكب أنواعًا من المعاصي، وكثرة الوقوع في المعصية يؤدي إلى تحولها عادة مألوفة ثم يزول قبحها من القلب تدريجيًّا حتى يقع العاصي في المجاهرة بها ويدخل في حديث (كل أمتي معافى إلا المجاهرين، وإن من المجاهرة أن يعمل الرجل بالليل عملاً ثم يصبح وقد ستره الله فيقول: يا فلان عملت البارحة كذا، وكذا، وقد بات يستره ربه ويصبح يكشف ستر الله عنه)(١).

(٢) ومنها: الشعور بقسوة القلب وخشونته: حتى ليحس الإنسان أن قلبه قد انقلب حجرًا صلدًا لا يترشح منه شيء ولا يتأثر بشيء، والله جل وعلا يقول وثم قست قلوبكم من بعد ذلك فهي كالحجارة أو أشد قسوة اسورة البقرة، آية: ٧٤]. وصاحب القلب القاسي لا تؤثر فيه موعظة الموت ولا رؤية الأموات ولا الجنائز، وربها حمل الجنازة بنفسه، وواراها بالتراب، ولكن سيره بين القبور كسيره بين الأحجار.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري: فتح ١٠/٤٨٦ ط. دار الفكر.

(٣) ومنها: عدم إتقان العبادات: ومن ذلك شرود الذهن أثناء الصلاة وتلاوة القرآن والأدعية ونحوها، وعدم التدبر والتفكر في معاني الأذكار، فيقرؤها بطريقة رتيبة مملة هذا إذا حافظ عليها، ولو اعتاد أن يدعو بدعاء معين في وقت معين أتت به السنة فإنه لا يفكر في معاني هذا الدعاء والله سبحانه وتعالى: «.. لا يقبل دعاء من قلب غافل لاه»(١).

(٤) ومن مظاهر ضعف الإيهان: التكاسل عن الطاعات والعبادات، وإضاعتها، وإذا أداها فإنها هي حركات جوفاء لا روح فيها، وقد وصف الله \_ عز وجل \_ المنافقين بقوله ﴿ وإذا قاموا إلى الصلاة قاموا كسالى ﴾ [سورة النساء، آية: ١٤٢). ويدخل في ذلك عدم الاكتراث لفوات مواسم الخير وأوقات العبادة وهذا يدل على عدم اهتهام الشخص بتحصيل الأجر. فقد يؤخر الحج وهو قادر ويتفارط الغزو وهو قاعد، ويتأخر عن صلاة الجهاعة ثم عن صلاة الجمعة وقد قال رسول الله، صلى الله عليه وسلم: «لا يزال قوم يتأخرون عن الصف الأول حتى يخلفهم الله في النار» (٢). ومثل هذا لا يشعر بتأنيب الضمير إذا نام عن الصلاة المكتوبة، وكذا لو فاتته سنة راتبة أو ورد من أوراده فإنه لا يرغب في قضائه ولا تعويض ما فاته، وكذا يتعمد تفويت كل ما هو سنة أو من

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي رقم ٣٤٧٩ وهو في السلسلة الصحيحة ٩٩٥.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود رقم: ٦٧٩ وهو في صحيح الترغيب رقم ١٠٥.

فروض الكفاية، فربها لا يشهد صلاة العيد (مع قول بعض أهل العلم بوجوب شهودها) ولا يصلي الكسوف والخسوف، ولا يهتم بحضور الجنازة ولا الصلاة عليها، فهو راغب عن الأجر، مستغن عنه على النقيض ممن وصفهم الله بقوله: ﴿إنهم كانوا يسارعون في الخيرات ويدعوننا رغبا ورهبًا وكانوا لنا خاشعين﴾ [سورة الأنبياء، الآية: ٩٠).

ومن مظاهر التكاسل في الطاعات، التكاسل عن فعل السنن الرواتب، وقيام الليل، والتبكير إلى المساجد وسائر النوافل فمثلًا صلاة الضحى لا تخطر له ببال فضلًا عن ركعتي التوبة وصلاة الاستخارة.

- (٥) ومن المظاهر: ضيق الصدر وتغير المزاج وانحباس الطبع حتى كأن على الإنسان ثقلًا كبيرًا ينوء به، فيصبح سريع التضجر والتأفف من أدنى شيء، ويشعر بالضيق من تصرفات الناس حوله وتذهب ساحة نفسه، وقد وصف النبي، صلى الله عليه وسلم، الإيهان بقوله: «الإيمان: الصبر والسهاحة»(١). ووصف المؤمن بأنه: «يألف ويؤلف ولا خير فيمن لا يألف ولا يؤلف»(٢).
- (٦) ومن مظاهر ضعف الإيهان: عدم التأثر بآيات القرآن، لا بوعده ولا بوعيده ولا بأمره ولا نهيه ولا في وصفه للقيامة ، فضعيف الإيهان

<sup>(</sup>١) السلسلة الصحيحة رقم ٥٥٤، ٢/٨٦.

<sup>(</sup>٢) السلسلة الصحيحة رقم ٤٢٧.

يمل من سماع القرآن، ولا تطيق نفسه مواصلة قراءته فكلما فتح المصحف كاد أن يغلقه.

- (٧) ومنها: الغفلة عن الله عز وجل في ذكره ودعائه سبحانه وتعالى، فيثقل الدذكر على الذاكر، وإذا رفع يده للدعاء سرعان ما يقبضهما ويمضي وقد وصف الله المنافقين بقوله: ﴿ولا يذكرون الله إلا قليلاً﴾ [سورة النساء، الآية: ١٤٢].
- (٨) ومن مظاهر ضعف الإيان: عدم الغضب إذا انتهكت محارم الله \_ عز وجل \_ لأن لهب الغيرة في القلب قد انطفأ فتعطلت الجوارح عن الإنكار فلا يأمر صاحبه بمعروف ولا ينهى عن منكر ولا يتمعر وجهه قط في الله \_ عز وجل \_ والرسول، صلى الله عليه وسلم، يصف هذا القلب المصاب بالضعف بقوله في الحديث الصحيح «تعرض الفتن على القلوب كالحصير عودا عودا، فأي قلب أشربها [أي: دخلت فيه دخولاً تامًا] نكت فيه نكتة سوداء [أي نقط فيه نقطة] حتى يصل الأمر إلى أن يصبح كما أخبر عليه الصلاة والسلام في آخر الحديث: «أسود مربادا [بياض يسير يخالطه السواد] كالكوز مجنيا [مائلاً منكوسًا] لا يعرف معروفًا ولا ينكر منكرًا إلا ما أشرب من هواه»(١). فهذا زال من قلبه حب المعروف وكراهية المنكر واستوت عنده الأمور فها الذي يدفعه إلى الأمر والنهى،

<sup>(</sup>١) رواه مسلم رقم ١٤٤.

بل إنه ربها سمع بالمنكر يعمل في الأرض فيرضى به فيكون عليه من الوزر مثل وزر من شاهده فأقره كما ذكر عليه الصلاة والسلام في الحديث الصحيح «إذا عملت الخطيئة في الأرض كان من شهدها فكرهها \_ وقال مرة أنكرها ـ كمن غاب عنها، ومن غاب عنها فرضيها كان كمن شهدها»(١)فهذا الرضا منه وهو ـ عمل قلبي ـ أورثه منزلة الشاهد في الاثم. (٩) ومنها : حب الظهور وهذا له صور منها:

- السرغبة في الرئاسة والإمارة وعدم تقدير المسؤولية والخطر، وهذا الـذي حذر منه رسـول الله، صلى الله عليه وسلم، بقـوله: «إنكم ستحرصون على الإمارة وستكون ندامة يوم القيامة فنعم المرضعة وبئس الفاطمة»(١). [قوله: نعم المرضعة أي أولها لأن معها المال والجاه واللذات، وقوله: بئس الفاطمة أي: آخرها لأن معه القتل والعزل والمطالبة بالتبعات يوم القيامة. ] وقال عليه الصلاة والسلام: «إن شئتم أنبأتكم عن الإِمــارة ومــاهـي، أولها ملامة، وثانيها ندامة، وثالثها عذاب يوم القيامة إلا من عدل» (٣). ولو كان الأمر قيامًا بالواجب وحملًا للمسؤولية في موضع لا يوجد من هو أفضل منه مع بذل الجهد والنصح والعدل كما

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود رقم ٤٣٤٥، وهو في صحيح الجامع ٦٨٩.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري رقم ٢٧٢٩ط. البغا.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبراني في الكبير ٧٢/١٨ وهو في صحيح الجامع ١٤٢٠.

فعل يوسف عليه السلام إذا لقلنا أنعم وأكرم، ولكن الأمر في كثير من الأحيان رغبة جامحة في الزعامة وتقدم على الأفضل وغمط أهل الحقوق حقوقهم واستئثار بمركز الأمر والنهي .

- محبة تصدر المجالس والاستئثار بالكلام وفرض الاستماع على الأخرين وأن يكون الأمر له. وصدور المجالس هي المحاريب التي حذرنا منها رسول الله، صلى الله عليه وسلم، بقوله: «اتقوا هذه المذابح على المحاريب -» (1).

- محبة أن يقوم له الناس إذا دخل عليهم لإشباع حب التعاظم في نفسه المريضة وقد قال رسول الله، صلى الله عليه وسلم: «من سره أن يمثل (\*) له عباد الله قيامًا فليتبوأ بيتًا من النار» (٢). ولذلك لما خرج معاوية على ابن الزبير وابن عامر فقام ابن عامر وجلس ابن الزبير [وفي رواية: وكان أرزنها] فقال معاوية لابن عامر: اجلس فإني سمعت رسول الله، صلى الله عليه وسلم، يقول «من أحب أن يمثل له الرجال قيامًا فليتبوأ مقعده من الناس يعتريه الغضب لو

<sup>(</sup>١) رواه البيهقي ٢/ ٤٣٩ وهو في صحيح الجامع ١٢٠.

<sup>(\*)</sup> أي ينتصب ويقوم.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في الأدب المفرد ٩٧٧ انظر السلسلة الصحيحة ٣٥٧.

 <sup>(</sup>٣) رواه أبو داود رقم ٢٢٩٥ والبخاري في الأدب المفرد ٩٧٧ وهو في السلسلة
 الصحيحة ٣٥٧.

طبقت السنة فبدىء باليمين، وإذا دخل مجلسًا فلا يرضى إلا بأن يقوم أحدهم ليجلس هو رغم نهيه، صلى الله عليه وسلم، عن ذلك بقوله: «لا يقيم الرجل الرجل من مجلسه ثم يجلس فيه» (١).

(١٠) ومنها: الشح والبخل ولقد مدح الله الأنصار في كتابه فقال ﴿ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة﴾ وبين أن المفلحين هم الذين وقوا شح أنفسهم ولا شك أن ضعف الإيهان يولد الشح بل قال عليه الصلاة والسلام: «لا يجتمع الشح والإيهان في قلب عبد أبدًا» (٢). أما خطورة الشح وآثاره على النفس فقد بينها النبي صلى الله عليه وسلم، بقوله: «إياكم والشح فإنها هلك من كان قبلكم بالشح، أمرهم بالبخل فبخلوا وأمرهم بالقطيعة فقطعوا وأمرهم بالفجور ففجروا» (٣٠). وأما البخـل فإن صاحب الإيهان الضعيف لا يكاد يخرج شيئًا لله ولو دعى داعى الصدقة وظهرت فاقة إخوانه المسلمين وحلت بهم المصائب. ولا أبلغ من كلام الله في هذا الشأن قال \_ عز وجل \_: ﴿ هَا أَنْتُم هُؤُلاء تدعون لتنفقوا في سبيل الله فمنكم من يبخل ومن يبخل فإنها يبخل عن نفسمه والله الغني وأنتم الفقراء وإن تتولوا يستبدل قوما غيركم ثم لا

<sup>(</sup>١) رواه البخاري فتح ٦٢/١١.

<sup>(</sup>٢) رواه النسائي: المجتبى ٦/٦١ وهو في صحيح الجامع ٢٦٧٨.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود ٢ /٣٢٤ وهو في صحيح الجامع رقم ٢٦٧٨.

يكونوا أمثالكم ﴾ [سورة محمد، الآية: ٣٨].

(۱۲) ومنها: السرور والغبطة بها يصيب إخوانه المسلمين من فشل أو خسارة أو مصيبة أو زوال نعمة ، فيشعر بالسرور لأن النعمة قد زالت، ولأن الشيء الذي كان يتميز عليه غيره به قد زال عنه.

(١٣) ومن مظاهر ضعف الإيبان: النظر إلى الأمور من جهة وقوع الإثم فيها أو عدم وقوعه فقط وغض النظر عن فعل المكروه. فبعض الناس عندما يريد أن يعمل عملاً من الأعمال لا يسأل عن أعمال البر وإنها يسأل: هل هذا العمل يصل إلى الإثم أم لا؟.. هل هو حرام أم أنه مكروه فقط؟ وهذه النفسية تؤدي إلى الوقوع في شرك الشبهات والمكروهات، مما يؤدي إلى الوقوع في المحرمات يومًا ما، فصاحبها ليس لديه مانع من ارتكاب عمل مكروه أو مشتبه فيه مادام أنه ليس محرمًا، وهذا عين ما أخبر عنه النبي، صلى الله عليه وسلم، بقوله: «من وقع في وهذا عين ما أخبر عنه النبي، صلى الله عليه وسلم، بقوله: «من وقع في

The state of the s

الشبهات وقع في الحرام، كالراعي يرعى حول الحمي يوشك أن يرتع فيه. . »(١). بل إن بعض الناس إذا استفتى في شيء وأخبر أنه محرم، يسأل هل حرمته شديدة أو لا؟! وكم الاثم المترتب عليه؟ فمثل هذا لا يكون لديه اهتمام بالابتعاد عن المنكر والسيئات بل عنده استعداد لارتكاب أول مراتب الحرام، واستهانة بمحقرات الذنوب مما ينتج عنه الاجتراء على محارم الله، وزوال الحواجز بينه وبين المعصية ولذلك يقول الرسول، صلى الله عليه وسلم، في الحديث الصحيح: «لأعلمن أقواما من أمتى يأتون يوم القيامة بحسنات أمثال جبال تهامة بيضًا، فيجعلها الله \_ عز وجل \_ هباء منثورا» قال ثوبان: يا رسول الله صفهم لنا، جَلُّهم لنا، أن لا نكون منهم ونحن لا نعلم قال: «أما إنهم إخوانكم ومن جلدتكم ويأخذون من الليل كها تأخذون ولكنهم أقوام إذا خلوا بمحارم الله انتهكوها. »(٢). فتجده يقع في المحرم دون تحفظ ولا تردد، وهذا أسوأ من الذي يقع في الحرام بعد تردد وتحرج وكلا الشخصين على خطر، ولكن الأول أسوأ من الثاني. وهذا النوع من الناس يستسهل الذنوب نتيجة لضعف إيهانه ولا يرى أنه عمل شيئًا منكرًا ولذلك يصف ابن

<sup>(</sup>١) الحديث في الصحيحين واللفظ لمسلم رقم ١٥٩٩.

 <sup>(</sup>۲) رواه ابن ماجة رقم ٥٤٢٤ قال في الزوائد إسناده صحيح ورجاله ثقات وهو في صحيح الجامع ٢٨ ٥٠.

مسعود ـ رضي الله عنه ـ حال المؤمن وحال المنافق بقوله «إن المؤمن يرى ذنوبه كأنه قاعد تحت جبل يخاف أن يقع عليه، وإن الفاجر يرى ذنوبه كذباب مر على أنفه فقال به هكذا» (أى دفعه بيده)(١).

(١٤) ومنها: احتقار المعروف، وعدم الاهتمام بالحسنات الصغيرة وقد علمنا، صلى الله عليه وسلم أن لا نكون كذلك فقد روى الإمام أحمد ـ رحمه الله ـ عن أبي جري الهجيمي قال أتيت رسول الله ، صلى الله عليه وسلم، فقلت يا رسول الله إنا قوم من أهل البادية فعلمنا شيئًا ينفعنا الله تبارك وتعالى به فقال: «لا تحقرن من المعروف شيئًا ولو أن تفرغ من دلوك في إناء المستسقى، ولو أن تكلم أخاك ووجهك إليه منبسط»(٢). فلو جاء يريد أن يستسقى من بئر وقد رفعت دلوك فأفرغته له، فهذا العمل وإن كان ظاهره صغيرًا لا ينبغي احتقاره، وكذا لقيا الأخ بوجه طلق، وإزالة القذر والأوساخ من المسجد، حتى ولو كان قشة فلعل هذا العمل القليل يكون سببًا في مغفرة الذنوب، والرب يشكر لعبده مثل هذه الأفعال فيغفر له، ألم تر أنه، صلى الله عليه وسلم قال: «مر رجل بغصن شجرة على ظهر طريق فقال والله لأنَّحين هذا عن

<sup>(</sup>١) رواه البخاري فتح ١٠٢/١١ وانظر تغليق التعليق ٥/١٣٦ المكتب الإسلامي.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ٥/٦٣ وهو في السلسلة الصحيحة ١٣٥٢.

المسلمين لا يؤذيهم فأدخل الجنة»(١).

إن النفس التي تحتقر أعمال الخير اليسيرة فيها سوء وخلل ويكفي في عقوبة الاستهانة بالحسنات الصغيرة الحرمان من مزية عظيمة دل عليها قوله، صلى الله عليه وسلم: «من أماط أذى عن طريق المسلمين كتب له حسنة ومن تقبلت له حسنة دخل الجنة» (٢). وكان معاذ رضي الله عنه يمشي ورجل معه فرفع حجرًا من الطريق فقال [أي الرجل] ما هذا؟ فقال سمعت رسول الله، صلى الله عليه وسلم، يقول: «من رفع حجرا من الطريق كتب له حسنة ومن كانت له حسنة دخل الجنة» (٣).

(١٥) عدم الاهتهام بقضايا المسلمين ولا التفاعل معها لا بدعاء ولا صدقة ولا إعانة ، فهو بارد الإحساس تجاه ما يصيب إخوانه في بقاع العالم من تسلط العدو والقهر والاضطهاد والكوارث ، فيكتفي بسلامة نفسه ، وهذا نتيجة ضعف الإيهان ، فإن المؤمن بخلاف ذلك ، قال النبي ، صلى الله عليه وسلم: «إن المؤمن من أهل الإيهان بمنزلة الرأس من الجسد ، يألم المؤمن لأهل الإيهان كها يألم الجسد لما في الرأس» (أ).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم رقم ١٩١٤.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في الأدب المفرد رقم ٩٩٥ وهو في السلسلة الصحيحة ٣٨٧/٥

<sup>(</sup>٣) المعجم الكبير للطبراني ١٠١/٢٠، السلسلة الصحيحة ٥/٣٨٧.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ٥/ ٣٤٠ وهو في السلسلة الصحيحة ١١٣٧.

(١٦) ومن مظاهر ضعف الإيمان: انفصام عرى الأخوة بين المتآخيين. يقول عليه الصلاة والسلام: «ما تواد اثنان في ـ الله جل وعز و في الإسلام فيفرق بينها أول ذنب [وفي رواية: ففرق بينها إلا بذنب] يحدثه أحدهما» (() فهذا دليل على أن شؤم المعصية قد يطال الروابط الأخوية ويفصمها، فهذه الوحشة التي يجدها الإنسان بينه وبين إخوانه أحيانًا هي نتيجة لتدني الإيمان بسبب ارتكاب المعاصي لأن الله يسقط العاصي من قلوب عباده، فيعيش بينهم أسوأ عيش ساقط القدر زري الحال لا حرمة له، وكذلك يفوته رفقة المؤمنين ودفاع الله عنهم فإن الله يدافع عن الذين آمنوا.

(۱۷) ومنها: عدم استشعار المسئولية في العمل لهذا الدين، فلا يسعى لنشره ولا يسعى لخدمته على النقيض من أصحاب النبي، صلى الله عليه وسلم، الذين لما دخلوا في الدين شعروا بالمسئولية على الفور، وهذا الطفيل بن عمرو رضي الله عنه كم كان بين إسلامه وذهابه لدعوة قومه إلى الله \_ عز وجل \_؟! لقد نفر على الفور لدعوة قومه، وبمجرد دخوله في الدين أحس أن عليه مسئولية عظيمة فطلب من الرسول، صلى الله عليه وسلم، أن يرجع إلى قومه فرجع داعية إلى الله سبحانه وتعالى، والكثيرون اليوم يمكثون فترات طويلة ما بين التزامهم بالدين حتى

<sup>(</sup>١) البخاري في الأدب المفرد رقم ٤٠١ وأحمد في المسند ٦٨/٢ وهو في السلسلة الصحيحة ٦٣٧.

وصولهم إلى مرحلة الدعوة إلى الله ـ عز وجل ـ.

كان الناس أصحاب محمد، صلى الله عليه وسلم، يقومون بها يترتب على الدخول في الدين من معاداة الكفار والبراءة منهم ومفاصلتهم، فهذا ثهامة بن أثال رضي الله عنه ـ رئيس أهل اليهامة ـ لما أسر وجيء به فربط في المسجد وعرض عليه رسول الله، صلى الله عليه وسلم، الإسلام، ثم قذف الله النور في قلبه فأسلم وذهب إلى العمرة ـ فلها وصل مكة قال لكفار قريش: «لا يصلكم حبة حنطة من اليهامة حتى يأذن فيها رسول الله، صلى الله عليه وسلم» (١٠) فمفاصلته للكفار ومحاصرته لهم اقتصاديًا وقديم كافة الإمكانات المتاحة لخدمة الدعوة حصلت على الفور، لأن إيهانه الجازم استوجب منه هذا العمل.

(١٨) ومن مظاهره الفزع والخوف عند نزول المصيبة أو حدوث مشكلة فتراه مرتعد الفرائص، مختل التوازن، شارد الذهن، شاخص البصر، يحار في أمره عندما يصاب بملمة أو بلية فتنغلق في عينيه المخارج وتركبه الهموم فلا يستطيع مواجهة الواقع بجنان ثابت، وقلب قوي وهذا كله بسبب ضعف إيهانه، ولو كان إيهانه قويًا لكان ثابتًا، ولواجه أعظم المهات وأقسى البليات بقوة وثبات.

(١٩) ومنها: كثرة الجدال والمراء المقسى للقلب، قال عليه الصلاة

<sup>(</sup>١) رواه البخاري فتح ٨٧/٨.

والسلام في الحديث الصحيح: «ما ضل قوم بعد هدى كانوا عليه إلا أوتوا الجدل»(۱)، فالجدال بغير دليل ولا قصد صحيح يؤدي إلى الابتعاد عن الصراط المستقيم، وما أكثر جدال الناس اليوم بالباطل يتجادلون بغير علم ولا هدى ولا كتاب منير. ويكفي دافعًا لترك هذه الخصلة الذميمة قوله، صلى الله عليه وسلم: «أنا زعيم ببيت في ربض الجنة لمن ترك المراء وإن كان محقًا»(۱).

(٢٠) ومنها: التعلق بالدنيا، والشغف بها، والاسترواح إليها، فيتعلق القلب بالدنيا إلى درجة يحس صاحبه بالألم إذا فاته شيء من حظوظها كالمال والجاه والمنصب والمسكن، ويعتبر نفسه مغبونًا سيىء الحظ لأنه لم ينل ما ناله غيره، ويحس بألم أكثر وانقباض أعظم إذا رأى أخاه المسلم قد نال بعض ما فاته هو من حظوظ الدنيا، وقد يحسده، ويتمنى زوال النعمة عنه، وهذا ينافي الإيمان كما قال النبي، صلى الله عليه وسلم: «لا يجتمعان في قلب عبد الإيمان والحسد»(٢).

(٢١) ومنها: أن يأخذ كلام الإنسان وأسلوبه الطابع العقلي البحت ويفقد السمة الإيهانية حتى لا تكاد تجد في كلام هذا الشخص أثرًا لنصِّ من القرآن أو السنة أو كلام السلف رحمهم الله.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في المسند ٥/٢٥٧ وهو في صحيح الجامع ٥٦٣٣.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود ٥/١٥٠ وهو في صحيح الجامع ١٤٦٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي: المجتبي ١٣/٦ وهو في صحيح الجامع ٧٦٢٠.

(٢٢) ومنها: المغالاة في الاهتمام بالنفس مأكلًا ومشربًا وملبسًا ومسكنًا ومركبًا، فتجده يهتم بالكماليات اهتمامًا بالغًا، فينمق هندامه ويجهسد نفسمه بشراء الرقيق من اللباس ويزوق مسكنه وينفق الأموال وَالْأُوقَاتَ فِي هَذَهُ التَّحْسَيْنَاتُ، وهي مما لا ضرورة له ولا حاجة ـ مع أن من إخوانه المسلمين من هم في أشد الحاجة لهذه الأموال ـ ويعمل هذا كله حتى يغرق في التنعم والترفه المنهى عنه كما في حديث معاذ بن جبل - رضى الله عنه ـ لما بعث به النبي، صلى الله عليه وسلم، إلى اليمن وأوصاه فقال: «إياك والتنعم، فإن عباد الله ليسوا بالمتنعمين»(١).

<sup>(</sup>١) رواه أبو نعيم في الحلية ٥/٥٥١ وهو في السلسلة الصحيحة ٣٥٣ وعند أحمد بلفظ إياى: المسند ٧٤٣/٥.

### ثانيًا: أسباب ضعف الإيمان

إن لضعف الإيمان أسبابًا كثيرة ومنها ماهو مشترك مع الأعراض مثل الوقوع في المعاصي والانشغال بالدنيا وهذا ذكر لبعض الأسباب مضافًا إلى ما سبق: \_

(١) الابتعاد عن الأجواء الإيهانية فترة طويلة وهذا مدعاة لضعف الإيمان في النفس، يقول الله \_ عز وجل \_ ﴿ أَلَم يَأُنَ لَلَّذِينَ آمِنُوا أَنْ تَحْشَعُ قلوبهم لذكر الله وما نزل من الحق ولا يكونوا كالذين أوتوا الكتاب من قبل فطال عليهم الأمدُ فقست قلوبهم وكثير منهم فاسقون» [سورة الحديد، الآية: ١٦]. فدلت الآية الكريمة على أن: طول الوقت في البعد عن الأجواء الإيمانية مدعاة لضعف الإيمان في القلب، فمثلًا: الشخص الذي يبتعد عن إخوانه في الله فترة طويلة لسفر أو وظيفة ونحو ذلك فإنه يفتقــد الجُّوُّ الإيماني الذي كان يتنعم في ظلاله، ويستمد منه قوة قلبه والمؤمن قليل بنفســه كشــر بإخوانه، يقول الحســز البصـري ــرحمه الله تعالى ـ «إخواننا أغلى عندنا من أهلينا فأهلونا يذكروننا الدنيا، وإخواننا يذكروننا بالأخرة». وهذا الابتعاد إذا استمر يخلف وحشة تنقلب بعد حين إلى نفرة من تلك الأجواء الإيهانية. يقسو على أثرها القلب ويظلم، ويخبو فيه نور الإيهان. وهذا مما يفسر حدوث الانتكاسة لدى البعض في الإِجازات التي يسافرون فيها أو عقب انتقالهم إلى أماكن أخرى للعمل أو الدراسة .

(٢) الابتعاد عن القدوة الصالحة، فالشخص الذي يتعلم على يدي رجل صالح يجمع بين العلم النافع والعمل الصالح وقوة الإيهان، يتعاهده ويحذيه مما عنده من العلم والأخلاق والفضائل، لو ابتعد عنه فترة من الزمن فإن المتعلم يحس بقسوة في قلبه، ولذلك لما توفي رسول الله، صلى الله عليه وسلم ووري التراب قال الصحابة: «فأنكرنا قلوبنا» وأصابتهم وحشة لأن المربي والمعلم والقدوة عليه الصلاة والسلام قد مات، وجاء وصفهم أيضًا في بعض الآثار «كالغنم في الليلة الشاتية المطيرة،» ولكنه عليه الصلاة والسلام ترك فيمن ترك وراءه جبالاً كل منهم يصلح للخلافة وصار بعضهم لبعض قدوة. أما اليوم فالمسلم في أشد الحاجة إلى قدوة يكون قريبًا منه.

(٣) ومن الأسباب: الابتعاد عن طلب العلم الشرعي والاتصال بكتب السلف والكتب الإيهانية التي تحيي القلب، فهناك أنواع من الكتب يحس القارىء بأنها تستثير في قلبه الإيهان، وتحرك الدوافع الإيهانية الكامنة في نفسه وعلى رأسها كتاب الله تعالى وكتب الحديث ثم كتب العلماء المجيدين في الرقائق والوعظ والذين يحسنون عرض العقيدة بطريقة تحيي القلب، مثل كتب العلامة ابن القيم وابن رجب وغيرهم. والانقطاع عن مثل هذه الكتب مع الإغراق في قراءة الكتب الفكرية

فقط أو كتب الأحكام المجردة عن الأدلة أو كتب اللغة والأصول مثلاً من الأشياء التي تورث أحيانًا قسوة القلب. وهذا ليس ذمًّا في كتب اللغة أو الأصول ونحوها بل هو تنبيه لمن أعرض عن كتب التفسير والحديث، فلا تكاد تجده يقرأ فيها مع أنها هي الكتب التي تصل القلب بالله ـ عز وجل ـ . فعندما تقرأ في الصحيحين (مثلاً) تشعر أنك تعيش في أجواء العصر فعندما تقرأ في الصحيحين (مثلاً) تشعر أنك تعيش في أجواء العصر الأول مع الرسول، صلى الله عليه وسلم، ومع الصحابة، وتتعرض لنفحات إيهانية، من سيرتهم، وحياتهم، وتلك الأحداث التي جرت في عصرهم:

أهل الحديث هم أهل الرسول وإن

لم يصحبوا نفسه، أنفاسه صحبوا

وهذا السبب - وهو الابتعاد عن الكتب الإيهانية - آثاره بادية على أولئك الذين يدرسون دراسات لا علاقة لها بالإسلام كالفلسفة وعلم النفس والاجتهاع وغيرها من الموضوعات التي صيغت بمعزل عن الإسلام. وكذا من يعشق قراءة القصص الخيالية وقصص الحب والغرام وهواة تتبع الأخبار غير النافعة من الصحف والمجلات والمذكرات وغيرها والاهتهام بها والمداومة على متباعتها.

(٤) ومنها: وجود الإنسان المسلم في وسط يعج بالمعاصي فهذا يتباهى بمعصية ارتكبها وآخر يترنم بألحان أغنية وكلهاتها وثالث يدخن ورابع يبسط مجلة ماجنة وخمامس لسانه منطلق باللعن والسباب والشتائم

وهكذا، أما القيل والقـال والغيبة والنميمة وأخبار المباريات فمها لا يحصى كثرة.

وبعض الأوساط لا تذكّر إلا بالدنيا كها هو الحال في كثير من مجالس الناس ومكاتبهم اليوم، فأحاديث التجارة والوظيفة والأموال والاستثارات ومشكلات العمل والعلاوات والترقيات والانتدابات وغيرها تحتل الصدارة في اهتهامات كثير من الناس وأحاديثهم.

وأما البيوت ـ فحدث ولا حرج ـ حيث الطامات والأمور المنكرات مما يندى له جبين المسلم وينصدع قلبه، فالأغاني الماجنة، والأفلام الساقطة، والاختلاط المحرم وغير ذلك مما تمتلىء به بيوت المسلمين، فمثل هذه البيئات تصاب فيها القلوب بالمرض وتصبح قاسية ولا شك.

(٥) ومنها: الإغراق في الاشتغال بالدنيا حتى يصبح القلب عبدا لها، والرسول، صلى الله عليه وسلم يقول: «تعس عبدالدينار، وعبد الدرهم»(۱). ويقول عليه الصلاة والسلام: «إنما يكفي أحدكم ما كان في الدنيا مثل زاد الراكب»(۱). يعني الشيء اليسير الذي يبلغه المقصود. وهذه الظاهرة واضحة في هذه الأيام التي عم فيها الطمع المادي والجشع في الازدياد من حطام الدنيا وصار الناس يركضون وراء التجارات والصناعات والمساهمات وهذا مصداق ما أخبر به، صلى الله عليه

<sup>(</sup>١) رواه البخاري رقم ٢٧٣٠.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني في الكبير ٤/٧٨ وهو في صحيح الجامع ٢٣٨٤.

وسلم: «إن الله ـ عز وجل ـ قال: إنا أنزلنا المال لإقام الصلاة وإيتاء الزكاة ولو كان لابن آدم واد لأحب أن يكون إليه ثان ولو كان له واديان لأحب أن يكون إليهما ثالث، ولا يملأ جوف ابن آدم إلا التراب ثم يتوب الله على من تاب»(١).

(٦) ومن الأسباب أيضًا: الانشغال بالمال والزوجة والأولاد، يقول الله \_ عز وجل \_: ﴿ واعلموا أنها أموالكم وأولادكم فتنة ﴾ [سورة الأنفال، الآية: ٢٨]. ويقول ـ عز وجـل ـ: ﴿زين للناس حبُّ الشهوات من النساء والبنين والقناطير المقنطرة من الذهب والفضة والخيل المُسَوَّمة والأنعام والحرث ذلك متاع الحياة الدنيا والله عنده حسن المآب﴾[سورة آل عمران، الآية: ١٤]. ومعنى هذه الآية أن حب هذه الأشياء وفي مقدمتها النساء والبنون إذا كان مقدمًا على طاعة الله ورسوله فإنه مستقبح مذموم صاحبه، أما إن كان حب ذلك على وجهه الشرعي المعين على طاعــة الله فهــو محمــود ممدوح صاحبـه وقد قال النبي، صلى الله عليه وسلم: «حبب إلى من الدنيا النساء والطيب وجعل قرة عيني في الصلاة»(٢)، وكثير من الناس ينساق وراء الزوجة في المحرمات وينساق وراء الأولاد منشغـلًا عن طاعـة الله، وقد قال النبي، صلى الله عليه

<sup>(</sup>١) رواه أحمد ٥/٢١٩ وهو في صحيح الجامع ١٧٨١.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد ١٢٨/٣ وهو في صحيح الجامع ٣١٢٤.

وسلم: « الولد محزنة مجبنة مجهلة مبخلة» (١) قوله: مبخلة ، إذا أراد الإنسان أن ينفق في سبيل الله ذكره الشيطان بأولاده فيقول: أولادي أحق بالمال أبقيه لهم يحتاجونه من بعدي فيبخل عن الإنفاق في سبيل الله . وقوله: مجبنة أي إذا أراد الرجل أن يجاهد في سبيل الله يأتيه الشيطان فيقول تقتل وتموت فيصبح الأولاد ضياعًا يتامى ، فيقعد عن الخروج للجهاد . وقوله: مجهلة أي يشغل الأب عن طلب العلم والسعي في تحصيله وحضور مجالسه وقراءة كتبه . وقوله : محزنة أي إذا مرض حزن في تحليه وإذا طلب الولد شيئًا لا يقدر عليه الأب حزن الأب ، وإذا كبر وعق أباه فذلك الحزن الدائم والهم اللازم .

وليس المقصود ترك الزواج والإنجاب ولا ترك تربية الأولاد، وإنها . المقصود التحمذير من الانشغال معهم بالمحرمات .

أما فتنة المال فيقول عليه الصلاة والسلام «إن لكل أمة فتنة، وفتنة أمتي المال» (٢). والحرص على المال أشد إفسادًا للدين من الذئب الذي تسلط على زريبة غنم وهذا معنى قول النبي، صلى الله عليه وسلم: «ما ذئبان جائعان أرسلا في غنم بأفسد لها من حرص المرء على المال والشرف

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في الكبير ٢٤١/٢٤ وهو في صحيح الجامع ١٩٩٠.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي ٢٣٣٦ وهو في صحيح الجامع ٢١٤٨.

لدينه»(١). ولذلك حث النبي، صلى الله عليه وسلم، على أخذ الكفاية دون توسع يشغل عن ذكر الله فقال رسول الله، صلى الله عليه وسلم: «إنما يكفيك من جمع المال خادم ومركب في سبيل الله»(١). وقد تهدد النبي، صلى الله عليه وسلم، المكثرين من جمع الأموال إلا أهل الصدقات فقال: «ويل للمكثرين إلا من قال بالمال هكذا وهكذا وهكذا وهكذا أربع عن يمينه وعن شهاله ومن قدامه ومن ورائه»(١)، يعنى في أبواب الصدقة ووجوه البر.

(٧) طول الأمل: قال الله تعالى: ﴿ ذرهم يأكلوا ويتمتعوا ويلههم الأملُ فسوف يعلمون﴾ وقال على رضي الله عنه: ﴿إِن أخوف ما أخاف عليكم اتباع الهوى فيصد عن الحق وأما طول الأمل فينسي الآخرة (أ). وجاء في الأثر: ﴿ أربعة من الشقاء جمود العين وقسوة القلب وطول الأمل والحرص على الدنيا » ﴿ ويتولد من طول الأمل الكسل عن الطاعة والتسويف بالتوبة والرغبة في الدنيا والنسيان للآخرة والقسوة في القلب لأن رقته وصفاءه إنها يقع بتذكير الموت والقبر والثواب والعقاب وأهوال القيامة كها قال تعالى: ﴿ فطال عليهم الأمدُ

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي رقم ٢٣٧٦ وهو في صحيح الجامع ٥٦٢٠.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد ٥/٢٩٠ وهو في صحيح الجامع ٢٣٨٦.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن ماجة رقم ٤١٢٩ وهو في صحيح الجامع ٧١٣٧.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري ٢٣٦/١١.

فقست قلوبهم ﴾ وقيل: من قصر أمله قل همه وتنور قلبه لأنه إذا استحضر الموت اجتهد في الطاعة . . » (١).

(٨) ومن أسباب ضعف الإيهان وقسوة القلب: الإفراط في الأكل والنوم والسهر والكلم والخلطة، فكشرة الأكل تبلد الذهن وتثقل البدن عن طاعة الرحمن وتغذي مجاري الشيطان في الإنسان وكها قيل: «من أكل كثيرًا شرب كثيرًا فنام كثيرًا وحسر أجرًا كبيرًا». فالإفراط في الكلام يقسي القلب، والإفراط في مخالطة الناس تحول بين المرء ومحاسبة نفسه والخلوة بها والنظر في تدبير أمرها. وكثرة الضحك تقضي على مادة الحياة في القلب فيموت، يقول عليه الصلاة والسلام في الحديث الصحيح: في القلب فيموت، يقول عليه الصلاة والسلام في الحديث الصحيح: اللا تكثر وا الضحك فإن كثرة الضحك تميت القلب» (٢). وكذلك الوقت الذي لا يملأ بطاعة الله تعالى ينتج قلبًا صلدًا لا تنفع فيه زواجر القرآن ولا مواعظ الإيهان.

وأسباب ضعف الإيهان كثيرة ليس بالوسع حصرها. لكن يمكن أن يسترشد بها ذكر على مالم يذكر منها، والعاقل يدرك ذلك من نفسه، نسأل الله أن يطهر قلوبنا ويقينا شر أنفسنا.

<sup>(</sup>١) فتح الباري ٢٣٧/١١.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجة ٤١٩٣ وهو في صحيح الجامع ٧٤٣٠.

## ثالثًا: علاج ضعف الإيمان

روى الحاكم في مستدركه والطبراني في معجمه عن النبي، صلى الله عليه وسلم، أنه قال: «إن الإيهان ليخلق في جوف أحدكم كما يخلق الثوب فاسألوا الله أن يجدد الإيهان في قلوبكم»(١). يعني بذلك أن الإيهان يبلي في القلب كما يبلي الثوب إذا اهترأ وأصبح قديمًا، وتعتري قلب المؤمن في بعض الأحيان سحابة من سحب المعصية فيظلم وهذه الصورة صورها لنا رسول الله ، صلى الله عليه وسلم بقوله في الحديث الصحيح : «ما من القلوب قلب إلا وله سحابة كسحابة القمر، بينا القمر مضيء إذ علته سحابة فأظلم، إذ تجلت عنه فأضاء»(٢). فالقمر تأتي عليه أحيانًا سحابة تغطى ضوءه، وبعد برهة من الزمن تزول وتنقشع فيرجع ضوء القمر مرة أخرى ليضيء في السياء، وكذلك قلب المؤمن تعتريه أحيانا سحبٌ مظلمة من المعصية، فتحجب نوره، فيبقى الإنسان في ظلمة ووحشــة، فإذا سعى لزيادة إيهانه واستعان بالله ـ عز وجل ـ انقشعت تلك السحب، وعاد نور قلبه يضيء كما كان.

 <sup>(</sup>١) رواه الحاكم في المستدرك ١/٤ وهو في السلسلة الصحيحة ١٥٨٥ وقال
 الهيثمي في مجمع الزوائد ١/٢٥: رواه الطبراني في الكبير وإسناده حسن.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو نعيم في الحلية ١٩٦/٢ وهو في السلسلة الصحيحة ٢٢٦٨.

ومن المرتكزات المهمة في فهم قضية ضعف الإيمان وتصور علاجها هو معرفة أن الإيمان يزيد وينقص وهذا من صميم اعتقاد أهل السنة والجماعة، فإنهم يقولون أن الإيهان نطق باللسان واعتقاد بالجنان (\*)، وعمل بالأركان(\*\*) يزيد بالطاعة وينقص بالعصيان، وقد دلت على هذا الأدلة من الكتاب والسنة فمنها قوله تعالى: ﴿ليزدادوا إيمانًا مع إيمانهم﴾ وقوله: ﴿ أَيكُم زادته هذه إيهانا﴾ وقوله صلى الله عليه وسلم: «من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده فإن لم يستطع فبلسانه فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان» (١). وأثر الطاعة والمعصية في الإيمان زيادة ونقصانًا أمر معلوم مشاهد ومجرب فلو أن شخصًا خرج يمشي في السوق ينظر إلى المتبرجات ويسمع صخب أهل السوق ولغوهم ثم خرج فذهب إلى المقبرة فدخلها فتفكر ورقَّ قلبه فإنه يجد فرقًا بَيِّنا بين الحالتين فإذا القلب يتغير بسرعة.

وعن علاقة المفهوم بموضوعنا يقول بعض السلف: «من فقه العبد أن يتعاهد إيهانه، وما ينقص منه، ومن فقه العبد أن يعلم أيزداد إيهانه؟

<sup>(\*)</sup> القلب.

<sup>(\*\*)</sup> الجوارح.

<sup>(</sup>١) البخاري فتح ١/١٥.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم ۷۸.

أو ينقص؟ وإن من فقه الرجل أن يعلم نزغات الشيطان أنى تأتيه؟ $_{
m N}^{(1)}$  .

ومما ينبغي معرفته أن نقص الإيهان إذا أدى إلى ترك واجب أو فعل محرم فهذا فتور خطير صاحبه مذموم يجب عليه التوبة إلى الله والشروع في علاج نفسه أما إذا لم يؤد الفتور إلى ترك واجب أو فعل محرم وإنها كان تراجعًا في عمل المستحبات مثلاً فعلى صاحبه أن يسوس نفسه ويسدد ويقارب حتى يعود إلى نشاطه وقوته في العبادة وهذا مما يستفاد من قوله صلى الله عليه وسلم: «لك عمل شرة(\*) ولكل شرة فترة(\*\*) فمن كانت فترته إلى سنتى فقد أفلح ومن كانت إلى غير ذلك فقد هلك»(١).

وقبل الشروع في الكلام عن العلاج يحسن ذكر ملاحظة وهي: أن كثيرًا من الذين يحسون بقسوة قلوبهم يبحثون عن علاجات خارجية يريدون الاعتهاد فيها على الآخرين مع أن بمقدورهم لو أرادوا علاج أنفسهم بأنفسهم وهذا هو الأصل لأن الإيهان علاقة بين العبد وربه وفيها يلي ذكر عدد من الوسائل الشرعية التي يمكن للمرء المسلم أن يعالج بها ضعف إيهانه ويزيل قسوة قلبه بعد الاعتهاد على الله عز وجل وتوطين النفس على المجاهدة:

<sup>(</sup>١) شرح نونية ابن القيم لابن عيسى ٢/١٤٠ ط. المكتب الإسلامي.

<sup>(\*)</sup> نشاط وقوة.

<sup>(\*\*)</sup> ضعف وفتور.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد ٢ / ٢١٠ وهو في صحيح الترغيب رقم ٥٥.

(١) تدبر القرآن العظيم الذي أنزله الله ـ عز وجل ـ تبيانًا لكل شيء ونورًا يهدي به سبحانه من شاء من عباده. ولا شك أن فيه علاجًا عظيمًا ودواء فعالًا قال الله \_ عز وجل \_ ﴿ وَنَنزُّل مِن القرآن ماهو شفاء ورحمة للمؤمنين ﴾ . أما طريقة العلاج فهي التفكر والتدبر.

وقد كان رسول الله، صلى الله عليه وسلم، يتدبر كتاب الله ويردده وهو قائم بالليل، حتى إنه في إحدى الليالي قام يردد آية واحدة من كتاب الله، وهو يصلي لم يجاوزها حتى أصبح وهي قوله تعالى: ﴿إِنْ تُعذِّبُهُمْ فإنهم عبادك وإن تغفر لهم فإنك أنت العزيز الحكيم﴾ [سورة المائدة، الآية: ١١٨].

وكان عليه الصلاة والسلام يتدبر القرآن وقد بلغ في ذلك مبلغًا عظیمًا، روی ابن حبان فی صحیحه بإسناد جید عن عطاء قال: دخلت أنــا وعبيدالله بن عمــير على عائشة رضى الله عنها، فقال عبيد الله بن عمـير: «حــدثينــا بأعجب شيء رأيتــه من رسول الله، صلى الله عليه وسلم، فبكت وقالت: قام ليلة من الليالي ـ تعني يصلي ـ فقال: يا عائشة، ذريني أتعبد لربي، قالت: قلت: والله إني لأحب قربك وأحب ما يسرك قالت: فقام فتطهر ثم قام يصلي فلم يزل يبكي حتى بل حجره ثم بكى فلم يزل يبكي حتى بل الأرض، وجاء بلال يُؤذنه بالصلاة فلما

<sup>(</sup>١) رواه أحمد ١٤٩/٤ وفي صفة الصلاة للألباني ص: ١٠٢ ط: ١١.

رآه يبكي قال: يا رسول الله تبكي وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر قال: أفلا أكون عبدًا شكورًا، لقد نزلت على الليلة آيات، ويل لمن قرأها ولم يتفكر فيها ﴿إن في خلق السهاوات والأرض واختلاف الليل والنهار لآيات لأولي الألباب الذين يذكرون الله قيامًا وقعودا وعلى جنوبهم ويتفكرون في خلق السهاوت والأرض. أله آن عمران، الآية: 190]. وهذا يدل على وجوب تدبر هذه الآيات.

والقرآن فيه توحيد ووعد ووعيد وأحكام وأخبار وقصص وآداب وأخلاق وآثارها في النفس متنوعة وكذلك من السور ما يرهب النفس أكثر من سور أخرى، يدل على ذلك قوله، صلى الله عليه وسلم: «شيبتني هود وأخواتها قبل المشيب» (٢) وفي رواية: «هود والواقعة والمرسلات وعم يتساءلون وإذا الشمس كورت» (٣). لقد شيبت رسول الله، صلى الله عليه وسلم، لما احتوته من حقائق الإيمان والتكاليف العظيمة التي ملأت بثقلها قلب الرسول، صلى الله عليه وسلم، فظهرت آثارها على شعره وجسده. ﴿ فاستقم كما أمرت ومن تاب معك ﴾.

وقد كان صحابته، صلى الله عليه وسلم، يقرأون ويتدبرون ويتأثرون

<sup>(</sup>١) السلسلة الصحيحة ١٠٦/١.

<sup>(</sup>٢) السلسلة الصحيحة ٢/٩٧٩.

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي ٣٢٩٧ وهو في السلسلة الصحيحة برقم ٩٥٥.

وكان أبو بكر \_ رضى الله عنه \_ رجلًا أسيفا رقيق القلب إذا صلى بالناس وقرأ كلام الله لا يتمالك نفسه من البكاء ومرض عمر من أثر تلاوة قول الله تعالى: ﴿إِنْ عَذَابِ رَبُّكُ لُواقع ماله من دافع ﴾ (١). وسمع نشيجه من وراء الصفوف لما قرأ قول الله عن يعقوب عليه السلام: (إنها أشكو بثى وحزني إلى الله)(٢) وقال عثمان رضى الله عنه: لو طَهُرت قلوبنا ما شبعت من كلام الله، وقتـل شهيدًا مظلومًا ودمه على مصحفه وأخبار الصحابة في هذا كثيرة. وعن أيوب قال سمعت سعيدًا [ابن جبر] يردد هذه الآية في الصلاة بضعًا وعشرين مرة (واتقوا يوما ترجعون فيه إلى الله) (٣)وهي آخـر آية نزلت من القرآن وتمامها ﴿ثُم تُوفَى كُلُّ نَفْسُ مَا كسبت وهم لا يظلمون﴾. وقال إبراهيم بن بشار: الآية التي مات فيها على بن الفضيل: ﴿ وَلُو تَرَى إِذْ وُقَفُوا عَلَى النَّارِ فَقَالُوا يَالَيْنَا نَرُدُ﴾ في هذا الموضع مات وكنت فيمن صلى عليه \_ رحمه الله \_<sup>(1)</sup>، وحتى عند سجدات التلاوة كانت لهم مواقف فمنها قصة ذلك الرجل ـ رحمه الله ـ الذي قرأ قول الله ـ عز وجل ـ ﴿ويخرون للأذقان يبكون ويزيدهم خشوعًا ﴾ [سورة الإسراء، الآية: ١٠٩]. فسجد سجدة التلاوة ثم قال

<sup>(</sup>١) الأثر بأسانيده في تفسير ابن كثير ٤٠٦/٧ ط. دار الشعب.

<sup>(</sup>٢) مناقب عمر لابن الجوزي ١٦٧.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء ٤/٣٢٤.

<sup>(</sup>٤) سبر أعلام النبلاء ٢٤٦/٨.

معاتبًا نفسه: هذا السجود فأين البكاء؟

ومن أعظم التدبر تدبر أمثال القرآن لأن الله سبحانه وتعالى لما ضرب لنا الأمثال في القرآن ندبنا إلى التفكر والتذكر فقال: ﴿ويضرب الله الأمثال للناس لعلهم يتذكرون ﴿ وقال : ﴿ وتلك الأمثال نضربها للناس لعلهم يتفكرون ﴾ .

تفكر أحد السلف مرة في مثل من أمثال القرآن فلم يتبين له معناه فجعل يبكي، فسئل ما يبكيك؟ فقال: إن الله عز وجل يقول: ﴿وتلك الأمثال نضرها للناس وما يعقلها إلا العالمون﴾ [سورة: العنكبوت، الآية: ٤٣] وأنا لم أعقل المثل، فلست بعالم، فأبكى على ضياع العلم منى.

وقد ضرب الله لنا في القرآن أمثلة كثيرة منها: مثل الذي استوقد نارًا، ومثل الذي ينعق بها لا يسمع، ومثل الحبة التي أنبتت سبع سنابل، ومثل الكلب الذي يلهث، والحهار يحمل أسفارًا، والذباب، والعنكبوت، ومثل الأعمى والأصم، والبصير والسميع، ومثل الرماد الذي اشتدت به الريح، والشجرة الطيبة، والشجرة الخبيثة، والماء النازل من السهاء، ومثل المشكاة التي فيها مصباح، والعبد المملوك الذي لا يقدر على شيء، والسرجل الذي فيه شركاء متشاكسون، وغيرها. والمقصود الرجوع إلى آيات الأمثال والاعتناء بها عناية خاصة.

ويلخص ابن القيم رحمه الله ما على المسلم أن يفعله لعلاج قسوة قلبه

بالقرآن فيقول «ملاك ذلك أمران: أحدهما: أن تنقل قلبك من وطن الدنيا فتسكنه في وطن الآخرة، ثم تقبل به كله على معاني القرآن واستجلائها، وتدبرها وفهم ما يراد منه، وما نزل لأجله، وأخذ نصيبك من كل آياته، وتنزلها على داء قلبك، فإذا نزلت هذه الآية على داء القلب برىء القلب بإذن الله».

(٢) استشعار عظمة الله عز وجل، ومعرفة أسمائه وصفاته، والتدبر فيها، وعقل معانيها، واستقرار هذا الشعور في القلب وسريانه إلى الجوارح لتنطق عن طريق العمل بها وعاه القلب فهو ملكها وسيدها وهي بمثابة جنوده وأتباعه فإذا صلح صلحت وإذا فسد فسدت.

والنصوص من الكتاب والسنة في عظمة الله كثيرة إذا تأملها المسلم ارتجف قلبه وتواضعت نفسه للعلي العظيم وخضعت أركانه للسميع العليم وازداد خشوعًا لرب الأولين والآخرين فمن ذلك ما جاء من أسهائه الكثيرة وصفاته سبحانه فهو العظيم المهيمن الجبار المتكبر القوي القهار الكبير المتعال. هو الحي الذي لا يموت والجن والإنس يموتون، وهو القاهر فوق عباده ويسبح الرعد بحمده والملائكة من حيفته، عزيز ذو انتقام، قيوم لا ينام، وسع كل شيء علمًا، يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور، وقد وصف سعة علمه بقوله: ﴿ وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها السعور، وقد وصف سعة علمه بقوله: ﴿ وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها الاهو ويعلم ما في البر والبحر وما تسقط من ورقة إلا يعلمها ولا حبة في ظلهات الأرض ولا رطب ولا يابس إلا في كتاب مبين ﴾ [سورة الأنعام،

الآية: ٥٩]. ومن عظمته ما أخبر عن نفسه بقوله: ﴿وَمَا قَدْرُوا اللَّهِ حَقَّ قدره والأرض جميعا قبضتُ يوم القيامة والسهاوات مطويات بيمينه ﴾ [سورة الزمر، الآية: ٦٧]. قال رسول الله، صلى الله عليه وسلم: «يقبض الله الأرض يوم القيـامة ويطوى السهاوات بيمينه ثم يقول أنا الملك أين ملوك الأرض» `` ويتضعضع الفؤاد ويرجف القلب عند التأمل في قصة موسى، عليه السلام، لما قال: ﴿ربِّ أَرِني أَنظر إليك﴾ فقال الله : ﴿ لَن تراني ولكن انظر إلى الجبل فإن استقرُّ مكانه فسوف تراني فلما تجلى ربُّمه للجبل جعله دكما وخرَّ موسى صَعفَا ﴿ [سورة الأعراف، الآية: ١٤٣]. ولما فسر النبي، صلى الله عليه وسلم، هذه الآية قرأها وقال بيده: «هكذا ـ ووضع الإبهام على المفصل الأعلى من الخنصر ـ ثم قال، عليه الصلاة والسلام: فساخ الجبل» (أيعني ما تجلى إلا هذا القدر فساخ الجبل، والله سبحانه وتعالى: «حجابه النور، لو كشفه لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه» (٣) ومن عظمة الله ما

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ٦٩٤٧ ط. البغا.

<sup>(</sup>٢) الحديث رواه الترمذي برقم ٣٠٧٤ وأحمد ٢٠٥/٣، ٢٠٩ وساق ابن كثير طرق الحديث في تفسيره ٣٠٦/٣ ط. دار الشعب قال ابن القيم: إسناده صحيح على شرط مسلم وخرجه الألباني وصححه في تخريج السنة لابن أبي عاصم حديث ٤٨٠.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم برقم ۱۹۷.

حدث به الرسول، صلى الله عليه وسلم، فقال: «إذا قضى الله الأمر في السهاء ضربت الملائكة بأجنحتها خضعانا لقوله كأنه سلسلة على صفوان فإذا فُزِّع عن قلوبهم قالوا ماذا قال ربكم قالوا للذي قال الحق وهو العلي الكبير»(''والنصوص في هذا كثيرة والمقصود أن استشعار عظمة الرب بالتـأمـل في هذه النصـوص وغيرها من أنفع الأشياء في علاج ضعف الإيهان ويصف ابن القيم، رحمه الله، عظمة الله بكلام عذب جميل فيقول: «يدبر أمر المهالك ويأمر وينهى ويخلق ويرزق ويميت ويحيى ويعز ويذل ويقلب الليل والنهار، ويداول الأيام بين الناس، ويقلب الدول فيذهب بدولة ويأتي بأخرى، وأمره وسلطانه نافذ في السياوات وأقطارها وفى الأرض وما عليها وما تحتها وفى البحار والجو، قد أحاط بكل شيء علمًا وأحصى كل شيء عددًا. . ووسع سمعه الأصوات فلا تختلف عليه ولا تشتبه عليه، بل يسمع ضجيجها باختلاف لغاتها على تفنن حاجاتها، فلا يشغله سمع عن سمع، ولا تغلطه كثرة المسائل، ولا يتبرم بإلحاح الملحين ذوى الحاجات، وأحاط بصره بجميع المرئيات فيرى دبيب النملة السوداء على الصخرة الصمّاء في الليلة الظلماء، فالغيب عنده شهادة والسر عنده علانية . . ﴿ يسأله من في السياوات والأرض كُلُّ يُومُ هُو فِي شَأَنُ﴾ يغفـر ذنبًـا، ويفرج همًّا، ويكشف كربًا، ويجبر

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ٧٠٤٣ ط. البغا.

كسيرًا، ويُغنى فقيرًا، ويهدي ضالًا، ويُرشد حيرانًا، ويُغيث لهفانًا، ويُشبع جائعًا، ويكسو عاريًا، ويشفى مريضًا، ويعافي مبتلى، ويقبل تائبًا، ويجزي محسنا، وينصر مظلومًا، ويقصم جبارًا، ويستر عورة، ويؤمن روعة، ويرفع أقوامًا، ويضع آخرين. . لو أن أهل سهاواته وأهل أرضه، وأول خلقه وآخرهم، وإنسهم وجنهم، كانوا على أتقى قلب رجل منهم ، مازاد ذلك في ملكه شيئًا ولو أن أول خلقه وآخرهم وإنسهم وجنهم، كانوا على أفجر قلب رجل منهم ما نقص ذلك من ملكه شيئا، ولـو أن أهل سهاواته وأهل أرضه، وإنسهم وجنهم، وحيهم وميتهم، ورطبهم ويابسهم، قاموا في صعيد واحد فسألوه فأعطى كلا منهم ما سأله، ما نقص ذلك مما عنده مثقال ذرة. . هو الأول الذي ليس قبله شيء، والآخر الذي ليس بعده شيء، والظاهر الذي ليس فوقه شيء، والباطن الذي ليس دونه شيء، تبارك وتعالى أحق من ذكر، وأحق من عبد، وأولى من شكر، وأرأف من ملك، وأجود من سئل. . هو الملك الذي لا شريك له، والفرد فلا نِدُّ له، والصمد فلا ولد له، والعلى فلا شبيه له، كل شيء هالك إلا وجهه، وكل شيء زائل إلا ملكه.. لن يطاع إلا بإذنه، ولن يعصى إلا بعلمه، يطاع فيشكر، ويعصى فيغفر، كل نقمة منه عدل، وكل نعمة منه فضل، أقرب شهيد، وأدنى حفيظ، أخذ بالنواصي، وسجل الآثار، وكتب الآجال، فالقلوب له مفضية، والسر عنده علانية، عطاؤه كلام وعذابه كلام ﴿إنَّمَا أَمُرُهُ إِذَا أَرَادُ شَيِّئًا

أن يقول له كن فيكون ﴿(١).

(٣) طلب العلم الشرعي: وهو العلم الذي يؤدي تحصيله إلى خشية الله وزيادة الإيان به عزّ وجلّ كما قال الله تعالى: ﴿إنما يخشى الله من عباده العلماء ﴾. فلا يستوي في الإيان النين يعلمون والنين لا يعلمون، فكيف يستوي من يعلم تفاصيل الشريعة ومعنى الشهادتين ومقتضياتها ومابعد الموت من فتنة القبر وأهوال المحشر ومواقف القيامة ونعيم الجنة وعذاب النار وحكمة الشريعة في أحكام الحلال والحرام وتفصيل سيرة النبي، صلى الله عليه وسلم، وغير ذلك من أنواع العلم كيف يستوي هذا في الإيان ومن هو جاهل بالدين وأحكامه وماجاءت كيف يستوي هذا في الإيان ومن هو جاهل بالدين وأحكامه وماجاءت به الشريعة من أمور الغيب، حظه من الدين التقليد وبضاعته من العلم مؤرّجاة. ﴿قل هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون ﴾.

(٤) لزوم حلق البذكر وهو يؤدي إلى زيادة الإيهان لعدة أسباب منها ما عصل فيها من ذكر الله، وغشيان الرحمة، ونزول السكينة، وحف الملائكة للذاكرين، وذكر الله لهم في الملأ الأعلى، ومباهاته بهم الملائكة، ومغفرته لذنوبهم، كما جاء في الأحاديث الصحيحة ومنها قوله، صلى الله عليه وسلم: «لا يقعد قوم يذكرون الله إلا حفتهم الملائكة وغشيتهم المرحمة ونزلت عليهم السكينة وذكرهم الله فيمن عنده» (٢) وعن سهل

<sup>(</sup>١) الوابل الصيب مكتبة دار البيان ص: ١٢٥ بتصرف.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم رقم ٢٧٠٠.

بن الحنظلية رضي الله عنه قال: قال رسول الله، صلى الله عليه وسلم: «مـا اجتمـع قوم على ذكـر فتفـرقـوا عنه إلا قيل لهـم: قوموا مغفورًا لكم. » `` قال ابن حجر رحمه الله: ويطلق ذكر الله ويراد به المواظبة على العمل بها أوجبه أو ندب إليه كتلاوة القرآن، وقراءة الحديث، ومدارسة العلم (٧). ومما يدل على أن مجالس الذكر تزيد الإيهان ما أخرجه الإمام مسلم رحمه الله في صحيحه عن حنظلة الأسيدي قال: لقيني أبو بكر فقال كيف أنت يا حنظلة قال: قلت نافق حنظلة، قال: سبحان الله ما تقول قال: قلت نكون عند رسول الله، صلى الله عليه وسلم، يذكرنا بالنار والجنة حتى كأنا رأى عين، فإذا خرجنا من عند رسول الله، صلى الله عليه وسلم، عافسنا الأزواج والأولاد والضيعات(\*) فنسينا كثيرًا، قال أبوبكر فوالله إنا لنلقى مثل هذا، فانطلقت أنا وأبوبكر حتى دخلنــا على رســول الله، صلى الله عليه وسلم، قلت: نافق حنـظلة يارسول الله ، فقال رسول الله ، صلى الله عليه وسلم : «وما ذاك» قلت يارسوا لله نكون عندك تذكرنا بالنار والجنة حتى كأنا رأي عين فإذا خرجنا من عندك عافسنا الأزواج والأولاد والضيعات، نسينا كثيرًا. فقال

<sup>(</sup>١) صحيح الجامع ٥٥٠٧.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ٢٠٩/١١ ط. دار الفكر.

<sup>(\*)</sup> المعاش من مال أو حرفة أو صنعة.

رسول الله، صلى الله عليه وسلم: «والذي نفسي بيده إن لو تدومون على ما تكونون عنى ما تكونون عنى ما تكونون عنى فرشكم وفي طرقكم ولكن يا حنظلة ساعة وساعة» ثلاث مرات(١).

وكان الصحابة رضوان الله عليهم يحرصون على الجلوس للذكر ويسمونه إيهانًا، قال معاذ ـ رضي الله عنه ـ لرجل: «اجلس بنا نؤمن ساعة»(٢).

(٥) ومن الأسباب التي تقوي الإيهان الاستكثار من الأعهال الصالحة وملء الوقت بها، وهذا من أعظم أسباب العلاج وهو أمر عظيم وأثره في تقوية الإيهان ظاهر كبير، وقد ضرب الصديق في ذلك مثلاً عظيمًا لما سأل الرسول، صلى الله عليه وسلم، أصحابه: «من أصبح منكم اليوم صائماً؟ قال أبو بكر أنا، قال فمن تبع منكم اليوم جنازة؟ قال أبو بكر أنا، قال: فمن أطعم منكم اليوم مسكيناً، قال أبو بكر أنا، قال فمن عاد منكم اليوم مريضا؟ قال أبو بكر أنا، فقال رسول الله، صلى الله عليه وسلم، ما اجتمعن في امرىء إلا دخل الجنة»(٣).

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم رقم ۲۷۵۰.

<sup>(</sup>٢) إسناده صحيح: أربع مسائل في الإيهان، تحقيق الألباني ص: ٧٢.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم كتاب فضائل الصحابة باب ١ حديث ١٢.

الله عليه وسلم، مفاجئًا دل ذلك على أن أيام أبي بكر - رضي الله عنه - كانت حافلة بالطاعات، وقد بلغ السلف - رحمهم الله - في ازديادهم من الأعمال الصالحة وملء الوقت بها مبلغًا عظيمًا، ومثال ذلك عبارة كانت تقال عن جماعة من السلف منهم حماد بن سلمة قال فيه الإمام عبدالرحمن بن مهدي: «لو قيل لحماد بن سلمة: إنك تموت غدا ماقدر أن يزيد في العمل شيئا»(1).

وينبغي أن يراعي المسلم في مسألة الأعال الصالحة أمورًا منها:
المسارعة إليها لقوله تعالى ﴿وسارعوا إلى مغفرة من ربكم وجنة عرضها السهاوات والأرض﴾. وقال الله تعالى: ﴿سابقوا إلى مغفرة من ربكم وجنة عرضها كعرض السهاء والأرض﴾. ومدلول هذه الآيات كان محركا للمسارعة عند أصحاب النبي، صلى الله عليه وسلم، روى الإمام مسلم رحمه الله تعالى في صحيحه عن أنس بن مالك في قصة غزوة بدر لما دنا المشركون قال. فقال النبي، صلى الله عليه وسلم: «قوموا إلى جنة عرضها السهاوات والأرض» قال يقول عمير بن الحام الأنصاري: يارسول الله جنة عرضها السموات والأرض قال: نعم قال: بخ بخ (\*).

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ٧/٧٤.

<sup>(\*)</sup> كلمة تطلق لتفخيم الأمر وتعظيمه.

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «مايحملك على قولك بخ بخ» قال لا والله يا رسول الله إلا رجاءة أن أكون من أهلها قال: فإنك من أهلها، فأخرج تمرات من قرنه فجعل يأكل منهن ثم قال: لئن أنا حييت حتى آكل تمراتي هذه إنها لحياة طويلة قال: فرمى بها كان معه من التمر ثم قاتلهم حتى قتل(۱)، ومن قبل أسرع موسى للقاء الله وقال: ﴿وعجلتُ إليك رب لترضى ﴾ وامتدح الله زكريا وأهله فقال: ﴿إنهم كانوا يسارعون في الخيرات ويدعوننا رغبا ورهبا وكانوا لنا خاشعين ﴾ وقال النبي، صلى الله عليه وسلم: «التؤدة في كل شيء (وفي رواية: خير) إلا في عمل الآخرة»(۱).

- الاستمرار عليها يقول الرسول، صلى الله عليه وسلم، عن ربه في الحديث القدسي: «ومايزال عبدي يتقرب إليَّ بالنوافل حتى أحبه» (٣). وكلمة «مايزال» تفيد الاستمرارية، ويقول النبي، صلى الله عليه وسلم: «تابعوا بين الحج والعمرة» (٤). والمتابعة تعني كذلك الاستمرار وهذا المبدأ مهم في تقوية الإيهان وعدم إهمال النفس حتى لا تركن وتأسن، والقليل الدائم خير من الكثير المنقطع.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ١٩٠١.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود في سننه ٥/٧٥١ وهو في صحيح الجامع ٣٠٠٩.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٦١٣٧.

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي رقم ٨١٠ وهو السلسلة الصحيحة ١٢٠٠.

والمداومة على الأعمال الصالحة تقوي الإيمان وقد سئل النبي، صلى الله عليه وسلم: أي الأعمال أحب إلى الله؟ قال: «أدومها وإن قل» (''. وكان النبي، صلى الله عليه وسلم، إذا عمل عملا أثبته ('').

- الاجتهاد فيها: إن علاج قسوة القلب لا يصلح أن يكون علاجاً مؤقتا يتحسن فيه الإيهان فترة من الوقت ثم يعود إلى الضعف بل ينبغي أن يكون نهوضًا متواصلًا بالإيهان وهذا لا يمكن أن يكون إلا بالاجتهاد في العبادة.

وقد ذكر الله في كتابه من اجتهاد أوليائه في عبادته أحوالاً عدة فمنها: ﴿إِنَّهَا يَوْمَن بِآيَاتِنَا الذِّينَ إِذَا ذَكَّرُوا بِهَا خَرُوا سَجِدًا وسَبَحُوا بَحْمَد رَبُّهُم وَهُم لا يَسْتَكْبَرُون تَتَجَافى جنوبهم عن المضاجع يدعون ربهم خوفًا وهم لا يستكبرون تتجافى جنوبهم عن المضاجع يدعون ربهم خوفًا وطمعًا ومما رزقناهم ينفقون ﴾. وقال الله تعالى عنهم: ﴿كانوا قليلاً من الليل مايهجعون وبالأسحار هم يستغفرون وفي أموالهم حق للسائل والمحروم ﴾.

والاطلاع على حال السلف في تحقيق صفات العابدين شيء يبعث على الإعجاب ويقود إلى الاقتداء فمن ذلك أنه كان لهم سُبُع من القرآن يختمونه كل يوم وكانوا يقومون الليل في ليالي الغزو والقتال ويذكرون الله ويتهجدون، حتى في السجن، يصفّون أقدامهم، تسيل دموعهم على

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، فتح ١٩٤/١١.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم كتاب صلاة المسافرين، باب ١٨ حديث ١٤١.

خدودهم، يتفكرون في خلق السموات والأرض، يخادع أحدهم زوجته كما تخادع المرأة صبيها، فإذا علم أنها نامت انسل من لحافها وفراشها لصلاة القيام، يقسمون الليل على أنفسهم وأهليهم ونهارهم في الصيام والتعلم والتعليم واتباع الجنائز وعيادة المرضى وقضاء حوائج الناس تمر على بعضهم السنون لا تفوتهم تكبيرة الإحرام مع الإمام في الجماعة قلوبهم معلقة بالمساجد ينتظرون الصلاة بعد الصلاة يتفقد أحدهم عيال أخيه بعد موته سنوات ينفق عليهم، ومن هذا حاله فإيهانه في ازدياد.

 عدم إملال النفس: ليس المقصود من المداومة على العبادات أو الاجتهاد فيها إيقاع النفس في السآمة وتعريضها للملل وإنها المقصود عدم الانقطاع عن العبادة. والموازنة بين الأمرين تكون بأن يكلف المسلم نفسه من العبادة ما يطيق ويسدد ويقارب وينشط إذا رأى نفسه مقبلة ويقتصد عنـد الفتـور، ويدل على هذه التصورات مجموعة من الأحاديث منها قوله، صلى الله عليه وسلم، «إن الدين يسر، ولن يشاد المدين أحد إلا غلبه فسددوا وقاربوا. . «(١). وفي رواية: «والقصد القصد تبلغوا»(٢)، وقال البخاري رحمه الله باب مايكره من التشديد في العبادة. . عن أنس رضي الله عنه قال: دخل النبي، صلى الله عليه وسلم فإذا حبل ممدود بين الساريتين فقال: «ماهذا الحبل» قالوا هذا

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٣٩.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٦٠٩٩.

حبل لزينب فإذا فترت تعلقت فقال النبي ، صلى الله عليه وسلم: «لا، حلوه ليصل أحدكم نشاطه فإذا فتر فليقعد» (1) ولما علم النبي ، صلى الله عليه وسلم، أن عبدالله بن عمرو بن العاص يقوم الليل كله ويصوم النهار متتابعا نهاه عن ذلك وبين السبب بقوله: «فإنك إذا فعلت ذلك هجمت عينك(\*) ونفهت نفسك»(\*\*). وقال رسول الله، صلى الله عليه وسلم، «اكلفوا من العمل ماتطيقون فإن الله عزّ وجلّ لا يملّ حتى تملوا وإن أحب الأعمال إلى الله عزّ وجلّ أدومه وإن قل» (٢).

- استدراك مافات منها: فعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أن النبي ، صلى الله عليه وسلم ، قال: «من نام عن حزبه من الليل ، أو عن شيء منه فقرأه فيها بين صلاة الفجر وصلاة الظهر ، كتب له كأنها قرأه من الليل » (٢) ، وعن عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله ، صلى الله عليه وسلم إذا صلى صلاة داوم عليها وكان إذا فاته القيام من الليل غلبته

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ١٠٩٩.

<sup>(\*)</sup> أي غارت أو ضعفت لكثرة السهر.

<sup>(\*\*)</sup> أي كَلَّت.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، فتح ٣٨/٣.

<sup>(</sup>٣) رواه النسائي وغيره، المجتبي: ٢/٨٨، صحيح الجامع ١٢٢٨.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم رقم ٧٤٧.

عيناه بنوم أو وجع صلى ثنتي عشرة ركعة من النهار<sup>(١)</sup> وفي رواية: «**كان** إذا نام من الليل أو مرض صلى من النهار ثنتي عشرة ركعة» (٢). ولما رأته أم سلمة رضي الله عنها يصلي ركعتين بعد العصر وسألته أجابها عليه الصلاة والسلام بقوله: «يا ابنة أبي أمية سألت عن الركعتين بعد العصر وإنه أتاني ناس من عبدالقيس فشغلوني عن الركعتين اللتين بعد الظهر، فهما هاتان» (٢٠). وكان إذا لم يصل أربعًا قبل الظهر صلاهن بعده» (٤). وكان إذا فاته الأربع قبل الظهر صلاها بعد الظهر(٥)، فهذه الأحاديث تدل على قضاء السنن الرواتب، وقد ذكر ابن القيم رحمه في صومه صلى الله عليه وسلم شعبان أكثر من غيره ثلاث معان أولها: أنه كان يصوم ثلاثة أيام من كل شهر فربها شغل عن الصيام أشهرًا فجمع ذلك في شعبان ليدركه قبل صيام الفرض «أي رمضان» (١٦)، وكان صلى الله عليه وسلم، يعتكف العشر الأواخر من رمضان، فلما فاته الاعتكاف مرة

<sup>(</sup>١) رواه أحمد ٦/٩٥.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم ١/١٥٥ ط. عبد الباقي.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري فتح : ٣/١٠٥ .

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي رقم ٢٦٦ وصحيح سنن الترمذي رقم ٧٢٧.

<sup>(</sup>٥) صحيح الجامع ٤٧٥٩.

<sup>(</sup>٦) تهذيب سنن أبي داود ٣١٨/٣.

لعارض السفر اعتكف في العام المقبل عشرين يومًا (١).

- رجاء القبول مع الخوف من عدم القبول. وبعد الاجتهاد في الطاعات، ينبغي الخوف من ردها على صاحبها، عن عائشة رضي الله عنها قالت: سألت رسول الله، صلى الله عليه وسلم، عن هذه الآية: ﴿والذين يؤتون ما آتوا وقلومهم وجلة ﴾ قالت عائشة: هم الذين يشربون الخمر ويسرقون؟ قال «لا يا ابنة الصديق ولكنهم الذين يصومون ويصلون ويتصدقون وهم يخافون أن لا يقبل منهم أولئك الذين يسارعون في الخيرات» (٢)، وقال أبو الدرداء رضي الله عنه «لأن أستيقن أن الله قد تقبل مني صلاة واحدة أحب إلى من الدنيا ومافيها، إن الله يقول: ﴿إنها يتقبل الله من المتقين ﴾ (٣).

ومن صفات المؤمنين احتقار النفس أمام الواجب من حق الله تعالى، قال النبي، صلى الله عليه وسلم، «لو أن رجلا يجر على وجهه من يوم ولد إلى يوم يموت هرما في مرضاة الله عز وجل لحقره يوم القيامة» (أ). فمن عرف الله وعرف النفس يتبين له أن مامعه من البضاعة لا يكفي ولو جاء بعمل الثقلين وإنها يقبله سبحانه وتعالى بكرمه وجوده وتفضله ويثيب

<sup>(</sup>١) فتح الباري ٤/٢٨٥.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي ٣١٧٥ وهو في السلسلة الصحيحة ج: ١ رقم ١٦٢.

<sup>(</sup>۳) تفسیر ابن کثیر ۲۷/۳.

<sup>(</sup>٤) رواه الإمام أحمد، المسند ٤/١٨٥ وهو في صحيح الجامع ٢٤٩٥.

عليه بكرمه وجوده وتفضله.

(٦) تنويع العبادات: من رحمة الله وحكمته أن نوع علينا العبادات فمنها مايكون بالبدن كالصلاة ومنها مايكون بالمال كالزكاة ومنها مايكون بهما معا كالحج ومنها ماهو باللسان كالذكر والدعاء وحتى النوع الواحد ينقسم إلى فرائض وسنن مستحبة والفرائض تتنوع وكذلك السنن مثل الصلاة فيهـا رواتب ثنتي عشرة ركعـة في اليوم ومنهـا ماهو أقل منزلة كالأربع قبل العصر وصلاة الضحى ومنها ماهو أعلى كصلاة الليل وهو كيفيات متعددة منها مثنى مثنى أو أربع ثم أربع ثم يوتر ومنها خمس أو سبع أو تسع بتشهد واحد، وهكذا من يتتبع العبادات يجد تنويعا عظيما في الأعداد والأوقات والهيئات والصفات والأحكام ولعل من الحكمة في ذلك أن لا تمل النفس ويستمر التجدد، ثم إن النفوس ليست متماثلة في انجذابها وإمكاناتها وقد تستلذ بعض النفوس في القيام بعبادات أكثر من غيرها، وسبحان الذي جعل أبواب الجنة على أنواع العبادات كما جاء في حديث أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من أنفق زوجين في سبيل الله نودي من أبواب الجنة: ياعبدالله هذا خير فمن كان من أهـل الصلاة دعى من باب الصلاة ومن كان من أهل الجهاد دعي من باب الجهاد ومن كان من أهل الصيام دعى من باب الريان ومن كان من أهل الصدقة دعى من باب الصدقة»(١)، والمقصود

<sup>(</sup>١) رواه البخاري رقم ١٧٩٨.

المكثرون من أصحاب النوافل في كل عبادة أما الفرائض فلا بد من تأديتها للجميع، وقال صلى الله عليه وسلم «الوالد أوسط أبواب الجنة» (''أي بر الوالدين. ويمكن الاستفادة من هذا التنوع في علاج ضعف الإيهان والاستكثار من العبادات التي تميل إليها النفس مع المحافظة على الفرائض والواجبات التي أمر الله بها، هذا ويمكن للمرء المسلم إذا استعرض نصوص العبادات أن يجد أنواعا فريدة لها آثار ومعان لطيفة في النفس قد لا توجد في غيرها وهذان مثالان:

- روى أبو ذر رضي الله عنه عن النبي، صلى الله عليه وسلم، قال:
«ثلاثة يحبهم الله، وثلاثة يشنؤهم الله عز وجل (أي يبغضهم) أما الثلاثة
الذين يحبهم الله، الرجل يلقى العدو في الفئة فينصب لهم نحره حتى
يقتل أو يفتح لأصحابه، والقوم يسافرون فيطول سراهم حتى يحبوا أن
يمسوا الأرض فينزلون فيتنحى أحدهم فيصلي حتى يوقظهم لرحيلهم
والرجل يكون له الجار يؤذيه جواره فيصبر على أذاه حتى يفرق بينها
موت أو ظعن» (٢).

- أتى النبي، صلى الله عليه وسلم رجل يشكو قسوة قلبه فقال له صلى الله عليه وسلم: «أتحب أن يلين قلبك وتدرك حاجتك؟، أرحم اليتيم،

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي رقم ١٩٠٠ وهو في صحيح الجامع ٧١٤٥.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ٥/١٥١ وهو في صحيح الجامع ٣٠٧٤.

وامسح رأسه، وأطعمه من طعامك، يلن قلبك وتدرك حاجتك» ```، وهذا شاهد مباشر لموضوع علاج ضعف الإيهان.

 (٧) ومن علاجات ضعف الإيان: الخوف من سوء الخاتمة، لأنه يدفع المسلم إلى الطاعة ويجدد الإيهان في القلب، أما سوء الخاتمة فأسبابها كثيرة منها: ضعف الإيهان والانهماك في المعاصي وقد ذكر النبي، صلى الله عليه وسلم، لذلك صورا مثل قوله، صلى الله عليه وسلم،: «من قتل نفسه بحديدة فحديدته في يده يتوجأ(\*) بها في بطنه في نار جهنم خالدا مخلدا فيها أبدا ومن شرب سها فقتل نفسه فهو يتحساه (\*\*) في نار جهنم خالدا مخلدا فيها أبدا ومن تردى من جبل فقتل نفسه فهو يتردى في نار جهنم خالدا خلدا فيها أبدا» (٢) وقد حدثت في عهده صلى الله عليه وسلم وقائع من هذا فمنها قصة الرجل الذي كان مع عسكر المسلمين يقاتل الكفار قتالا لم يقاتله أحد مثله فقال النبي ، صلى الله عليه وسلم: «أما إنه من أهل النار» فتتبعه رجل من المسلمين فأصاب الرجل جرح شديد فاستعجل الموت فوضع سيفه بين ثدييه واتكأ عليه فقتل نفسه ٣٠)وأحوال

<sup>(</sup>١) الحديث رواه الطبراني وله شواهد، انظر السلسلة الصحيحة ٣٣٣/٢.

<sup>(\*)</sup> يطعن.

<sup>(\*\*)</sup> يشربه في تمهل ويتجرعه.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم رقم ١٠٩.

<sup>(</sup>٣) القصة في صحيح البخاري، فتح ٤٧١/٧.

الناس في سوء الخاتمة كثيرة سطر أهل العلم عددا منها، فمن ذلك ماذكره ابن القيم رحمه الله تعالى في كتاب «الداء والدواء» أنه قيل لبعضهم عند موته قل لا إله إلا الله فقال: لا أستطيع أن أقولها وقيل لآخر قل لا إله إلا الله فجعل يهذي بالغناء، وقيل لتاجر \_ ممن ألهته تجارته عن ذكر الله ـ لما حضرته الوفاة قل لا إله إلا الله فجعل يقول هذه قطعة جيدة هذه على قدرك هذه مشتراها رخيص حتى مات ١١٠، ويروى أن بعض جنود الملك الناصر نزل به الموت فجعل ابنه يقول له: قل لا إله إلا الله فقال الناصر مولاي فأعاد عليه القول وأبوه يكرر الناصر مولاي، الناصر مولاي ثم مات، وقيل لآخر قل لا إله إلا الله فجعل يقول الدار الفلانية أصلحوا فيها كذا والبستان الفلاني افعلوا فيه كذا، وقيل لأحد المرابين عند موته قل لا إله إلا الله فجعل يقول عشرة بأحد عشر يكررها حتى مات (٢)، وبعضهم قد يسود لونه أو يتحول وجهه عن القبلة وقال ابن الجوزي رحمه الله، ولقد سمعت بعض من كنت أظن فيه كثرة خبر وهو يقـول في ليالي موتـه «ربي هو ذا يظلمني» ـ تعـالي الله عن قولـه ـ فاتهم الله بالظلم وهو على فراش الموت ثم قال ابن الجوزي رحمه الله: فلم أزل منزعجًا مهتمًا بتحصيل عدة ألقى بها هذا اليوم (٣)، وسبحان الله كم

<sup>(</sup>١) طريق الهجرتين ص: ٣٠٨ دار الكتب العلمية ط. ١، ٢، ١٤.

<sup>(</sup>٢) الداء والدواء ص: ١٧٠، ٢٨٩ ط. ٣ مكتبة دار التراث.

<sup>(</sup>٣) صيد الخاطر ١٣٧ المكتبة العلمية.

شاهد الناس من هذا عبرا؟ والذي يخفى عليهم من أحوال المحتضرين أعظم وأعظم (١١).

(٨) الإكثار من ذكر الموت: يقول الرسول، صلى الله عليه وسلم: «أكثروا ذكر هاذم اللذات يعني الموت» وتذكر الموت يردع عن المعاصي ويلين القلب القاسي ولا يذكره أحد في ضيق من العيش إلا وسعه عليه ولا ذكره في سعة إلا ضيقها عليه ومن أعظم مايذكر بالموت زيارة القبور ولذلك أمر النبي، صلى الله عليه وسلم، بزيارتها فقال: «كنت نهيتكم عن زيارة القبور، ألا فزوروها فإنها ترق القلب، وتدمع العين، وتذكر الآخرة، ولا تقولوا هجرا» (٣). بل يجوز للمسلم أن يرور مقابر الكفار للاتعاظ والدليل على ذلك ماورد في الصحيح أنه صلى الله عليه وسلم «زار قبر أمه فبكي وأبكي من حوله فقال، استأذنت ربي في أن أستغفر لها فلم يأذن لي، واستأذنته في أن أزور قبرها فأذن لي، فزوروا القبور فإنها تذكر الموت» (٤) فزيارة القبور من أعظم وسائل ترقيق القلوب وينتفع الزائر بذكر الموت وكذلك ينتفع الموتى بالدعاء لهم ومما ورد في السنة في ذلك قوله، صلى الله عليه وسلم، «السلام عليكم أهل الديار من

<sup>(</sup>١) الداء والدواء ١٧١.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي رقم ٢٣٠٧ وهو في صحيح الجامع ١٢١٠.

<sup>(</sup>٣) رواه الحاكم ١/٣٧٦ وهو في صحيح الجامع ٤٥٨٤.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم ٢/٥٥.

المؤمنين والمسلمين ويرحم الله المستقدمين منا والمستأخرين وإنا إن شاء الله بكم للاحقون (أ) وينبغي لمن عزم على الزيارة أن يتأدب بآدابها ويحضر قلبه في إتيانها ويقصد بزيارته وجه الله وإصلاح فساد قلبه ثم يعتبر بمن صار تحت التراب وانقطع عن الأهل والأحباب فليتأمل الزائر حال من مضى من إخوانه ودرج من أقرانه الذين بلغوا الآمال وجمعوا الأموال كيف انقطعت آمالهم ولم تغن عنهم أموالهم ومحا التراب محاسن وجوههم وافترقت في القبور أجزاؤهم وترمل بعدهم نساؤهم وشمل ذلَّ اليُتم أولادهم وليتذكر آفة الانخداع بالأسباب والركون إلى الصحة والشباب والميل إلى اللهو واللعب وأنه لابد صائر إلى مصيرهم، وليتفكر في حال الميت كيف تهدمت رجلاه، وسالت عيناه، وأكل الدود لسانه، وأبلى التراب أسنانه (٢):

نادى به الناعيان الشيب والكبر في رأسك الواعيان السمع والبصر لم يهده الهاديان العين والأشر أعلى ولا النيران الشمس والقمر فراقها الشاويان البدو والحضر" يا من يصيخ إلى داعي الشقاء وقد إن كنت لا تسمع الذكرى ففيم تُرى ليس الأصم ولا الأعمى سوى رجل لا الدهر يبقى ولا الدنيا ولا الفلك ال ليرحلن عن الدنيا وإن كرها

<sup>(</sup>١) رواه مسلم رقم ٩٧٤.

<sup>(</sup>٢) التذكرة للقرطبي ص: ١٦ وما بعدها بتصرف.

 <sup>(</sup>٣) الأبيات لعبدالله بن محمد الأندلسي الشنتريني: تفسير ابن كثير ٥/٤٣٦
 ط. دار الشعب.

ومن أكثر ذكر الموت أكرم بثلاثة أشياء تعجيل التوبة، وقناعة القلب، ونشاط العبادة، ومن نسي الموت عوقب بثلاثة أشياء: تسويف التوبة، وترك الرضا بالكفاف، والتكاسل في العبادة. . ومما يؤثر في النفس من مشاهد الموت رؤية المحتضرين فإن في النظر إلى الميت ومشاهدة سكراته ونزعاته وتأمل صورته بعد مماته مايقطع عن النفوس لذاتها ويمنع الأجفان من النوم والأبدان من الراحة ويبعث على العمل ويزيد في الاجتهاد. دخل الحسن البصري على مريض يعوده فوجده في سكرات الموت فنظر إلى كربه وشدة مانزل به فرجع إلى أهله بغير اللون الذي خرج به من عندهم فقالوا له الطعام يرحمك الله فقال: يا أهلاه عليكم بطعامكم وشرابكم والله لقد رأيت مصرعا لا أزال أعمل له حتى المقاه (1)

ومن تمام الشعور بالموت الصلاة على الجنازة، وحملها على الأعناق، والذهاب بها إلى المقبرة ودفن الميت، ومواراة التراب عليه وهذا يذكر بالآخرة قال النبي، صلى الله عليه وسلم «عودوا المرضى واتبعوا الجنائز تذكركم الآخرة» (٢) وبالإضافة إلى ذلك فإن في اتباع الجنازة أجرًا عظيمًا ذكره النبي، صلى الله عليه وسلم، بقوله: «من شهد الجنازة من بيتها وفي رواية: من اتبع جنازة مسلم إيمانا واحتسابا] حتى يصلي عليها فله

<sup>(</sup>١) التذكرة ١٧.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد ٤٨/٣ وهو في صحيح الجامع ٤١٠٩.

قيراط، ومن شهدها حتى تدفن فله قيراطان من الأجر» قيل يارسول الله وما القيراطان قال: «مثل الجبلين العظيمين» [وفي رواية كل قيراط مثل أحد]. (١٠).

وكان السلف رحمهم الله يذكّرون بالموت عند نصح رجل يواقع معصية، فهذا أحد السلف رحمه الله وكان في مجلسه رجل ذكر آخر بغيبة فقال واعظا الذي يغتاب: «اذكر القطن إذا وضعوه على عينيك» أي عند التكفين.

(٩) ومن الأمور التي تجدد الإيهان في القلب: تذكر منازل الآخرة، يقول ابن القيم رحمه الله تعالى «فإذا صحت فكرته أوجبت له البصيرة فهي نور في القلب، يبصر به الوعد والوعيد، والجنة والنار، وما أعد الله في هذه لأوليائه وفي هذه لأعدائه، فأبصر الناس وقد خرجوا من قبورهم مهطعين لدعوة الحق، وقد نزلت ملائكة السهاوات فأحاطت بهم، وقد جاء الله، وقد نصب كرسيه لفصل القضاء، وقد أشرقت الأرض بنوره ووضع الكتاب وجيء بالنبين والشهداء، وقد نصب الميزان وتطايرت الصحف، واجتمعت الخصوم، وتعلق كل غريم بغريمه ولاح الحوض وأكوابه عن كثب، وكثر العطاش، وقل الوارد، ونصب الجسر للعبور، وأكرابه عن كثب، وكثر العطاش، وقل الوارد، ونصب الجسر للعبور، ولئر الناس إليه وقسمت الأنوار دون ظلمته للعبور عليه والنار يحطم

<sup>(</sup>١) رواه الشيخان وغيرهما والسياق مجموع من الروايات: أحكام الجنائز للألباني ص: ٦٧ ط. ٤ المكتب الإسلامي.

بعضها بعضا تحته، والمتساقطون فيها أضعاف أضعاف الناجين، فينفتح في قلب عين يرى بها ذلك ويقوم بقلبه شاهد من شواهد الأخرة يريه الأخرة ودوامها والدنيا وسرعة انقضائها(١)، والقرآن العظيم فيه ذكر كثير لمشاهد اليوم الأخر في سوره مثل سورة ق والواقعة والقيامة والمرسلات والنبأ والمطففين والتكوير، وكذلك في مصنفات الحديث مذكورة فيها تحت أبواب مثل القيامة، الرقاق، الجنة، والنار ومن المهم كذلك في هذا الجانب قراءة كتب أهل العلم المفردة لهذا الغرض مثل حادي الأرواح لابن القيم، والنهاية في الفتن والملاحم لابن كثير، والتذكرة في أحوال الموتى وأمور الأخرة للقرطبي، والقيامة الكبرى والجنة والنار لعمر الأشقر وغيرها، والمقصود أن مما يزيد الإيمان العلم بمشاهد القيامة كالبعث والنشور، والحشر، والشفاعة، والحساب، والجزاء، والقصاص، والميزان، والحوض، والصراط، ودار القرار، الجنة أو النار.

(١٠) ومن الأمور التي تجدد الإيمان: التفاعل مع الآيات الكونية روى البخاري ومسلم وغيرهما «أن رسول الله، صلى الله عليه وسلم، كان إذا رأى غيًا أو ريحًا عُرف ذلك في وجهه» فقالت عائشة: يا رسول الله، أرى الناس إذا رأوا الغيم فرحوا رجاء أن يكون فيه المطر، وأراك إذا رأيته عرفت في وجهك الكراهية، فقال: «يا عائشة ما يؤمنني أن يكون فيه عذاب قد عذب قوم بالريح وقد رأى قوم العذاب فقالوا:

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين ١٢٣/١.

﴿ هذا عارض ممطرنا ﴾ (١)» ، وكان صلى الله عليه وسلم يقوم فزعًا إذا رأي الكسوف كما جاء في صحيح البخاري عن أبي موسى رضى الله عنه قال: خسفت الشمس فقام النبي، صلى الله عليه وسلم، فزعًا يخشى أن تكون الساعة(٢)، وأمرنا عليه الصلاة والسلام عند الكسوف والخسوف أن نفزع إلى الصلاة وأخبر أنهما من آيات الله التي يخوف بها عباده، ولا شك أن تفاعــل القلب مع هذه الظواهر والفزع منها يجدد الإيبان في القلب، ويذكر بعذاب الله، وبطشه، وعظمته وقدرته، وقوته، ونقمته، وقالت عائشة: «أخذ رسول الله، صلى الله عليه وسلم، بيدي، ثم أشار إلى القمر فقال: يا عائشة: استعيذي بالله من شر هذا فإن هذا هو الغاسق إذا وقب» (٣). ومن أمثلة ذلك أيضًا: التأثر عند المرور بمواضع الخسف والعذاب وقبور الظالمين، فقد روى ابن عمر رضى الله عنهما أن رسول الله، صلى الله عليه وسلم، قال لأصحابه لما وصلوا الحجر: «لا تدخلوا على هؤلاء المعذبين إلا أن تكونوا باكين، فإن لم تكونوا باكين فلا تدخلوا عليهم لا يصيبكم ما أصابهم "(٤). هذا والناس اليوم يذهبون إليها للسياحة والتصوير فتأمل!!.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم ۸۹۹.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ٢/٥٤٥.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد ٦/٢٣٧ وهو في السلسلة الصحيحة ٣٧٢.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري رقم ٤٢٣.

(١١) ومن الأمــور بالغــة الأهمية في علاج ضعف الإيهان ذكــر الله تعــالى وهو جلاء القلوب وشفاؤها، ودواؤها عند اعتلالها، وهو روح الأعمال الصالحة وقد أمر الله به فقال: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهُ ذَكُّرًا كثيرًا ﴾ ووعد بالفلاح من أكثر منه فقال: ﴿وَاذْكُرُوا الله كثيرًا لَعَلَّكُمُ تفلحون، وذكر الله أكبر من كل شيء قال الله: ﴿ولذكر الله أكبر﴾ وهو وصية النبي، صلى الله عليه وسلم، لمن كَثُرت عليه شرائع الإسلام فقال له: «لا يزال لسانك رطبًا من ذكر الله»(١) وهو مرضاة للرحمن مطردة للشيطان مزيل للهم والغم جالب للرزق فاتح لأبواب المعرفة وهو غراس الجنة وسبب لترك آفات اللسان، وهو سلوة أحزان الفقراء الذين لا يجدون ما يتصدقون به فعوضهم الله بالذكر الذي ينوب عن الطاعات البدنية والمالية ويقوم مقامها. وترك ذكر الله من أسباب قسوة القلب: فنسميان ذكر الله موت قلويهم وأجسامهم قبل القبور قبور وأرواحهم في وحشـة من جـــومهم ولـيس لهم حتى الـنـــور نشــور ولذلك لابد لمن يريد علاج ضعف إيهانه من الاكثار من ذكر الله قال الله: ﴿وَاذْكُرُ رَبُّكُ إِذَا نُسِيتُ ﴾ .

وقال الله تعالى مبينًا أثر الذكر على القلب ﴿ أَلَا بَذَكُمُ اللهُ تَطْمَئُنَ الْقَلْوبِ ﴾ [سورة: الرعد، الآية: ٢٨] وقال ابن القيم رحمه الله تعالى عن العلاج بالذكر: «في القلب قسوة لا يذيبها إلا ذكر الله تعالى فينبغي

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي ٣٣٧٥ وقال حديث حسن غريب وهو في صحيح الكلم ٣.

للعبد أن يداوي قسوة قلبه بذكر الله تعالى. وقال رجل للحسن البصري رحمه الله: يا أبا سعيد أشكو إليك قسوة قلبي قال أذبه بالذكر. وهذا لأن القلب كلما اشتدت به الغفلة اشتدت به القسوة، فإذا ذكر الله تعالى ذابت تلك القسوة كما يذوب الرصاص في النار، فما أذيبت قسوة القلوب بمثل ذكر الله عز وجل و«الذكر شفاء القلب ودواؤه، والغفلة مرضه وشفاؤها ودواؤها في ذكر الله تعالى شفاء، وذكر الله تعالى شفاء،

وبالذكر يصرع العبد الشيطان كما يصرع الشيطان أهل الغفلة والنسيان. قال بعض السلف: إذا تمكن الذكر من القلب، فإن دنا منه الشيطان صرعه كما يصرع الإنسان إذا دنا منه الشيطان فيجتمع عليه الشياطين \_ أي يجتمعون على الشيطان الذي حاول أن يقترب من قلب المؤمن \_ فيقولون ما لهذا، فيقال: قد مسه الإنسي! (٢). وأكثر الناس الذين تمسهم الشياطين هم من أهل الغفلة الذين لم يتحصنوا بالأوراد والأذكار، ولذلك سهل تلبس الشياطين بهم.

وبعض الذين يَشْكون من ضعف الإيهان تثقل عليهم بعض وسائل العلاج كقيام الليل والنوافل فيكون من المناسب لهم البدؤ بهذا العلاج والحرص عليه فيحفظون من الأذكار المطلقة ما يرددونه باستمرار مثل:

<sup>(</sup>١) الوابل الصيب ورافع الكلم الطيب ١٤٢ ط. مكتبة دار البيان.

<sup>(</sup>٢) مدارج السالكين ٢/٤٢٤.

«لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قدير» و«سبحان الله وبحمده، سبحان الله العظيم» و«لا حول ولا قوة إلا بالله» وغيرها ويحفظون كذلك من الأذكار المقيدة التي جاءت في السنة ما يرددونه إذا حان وقته زمانًا أو مكانًا مثل أذكار الصباح والمساء والنوم والاستيقاظ والرؤى والأحلام والأكل والخلاء والسفر والمطر والأذان والمسجد والاستخارة والمصيبة والمقابر والريح ورؤية الهلال وركوب الدابة والسلام والعطاس وصياح الديكة والنهيق والنباح وكفارة المجلس ورؤية أهل البلاء وغيرها، ولا ريب أن من حافظ على هذه سيجد الأثر مباشرًا في قلبه (۱).

(١٢) ومن الأمور التي تجدد الإيهان مناجاة الله والانكسار بين يديه عز وجل، وكلما كان العبد أكثر ذلة وخضوعًا كان إلى الله أقرب ولهذا قال رسول الله، صلى الله عليه وسلم: «أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد فأكثر وا الدعاء» (٢) لأن حال السجود فيها ذلة وخضوع ليست في بقية الهيئات والأوضاع، فلما ألزق العبد جبهته في الأرض وهي أعلى شيء فيه ـ صار أقرب ما يكون من ربه. يقول ابن القيم رحمه الله في كلام جميل بلسان الذلة والانكسار للتائب بين يدي الله: «فلله ما أحلى

<sup>(</sup>١) لشيخ الإسلام ابن تيمية رسالة مفيدة في الأذكار أسهاها الكلم الطيب اختصرها العلامة الألباني باسم صحيح الكلم الطيب.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم ٤٨٢.

قول القائل في هذه الحال: أسألك بعزك وذلي إلا رحمتني، أسألك بقوتك وضعفي، وبغناك عني وفقري إليك (\*)، هذه ناصيتي الكاذبة الخاطئة بين يديك، عبيدك سواي كثير، لا ملجأ ولا منجا منك إلا إليك، أسأل مسألة المسكين، وأبتهل إليك ابتهال الخاضع الذليل، وأدعوك دعاء الخائف الضرير، سؤال من خضعت لك رقبته ورغم لك أنفه، وفاضت لك عيناه، وذلّ لك قلبه. .» . فعندما يأتي العبد بمثل هذه الكلمات مناجيًا ربه فإن الإيمان يتضاعف في قلبه أضعافًا مضاعفة.

وكذلك إظهار الافتقار إلى الله مما يقوي الإيهان والله سبحانه وتعالى قد أخبرنا بفقرنا إليه وحاجتنا له فقال سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الفَقْرَاءَ إِلَى اللهُ وَاللهُ هُو الْغَنِي الْحَمَيْدِ ﴾ [سورة: فاطر، الآية: ١٥].

(١٣) قصر الأمل: وهذا مهم جدًّا في تجديد الإيان، يقول ابن القيم رحمه الله: «ومن أعظم ما فيها هذه الآية ﴿أفرأيت إن متعناهم سنين ثم جاءهم ما كانوا يوعدون ما أغنى عنهم ما كانوا يمتعون﴾ [سورة: الشعراء، الآيات: ٢٠٥ - ٢٠٧] ﴿كأن لم يلبثوا إلا ساعة من نهار﴾ فهذه كل الدنيا ـ فلا يطول الإنسان الأمل يقول: سأعيش وسأعيش، قال بعض السلف لرجل صلّ بنا الظهر، فقال الرجل: إن صليت بكم النظهر لم أصلً بكم العصر. فقال: وكأنك تؤمل أن تعيش لصلاة

 <sup>(\*)</sup> سؤال العبد ربه بذله له وفقره إليه هو من باب التوسل بالأعمال الصالحة وهذا مشروع.

العصر، نعوذ بالله من طول الأمل.

(18) التفكر في حقارة الدنيا حتى يزول التعلق بها من قلب العبد قال الله تعالى: ﴿ وَمَا الحَياة الدنيا إلا متاع الغرور ﴾ وقال النبي ، صلى الله عليه وسلم: ﴿ إِن مطعم ابن آدم قد ضرب للدنيا مثلاً ، فانظر ما يخرج من ابن آدم وإن قُرَّحه وملحه ، قد علم إلى ما يصير (() . وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال سمعت رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، يقول: ﴿ الدنيا ملعونة ملعون ما فيها إلا ذكر الله وما والاه أو عالمًا أو معلمً ، معلمًا » (٢).

(١٥) ومن الأمور المجددة للإيهان في القلب: تعظيم حرمات الله، يقول الله تعالى: ﴿ومن يعظم شعائر الله فإنها من تقوى القلوب﴾ [سورة: الحج، الآية:٣٣] وحرمات الله هي حقوق الله سبحانه وتعالى، وقد تكون في الأشخاص وقد تكون في الأمكنة وقد تكون في الأزمنة، فمن تعظيم حرمات الله في الأشخاص القيام بحق الرسول، صلى الله عليه وسلم مثلاً، ومن تعظيم شعائر الله في الأمكنة تعظيم الحرم مثلاً، ومن تعظيم شعائر الله في الأزمنة تعظيم شهر رمضان مثلاً ﴿ومن يُعظّم حرمات الله فهو خير له عند ربه ﴾ [سورة: الحج، الآية: ٣٠]، ومن التعظيم لحرمات الله عدم احتقار الصغائر وقد روى عبدالله بن مسعود

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في الكبير ١ /١٩٨ وهو في السلسلة الصحيحة رقم ٣٨٢.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجة رقم ٤١١٦ وهو في صحيح الترغيب والترهيب رقم ٧١.

رضي الله عنه أن رسول الله، صلى الله عليه وسلم، قال: «إياكم ومُعقرات الذنوب، فإنهن يجتمعن على الرجل حتى يهلكنه» وإن رسول الله، صلى الله عليه وسلم، ضرب لهن مثلاً كمثل قوم نزلوا أرض فلاة فحضر صنيع القوم فجعل الرجل ينطلق فيجيء بالعود، والرجل يجيء بالعود، حتى جمعوا سوادًا فأججوا نارًا وأنضجوا ما قذفوا فيها. (١).

خل الذنوب صغيرها وكبيرها ذاك التقى واصنع كهاش فوق أرض الشوك يحذر ما يرى لا تحقرن صغيرة إن الجبال من الحصى

يقول ابن الجوزي في صيد الخاطر: «كثير من الناس يتسامحون في أمور يظنوها هينة، وهي تقدح في الأصول، مثل إطلاق البصر في المحرمات وكاستعارة بعض طلاب العلم جزءًا لا يردونه» وقال بعض السلف: «تسامحت بلقمة فتناولتها فأنا اليوم من أربعين سنة إلى خلف»، وهذا من تواضعه رحمه الله.

(١٦) ومن الأمور التي تجدد الإيهان في القلب: الولاء والبراء أي موالاة المؤمنين ومعاداة الكافرين، وذلك أن القلب إذا تعلق بأعداء الله يضعف جدًّا وتذوى معاني العقيدة فيه، فإذا جرد الولاء لله فوالى عباد الله المؤمنين وناصرهم، وعادى أعداء الله ومقتهم فإنه يجيئ بالإيهان.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد ٢/١، وهو في السلسلة الصحيحة ٣٨٩.

(١٧) وللتواضع دور فعال في تجديد الإيهان وجلاء القلب من صدأ الكبر، لأن التواضع في الكلام والأفعال والمظهر دال على تواضع القلب لله، وقد قال، صلى الله عليه وسلم: «البذاذة من الإيهان»(١). وقال أيضاً: «من ترك اللباس تواضعًا لله وهو يقدر عليه، دعاه الله يوم القيامة على رؤوس الخلائق حتى يُخيره من أي حُلل الإيهان شاء يلبسها»(١). وقد كان عبدالرحمن بن عوف رضي الله عنه لا يُعرف من بين عبيده.

(۱۸) وهناك أعمال للقلوب، مهمة في تجديد الإيمان مثل محبة الله والخوف منه ورجائه وحسن الظن به والتوكل عليه، والرضا به وبقضائه، والشكر له والصدق معه واليقين به، والثقة به سبحانه، والتوبة إليه وما سوى ذلك من الأعمال القلبية.

وهناك مقامات ينبغي على العبد الوصول إليها لاستكمال العلاج كالاستقامة والإنابة والتذكر والاعتصام بالكتاب والسنة والخشوع والزهد والورع والمراقبة وقد أفاض في هذه المقامات ابن القيم رحمه الله تعالى في كتابه مدارج السالكين.

(١٩) ومحاسبة النفس مهمة في تجديد الإيهان يقول جل وعلا: ﴿يَا اللَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهِ وَلَتَنظر نفس ما قدمت لغد﴾[سورة: الحشر،

 <sup>(</sup>١) رواه ابن ماجة ١١٨٨ وهـو في السلسلة الصحيحة رقم ٣٤١. [أراد
 التواضع في الهيئة واللباس انظر النهاية لابن الأثير ١١٠٠/١].

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي رقم ٢٤٨١ وهو في السلسلة الصحيحة ٧١٨.



الآية: ١٨] وقال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: «حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا» ويقول الحسن لا تلقى المؤمن إلا وهو يحاسب نفسه وقال ميمون بن مهران إن التقي أشد محاسبة لنفسه من شريك شحيح.

وقـال ابن القيم رحمـه الله: وهـلاك النفس من إهمـال محاسبتها ومن موافقتها واتباع هواها.

فلابد أن يكون للمسلم وقت يخلو فيه بنفسه فيراجعها ويحاسبها وينظر في شأنها، وماذا قدم من الزاد ليوم المعاد.

(٢٠) وختامًا، فإن دعاء الله عز وجل من أقوى الأسباب التي ينبغي على العبد أن يبذلها كما قال النبي، صلى الله عليه وسلم: «إن الإيمان ليخلق في جوف أحدكم كما يخلق الثوب فاسألوا الله أن يجدد الإيمان في قلوبكم»(١).

اللهم إنا نسألك بأسمائك الحسنى وصفاتك العلى أن تجدد الإيمان في قلوبنا، اللهم حبب إلينا الإيمان وزينه في قلوبنا، وكره إلينا الكفر والفسوق والعصيان واجعلنا من الراشدين، سبحان رب العزة عما يصفون وسلام على المرسلين والحمد الله رب العالمين.

وكتبه: محمد صالح المنجد

ص. ب: ۲۹۹۹

<sup>(</sup>١) سبق تحريجه.

## الفهرس

| الصفحة    | الموضوع                                        |
|-----------|------------------------------------------------|
| <b>6</b>  | مقدمة                                          |
| 9         | أولاً: مظاهر ضعف الإيهان                       |
| 9         | (١، ٢) المعاصي وقسوة القلب                     |
|           | (٢،٣) عدم اتَّقان العبادات والتكاسل عن الطاعات |
| W         | (٦،٥) ضيق الصدر وعدم التأثر بالقرآن            |
| 17        | (٨٠٧) الغفلة وعدم الغضب لله                    |
|           | (٩) حب الظهور                                  |
| 10        | (١٠) الشح والبخل                               |
|           | (١١) قول مالا يفعل                             |
| 17        | (۱۲) السرور بضعف السلمين وفشلهم                |
| 17        | (۱۳) قلة الورع                                 |
| ١٨        | (۱٤) احتقار آلمعروف                            |
| 19        | (١٥) عدم الاهتهام بقضايا المسلمين              |
| Y•        | (١٦) انفصام عرى الأخوة بين المتآخيين           |
| Y•        | (۱۷) عدم استشعار المسئولية                     |
| <b>Y1</b> | (١٨) الفزع والخوف عند نزول المصيبة             |
| <b>Y1</b> | (١٩) كثرة الجدال والمراء                       |
| <b>YY</b> | (٢٠، ٢١) التعلق بالدنيا وفقد السمة الإيهانية   |
| <b>YY</b> | (٢٢) المغالاة في الاهتهام بالنفس               |
| Y£        |                                                |
| Y£        | (١) الابتعاد عن الأجواء الإيهانية              |

## ظامرة ضعف الإيسان

|           | and the same of the property of the same states of  |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Yo        | (٢، ٣) الابتعاد عن القدوة الصالحة وطلب العلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|           | (٤) وجُود الإنسان في وسط يعج بالمعاصي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|           | (ُه) الْإِغْراقُ في الاشَّتغَال بالدنيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|           | ر) الأنشغال بالمال والزوجة والأولاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۳۰        | ر (۷) طول الأمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|           | (٨) الإفراط في الأكل والنوم والسهر والكلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۳۲        | ثَالثًا: عُلاج ضَعف الإيهان ألا الله الله المالة ال |
| ۳۰        | (١) تدبر القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|           | ر )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|           | رُ (؟، ٤) طلب العلم الشرعي ولزوم حلق الذكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٤٥        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٠٣        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>。。</b> |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ov        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٠         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 71        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٠٠٠ ٣٠٠   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٠٠        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|           | ر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٠٠٠٠ ٧٢   | <del>-</del> - /                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٠٠٠       | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٦٨        | ر (۱۶) الولاء والبراء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|           | ر (۱۷، ۱۹) التواضع والأعمال القلبية ومحاسبة النفسر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

(۲۰) الدعاء .....