|   | 0 | 0    | 0       |       |       |              |      | <u>_</u>        |         | 0      | 0    | 0  |            |   |  |   |   |
|---|---|------|---------|-------|-------|--------------|------|-----------------|---------|--------|------|----|------------|---|--|---|---|
|   |   |      |         |       |       |              |      |                 |         |        |      |    |            |   |  |   | 0 |
|   |   |      |         |       |       |              |      |                 |         |        |      |    |            |   |  |   |   |
|   |   |      |         |       |       |              |      |                 |         |        |      |    |            |   |  |   | 0 |
|   |   |      |         |       |       |              |      |                 |         |        |      |    |            |   |  |   |   |
| 0 |   |      |         |       |       |              |      |                 |         |        |      |    |            |   |  |   | 0 |
|   |   |      |         |       |       |              |      |                 |         |        |      |    |            |   |  |   |   |
|   |   |      |         |       |       |              |      |                 |         |        |      |    |            |   |  |   |   |
|   |   |      |         |       | شر    | زلتنا        | ظ    | محف             | ظئع     | ووالز  | چقر  |    |            |   |  |   |   |
|   |   |      |         | •     |       |              | - /  | ۱ (             | ٠       | رن     |      |    |            |   |  |   |   |
|   |   |      |         |       | ,     |              | ولح  | مَحَفُ<br>قالاً | إبعث    | الط    |      |    |            |   |  |   |   |
|   |   |      |         |       |       |              |      | . — <u>.</u>    |         |        |      |    |            |   |  |   |   |
|   |   |      |         |       |       | ۲۱,          | ווז  | . — .           | 12      | ١.     |      |    |            |   |  |   |   |
|   |   |      |         |       |       |              |      |                 |         |        |      |    |            |   |  |   |   |
|   |   |      |         |       |       |              |      |                 |         |        |      |    |            |   |  |   |   |
|   |   |      |         |       |       |              |      |                 |         |        |      |    |            |   |  |   |   |
|   |   |      |         |       |       |              |      |                 |         |        |      |    |            |   |  |   | 0 |
|   |   |      |         |       |       |              |      |                 |         |        |      |    |            |   |  |   |   |
|   |   |      |         |       |       |              |      |                 |         |        |      |    |            |   |  |   | 0 |
|   |   |      |         |       |       |              |      |                 |         |        |      |    |            |   |  |   | 0 |
|   |   |      |         |       |       |              |      |                 |         |        |      |    |            |   |  |   |   |
|   |   |      |         |       |       |              |      |                 |         |        |      |    |            |   |  |   |   |
|   |   |      |         |       | •     |              |      | . 94            |         | =      |      |    |            |   |  |   |   |
| 0 |   |      |         |       | ير    | ۶۲<br>ا      | انبح | البي            | *       |        | مَل  |    |            |   |  |   | 0 |
|   |   |      |         |       |       |              |      |                 |         |        |      |    | <b>J</b> . |   |  |   |   |
| 0 |   | بر   | <u></u> | - الح | لبتيه | لطاآ         | لب ق | ب               | أَبُوجُ | ۳<br>• | TO _ | هم | لقت        | ١ |  |   | 0 |
|   |   |      |         |       |       |              |      | مص              |         |        |      |    |            |   |  |   | 0 |
|   |   |      |         |       | 6     | ነ <b>ለ</b> ጚ | 273  | ٠٠٠             | انقے    | ھک     |      |    |            |   |  |   | 0 |
|   |   |      |         |       |       |              |      |                 |         |        |      |    |            |   |  |   | 0 |
|   | 0 | 0    | 0       |       |       |              | 0    | 0               | 0       | 0      | 0    | 0  |            | 0 |  | 0 | H |
|   |   | <br> | -       |       |       |              |      |                 |         |        |      |    |            |   |  |   |   |

# السالخ المنا

# □ ترجمة الإمام ابن الجوزي □

# ذكر اسمه ونسبه:

هو جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد بن علي بن عبد الله بن القاسم بن القيم المؤرث ، القرشي ، التيمي ، البكري ، الفقيه الحنبلي ، الحافظ ، المواعظ ، المؤرث ، الأديب ، من أعلام القرن السادس ، اشتهر شهرة فائقة بفصاحته وجودة خطابته ، وكان يجتمع في محلسه آلاف من الناس من الرجال والنساء ، والحكام والمحكومين .

# مولده:

ولد ببغداد بدرب حبيب سنة ٥٠٨ هـ ١١١٤ م، أو ٥١٠ هـ ١١١٦م، كما حكاه تلميذه المنذري في «التكملة لوفيات النقلة» (٢٩٢/٢)، وكان أهله يعملون تجارًا في النحاس، ولهذا يوجد في بعيض سماعاته القديمة: عبد الرحمن بن علي بن الجوزي الصفار (نسبة إلى النحاس). كما في «تذكرة الحفاظ» (١٣٣/١)، و«ذيل طبقات الحنابلة» (١/١/١).

#### نشأته:

مات والده وله من العمر نحو ثلاث سنين ، فلم يؤثر هذا اليتم المبكر في تنشئته ، بل نشأ نشأة صالحة ، وتوجه إلى طلب العلم ، رغم أن عائلته ليست كذلك ، بل كانوا على حانب كبير من الثراء ، كما قال هو في «لفتة الكبد» : «اعلم يا بني أننا من ولد أبي بكر الصديق- رضي الله عنه- ثم تشاغل سلفنا بالتحارة والبيع والشراء ، فما كان من المتأخرين من رُزق همّة في طلب العلم غيرى» .

وقد حكى ابن الجوزي عن نفسه أنه تربى تربية مترفة نأت به عن ممارسة نوع حشونة العيش، إذ قال: «فمن ألف الترف فينبغي أن يتلطف في أمره إذا أمكنه، وقد عرفت هذا من نفسي؛ فإني رئيت في ترف، فلما ابتدأت في التقلل وهجر المشتهى، أثر معي مرضًا قطعني عن كثير من التعبد - إلى أن قال -: فالعاقل يعطى بدنه من الغذاء ما يوافقه». إلخ. ما جاء في صيد الخاطر له.

ولذا كان ابن الجوزي - رحمه الله - ينصح بعدم التوسع في المشتهيات، ويحذر من التقلل المضر بالبدن، ويحث على التوسط والاعتدال، وكان من أشد الناس اعتناءً بحفظ صحته، يأكل الطيب، ويلبس الحسن، ويعتاض عن الفاكهة بالمشروبات والمعجونات. انظر «تذكرة الحفاظ» (١٣٦/٤).

#### طلبه للعلم:

لما ترعرع ابن الجوزي حملته عمته - وكانت صالحة - إلى مسجد الحافظ أبي الفضل محمد بن ناصر السلامي، وهو خاله، فاعتنى به، وأسمعه الحديث، وحفظ القرآن على جماعة من أئمة القراء.

وكان ابن الجوزي بحدًا في طلب العلم، منكبًا على تحصيله، يستعذب العذاب في سبيله، ولا يضيع أوقاته، واشتهر بين أقرانه بكثرة سماعه للحديث، وسيرة النبي على وشمائله، ومعرفة أحوال الصحابة والتابعين.

قال عن نفسه: «ولقد كنت في حلاوة طلبي للعلم ألقى من الشدائد ما هـو عندي أحلى من العسل، لأجل ما أطلب وأرجو، كنت في زمـن الصبا آخـذ معي أرغفة يابسة، فأخرج في طلب الحديث، وأقعـد على نهر عيسى، فلا أقدر على أكلها إلا عند الماء، فكلما أكلت لقمة شربت عليها، وعـين همّي لا ترى إلا لذة تحصيل العلم، فأثمر ذلك عندي أني عُرِفْتُ بكثرة سماعي لحديث رسول الله على وأحواله وآدابه، وأحوال أصحابه وآدابهم وتابعيهم وأثمر ذلك عندي من المعاملة ما لا يدرى إلا بالعلم، حتى إنني أذكر في زمن

الصبوة ووقت الغلمة والغربة قدرتي على أشياء ، كانت النفس تتوق إليها توقان العطشان إلى الماء الزلال ، ولم يمنعني عنها إلا ما أثمر عندي العلم من خوف الله عز وجل». «صيد الخاطر» (ص ٢٣٥).

# □ ابن الجوزي واغتنام الزمان .. وكلمات مضيئة في العزلة □

وضرب ابن الجوزي أروع الأمثلة في علو الهمة في طلب العلم والدعوة إليــه والحفاظ على أوقات حياته واغتنامها، فقال في «الصيد» (٢٢٧، ٢٢٧):

«لقد رأيت خلقًا كثيرًا يَحْرون معي فيما اعتاده الناس من كثرة الزيارة ، ويُسمُّون ذلك التردد خدمة ، ويطلبون الجلوس ، ويُحْرُون فيه أحاديث الناس ، وما لا يعني ، وما يتخلله غيبة ، وهذا شيء يفعله في زماننا كثير من الناس ، وربما طلبه المزور وتشوَّق إليه واستوحش من الوحدة ، وخصوصًا في أيام التهاني والأعياد ، فتراهم يمشي بعضهم إلى بعض ، ولا يقتصرون على الهناء والسلام ؛ بل يمزحون ذلك بما ذكرته من تضييع الزمان ، فلما رأيت أن الزمان أشرف شيء ، والواجب انتهازه بفعل الخير ، كرهت ذلك وبقيت منهم بين أمرين : إن أنكرت عليهم وقعت وحشة لموضع قطع المألوف ، وإن تقبلته منهم ضاع الزمان ، فصرت أداف عاللقاء جهدي ، فإذا غلبت قصرت في الكلام فتعجًل الفراق ، ثم أعددت أعمالاً تمنع (١ من المحادثة لأوقات لقائهم لئلا يضيع الزمان فارغًا ، فجعلت من المُستَعَد للقائهم قطع الكاغد - الورق وبري الأقلام وحَزْم الدفاتر ، فإن هذه الأشياء لا بد منها ، ولا تحتاج إلى فِكْرو وحضور قلب ، فأرصدتها لأوقات زيارتهم لئلا يضيع شيء من وقتي».

وقال: «ولقد شاهدت خلقًا كثيرًا لا يعرفون معنى الحياة، فمنهم مَن أغناه الله عن التكسب لكثرة ماله، فهو يقعد في السوق أكثر النهار ينظر إلى

<sup>(</sup>١) كذا بالأصل ، ولعلها : «أعمالاً لا» .

الناس، وكم تمر به من آفة ومنكر، ومنهم من يخلو يلعب الشطرنج، ومنهم من يقلو يلعب الشطرنج، ومنهم من يقطع الزمان بكثرة الحوادث من السلاطين، والغلاء والرحص. إلى غير ذلك».

وقال: «من أراد اجتماع همّه، وإصلاح قلبه فليحذر من مخالطة الناس في هذا الزمان؛ فإنه قد كان يقع الاجتماع على ما ينفع ذكره، فصار الاجتماع على ما يضر، وقد حربت على نفسي مرارًا أن أحصرها في بيت العزلة، فتحتمع همتي، ويضاف إلى ذلك النظر في سير السلف، فأرى العزلة حِمْية، والنظر في سير القوم دواء، واستعمال الدواء مع الحمية عن التخليط نافع، فإذا فسحت لنفسي في مجالسة الناس ولقائهم تشتت القلب المجتمع، ووقع الذهول عما كنت أراعيه، وانتقش في القلب ما قد رأته العين، وفي الضمير ما تسمعه الأذن، وفي النفس ما تطمع في تحصيله من الدنيا، وإذا جمهور المحالطين أرباب غفلة، والطبع بمجالستهم يسرق من طباعهم، فإذا عُدت أطلب العلم أحده، وأروم ذلك الحضور فأفقده، فيبقى فؤادي في غمار ذلك اللقاء للناس أيامًا حتى يسلو الهوى، وما فائدة تعريض البناء للنقض؟ فإن دوام العزلة كالبناء، والنظر في سير السلف يرفعه، فإذا وقعت المخالطة انتقض في العزلة كالبناء، والنظر في سير السلف يرفعه، فإذا وقعت المخالطة انتقض في طفة ما بُني في مُدَّةٍ، وصعب التلافي، وضعف القلب». «الصيد» (٣٥٣).

وقال: «فليس في الدنيا أطيب عيشًا من منفردٍ عن العالم بالعِلم، فهو أنيسه وحليسه، قد قنع بما سَلِم به دينه من المباحات الحاصلة، لا عن تكلف ولا تضييع دين، وارتدى بالعز عن الذل للدنيا وأهلها، والتحف بالقناعة باليسير إذ لم يقدر على الكثير، بهذا الاستعفاف يسلم دينه ودنياه، واشتغاله بالعلم يدله على الفضائل، ويفرحه في البساتين، فهو يسلم من الشيطان والسلطان والعوام بالعزلة، ولكن لا يصلح هذا إلا للعالِم، فإنه إذا اعتزل الحاهل فاته العلم فتخبط». «الصيد» (٣٧٣).

\* قلت: كلام ابن الجوزي في فضل الاعتزال عن الخلق ، وأنه سبب لجمع القلب وصرف الوقت إلى تحصيل العلم والعمل ، وما ينجم عن المحالطة من ضد ذلك كلام جميل ومتين ولا يصدر إلا عن بحرّب ، وأجمل من ذلك أنه ألزم الجاهل بالتعلم أولاً ، وإلا تخبط وتحير وضل بسبب جهله .

# □ ابن الجوزي .. ونصيحة إلى طلاب العلم □

قال في «الصيد» (۲۰۵، ۲۰۹):

«ينبغي لطالب العلم أن يكون جُلَّ همته مصروفًا إلى الحفظ والإعادة ، فلو صحَّ صرف الزمان إلى ذلك كان الأولى ، غير أن البدن مطية ، وإجهاد السير مظنة الانقطاع ، ولما كانت القوى تكلُّ فتحتاج إلى تجديد ، وكان النسخ والمطالعة والتصنيف لا بد منه مع أن المهم الحفظ ، وجب تقسيم الزمان على الأمرين ؛ فيكون الحفظ في طرفي النهار وطرفي الليل ، ويوزع الباقي بين عمل بالنسخ والمطالعة ، وبين راحة للبدن وأخذ لحظه ، ولا ينبغي أن يقع الغبن بين الشركاء ؛ فإنه متى أخذ أحدهم فوق حقه أثر الغبن وبان أثره ، وأن النفس لتهرب إلى النسخ والمطالعة والتصنيف عن الإعادة والتكرار ؛ لأن ذلك أشهى وأخف عليها ، ومع العدل والإنصاف يتأتى كل مراد ، ومَن انحرف عن الجادة طالت طريقه ، ومن طوى منازل في منازل أوشك أن يفوته ما حدَّ لأجله ، على أن الإنسان إلى التحريض أحوج ؛ لأن الفتور ألصق به من الجد ، وبعد فاللازم في العلم طلب المهم » .

# 🗆 ابن الجوزي .. وكلمات في علو الهِمَّة 🗆

قال في «الصيد» (ص ١٥):

«من علامة كمال العقل علو الهمة .. والراضى بالدون دنى ».

### وقال ( ص ۲۳۸، ۲۳۹):

«ما ابتلي الإنسان قط بأعظم من علو همته، فإن مَنْ علت همتُه يختار المعالي، وربما لا يساعد الزمان، وقد تضعف الآلة فيبقى في عذاب، وإني أعطيتُ من علو الهمة طرفًا فأنا به في عذاب، ولا أقولُ: ليته لم يكن، فإنه لا يحلو العيش بقدر عدم العقل، والعاقل لا يختار زيادة اللذة بنقصان العقل. ونظرت إلى علو همتي فرأيت عجبًا، وذلك أنني أروم من العلوم ما أتيقن أني لا أصل إليه ؛ لأنني أحب نيل كُلِّ العلوم على اختلاف فنونها، وأريد استقصاءَ كلِّ فن، وهذا أمر يعجز العمر عن بعضه، فإن عرض - ظهر - لي ذو همّةٍ في فن قد بلغ منتهاه رأيتُه ناقصًا في غيره، فلا أعدُّ همته تامة».

وقال الذهبي في «تذكرة الحفاظ» (ص ١٣٤٦):

«وقد قرأ بواسط وهو ابن ثـمانين سنة بالعشر على ابن الباقلاني ، وتلا معه ولده يوسف » .

\* قلتُ : وهذا قد تم في الآونة الأخيرة من حياته ، بعد النكبة التي حلَّت به حينما نفي إلى واسط، فتشفعت أم الخليفة فيه فأطلق، فقرأ ذلك قبل دخوله إلى بغداد.

وقال في «الصيد» (٢٤٠):

«غير أني قد استسلمت لتعذيبي، ولعلَّ تهذيبي في تعذيبي؛ لأن علو الهمة تطلُّبُ المعالى المقربة إلى الحق عز وجل».

وقال (ص ۲۵۰، ۲۵۱):

«خلقت لي همة عالية تطلب الغايات ، بلغتُ الستين وما بلغت ما أملت ، فأخذتُ أسأل الله تطويل العمر ، وتقوية البدن ، وبلوغ الآمال ، فأنكرت علي العادات وقالت : ما حرت عادة بما تطلب . فقلت : «إنما أطلب من قادر على تجاوز العادات » .

وقال في «الصيد» (٤٥٦، ٤٥٧):

«من رزق همة عالية يُعذّب بمقدار علوها .. وبيان هذا أن من علت همته طلب العلوم كلّها ، ولم تقتصر على بعضها ، وطلب من كلّ علم نهايته ، وهذا ما لا يحتمله البدن ، ثم يرى أن المراد العمل ، فيحتهد في قيام الليل وصوم النهار ، والجمع بين ذلك وبين العلم صَعْبٌ ، ثم يرى ترك الدنيا ويحتاج إلى ما لا بد منه ، ويحب الإيثار ، ولا يقدر على البخل ، ويتقاضاه الكرم والبذل ، ويمنعه عز النفس عن الكسب من وجوه التبذل ، فإن هو حرى على طبعه من الكرم احتاج وافتقر ، وتأثر بدنه وعائلته ، وإن أمسك فطبعه يأبي ذلك ، وفي الجملة يحتاج إلى معاناة وجمع بين أضداد ، فهو أبدًا في نَصَبٍ لا ينقضي ، وتعب لا يفرغ ، ثم إن حقّق الإخلاص في الآمال زاد تعبه وقوي وصبه .

ودنيء الهمة إن كان فقيها فسئل عن حديث قال : لا أعرفه ، وإن كان محدِّثًا فسئل عن مسألة فقهية فقال : ما أدري ، ولا يبالي إن قيل عنه : مقصر .. والعالي الهمة يرى التقصير في بعض العلوم فضيحة قد كشفت عيبه ، وقد أرت الناس عورته .

والقصير الهمة لا يبالي بمنن الناس عليه ، ولا يستقبح سؤالهم ، ولا يأنف من رد ، والعالي الهمة لا يحمل ذلك ، ولكن تعب العالي الهمة راحة في المعنى ، وراحة قصير الهمة تعب وشين ، إن كان ثم فهم ، والدنيا دار سباق إلى أعلى المعالي ، فينبغي لذي الهمة العالية أن لا يقصر في شوطه ، فإن سبق فهو المقصود ، وإن كبا حواده مع احتهاده لم يُلم ».

### 🗆 ابن الجوزي .. شيخ الوعاظ 🗆

اتجه ابن الجوزي إلى الوعظ منذ نشأته ، فوعظ في صغره حتى فاق جميع الأقران ، وكانت له في ذلك ملكة عجيبة وسرعة بديهة ، وتاب على يديه الآلاف ، وحضر مجالسه الوزراء والأمراء والسلاطين .

ذكر ابن رجب في «الذيل على طبقات الحنابلة» (٤٠٩/٣):

«إن ابن القطيعي قال: سمعت من أثق به قال: لما سمع أمير المؤمنين المستضيء أبن الجوزي ينشد تحت داره:

ستنقلك المنسايا عن ديارك ويُبدلك السردى دارًا بدارك وتترك ما عنيت به زماناً وتُنقل من غنساك إلى افتقارك فدُودُ القبر في عينيك يسرعي وترعى عين غيرك في ديارك فحعل المستضئ يمشي في قصره ويقول: إي والله: وترعى عين غيرك في ديارك. ويكررها ويبكى حتى الليل.

فمجالسه الوعظية لم يكن لها نظير ، ولم يُسمع بمثلها في التاريخ ، وكانت عظيمة النفع ، يتذكر بها الغافلون ، ويتعلم منها الجاهلون ، ويتوب فيها المذنبون ، ويسلم فيها المشركون .

وذكر هو في «تاريخه» أنه تكلم مرة ، فتاب في المجلس على يـده نحـو مـائتي رحل ، وقطعت شعور مائة وعشرين منهم .

وقال في آخر كتاب «القصاص والمذكرين» له: «ما زلت أعظ الناس وأحرضهم على التوبة والتقوى ، فقد تاب على يدي - إلى أن جمعت هذا الكتاب - أكثر من مائة ألف رجل ، وقد قطعت شعور الصبيان اللاهين أكثر من عشرة آلاف طائلة ، وأسلم على يدي أكثر من مائة ألف».

وقال الحافظ الدبيثي في «الذيل على تاريخ ابن السمعاني»:

«شيخنا ابن الجوزي كان من أحسن الناس كلامًا، وأتمهم نظمًا، وأعذبهم لسانًا، وأجودهم بيانًا، وبورك في عمره وعمله فروى الكثير، وسمع الناس منه أكثر من أربعين سنة، وحدَّث بمصنفاته مرارًا، قال: وأنشدني بواسطٍ لنفسه:

يا ساكن الدنيا تأهب وانتظر يصوم الفراق

وأعسد زادًا للسرحيل وابك الذنوب بادمع يا من أضاع زمسانه وأنشدني:

فسوف يحدى بالسرفاق تنهسل من سحب المآق أرضيت ما يفنى ببساق

> إذا رضيت بميسـور مـــن القـــوت يــا قــوت نفسي إذا ما درٌّ حلقك لـى

أصبحت في الناس خُــرًّا غير ممقوت فلســتُ آســى علــى دُرٍّ ويَــاقـــوت

ومن بديع كلامه: «من قنع طاب عَيْشُه، ومن طمع طال طيشه».
 ووعظ السلطان مرة فقال:

«يا أمير المؤمنين ، إن تكلمت خِفْتُ منك ، وإن سكت خفت عليك ؛ فأنا أقدِّم خوفي عليك عليك ؛ فأنا أقدِّم خوفي عليك على خوفي منك ، أقول قول الناصح : اتق الله ، حير من قول القائل : أنتم أهل بيت مغفور لكم » .

وهذا يدل على أن ابن الجوزي كان بعيدًا عن ظل السلطان ، حريثًا في الحق ، لا يخشى في الله لومة لائم ، ولا يداهن أحدًا بعلم أو عمل أو يرائي في القول والعمل .

كما قال لولي الأمر ذات مرة :

«اذكر عند القدرة عدل الله فيك، وعند العقوبة قدرة الله عليك، وإياك أن تشفى غيظك بسقم دينك».

وقال : «يفتخر فرعون بملك مصر وبنهر ما أجراه .. ما أجرأه ! ».

وقال: «عقارب المنايا تلسع، وخَدَرَان جسم الأمل يمنع الإحساس، وماء الحياة في إناء العمر يرشح بالأنفاس».

وانظر إلى عظيم تقديره لإخوانه وحسن ظنه بهم ، قال لصاحب له :

«أنت في أوسع العذر من التأخير عني لثقيتي بـك، وفي أضيقه من شوقي إليك». ثم انظر إلى ذكائه الحاد وفطنته القوية وهو في بلد يغلب عليه الفتن - بغداد - في كل زمان ، اختلف الشيعة وأهل السنة في تفضيل علي على أبي بكر أم العكس ، فقام إليه رجل فقال : يا سيدي ، نريد كلمة ننقلها عنك أيهما أفضل : أبو بكر أو علي ؟ فقال : أفضلهما من كانت ابنته تحته . فألقى هذا القول في أودية الاحتمال ورضى الفريقان بجوابه .

وسأله آخر فقال: أيما أفضل أُسبِّح أم أستغفر؟ فقال: الثوب الوسخ أحوج إلى الصابون من البخور.

ووعظ ابنه يومًا فقال: «إياك أن تتشاغل بالتعبد من غير عِلْمٍ ؛ فإن خلقً كثيرًا من المتزهدين والمتصوفة ضلوا طريق الهدى إذ عَملُوا بغير علم، واستر نفسك بثوبين جميلين، لا يشهرانك بين أهل الدنيا برفعتهما، ولا بين المتزهدين بضعتهما، وحاسب نفسك عند كل نظرة وكلمة وخطرة، فإنك مسئول عن ذلك. وعلى قدر انتفاعك بالعلم ينتفع السامعون، ومتى لم يعمل الواعظ بعلمه زلت موعظته عن القلوب كما يزل الماء عن الحجر، فلا تعظن إلا بنية، ولا تأكلن لقمة إلا بنية، ومع مطالعة أخلاق السلف تنكشف لك الأمور».

إلى أخبار أحرى كثيرة من زهده ووعظه ، وذكر ثقافته ، ومحبته ، وسرد مصنفاته وكتبه البالغ عددها ألف مصنف ، وموقفه من الفلاسفة وقصاص زمانه والمتصوفة ، نترك القارئ يطلع عليها ، ويتعرف على عظيم شخصية الإمام من خلال مظان ترجمته المذكورة في ثنايا المقدمة ، والذي يعنينا هناهو :

# □ عقيدة الإمام ابن الجوزي - رحمه الله - □

نقل الحافظ الذهبي في «السير» (٣٨٢/٢١) :

قال موفق الدين عبد الله بن أحمد المقدسي: «ابن الجوزي إمام أهل عصره في الوعظ، وصنف في فنون العلم تصانيف حسنة وكان صاحب فنون، كان يصنف في الفقه، ويدرس، وكان حافظًا للحديث، إلا أننا لم نرض تصانيفه في السنة - يعني في الاعتقاد - ولا طريقته فيها، وكانت العامة يعظمونه، وكانت تنفلت منه في بعض الأوقات كلمات تنكر عليه في السنة، فيستفتى عليه فيها، ويضيق صدره من أجلها».

وكان أبو المظفر ابن حمدي ينكر عليه كثيرًا كلمات يخالف فيها السنة . وعاتبه أبو الفتح ابن المَنِّي في أشياء ، ولما بان تخليطه أحيرًا ، رجع عنه أعيان

اصحابنا وأصحابه .

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في « مجموع الفتاوى» (١٦٩/٤):

«إن أبا الفرج نفسه متناقض في هذا الباب - يعني الصفات - لم يثبت على قدم النفي ولا على قدم الإثبات ، بل له من الكلام في الإثبات نظمًا ونثرًا ما أثبت به كثيرًا من الصفات ، فهو في هذا الباب مشل كثيرين من الخائضين من أنواع الناس ، يثبتون تارة وينفون أخرى في مواضع كثيرة من الصفات ، كما هو حال أبى الوفاء بن عقيل وأبى حامد الغزّالي » .

وقال ابن رجب الحنبلي:

«نقم عليه جماعة من مشايخ أصحابنا ميله إلى التأويل في بعض كلامه ، واشتد نكيرهم عليه في ذلك ، ولا ريب أن كلامه في ذلك مضطرب مختلف ، وهو وإن كان مطلعًا على الأحاديث والآثار ، فلم يكن خبيرًا بحل شبه المتكلمين وبيان فسادها ، ثم علل اضطرابه بأنه ، كان معظمًا لأبي الوفاء بن

عقيل متابعً الأكثر ما يجده من كلامه ، وإن كان قد ردَّ عليه في بعض المسائل ، وكان ابن عقيل بارعًا في الكلام ، ولم يكن تام الخبرة بالحديث والآثار ؛ لهذا يضطرب في هذا الباب وتتلون فيه آراؤه ، وأبو الفرج تابع له في هذا التلون ». انظر «ذيل طبقات الحنابلة» (٤١٤/٣).

وانظر على سبيل المثال إلى تخبطه في هذا الباب رده على الحافظ ابن عبد البر الأندلسي في إثبات العلو والفوقية لله عز وجل، قال في «صيد الخاطر» (٩٧): «ولقد عجبت لرجل أندلسي يُقال له: ابن عبد البر صنف كتاب «التمهيد» فذكر فيه حديث النزول إلى السماء الدنيا، فقال: هذا يدل على أن الله تعالى على العرش؛ لأنه لولا ذلك لما كان لقوله: ينزل، معنى. قال ابن الجوزي ردًّا عليه بزعمه: وهذا كلام حاهل بمعرفة الله عز وجل؛ لأن هذا استسلف من حِسَّه ما يعرفه من نزول الأحسام، فقاس صفة الحق عليه».

ونجده تارة يرد – بل يشنع – على أهل الكلام والفلسفة فيقول:

«أهل الكلام يقولون: ما في السماء رب، ولا في المصحف قـرآن، ولا في القبر نبى، ثلاث عورات لكم»!!

ورد على الفلاسفة ردًّا جميلاً في كتاب «تلبيس إبليس» فقال: «إن المتبعين لهم لا مستند لكفرهم إلا علمهم بأن الفلاسفة كانوا حكماء، أتراهم ما علموا أن الأنبياء كانوا حكماء وزيادة، وذكر قول الشافعي - رحمه الله -: «لأن يبتلى العبد بكل ما نهى الله عنه - ما عدا الشرك - خير له من أن ينظر في الكلام»، وعن أحمد بن حنبل قوله: «لا يفلح صاحب كلام أبدًا، علماء الكلام زنادقة».

ورد على ابن عقيل قوله: «أنا أقطع أن الصحابة ماتوا وما عرفوا الجوهر والعرض، فقال: فإن رضيت أن تكون مثلهم فكن، وإن رأيت أن طريقة المتكلمين أولى من طريقة أبى بكر وعمر فبئس ما رأيت».

ثم قال: «وقد زعم أرباب الكلام أنه لا يتم الإيمان إلا بمعرفة ما رتبوه، وهؤلاء على الخطا؛ لأن الرسول الشيخ أمر بالإيمان ولسم يامر ببحث المتكلمين».

وخلاصة القول: أن ابن الجوزي كان مضطرباً - خاصة - في باب الأسماء والصفات ، فلم يثبت على قدم واحدة ، بل ذهب إلى ما هو أبعد من ذلك ، أن نسب هذا التخبط وذاك التأويل إلى إمامه أحمد بن حنبل - رحمه الله !!

ولذا قال الذهبي في «السير» (٢١/٣٦٨):

«فليته – أي ابن الجوزي – لـم يخض في التأويل ، ولا خالف إمامه».

كما شنع على القاضي أبي يعلى الحنبلي لخبر - غير صحيح - جاء عنه ، فقيض الله له شيخ الإسلام ابن تيمية ليرد عليه في كتابه العظيم «درء تعارض العقل والنقل» (٧٣٧/٥).

«وشنع عليه أعداؤه بأشياء هو منها بريء .. ومع هذا ففي كلامـه مـا هـو مردود نقلاً وتوحيهـًا ». اهـ بتصرف .

ونحن إذ نقول هذا الكلام ، ونذهب هذا المذهب ، نوقن بالفرق الكبير بين مَنْ تحرى الحق فأخطأه ، وبين مَنْ تعمد الباطل ، فالأول أصله الاستقامة على منهج السلف علمًا وعملاً ، وإن أخطأ منهج السلف في مسألة أو أكثر ، فهي زلة لا تخرجه عن حد الاستقامة ، وخطؤه مغفور له ، ولا يتابع عليه ، بل يُجتنب ويبين ، فليس كل من وقع في الكفر كافرًا ، ولا كل من وقع في البدعة أو تلبس بها مبتدعًا أو فاسقًا ، كما أنها لا تنسب إلى مذهب السلف أهل السنة والجماعة ؛ ولذا قال إمام الأئمة ابن حزيمة - رحمه الله -: «ولو أن كل

من أخطأ في احتهاده مع صحة إيمانه وتوخيه لاتباع الحق أهدرناه وبدعناه ؟ لقلَّ من يسلم من الأثمة معنا». «السير» (٣٧٦/١٤).

وأما الثاني الذي تعمد الباطل، واتخف التأويل له منهجاً واعتقادًا يدافع وينافح عنه، ونبذ الكتاب والسنة وراء ظهره، وقدم كلام الخلف على معتقد السلف من الصحابة والتابعين وأثمة الدِّين المشهود لهم بالعلم والاستقامة ؛ كمالك، والشافعي، وأحمد بن حنبل، والثوري، وابن عيينة، وغيرهم وهم بحمد الله - كثير، بل أخذ في الرد عليهم، ووصفهم بالمشبهة تارة، والمحسمة تارة أخرى، فلا شك أن من كان هذا حاله فلا بد من إلحاقه بإحدى الفرق الضالة بعد قيام الحجة الرسالية عليه، ودفع الشبهة التي كانت سبباً في انحراف عنه.

وابن الجوزي - رحمه الله وغفر له - وقع في شيء من هذا كثير ، وصرف النصوص عن ظاهرها المراد لله عز وجل ، فوافق - ولا بد - كلام الخلف من الأشاعرة وغيرهم ، ولم يكن له معرفة حقيقية بمذهب السلف ، ومن طالع كتابه «دفع شبه التشبيه» - وهو من أردى الكتب المصنّفة لمناؤة مذهب السلف - عرف هذا .

لذا تصدى لنصحه عصريُّه العلامة القدوة إسحاقُ بن أحمد العُلثى السَّلفي، فكان مما جاء فيها:

«.. اعلم أنه قد كثر النكير عليك من العلماء والفضلاء ، والأخيار في الآفاق بمقالتك الفاسدة ، وقد أبانوا وَهَاءَ مقالتك ، وحَكَوا عنك أنك أبيت النصيحة ، فعندك من الأقوال التي لا تليق بالسنة ما يضيق الوقت عن ذكرها .. ثم تعرضت لصفات الخالق تعالى ، كأنها صدرت لا من صَدْر سَكَن فيه احتشام العلي العظيم ، ولا أملاها قلب مُليءَ بالهيبة والتعظيم ، بل من واقعات النفوس البهرجيَّةِ الزُّيوف .. وزعمت أن طائفة من أهل السنة والأخيار تلقوها

وما فهموا.. وحاشاهم من ذلك، بل كفُّوا عن الثرثرة والتشدق، لا عجـزًا – بحمد اللَّه – عن الجدال والخصام ولا جهلاً بطريق الكلام، وإنمــا أمســكوا عـن الخوض في ذلك عن علم ودراية، لا عن جهل وعماية.

والعجب ممن ينتحل مُذهب السلف ولا يرى الخوض في الكلام، ثم يُقدم على تفسير ما لم يره أوَّلاً، ويقول: إذا قلنا: كذا، أدى إلى كذا، ويقيس ما ثبت من صفات الخالق على ما لم يثبت عنده، فهذا الذي نهيت عنه، وكيف تنقض عهدك وقولك بقول فلان وفلان من المتأخرين؟ فلا تُشمت بنا المبتدعة، فيقولون: تنسبونا إلى البدع وأنتم أكثر بدعًا منا، أفلا تنظرون إلى قول من اعتقدتم سلامة عقده، وتثبتون معرفته وفضله؟ وكيف يجوز أن تتبع المتكلمين في آرائهم، وتخوض مع الخائضين فيما خاضوا فيه، ثم تنكر عليهم؟ هذا من العجب العجاب، ولو أن مخلوقًا وصف مخلوقًا مثله بصفات من غير رؤية ولا خبر صادق؛ لكان كاذبًا في إخباره، فكيف تصفون الله سبحانه - بشيء ما وقفتم على صحته، بل الظنون والواقعات، وتنفون الصفات الي رضيها لنفسه؛ وأخبر بها رسوله، بنقل الثقات الأثبات؟ بيحتمل ويحتمل؟!!

ثم تدعي أن الأصحاب خلطوا في الصفات؛ فقد قبّحت أكثر منهم، وما وسعتك السنة، فاتق الله سبحانه، ولا تتكلم فيه برأيك، فهذا خبرُ غيب، لا يُسمع إلا من الرسول المعصوم، فقد نصبت حربًا للأحاديث الصحيحة، والذين نقلوها نقلوا شرائع الإسلام. لقد آذيت عبادًا وأضلتهم، وصار شغلك نقل الأقوال فحسب. وأنا وافدة العلماء والناس والحفاظ إليك، فإما أن تنتهي عن هذه المقالات وتتوب التوبة النصوح، كما تاب غيرك، وإلا كشفوا للناس أمرك، وسيروا ذلك في البلاد وبيّنوا وجه الأقوال الغثة، وهذا أمرٌ تُشُوورَ فيه، وقضي بليل، والأرض لا تخلو من قائم لله بحجة، والجَرْحُ لا

شك مقدَّم على التعديل (قُلْتُ: إذا كان مبيَّن السبب وإلاَّ فـلا، أو أنـه ليـس غيرُه ولا معارض له فإعماله هنا خير من إهماله). واللَّه على ما نقول وكيل، وقد أعذر من أنذر.

وإذا تأوّلت الصفات على اللغة ، وسوَّغته لنفسك ، وأبيت النصيحة ، فليس هو مذهب الإمام الكبير أحمد بن حنبل - قدَّس الله روحه - فلا يمكنك الانتساب إليه بهذا ، فاختر لنفسك مذهبًا ، إن مُكنت من ذلك ، ومازال أصحابنا يجهرون بصريح الحق في كل وقت ولو ضُربوا بالسيوف ، لا يخافون في الله لومة لائم ، ولا يبالون بشناعة مشنع ، ولا كذب كاذب ، ولهم من الاسم العذب الهين ، وتركهم الدنيا وإعراضهم عنها اشتغالاً بالآخرة : ما هو معلوم معروف .

ولقد سوَّدت وجوهنا بمقالتك الفاسدة ، وانفرادك بنفسك ، كأنك جبار من الجبابرة ، ولا كرامة لك ولا نعمى ، ولا نمكنك من الجهر بمخالفة السنة ، ولو استُقبل من الرأي ما استُدبر لم يُحك عنك كلام في السهل ولا في الجبل ، ولكن قدَّر الله وما شاء فعل ، بيننا وبينك كتاب الله وسنة رسوله ، قال الله تعالى : ﴿ فَإِنْ تَنَازَعْتُم فِي شِيء فَردُّوه إلى الله والرَّسُول ﴾ ، ولم يقل : إلى ابن الجوزي .

وترى كل من أنكر عليك نسبته إلى الجهل، ففضل الله أوتيته وحدك؟! وإذا جَهَّلتَ الناس فمن يشهد لك أنك عالم ؟ ومن أجهل منك حيث لا تصغى إلى نصيحة ناصح؟! وتقول: من كان فلان؟ ومن كان فلان؟ مِنَ الأئمة الذين جاء العلم إليك عنهم، من أنت إذًا؟

فلقد استراح من خاف مقام ربه ، وأحجم عن الخوض فيما لا يعلم لئلا يندم . فانتبه يا مسكين قبل الممات ! وحسن القول والعمل فقد قُرُبَ الأحل ، لله الأمر من قبل ومن بعد ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العظيم » . انتهمى . انظر «ذيل طبقات الحنابلة » (٢١٩ - ٢٠١) .

وقد حذفت بعض الفقرات التي فيها مناقشة ابن الجوزي في بعض تأويلاته، ومن أراد الوقوف على ذلك فسيجده في معظم كتبه، خاصة «التفسير»، وغيرها.

# □ الأسباب التي دعت الفرق الضالة إلى الانحراف

### عن منهج النبوة 🗆

1- خطؤهم في أن السلف الصالح لما أخذوا بظاهر النصوص في صفات الباري، أن ذلك يستلزم المماثلة بين صفات الخالق وصفات المخلوق: وغاب عنهم أن السلف إنما آمنوا بهذه الصفات وأمروها كما حاءت دون تحريف أو تعطيل، وهذه حقيقة الانقياد، وعلامة الإيمان الصادق الكامل (إثبات بلا تمثيل، وتنزيه بلا تعطيل). وأن مذهب السلف وسط بين المشبهة والمعطلة، مع العلم بأن لفظة «الظاهر» عند السلف لها مدلول يخالف مدلولما عند الخلف أهل الكلام، فالظاهر من قوله تعالى: ﴿ الرحمن على العرش استوى ﴾ عند السلف يعني علو الرحمن وفوقيته، سبحانه وتعالى بذاته كيف شاء، وعند الخلف ﴿ استوى ﴾ بمعنى: استولى !!! وهذا القول لا تشهد له لغة، ولا شرع، ولا عقل.

٢- أهل التعطيل لا يفهمون من صفات الخالق إلا ما يفهمونه من صفاتهم البشرية !!! مما حدا بهم إلى تعطيل صفات الباري تعالى ، فأصبح عندهم ذاتًا بلا صفات من باب تنزيهه - زعموا -!!!

وشيخ الإسلام ابن تيمية يرد على المعطلة في «التدمرية» (٤٨/٣، ٤٩):

«إن كثيرًا من الناس يتوهم في بعض الصفات، أو كثير منها، أو أكثرها،
أو كلها أنها تماثل صفات المحلوقين، ثم يريد أن ينفي ذلك الذي فهمه، فيقع
في أربعة أنواع من المحاذير:

( أحدها ): كونه مثّل ما فهمه من النصوص بصفات المخلوقين ، وظن أن مدلول النصوص هو التمثيل.

( الثاني ) : أنه إذا جعل ذلك هو مفهومها ، وعطّله ، بقيت النصوص معطلة عما دلّت عليه من إثبات الصفات اللائقة بالله ، فيبقى مع جنايت على النصوص ، وظنه السيئ الذي ظنه بالله ورسوله - حيث ظن أن الذي يُفهم من كلامهما هو التمثيل الباطل - قد عطل ما أودع الله ورسوله في كلامهما من إثبات الصفات لله ، والمعانى الإلهية اللائقة بجلال الله تعالى .

( الثالث ) : أنه ينفي الصفات عن الله - عز وحـل - بغير علـم، فيكـون معطلاً لما يستحقه الرب تعالى .

(الرابع): أنه يصف الرب بنقيض تلك الصفات من صفات الأموات والجمادات أو صفات المعدومات، فيكون قد عطل به صفات الكمال التي يستحقها الرب، ومثّله بالمنقوصات والمعدومات، وعطّل النصوص عما دلّت عليه من الصفات، وجعل مدلولها هو التمثيل بالمخلوقات، فيجمع في كلام الله وفي الله بين التعطيل والتمثيل، فيكون ملحدًا في أسماء الله وآياته..».

٣- تشبثهم ببعض التأويلات التي وردت عن بعض أئمة السلف، ولا
 حجة لهم فيها ؛ لأن هذه النقولات :

أ- إما واهية جاءت من طريق الضعفاء والكذابين، كما ورد عن مالك، وأحمد، وغيرهما - رحمها الله تعالى - تأويل الإتيان والجيء وغيرها.

ب- أو أن القائل بهذا التأويل قد رجع عنه وتاب منه ؛ كأبي الحسن الأشعري - رحمه الله - فإنه قد انسلخ من باطله وانخلع منه كما يُسل السيف من غمده ، ولكن المتعصبين لمذهبه لا يزالون على أصل المذهب الفاسد ، فاتبعوه في الباطل وخالفوه في الحق ، والله الهادي إلى سواء السبيل .

ولذا قال ابن القيم - رحمه الله - في «مختصر الصواعق» (ص ٣٩١):

«.. إذا ثبت عن مالك، وأحمد، وغيرهما تأويل شيء في موارد النزاع لـم يكن فيه أكثر من أنه وقع بينهم نزاع في معنى الآية أو الحديث.. والحُجَّة هـي التي تفصل بين الناس». اهـ.

وهكذا يقرر ابن القيم - رحمه الله - تلك القاعدة الجليلة ، وهي على فرض صحة وثبوت التأويل عن أحد من السلف ، فلا حجة في قوله ، وإنما الحجة في الكتاب والسنة وإجماع سلف الأمة على ترك التأويل الباطل ، ووجوب إثبات الصفات لله - تعالى - على الوجه اللائق له - سبحانه - ثبوتًا بلا تمثيل ، وتنزيهًا بلا تعطيل ، وأن الحق يؤخذ من كل مَنْ جاء به ، والباطل يرد على كل من جاء به مهما بلغ علمه واجتهاده ، قال تعالى : ﴿ فَإِنْ تَنَازِعْتُم فِي شَيء فَردُّوه إلى الله والرسول ﴾ [النساء: ٥٩] ، والردُّ إلى الله هو الرحوع إلى كتابه ، واستنباط الحكم للقضية محل النزاع ، والرد إلى الرسول على هو السرد والتحاكم إلى سنته المطهرة الصحيحة بعد مماته .

### ٤- تقديمهم العقل على النقل:

بمعنى أنهم يسلكون في المطالب الإلهية مسلك الفلاسفة وعلماء الكلام في الاستدلال بالعقل وحده، وتقديسه والاكتفاء به، بل وتقديمه على كلام الله وكلام رسوله، وهم يعلمون يقيناً أن هذا منهج الفلاسفة الذين لا يثبتون النبوات، ولا يرون أن الله أرسل الرسل وأنزل عليهم الكتب وغيرها، ويؤكدون أن كل ذلك ليست حقائق ثابتة، ومع هذا فقد أقبل الخلف على تقديم العقل على السمع والنقل؛ فما أثبته العقل فهو الثابت، وما نفاه العقل فهو المنفى، فالعقل عندهم حاكم وليس محكوماً!!

### ٥- تفريقهم بين الكتاب والسنة:

لقد زعمت تلك الفرق الضالة ، حاصة المعتزلة والجهمية أن حديث الآحاد لا ينهض لصحة الاعتماد عليه في باب العقيدة وإثبات الغيبيات ، وأن هذا لا يصح فيه إلا آية في كتاب الله أو حديث متواتر!!

وأبعد منهم نجعة الرافضة الغلاة مع إخوانهم الملاحدة والزنادقة ، الذين ذهبوا إلى وجوب الاكتفاء بالقرآن فحسب ، والاستغناء عن السنة مطلقاً في أصول الدين وفروعه .

قال ابن أبي العز الحنفي في «شرح الطحاوية»:

«فسدوا على القلوب معرفة الله – تعالى – وأسمائه، وصفاته، وأفعاله من جهة الرسول را الناس على قضايا وهمية ومقدمات خيالية سموها قواطع عقلية، وبراهين يقينية، وهي في الحقيقة كسراب بقيعة يحسبه الظمآن ماءً».

وقال في (١/٢) ٥-٤٠٥):

«وخبر الواحد إذا تلقته الأمة بالقبول، عملاً بقوله وتصديقًا له يفيد العلم اليقيني عند جماهير الأمة، ولم يكن بين سلف الأمة في ذلك نزاع، وكان رسول اللَّه على يُرسل رُسله آحادًا، ويرسل كُتُبه مع الآحاد، ولم يكن المُرسل إليهم يقولون: لا نقبله ؛ لأنه خبر واحد، وقد قال تعالى: ﴿ هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ﴾ [التوبة: ٣٣]، فلا بد أن يحفظ الله حججه وبيناته على خلقه ؛ لئلا تبطل حججه وبيناته ؛ ولهذا فضح الله من كذب على رسوله في حياته وبعد مماته، وبيّن حاله للناس.

قال سفيان بن عيينة : ما ستر الله أحدًا يكذب في الحديث .

وقال عبد الله بن المبارك : لو هَمَّ رجلٌ في السَّحَر أن يكذب في الحديث ، لأصبح والناس يقولون : فلان كذاب ».

وخبر الواحد وإن كان يحتمل الصدق والكذب، ولكن التفريق بين صحيح الأحبار وسقيمها لا يناله أحد إلا بعد أن يكون معظم أوقات مشتغلاً بالحديث، والبحث عن سيرة الرواة، ليقف على أحوالهم وأقوالهم، وكانوا بحيث

لو قتلوا لم يسامحوا أحدًا في كلمة يتقوَّلها على رسول الله ﷺ، وقد نقلوا هـذا الدِّين إلينا كما نُقل إليهم، فإذا أوقف المرء على هذا من شأنهم، وعرف حـالهم، وحَبُرَ صدقهم وورعهم وأمانتهم، ظهرَ له العلمُ فيما نقلوه وروَوْه». اهـ.

وليس المقام هنا للرد على مزاعمهم - الفرق الضالة - الباطلة وتفنيد شبههم الواهية ، بقدر ما هو إثبات لمنهج السلف الذين كانوا يحتكمون إلى النصوص في كل شيء كتابًا وسنةً ، ويكتفون بها ولا يعارضونها بالأدلة العقلية ، كما أنهم يعتقدون أن السنة صنو القرآن ، بل هي المفسرة له بعد القرآن ، ويحسن بي أن أحيل - للمزيد - إلى رسالتي شيخنا الألباني - فسح الله في مدَّته وعافاه من مرضه بقدرته -: «منزلة السنة في الإسلام وبيان أنه لا يستغنى عنها بالقرآن » ، «وجوب الأخذ بحديث الآحاد في العقيدة والرد على شبه المخالفين » .

# □ ذِكُرُ القواعد السلفية في فهم النصوص

# الواردة في إثبات الصفات الربانية 🗆

لقد عصم الله أهل السنة والجماعة في أعظم باب من أبواب أصول الدين، وهو «الصفات الربانية» التي ضلت وتحيرت فيه جميع الفرق، وخالفوا فيه ما كان عليه النبي وأصحابه الكرام، بأن قعد أهل السنة قواعد لفهم هذه النصوص على مراد الله ورسوله، وأصّلُوا أصولاً لا يكاد ينحرف عنها منحرف إلا ولا بد أن يدخل في غياهب العمى ويتشبه بأحد هذه الفرق، من هذه الأصول:

أولاً: « توحيد الله – عز وجل – في إلهيته وربوبيته ، وأسمائه وصفاتــه ، وأفعاله عمن سواه » :

قال تعالى: ﴿قُلْ هُو اللَّهُ أَحِدَ اللَّهُ الصَمِدِ لَمْ يَلِدُ وَلَمْ يُولَدَ وَلَمْ يَكُولُهُ وَلَمْ يَكُولُهُ وَلَمْ يَكُولُهُ وَلَمْ يَكُولُهُ وَلَمْ يَكُولُهُ وَالْأَمْرِ ﴾ [الإخلاص: ١ - ٤]، وقال تعالى: ﴿وما أمروا إلاَّ ليعبدوا اللَّهُ عَلَمُ يَكُولُهُ إِللَّهُ عَلَمُ يَعْدُوا اللَّهُ عَلَمُ يَعْدُونُ إِللَّهُ اللَّهِ وَهُو عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَيْهُ اللَّهُ وَهُو السَّمِيعُ البَّصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١]، وقال تعالى: ﴿ هُلُ تعلم لَهُ سَمِينًا ﴾ السميع البصير ﴾ [الشورى: ١١]، وقال تعالى: ﴿ هُلُ تعلم لَهُ سَمِينًا ﴾ [مريم: ٦٥]؛ أي شبيهًا ومناظرًا ومماثلاً ؟!

ثانيًا: «أثبتوا لله ما أثبته لنفسه في كتابه، أو أثبته له رسوله في صحيح سنته من غير تحريف ولا تعطيل»:

وذلك لأن الله - تعالى - أعلم بنفسه من غيره، ورسوله الله أعلم الخلق بربه، والتوحيد يستلزم إثبات الصفات، وإلا فكيف يكون الإله واحدًا في صفاته - التي تليق بكماله وحلاله - مع نفي المعطلة لتلك الصفات، وكذا نفى الله - تعالى - المشابهة والمماثلة، فقال: ﴿ ليس كمثله شيء ﴾،

وأثبت لنفسه اللائق من الصفات فقال: ﴿ وهو السميع البصير ﴾ ، فهو سبحانه سميع بسمع ، بصير ببصر ، يليق بجلاله وعظمته ، لا يشبه أحدًا من خلقه ، ولا يُشبهه أحدٌ من خلقه .

ثالثًا:  $_{\rm w}$  نفوا عن الله ما نفاه عن نفسه في كتابه ، وما نفاه عنه رسوله في صحيح سنته  $_{\rm w}$  .

رابعًا: «كفُّهُم وعدم خوضهم في إدراك حقيقة الكيفية لصفات الله وأفعاله، وفوَّضوا علم ذلك إلى الله تعالى» ؛ لقوله تعالى: ﴿ ولا يحيطون به علمًا ﴾ [طه: ١١٠].

خامسًا: «صفات الله تعالى توقيفية »:

فلا يثبتون لله صفة زائدة عما في الكتاب والسنة ، ولا ينفون عن الله – عز وجل – إلا ما نفاه عن نفسه ونفاه عنه رسوله ﷺ .

سادسًا : « منهج السلف في نفي النقص عن الله اعتقادهم ثبوت كمال ضده لله - عز وجل - » :

فنفي الموت عنه يتضمن كمال الحياة ، ونفي النوم يتضمن كمال قيوميته ، كما في قوله تعالى : ﴿ لا تَأْخَذُهُ سَنَةً ولا نوم ﴾ ، ونفي الظلم يتضمن كمال عدله ، كما في قوله تعالى : ﴿ ولا يظلم ربك أحدًا ﴾ [ الكهف : ٤٩ ] .

سابعًا: «اتفاقهم على مراعاة الألفاظ الواردة في إثبات الأسماء والصفات للرب – تبارك وتعالى – وتوقفهم في الألفاظ التي لم يرد بها نص نفيًا ولا إثباتًا »؛ فلا يأتون بلفظ محدث مبتدع في هذا ؛ لأن الألفاظ المبتدعة ليس لها ضابط ، بل كل قوم يريدون بها معنًى غير المعنى الذي أراده الآخرون ، كلفظ «الجهة »، و«الجسم »، و«الحيز »، و«الحد »، و«الجبر »، و«الحركة »، و«الانتقال »، وغير ذلك ، بخلاف ألفاظ الرسول على مراده بها يُعلم كما يعلم مراده بسائر ألفاظه .

فأما معنى هذه الألفاظ المحملة فيسأل عنها من قال بها ، فإن أريد بها باطل رُدَّ ، وإن أريد بها حق لا يمتنع عن الله قُبل ، مع بيان ما يدل على المعنى الصواب من الألفاظ الشرعية والدعوة إلى استعمالها مكان هذه الألفاظ المحدثة المبتدعة كلفظ «الجهة » مثلاً ، فإن أراد مكاناً يحويه ، رددناه وأبطلناه ، وإن أراد «العلو والفوقية والاستواء » لله - عز وحل - قبلناه ، ولكن الواحب على كل مسلم ألاً يتكلم إلاً بما حاء من الألفاظ في الكتاب والسنة ، وأن يترك تلك الألفاظ المحدثة التي تورث الشكوك ، ولو كان في ذكرها خير لما تركها النبي ولا أصحابه الكرام ، فعدولهم عنها وتمسك القائلين بها يدل على إحداثها في الدين ، وكل محدثة ضلالة .

ثامنًا : « كل صفة ثبتت بالنقل الصحيح ؛ وافقت العقل الصريح - ولا بد - بلا تعارض » :

ومن أحل ذلك صنّف شيخ الإسلام ابن تيمية – رحمه الله – كتابه القيم « درء تعارض العقل والنقل » ، ولو فرضنا وجود التعارض بين العقل والنقل فلا بد أن يكون مردُّ ذلك إلى سببين :

أ- عدم ثبوت النقل ، وحينه في تسقط حجة مدعي التعارض ، حيث لا ينهض الدليل هنا - مع ضعفه - للاحتجاج به ، وضعفه حينتذ كافٍ في رده . مثال ذلك حديث : « إن أوَّل ما خلق الله القلم ، فقال له : اكتب .

فجرى بما هو كائن إلى الأبد ». مع حديث : « أول ما خلق الله العقل ، فقال له : أقبل ، ثم قال : وعزتي وجلالي ما خلقت خلقًا أشرف منك ».

فإذا نظر العقل الصريح إلى هذين الحديثين تحير ، أيهما حلق أولاً ؟! فإذا علم بأن الثاني منهما موضوع ، والأول صحيح زال عين الإشكال حينئذ .

ب- وإما أن العقل قُصُر عن فهم نصوص الكتاب والسنة ، فمشكاة الوحي واحدة ، فكيف يتصور التعارض مع اتحاد المصدر ؟! ولذا كان إمام الأثمة ابن خزيمة - رحمه الله - يتحدى إدعاء التعارض بين النصوص الشرعية ، وما حمئ له بنصين ظاهرهما التعارض إلا ألّف بينهما ، فيرد الجاهل عالمًا ، ويرد المبطل صاحب الهوى خاسرًا .

تاسعًا: «منهج السلف في إثبات الصفات هو النفي المجمل لصفات النقص ، والإثبات المفصل لصفات الكمال » . ففي باب النفي قوله تعالى: ﴿ لِيس كمثله شيء ﴾ [ الشورى: ١١] . وقال تعالى: ﴿ ولم يكن له كفوًا أحد ﴾ [ الإخلاص: ٤] . وفي باب الإثبات المفصل لصفات الكمال قوله تعالى: ﴿ وهو السميع البصير ﴾ [ الشورى: ١١] ، وقوله تعالى: ﴿ هو الأول والآخر والظاهر والباطن وهو بكل شيء عليم \* هو الذي خلق السموات والأرض في ستة أيام ثم استوى على العرش يعلم ما يلج في الأرض وما يخرج منها وما ينزل من السماء وما يعرج فيها وهو معكم أين ما كنتم والله بما تعملون بصير ﴾ [ الحديد: ٣، ٤] .

وحالف أهلَ السنة في ذلك المعتزلة والأشعرية ، فإنهم قد أثبتوا إجمالاً ونفوا تفصيلاً ، فأثبتوا وجود ذات الله فحسب ، ونفوا عنه الصفات تفصيلاً ، فقالوا في مدحه سبحانه : ليس بجسم ، ولا صورة ، ولا لحم ، ولا دم ، ولا بذي لون ، ولا طعم ، ولا رائحة ، إلى غير ذلك من الألفاظ المبتدعة المحدثة التي يستحي القلم أن يسطرها هنا ، ولولا أن الله حكى عن أهل الكفر والإلحاد مقالتهم الشنيعة ، ما تجرأنا على نقل كلمة واحدة من مقالة أصحاب البدع ، وصدق فيهم هم وإحوانهم من المشبهة قول شيخ الإسلام ابن تيمية : «الممشل يعبد صنماً ، والمعطل يعبد عدماً ».

عاشرًا : « كل اسم ثبت لله – عز وجل – فهو متضمن لصفة من غير عكس » :

مثال: اسم الله الرحمن متضمن لصفة الرحمة ، واسم الله السميع متضمن لصفة السمع ، واسم الله الكريم متضمن لصفة الكرم .. إلخ ، فهو سبحانه سميع بسمع ، عليم بعلم ، قدير بقدرة ، وهكذا جميع أسمائه سبحانه . أما صفاته فلا تشتق منها الأسماء ؛ كالإرادة ، والإتيان ، والجيء ، والانتقام من الجرمين ، وغيرها . فلا نقول : المريد ، والآتي ، والجائي ، والمنتقم ؛ لأن هذه ليست أسماءً لله تعالى .

الحادي عشر: « صفات الله – تعالى – كلها صفات كمال وجلال ، لا نقص فيها بوجه من الوجوه » . وصفات النقص لا تليق إلا بالمخلوق .

الثاني عشر: «صفات الله - عز وجل - (ذاتية): كاليد، والعين، والساق، والرجل، والأصابع، وغيرها. (وفعلية): كالإتيان، والجحي، والنزول، والاستواء، والغضب، والضحك، والرضا، والسخط. وغيرها، وصفاته الفعلية متعلقة بأفعاله، وأفعاله لا منتهى لها: ﴿ ويفعل الله ما يشاء ﴾ [إبراهيم: ٢٧]، وقال تعالى: ﴿ لا يُسئل عما يفعل وهم يسئلون ﴾ [الأنبياء: ٣٣]، وقال: ﴿ ولكن الله يفعل ما يريد ﴾ والبقرة: ٣٥٣]، وقال: ﴿ الله يفعل ما يشاء ﴾ [آل عمران: ٤٠]، وغيرها من الآيات الدالة على المراد.

الثالث عشر : « دلالة الكتاب والسنة على الصفة  $_{\rm m}$  إما :

أ- « التصريح بها » : كالرحمة ، والعزة ، والقوة ، والوحه ، واليدين ، و كالرحمة ، والعينين ، وغيرها . أو :

ب- « تضمن الاسم لها »: فالبصير متضمن لصفة البصر ، والسميع متضمن لصفة السمع .. ونحو ذلك . أو :

ج- « التصريح بفعل أو وصف دال عليها » : ﴿ الرحمن على العرش استوى ﴾ دال على الاستواء والعلو والفوقية : ﴿ إِنَا مِن المجرمين منتقمون ﴾ دال على القدرة على الانتقام من المجرمين ، ولا يوصف الله - عز وحل - به ابتداء ، ولكنها صفة مقابلة .

الرابع عشر: « صفات الله – عز وجل – يُستعاذ بها ، ويُحلف بها مُضافة إلى الله ، ولا تفرد بنداء ، ولا دعاء ، ولا تعبد » .

ومنه قوله ﷺ الذي أخرجه مسلم في «صحيحه»: «أعوذ برضاك من سخطك، وبمعافاتك من عقوبتك ..». وبوَّب البخاري في كتاب «الأيمان والنذور» الباب الثاني عشر: باب الحلف بعزة الله وصفاته وكلماته.

هذا .. ولا يجوز لمسلم أن ينادي الصفة بحردة ، فيقول : يا رحمة الله .. يــا عزة الله .. يا قدرة الله .. إلخ ، ولا نقول : عبد الكرم ، عبد الرحمة .. إلخ .

الخامس عشر: «الكلام في الصفات كالكلام في الذات ». فكما أننا نثبت لله - عز وجل - ذاتًا حقيقية لا نعلم كيفيتها ، فلا بد أن نعتقد أن هذه الذات متصفة بصفات حقيقية تليق بهذه الذات العلية لا نعلم كيفيتها أبضًا .

السنادس عشر : « القول في بعض الصفات كالقول في البعض الآخـر ولا فرق » .

فمن أثبت بعض الصفات يلزمه أن يثبت بقيتها لله - تعالى - على ما يليق بجلاله .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في « الفتاوى » (٢١٢/٥) :

« ومن فرَّق بين صفة وصفة ، مع تساويهما في أسباب الحقيقة والجاز ؟ كان متناقضًا في قوله ، متهافتًا في مذهبه ، مشابهًا لمن آمن ببعض الكتاب وكفر ببعض » .

السابع عشر: «صفات الله المضافة إليه غير البائنة عنه ، غير مخلوقة » . كالسمع ، والبصر ، والكلام ، والسخط ، والغضب ، والرضا . « بخلاف ما أضيف إلى الله من صفات بائنة عنه ، فإنها مخلوقة » ، وإضافتها إلى الله إنما هي إضافة تشريف كبيت الله ، وناقة الله ، وأمة الله ، ونحو ذلك .

الثامن عشر: «صفات الله - تعالى - تثبت بدليل واحد من كتابه أو سنة نبيه إذا صحّ ، وإن كان آحادًا ». خلافًا للمعتزلة والأشاعرة وغيرهم.

التاسع عشر: «معاني صفات الله - عز وجل - الثابتة بالكتاب والسنة معلومة يقينًا على الوجه اللائق بالذات العلية ، وتفسَّر على الحقيقة دون المجاز والاستعارة ، أما الكيفية فمجهولة لدينا تبعًا لجهالة كيفية الذات » .

العشرون: «ما جاء في الكتاب والسنة ، وجب على كل مؤمن القول بموجبه ، والإيمان به ، وإن لم يفهم معناه ».

الحادي والعشرون: «صفات الله – عز وجل – لا يُقاس عليها». فلا يُقاس السحاء على الحود، ولا الجلد على القوة، ولا الاستطاعة على القدرة، ولا الرحمة والرأفة، ولا المعرفة على العلم.. وهكذا؛ لأن صفات الله – تعالى – توقيفية لفظًا ومعنى.

الثاني والعشرون: ﴿إِذَا كَانَتَ أَسِمَاءَ اللَّهِ – تَعَالَى – لا حَصَرَ لَهَا ، وأَنْ كُلُ اسم يتضمن صفة ، فصفات اللَّه لا حَصَرَ لِهَا أَيْضًا ﴾ .

وكان من دعائه ﷺ: «أسألك بكل اسم سمّيت به نفسك ، أو أنزلته في كتابك ، أو علمته أحدًا من خلقك ، أو استأثرت به في علم الغيب عندك أن تجعل القرآن ربيع قلبي ، ونور صدري ، وجلاء حزني ، وذهاب همي ..». الحديث .

والشاهد أن لله أسماءً علَّمها لآحاد خلقه من الملائكة أو الأنبياء والمرسلين – والعلم عنىد اللَّه – ولا مدعى للصوفية والطرقية في هذا الحديث، ولـــه –

سبحانه - أسماء استأثر هو - سبحانه - بها لم يطلع عليها أحدًا من خلقه ألبتة ، وهذه الأسماء تضمنت صفات ، والله تعالى أعلم .

الثالث والعشرون: «السلف - رضي الله عنهم - لا يخوضون في صفات الله - عز وجل - بالتشبيه والتمثيل، ولا بالتحريف والتعطيل حَمْلاً للألفاظ على ما يجوز في اللغة من بعض الوجوه، أو الاستعارة، أو الجاز، بل الأصل عندهم في الكلام حمله على حقيقته، ولا يخرج عن هذا إلا بدليل أو قرينة قوية».

وحمل الكلام على بعض وجوه اللغة يؤدي إلى:

١- تجهيل السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان ؛ فإنهم من أعلم الناس باللغة ، وأفهمهم لمعانيها ، ولم يفعلوا فعل المؤوّلين المحرّفين الذين يتلاعبون بكلام الله وكلام رسوله ، ويدّعون أن ذلك مما توجبه اللغة ، فلو كان ذكر «الساق » في حق الله - تعالى - يعني به «الشدة » ، أو «القدم » يعني به الموضع ، أو الضحك يعني به «الرضا » ؛ لبيّنه النبي على بيانًا عامًا ؛ لأهمية هذا الباب ، ولما أحال الأمة على فهومهم ، مع تباينها واختلافها .

٧- وحمل الكلام على ما يجوز في اللغة ، وترك ظاهر الكلام ، يؤدي إلى خلل ولبس في فهم المراد ، ومن ثم لا يحصل ضبط كلام متكلم إلا بالاستفسار عن كلامه ومقصده ، وهذا خلاف ما عليه المسلمون قديمًا وحديثًا ، وخلاف ما فطر الله عليه الخلق .

٣- أن حمل صفات الرب - حل وعلا - على المعاني اللغوية أو على الجحاز دون الحقيقة يقتضي تعطيل الرب - حل وعلا - عن صفات الكمال ؛ فلا يثبت له علم ، ولا حياة ، ولا سمع ، ولا بصر ، ولا غير ذلك مما وصف به نفسه ، أو وصفه به رسولُه محمد ﷺ.

٤ - أن حمل الكلام على غير حقيقته يقتضي أن الله - حل وعلا - يخاطب العباد بما لا يفهمون ، أو بما ظاهره غير مراد ، وهذا محال شرعًا وعقلاً .

٥- أنه وإن جاز في اللغة إطلاق « اليد » على « النعمة » ، أو « القوة » في بعض المواضع ؛ فلا يصح أن يجعل هذا الإطلاق عامًا في كل شيء :

فقوله تعالى : ﴿ لَمَا خَلَقتُ بِيدِيُ ﴾ [ ص : ٧٥ ] ، لا يصح أن يقال : لما خلقت بقدرتيَّ أو بنعميَّ ؛ لأن نعم اللَّه متعددة ، وليست محصورة في نعمتين ، ولا على القدرة ؛ لأن قدرة اللَّه واحدة وغير متعددة )(١) .

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في « الفتاوى » (٣٦٥/٦) :

«إن لفظ «اليدين» بصيغة التثنية لم يُستعمل في النعمة ، ولا في القدرة ؛ لأن من لغة القوم استعمال الواحد في الجمع ؛ كقوله : ﴿ إن الإنسان لفي خُسر ﴾ [العصر: ٢] ، ولفظ الجمع في الواحد ؛ كقوله : ﴿ الذين قال لهم الناسُ إن الناس .. ﴾ [آل عمران: ١٧٣] ، ولفظ الجمع في الاثنين ؛ كقوله : ﴿ صَغَتْ قلوبُكما ﴾ [التحريم: ٤] ، أما استعمال لفظ الواحد في الاثنين ، أو الاثنين في الواحد ؛ فلا أصل له ؛ لأن هذه الألفاظ عدد ، وهي نصوص في معناها ، لا يُتحوّر بها .. ».

الرابع والعشرون: « السَّلَفُ يعتقدون أنه ما من شيئين إلاَّ وبينهما قدر مشترك وقدر فارق، فمن نفى القدر الفارق فقد مثَّل، ومن نفى القدر المشترك فقد عطَّل».

فالله - تعالى - سمَّى نفسه العلية بأسماء مختصة به ، وسمى بعض مخلوقاته بأسماء مختصة بهم ، ولا يلزم من اتفاق الاسمين تماثل مسمَّاهما واتحادهما

<sup>(</sup>١) أفاده سليمان العلوان في «إتحاف أهل الفضل والإنصاف» ( ص ١٤٦ ، ١٤٧ ، ١٧٤).

واتفاقهما عند الإطلاق ، وضرب لذلك شيخ الإسلام ابن تيمية في « الفتاوى » ( ٣٤ - ٢٨/٣ ) مثلان مفادهما :

أ- أن الجنة وما فيها من مخلوقات وأصناف المطاعم ، والملابس ، والمناكح ، والمساكن ، موافقة للأسماء الموجودة في الدنيا ، وليست مماثلة لها ، بـل بينهما من التباين ما لا يعلمه إلا الله - تعالى - فالخالق أعظم مباينة للمخلوقات من مباينة المخلوق .

ولذا قال ابن عباس - رضي الله عنهما -: « ليس في الدنيا شيء مما في الجنة إلاَّ الأسماء » .

ب- وهو أن « الرُّوح » التي فينا ؛ فإنها قد وصفت بصفات ثبوتية وسلبية ، وأنها تعرج وتصعد من سماء إلى سماء ، وأنها تقبض من البدن ، وتسل منه كما تسل الشعرة من العجين ، وأنها موجودة حية ، عالمة قادرة ، سميعة بصيرة ، ونحو ذلك من الصفات .

ومع هذا ، فالعقول قاصرة عن تكييفها وتحديدها ؛ لأنهم لـم يشاهدوا لها نظيرًا ، والشيء إنما تدرك حقيقته بمشاهدته ، أو بمشاهدة نظيره .

فإذا كانت الروح متصفة بهذه الصفات مع عدم مماثلتها لما يشاهد من المخلوقات ، فالخالق أولى بمباينته لمحلوقاته مع اتصاف بما يستحقه من أسمائه وصفاته ، وأهل العقول أعجز عن أن يحدُّوه أو يكيفوه منهم عن أن يحدوا الروح أو يكيفوها .

فإذا كان من نفى صفات الروح حاحدًا معطلاً لها ، ومن مثّلها بما يشهده من المخلوقات حساهلاً ممثلاً لهما بغير شكلها ، وهي مع ذلك ثابتة بحقيقة الإثبات ، مستحقة لما لها من الصفات ، فالخالق - سبحانه وتعالى - أولى أن يكون مَنْ نفى صفاته حاحدًا معطلاً ، ومَنْ قاسه بخلقه حاهلاً به ممثلاً ،

وهو - سبحانه وتعالى - ثابت بحقيقة الإثبات ، مستحق لما لـه مـن الأسمـاء والصفات .

# وأخيـــرًا:

الخامس والعشرون: « مذهب السلف في أصول الدين وسط بين التمثيل والتعطيل ، كما أن هذه الأمة وسط بين الأمم » .

فهم لا يمثلون صفات الله بصفات خلقه ، كما لا يمثلون ذات الله بذوات خلقه ، ولا ينفون عنه ما وصف به نفسه ووصفه به رسوله ، فيعطلوا أسماءه الحسنى وصفاته العليا ، ويحرفوا الكلم عن مواضعه ، ويلحدوا في أسماء الله وآياته ، فهم وسط بين هؤلاء وهؤلاء ، ويعتقدون أن كل ممثل معطل لحقيقة الصفة ، وكل معطل ممثل ؛ لأنهم لم يفهموا أسماء الله وصفاته ، إلا ما يفهمون من أسماء وصفات المخلوقين . ولذا قال شيخ الإسلام ابن تيمية :

« الممثل يعبد صنمًا ، والمعطل يعبد عدمًا » .

\* \* \*

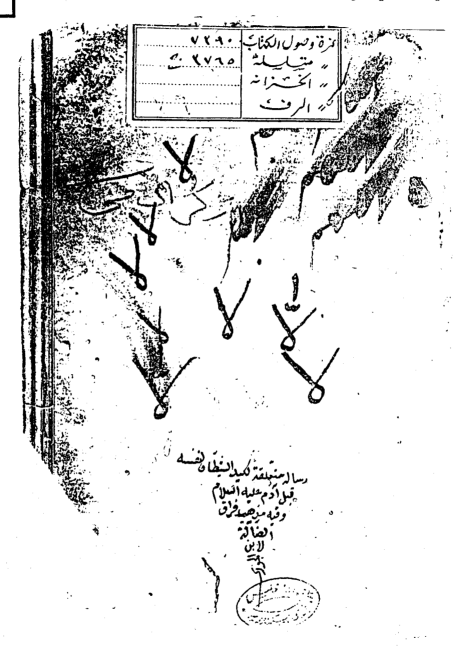
### □ وصف النسخة الخطية ، وإثبات نسبتها للمؤلف □

رسالة في كيد الشيطان لنفسه ، قبل كيده لآدم مع شرح الفرق المضلة .

- نسخة مخطوطة في مكتبة بلدية الإسكندرية برقم (٣٧٦٥ ج) ضمن مجموعة هي أولها، وهي نفسها في معهد المخطوطات بجامعة الدول العربية برقم (١٢٥ توحيد وملل).
- على وجه الورقة الأولى: رسالة متعلقة بكيد الشيطان لنفسه قبل خلق آدم عليه السلام وفيه مذهب فراق (كذا) الضالة لابن الجوزي.
- على وجه الورقة الأولى أيضًا تحت العنوان : خاتـم مكتبة بلدية الإسكندرية .
- تبدأ ب: بسم الله الرحمن الرحيم. الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آل رسول الله، فاعلم أن الشيطان قد كاد نفسه قبل كيده لآدم عليه السلام ...
- تنتهي به : ... وله ذا ترك الناس العلم بالكلية ، وصاروا كالبهائم لا يعرفون ما يلزمهم من عقائد الدين وأحكام الإسلام ، ولا يميزون بين الحلال والحرام ، واشتغلوا بجمع المال وأخذ الجاه بالرشوة والوبال .
  - **عدد أوراقها** : ٢٨ ورقة .
  - الخط: مكتوبة بخط نسخى جيد، مشكولة.
  - عدد الأسطر: مسطرتها غير مطردة ما بين ٢٦ إلى ٣٢ سطرًا.
    - مقاسها: ۲۱×۱۲.
    - الناسخ : السيد خليل كركوكي .
- عدد الكلمات: يترواح عدد الكلمات في كل سطر من ٩ إلى ١٢ كلمة.
- ذكرها الأستاذ عبد الحميد العلوجي في كتابه «مؤلفات ابن الجوزي» ص١٣٤ من منشورات مركز المخطوطات والتراث والوثائق بالكويت.

# □ عملي في الكتاب □

- نسخ المخطوط، ومقابلة المنسوخ على الأصل.
- تصحيح ما وقع من تحريف أو تصحيف في النسخة ، وإثبات ذلك في الفوامش .
  - تخريج الآيات القرآنية الكريمة .
  - تخريج الأحاديث النبوية الشريفة ، وإثبات صحتها وضعفها .
    - عمل عناوين تناسب كل فقرة .
- تحلية النص بعلامات الترقيم، وتوزيعه على نحو يسهل قراءته على طالب العلم.
- كتابة مقدمة ذكرت فيها ترجمة الإمام ابن الجوزي، والأسباب التي دعت الفرق الضالة إلى الانحراف عن منهج النبوة، ثم ذكرت خمسًا وعشرين قاعدة من القواعد السلفية في فهم النصوص الواردة في إثبات الصفات الربانية.
- عمل فهرس للآيات القرآنية الكريمية ، وفهرس للأحاديث النبوية الشريفة ، وفهرس للفرق الواردة في الرسالة ، ثم فهرس للموضوعات .



طُرَّةُ الرسالة

مِفَانِهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ فَعِينَ مُنْ اللَّهُ الْكَالَةَ الدُّفْعَ اللَّهُ الْمُفْولُ منالقين فالحاوق مهاخيرمن المحلوق فظندقا ونرالسنفات مناسيخ وعايض ضرادود المَدُودُ وَقَالُانَا خُيْرِمِنَّهُ ثُمُ فَكُرُدُكِ بُحُمِّدُ لِللَّاحِسْةُ خَنَتْنَهُمْ زِنَارُ وَخُلَقْنَهُ مِنْ الْهَارِزِ وَلَمُ لِيَالْمَا أَنَّهُ لَوْمَتْلُمْ مُرَّهُ مَنْ الْمُكُمِّلُ أَنْفِيهِ عَنْ وَسَعَا دَ تَبْرُوبِا أَرْسَنَاعِ الْمِالُ افْسَرُ اينكأكفا فالماش فالفائنة كيفن يَيْطًا أَلَا مُنْ لِمُنْ الْبَابِ وَهُ زَا لَبَا مِنْ الْمُ هُ فِأَدُّ صَالُولَ فَمْ رَهُنُ إِنَّا بَا بِي خُلُهُ الْإِنَّا فِي خُلُهُ الْإِنْ أَدِمْ ويفاد أغرى الله ويفاد الفسه رغاد عكوا فالمتلفظ والمالية والمتابية والمتاتية

دِفِي لَلْنَهُ وَعِلْمِ أَنْهُمَا إِذَا كُلَّا مِنْ النَّيْحُ وَالنَّهُ يَدُّ وأعورا تهما وتحركان من الجنة قال لفا لما أي كافتته فَلَكُمْ وَاتِّي اعْلَمْ مُركًا فَاسْعَ أَنَّ ارْسَنْ كَا الْفَتْحِقَ الْحُلْدِ فَيْ يَعْنُهُما حِتْ سَمَّى لِلْ الشِّيرَةُ اللَّهِ وَلَلْهُ وَلَمْ اسْمَاهَا أَسْمُ اللَّهِ وَلَيْ الْمُلِلُ وَقَالِمَالَادَ لَكُمْ عَلَيْتِمِ فَالْمُلْكُ فَالْمَا لَهُا كَمْمًا رَبِيَاعَنُهُ مَنِ الشَّيْرُ مَا لَاكَرَاهُ مِن أَكُالُامِنْهَا وَتُحَلِّدُا فِي الْجَنَّةُ وَالْحَمُّونَ كُمَّالُلا كُذَّ الدَّنَا لِإِيمَانُونَ وَعَلَكُ مْ النَّهُ نَاصُحُ لَهُ كُلِاحَتَّى مُلْمَانٌ ثُلَّهُ مُمَّابِهِ وَاجَابِالْكُ مَادَعَاهُمُنَا اللَّهُ فَرَئَ كَيْسًا مِنْ الْخُنْدُ وَلَكُوْرَحِ مِنْ كَنِيْتَهُ وَنَرْءِ ٱللِّهِ السَّاسِينَ عَلَى الْمَاجِرَى وَكَانَ ذَلِكَ بَكِيْنِ وَ مكَّره التَّيْجَرَى بِالْقَلْمُ ودَداتَه لِقَالَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَمَالَحُ الإدين برحيد ومخفرته وعاد عاخية مكوعليدولا يحيق الكرابسي الأماهله وظن العدوان الظفر فالعلية فحمنا ٱنكونتي مَنَ لَخَاسُونِ وَلِأَمَاقِبَا لِدُولَا ثُمَّا حَسَا أَ رتبرنتاب ليسوهدي والحاصلان العدولي أنن فني واص والمنتقة وعارض لامر وفيح فحالكة وكم يُنازَّم عَلَى التَّسْمِية فكففالنية والمقنة فالمبيب كم باندن فأغترف وتاب وأذ كم منظل والمناب والمنظم والمنظم والمنظمة هُوُ إِنَّا مُحْمَ لَكُمْ الْمُنْ الْم

المناس المتنافظ فالمتنافظ والمتنافظ والمتنافظ

اَ كَالْنَا سِالْعَلْمِ بِالْكُلِّمَةِ وَصَادُواَ كَالْبُهَا مِهِ كَانَعُرْفُونُ مِالْمُؤْمُمُ مِنْ عَقَائِدُ الدين واحكام الإسلام والمين بين الحاد الحرام واشتقاؤ بجيع المالوالحرام المال

> دمانه مصافحه به متعکمته در درانه مصافحه به متعکمته در درنسب

الله لله مَلْ هُ وَعَلَى الْهُ وَاصْلِهِ الْهُ وَاسْلَ اللهِ الْعَلَيْمِ الْهُ الْعَلَيْمِ اللهُ اللهِ الله

ۉڵۼٳؙۮڶ<mark>ڎٙۏؚٲڶػڵۯٷٵڴؘڹ</mark>ٳۑڹٳڛؖٷ الِي لَمْنَا ظِرَةً فِي الْفِقْدِ وَمِياً نَا لَا وَكُومُو وأدشأ فعي كمكفوص فنزك الناس الكلام وانتالوا عُلْيَكُمُ مُلْ لِلْهِ لَا فَيَهِ بِمِن الْمُحِينُفَةُ وَالشَّا وَفِي تَسَرَاعُهُ لَ فأنحذة بنكوما لك وآحك وسفي فِها النَّصَانِيفِ وإلاَّ سَنَا طاَّت وَرَّا الْيَادِلات وُهُرُوسُتَمْرُ وُنُ مُلِّدِ لَيُلاَكُلاَنُ وُ

ولا يفوتني أن أتقدم بخالص شكري وتقديري إلى أخي الكريم الشيخ / محمود عبد الرازق التوجيدي الذي أفدت منه في بعض حواشي هذا الكتاب ، عند التعليق على عقيدة أهل السنة والجماعة ، ورمزت إلى ذلك بالرمز (م) .

كما أتقدم بخالص شكري واحترامي إلى أخيي الشيخ / منصور بن محمد يوسف الصعيدي الذي تولى إعداد هذه الرسالة ، ومراجعة صفّها ، وإعداد فهارسها ، فحزاه الله عني خير الجزاء .

هذا ، ولم آل جهدًا في هذا العمل ، ولكن لا بد من الخطأ ، فما كمان من صواب فمن الله - تعمالي - وليس لي فيه فضل ، وإن كمانت الأخرى فمني والشيطان ، والله يعفو عن كثير .

وأنا سائل أخـًا كريمـًا وحد خطأً في هذا الكتاب أن يوجهني إليه، وحزاه الله خيرًا، فإن الحق ضالة المؤمن.

هذا آخر ما قصدت بيانه ، راجيًا المولى - تبارك وتعالى - أن يبارك في هذا العمل ، وأن ينفع به - وسائر أعمالي - وأن يجعله خالصًا لوجهه الكريم ، وأن يتقبله مني بقبول حسن . آمين .

وصل اللهم على نبينا محمد ﷺ ، وسبحانك اللهم وبحمدك ، أشهد أن لا إله إلا أنت ، أستغفرك وأتوب إليك .

وكتب الفقير إلى رحمة ربه أبو الأشبال الزهيري القاهرة في ١ رمضان ١٤١٩ هـ هاتف: ٢/٥٦١٤٨٦٩٠

回 回 回 0 0 0 عَفَ اللَّهُ عَنَّه 



## [ أ ب ] بسم الله الرحمن الرحيم

الحمدُ لِلَّهِ ، والصَّلاَةُ والسَّلاَمُ على رَسُولِ اللَّهِ وعلى آل رسولِ اللَّهِ . فاعلمْ أَنَّ الشيطانَ قَدْ كَادَ نَفْسَهُ قَبْلَ كَيْدِهِ لآدمَ – عَلَيْهُ السَّلامَ – مع حَوَّاء ، ثُمَّ لـم يَقْتَصِرْ على ذلك ، حتى كَادَ ذرِّيَّةَ نَفْسِهِ وذُرِّيَّةَ آدَمَ – عليه السَّلام .

#### \* \* \*

## كَيْدُ الشيطان لنَفْسِهِ

أُمَّا كَيدُه لنفسه ، فإنه كان يَطُوفُ بآدمَ وهُو صَلْصَالٌ كَالفَحَّار ، فيتعجَّبُ مِنْهُ ويقول : لأَمْر عَظِيمٍ قَدْ خُلِقَ هَذَا ، ولَئِن سُلَّطَ عليَّ لأَعْصِيَنَه ، ولئِن سُلِّطَ عليَّ لأَعْصِيَنَه ، ولئِن سُلِّطتُ عليه لأَهْلِكَنَّهُ (۱).

فلمَّا تَمَّ خَلْقُ آدم - عليه السَّلام - في أَحْسَن تَقْوِيم، رَأَى الملاثِكَةُ مَنْظَرًا لم يُشاهدوا أَحْسَنَ منه، فسحدوا له كلَّهم أَجْمَعُونَ بِأَمْرِ رَبِّهم، فَشَقَّ ذلك على إبليسَ، فَسَوَّلَتْ له نَفْسُه بأَنَّ في سُجُودِه لآدمَ غَضَاضَةً (٢) عليه، إِذْ يَلْزمُ

<sup>(</sup>١) ذكر الحافظ ابن كثير – رحمه الله – هذه القصة في تفسير قوله تعالى : ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلاَئِكَةِ اسْجُدُوا لَآدَمَ فَسَجَدُوا إِلاَّ إِبْلِيسَ أَبَى واسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ ﴾ [ سورة البقرة : ٣٤ ] .

فذكرها من عِدَّة طرق عن ابن عباس - رضي الله عنهما - وغيره ، واستغرب كثيرًا من سياق القصة ، بل قال : «ويقع فيه إسرائيليات كثيرة ، فلعلَّ بعضها مدرجٌ ، ليس من كلام الصحابة ، أو أنهم أخذوه من بعض الكتب المتقدمة ، والله أعلم » . اه. .

 <sup>(</sup>٢) الغَضَاضَةُ : الذُّلُّ والمَهَانَةُ . عليه غَضَاضة : أى ذُلٌّ ، ورجلٌ غضيضٌ : ذليلٌ بيِّن الغضاضة ،
 من قوم أُغِضًّاء وأُغِضَّةٍ وهم الأذلاء . (اللسان : مادة غضض) .

أَنْ يَخْضَعَ لِمَنْ دُونَهُ فِي زَعْمِهِ ، لِكُوْنِهِ مخلوقًا من نَارٍ ، والنَّارُ فِي زَعْمِهِ أَشْرَفُ من الطِّينِ ، فالمخلوقُ منها خيرٌ من المخلوقِ منه ، وخُضُوعُ الأَفْضَـلِ لمـن دُونَـهُ غَضَاضَةٌ عليه ، وهَضْمٌ لِمَنْزِلَتِهِ<sup>(١)</sup> .

(١) قال تعالى: ﴿ ولقد خلقناكم ثم صوَّرناكم ثم قلنا للملائكة اسجدوا لآدم فسجدوا إلاَّ الله يكن من الساجدين ﴿ قال ما منعك ألا تسجد إذ أمرتك قال أنا خيرٌ منه خلقتنى من نار وخلقته من طين ﴾ [ سورة الأعراف: ١١، ١٢] .

قال الحافظ ابن كثير – رحمه الله –:

« وقول إبليس لعنهُ الله : ﴿ أَمَا خَيرٌ مِنه ﴾ من العُذْر الذي هو أكبرُ من الذنب ، كأنه امتنع من الطاعة ؛ لأنه لا يُؤمر الفاضِلُ بالسجود للمفضول - يعني ( لعنه الله ) - أنا خيرٌ منه فكيف تأمرني بالسجود له ؟

ثم بين بأنه خير منه بأن خُلِق من نار ، والنارُ أشرفُ من الطين الذي خلقته منه ، فنظر اللعين إلى أصل العنصر ، ولم ينظر إلى التشريفُ العظيم ، وهو أن الله - تعالى - خلق آدم بيديه ، ونفخ فيه من رُوحه ، فقاس الشيطان قياسًا فاسدًا في مقابلة نص قوله تعالى : ﴿ فقعوا له ساجدين ﴾ ، فأخطأ - قَبَّحَهُ الله - في قياسه ودعواه أن النار أشرفُ من الطين ، فإن الطين من شأنه الرزانة والخلم ، والأناة والتثبت ، كما أنه محل النبات والنمو والزيادة والإصلاح .

وأما النار من شأنها الإحراق والطيش والسرعة ، ولهذا خان إبليس عُنصُرَهُ ، ونفع آدم عنصرُه بالرجوع والإنابة ، والاستكانة والانقياد ، والاستسلام لأمر الله ، والاعتراف وطلب التوبة والمغفرة .

وعن الحسن البصري في قوله تعالى : ﴿ خلقتنى من نـــارٍ وخلقته مـن طـينٍ ﴾ قـــال : «قـــاس إبليس ، وهو أول من قاس » بسندٍ صحيحٍ .

وعن ابن سيرين قال : ﴿ أَوَّلُ مَن قَاسَ إِبليس ، ومَا عُبدت الشَّـمس والقمر إلاَّ بالمقـاييس » . وإسناده صحيحٌ أيضًا » . اهـ. كلام الحافظ ابن كثير بتصرف يسيرٍ .

وقال الحافظ في قوله تعالى : ﴿ وَإِذْ قَلْنَا لَلْمَلَائِكَةُ السَّجِدُوا لَآدَمُ فَسَجِدُوا إِلاَّ إِبَلْيَسَ قَالَ السَّجِدُ لَمْ خَلَقْتَ طَيْنًا ﴾ [الإسراء: ٦١]؟! قال : ﴿ يَذَكُر تِبَارِكُ وَتَعَالَى عَدَاوَةً إِبَلِيسَ – لَعَنَهُ اللّهِ – لآدمُ وذريته ، وأنها عداوةً قديمة منذ خَلْقِ آدم ؛ فإنه تعالى أمر الملائكة بالسَّجُود لآدم ، فسَّجِدُوا كَلَهُمْ إِلاَّ إِبْلِيسَ اسْتَكَبَرُ وأَبِي أَنْ يَسْجَدُ لَهُ افْتَخَارًا عَلَيْهُ ، واحتقارًا لَهُ ﴾ . اهم .

وانظر ما قاله الحافظ ابن كثير في شأن قصة إبليس من سورة الحجر ، والكهـف ، وص ؛ فـإن سرد ذلك أمره يطولُ ، وهو مهم جدًّا ، فراجعه . فلمًّا وَقَع هذا الفكرُ فِي قَلْبه قَارَنَهُ الحَسَدُ فأبي من السُّحُودِ، وعَارَضَ نَصَّ المعْبُودِ برأيهِ الْمردُودِ، وقال: ﴿ أَنَا خيرٌ منه ﴾، ثم قرَّر ذلك بحُحَّته الدَّاحِضة حيث قَالَ: ﴿ خلقتني من نار وخلقته من طين ﴾ (١) ، ولم يَعْلَمُ أَنّه لو امْتَشْلَ أَمْرَهُ تعالى لكانَ فيه عِزَّهُ وسَعادَتُهُ ، وبالامتناع أهانَ نَفْسَهُ كُلَّ الإِهَانةِ من حيث أرادَ عِزَّتها ، وَوَضَعَهَا كُلَّ الإِذْلاَلِ من حيثُ أرادَ عِزَّتها ، وَوَضَعَهَا كُلَّ الإِذْلاَلِ من حيثُ أرادَ عِزَّتها ، وَوَضَعَهَا كُلَّ الوَضْع من حيثُ أرادَ رفْعَتَها ، فَفَعَلَ بِنَفْسِهِ ما لو احتهد (١) أعظم أعدائِه أنْ يفعلَ به ذَلك لم يبلغ ذلك المبلغ ، ومَنْ كانَ غِشُهُ لنفسه هكذا ، كيف يختارُ العَاقِلُ أن يتبعه ويقبل وَسُوسَتَهُ ؟

#### \* \* \*

### □ كَيْدُ الشيطان للأبوين □

وأما كَيْدُهُ للأبوين ، فقد قصَّ الله - تعالى - علينا قِصَّتُهُ معهما لتكون تِلْك القِصَّةُ عِبرةً ونصيحةً لنا ؛ فإنه شامَلَهُمَا نظرٌ إليهما أين يميلان ، فأحَسَّ منهما مَيْلاً إلى الخُلُودِ في الجنة ، فَعَلِمَ أنَّه لا يدخُل عليهما إلا من هذا الباب، وهذا الباب أعظمُ كيدِه في الإضلال ، ومِنْ هذا الباب دَحَلَ على ابن آدم ؛ فإنه يجرى منه بحرى الدَّم ، ويُصَادِفُ نَفْسَهُ ويخالِطُهَا ويَسْأَلُها عما تحبُّه وتُؤثره ، فإذا عرف مقصُودَهَا يستعينُ به على إضلال العبدِ . [ ٢ أ ]

فإن اللَّعِين لَمَّا عَرَفَ أَنَّ الأَبُوينِ يُريَّدانُ الخلودَ في الجنة ، وعَلِمَ أَنَّهما إِذَا أَكَلاً من الشَّجرة المنهية تَبْدُو عَوْرَاتِهِما ، ويخرجان من الجنة ، قال لهما: إنسي خُلِقْتُ قبلكُمَا ، وإنبي أَعْلَمُ مِنْكُمَا فاتَّبعاني أُرشدكُما إلى شحرة الخلد ،

<sup>(</sup>١) في الأصل: الطين بزيادة الألف واللام.

<sup>(</sup>٢) في المخطوط : احتهدوا .

فحدعهما حيث سمَّسى تلك الشجرة «شجرة الخلد»، فلما سمَّاها «شجرة الخلد»، وقال: هل أدلَّكُم على شجرة الخلد، قال: ما نهاكُما ربُّكما عن هذه الشجرة إلاَّ كراهية أن تَاْكُلاً منها وتُخلَّدا في الجنة، ولا تموتا وتكونا كالملائكة الذين لا يموتون، وحلَف لهما أنه ناصِحٌ لهما حتى اطمأن قلبهما به وأجاباه إلى ما دَعَاهُما إليه، فجرى عليهما من المِحْنَةِ والخروج من الجنة ونَزْع اللباس عنهما ما جَرَى، وكان ذلك بكيده ومَكْرِهِ الذي جرى به القلم، وردَّ الله - تعالى - كيدَهُ عليه، وتدارَك الأبوين برحمتِه ومغفرتِه، وعادَ عاقِبةُ مكره عليه الله - تعالى - كيدَهُ عليه، وتدارَك الأبوين برحمتِه ومغفرتِه، وعادَ عاقِبةُ مكره عليه (').

﴿ وَلَا يَحِيقُ الْمُكُرُ السَّىُّءُ إِلَّا بِأَهْلِهِ ﴾ [ فاطر : ٤٣ ] .

وظنَّ العدوُّ أن الظَّفَرَ والغَلَبَةَ في هذه (٢) الحرب له ، ولم يَعْلَمْ بِكَمين حَيْشِ: ﴿ رَبْنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِنْ لَمَ تَغْفِرُ لُنَا وَتَرَحْمَنَا لَنكُونَوَ مَنْ مَنْ الخَاسِرِينَ ﴾ [الأعراف: ٣٣]، ولا بإقبال دَوْلَةِ: ﴿ ثم اجتباه ربَّه فتابَ عليه وهَدَى ﴾ [طه: ١٢٢].

<sup>(</sup>١) وذِكْرُ هذه القصة جاء في [سورة الأعراف: ١٩- ٢٥]: ﴿ ويا آدم اسكن أنت وزوجُك الجنة فكلا من حيث شئتما ولا تقربا هذه الشجرة فتكونا من الظالمين ، فوسوس لهما الشيطان ليبدي لهما ما وورى عنهما من سوآتهما وقال ما نهاكما ربُّكما عن هذه الشجرة إلا أن تكونا مَلكَيْن أو تكونا من الخالدين ، وقاسمهما إنى لكما لمن الناصحين ، فدلاهما بغرور فلما ذاقا الشجرة بَدَت لهما سوآتُهما وطفقا يخصفان عليهما من ورق الجنة وناداهما ربُّهما ألم أنهكما عن تلكما الشجرة وأقل لكما إن الشيطان لكما عدو مبين ، قالا ربنا ظلمنا أنفسنا وإن لم تغفر لنا وترحمنا لنكونن من الخاسرين ، قال اهبطوا بعضكم لبعض عدو ولكم في الأرض مستقر ومتاع إلى حين ، قال فيها تحيون وفيها تموتون ومنها تخرجون ».

<sup>(</sup>٢) في الأصل: هذا.

والحَاصِلُ أن العَدُوَّ بُلِيَ بالذنب ، وأصرَّ ، واحتج ، وعارَضَ الأمـرَ ، وقَـدَح في الحِكُمةِ ، ولـم يندمْ على المعصية ، فلحقته (١) الذَّلَـةُ واللعنةُ .

والحبيبُ (٢) بُلِيَ بالذنب فاعترف وتابَ ، وأُزِيلَ عنه العتابُ ، وقُبِلَ منه المتابُ ، وقُبِلَ منه المتابُ ، وقُبِلَ المنابُ ، وقُبح له من الرحمةِ والهداية كُلُّ بابٍ .

\* \* \*

## □ كَيْدُ الشيطانِ الابْنَيْ آدم

ثُمَّ كَادَ الْعَدُو أُحَدَ ولَدِيْ آدم ، فإنه لَم يَزَلْ تَلَاعَبَ به (٢) حتى قَتَلَ أَحاهُ ، وأسخط أَبَاهُ ، وعصى مَوْلاَهُ ، وسَنَّ قَتْلَ النَّفُوسِ فِي الأرضِ (٤) ، وقد ثَبُتَ أنه على ابن آدم عليه الصلاة والسَّلاَمُ – قال : «ما من نَفْسٍ تُقْتَلُ ظُلْمًا إِلاَّ كَانَ على ابن آدم كِفْلٌ منها ؛ لأنه أوَّلُ من سَنَّ القتل » (٥) .

<sup>(</sup>١) في الأصل: فلحقه.

<sup>(</sup>٢) هو آدم عليه السلام .

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل ، وله وجه ومعناه : يتلاعب به .

<sup>(</sup>٤) قال الله تعالى: ﴿ واتل عليهم نبأ ابنى آدم بالحق إذ قرّبا قربانًا فُتُقبُّل من أحدهما ولم يتقبلُ من الآخر قال الأقتلنك قال إنما يتقبل الله من المتقين ﴿ لنن بسطت إلى يدك لتقتلنى ما أنا بباسط يدى إليك الأقتلك إنى أخاف الله رب العالمين ﴿ إنى أريد أن تبوأ بالسمك وإلسمك فتكون من أصحاب النار وذلك جزاء الظالمين ﴿ فطوّعت له نفسه قتل أخيه فقتله فأصبح من الخاسرين ﴿ فبعث الله غرابًا يبحث في الأرض ليريه كيف يوارى سوءة أخيه قال يا ويلتى أعجزت أن أكون مثل هذا الغراب فأوارى سوءة أخى فأصبح من النادمين ﴾ [سورة المائدة: ٢٧ - ٢٧ ].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح . أخرجه البخاري (٣٣٣٥، ٢٨٦٧، ٢٣٢١) ، ومسلم (١٦٧٧) من حديث ابن مسعود - رضى الله عنه .

فإن العدو كاد هذا القاتل بقطع رَحِمِهِ، وعقوق والديه، وإسخاط ربّه، وظُلم نَفْسِه، وعرَّضَهُ لأعظم العذاب، [ ٢ ب ] وحَرَمه من جزيل الشواب، شم حرى الأمرُ على السَّداد والاستقامة، وكانت الأمَّةُ واحدةً، والدِّين واحدًا، والمعبودُ واحدًا، كما قال اللَّه تعالى: ﴿كَانَ النّاسُ أُمَّةً واحدةً فاختلفوا ﴾(١).

قال ابن عباس : ﴿ كَانَ النَّاسِ أَمَةً وَاحَدَةً ﴾ كانوا على الإسلام ، وهـذا هو القول الصحيح في الآية (٢) .

ورُوي عن ابن عباس: أن الناس كانوا أمةً واحدة ؛ كانوا كُفَّـارًا<sup>(٣)</sup> ، وهـذا القول ضعيفٌ جدًّا ، وهو منقطع عن ابن عباس ، والصحيح خلافه .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) كذا في الأصل بزيادة : فاختلفوا ، ولعل المصنّف اعتمدها من قراءة عبد الله وأبي بن كعب - رضي الله عنهما - وفي الرسم : ﴿ كَانَ النّاسَ أُمَةُ واحدة فبعث الله النبيين مبشرين ومنذرين وأنزل معهم الكتاب بالحق ليحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه وما اختلف فيه إلا الذين أوتوه من بعد ما جاءتهم البينات بغيًّا بينهم فهدى الله الذين آمنوا لما اختلفوا فيه من الحق ياذنه والله يهدى من يشاء إلى صراط مستقيم ﴾ [البقرة: ٢١٣].

وفي سورة يونس [ آية : ١٩ ] قال تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ النَّاسُ إِلَّا أُمَّةً وَاحْدَةً فَاخْتَلْفُوا ﴾ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو يعلى ، والطبراني ، وابن المنذر ، وابن أبي حاتم ، عنه بسند صحيح .

<sup>(</sup>٣) ضعيف . أخرجه ابن جرير الطبري في ﴿ تفسيره ﴾ (١٩٤/٢) ، وابن أبي حاتــم مـن طريـق عطية العوفي – وهو ضعيف ؓ – عنه .

# □ المدَّةُ ما بين آدم ونوح من القرون □

قال سعيد<sup>(۱)</sup> ، عن قتادة :

((كان بين آدم ونوح - عليهما السلام - عشرة قرون ، كلهم على الهُـدى وعلى شريعة من الحق ، ثـم اختلفوا ، فبعث الله النبيين مبشرين ومنذرين ، وأنزل معهم الكتاب بالحق ليحكموا به بين الناس فيما اختلفوا فيه )) (٢) .

فإن العدو كادهم وتلاعب بهم حتى انقسموا قسمين: كفارًا ومؤمنين.

\* \* \*

## □ أُولً من تلاعب بهم الشيطان هم عُبَّادُ الأصنام □

وكانَ أُوَّلُ من تلاعب بهم عُبَّادَ الأصنام من جهة العُكُوف على القبور، وتصوير أهلها؛ ليَتَذَكروا بها، كما قصَّ الله - تعالى - قصتهم في كتابه فقال: ﴿قال نوح رب إنهم عصوني واتبعوا من لم يزده ماله وولَـدُه إلا خَسَارًا \* ومكروا مكرًا كُبَّارًا \* وقالوا لا تَذَرُنَّ آلِهَتَكُمْ وَلاَ تَذَرُنَّ وَدًّا ولا سُواعًا ولا يَغُوثَ ويَعُوقَ ونَسْرًا ﴾ [نوح: ٢١ - ٢٣].

قال البخاري في «صحيحه» (<sup>(۱)</sup> عن ابن عباس:

<sup>(</sup>١) إذا كان الراوي عن قتادة ( سعيدٌ ) غير منسوب ، فهو ابن أبي عَروبة البصري .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير (١٩٤/٢) ، وعبد بن حميد ، وابن أبي حاتـم ، عنه ، وروي نحوه عن ابـن عباس ، ومجاهد ، وغيرهما .

<sup>(</sup>٣) رقم (٢٩٢٠). وانظر كتاب التفسير من صحيح البخاري ، الباب (٢١) سورة نوح ، فإن الإمام الحافظ ابن حجر - رحمه الله - قد ساق هناك آثارًا كثيرة تشهد لصحة القصة ، وأن هذه أسماء رحال صالحين من قوم نوح ، فلما ماتوا صوَّروا لهم الصور ، ومثلوا لهم التماثيل ، فلما مات الآباء قال الأبناء : ما اتخذ آباؤنا هذه إلا أنها كانت آلهتهم ، فعبدوها . وهذا بخلاف ما حكاه الواقدي - وهو ضعيف حدًّا - قال : «كان ود على صورة رحل ، وسواع على صورة امرأة ، ويغوث على صورة أسد ، ويعوق على صورة فرس ، ونسر على صورة طائر » . فهذا شاذ ، والمشهور أنهم جميعًا كانوا على صور البشر ، والله أعلم .

«هذه أسماء رجال صالحين من قوم نوح ، فلما هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم ، أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون عليها أنصابًا ، وسمُّوها بأسمائهم ، ففعلوا ، فلم تُعْبَدُ ، حتى إذا هَلَكَ أولئك ، ونُسِيَ (١) العلمُ عُبِدَتْ » . وقال ابن جرير (٢) ، عن محمد بن قيس :

«إنهم كانوا قومًا صالحين من بني آدم، وكان لهم أُتْبَاعٌ يَقْتَـدونَ بهـم (٢)، فلما ماتوا قال أتباعهم: لو صوّرناهم كان أشوق لنا إلى العبادة إذا ذكرناهم، فصوّروهم، فلما ماتوا وجاء آخرون بدا (١) إليهـم إبليس، فقال: إنما كانوا يعبدونهم، وبهم يسقون المطر فَعُبدُوا (٥) .

ولم يزل الأمر يشتد على ما قال الكلبي (٢) ، عن أبي صالح ، عن ابن عباس: [٣]

«حتى أدرك نسوح فبعثه الله نبيتًا، فعصوهُ وكذَّبوه، فأمره الله - عز وحل - أن يصنع الفُلْكَ، فصنعها وركبها، وغَرِقَ مَنْ غرق، فأهبط الماءُ هذه الأصنام من أرضٍ إلى أرضٍ حتى قذفها إلى أرض حُدَّة، فلما نَضَبَ (٧) الماءُ

<sup>(</sup>١) في الصحيح : وتُنَسَّخ، وفي رواية : ونُسخَ العلم . أي علم تلك الصور بخصوصها .

 <sup>(</sup>۲) في تفسيره (۲۲/۲۹) حدثنا ابن حميد قال : حدثنا مهران ، عن سفيان ، عن موسى ، عنه .
 وابن حميد متهم ، وموسى هو ابن عبيدة الربذي ضعيف .

والأثر روي عن كثير من أهل العلم ، فانظر « الدر المنثور » (٢٦٩/٦، ٢٧٠) .

<sup>(</sup>٣) كذا عند الطبري ، وهو الأشبه ، وفي الأصل : يقتد .

<sup>(</sup>٤) كذا في الأصل، وعند ابن جرير: دُبُّ.

<sup>(</sup>٥) كذا في الأصل ، وعند ابن جرير : فعبدوهم .

<sup>(</sup>٦) الكلبي هو : محمد بن السائب بن بشر الكوفي ، أبو النضر ، النسَّابة المفسسر ، متهم بالكذب ورمى بالرفض .

<sup>(</sup>٧) نَضَبُ: جَفُّ.

بَقِيَتْ على الشَّطِّ، فسَفَّت الرِّيحُ عليها الـترابَ حتى وارَتْها (١) ، فلم تزل مدفونة حتى أخرجها الشيطان لمشركي العرب، فلم تزل تُعبد حتى بعث الله النبيَّ – عليه الصلاة والسلام – فهدمها وكسَرها ».

\* \* \*

## □ ما الذي حَمَلَ العرب على عبادة الأصنام(٢) ؟□

قال ابن هشام (۳) : حدثني أبي :

(إن الذي حمل العرب على عبادة الأصنام والحجارة أن إسماعيل - عليه السلام - لما سكن مكة وُلِدَ لَهُ أولادٌ كثير حتى ملؤا مكة ، وضاقت عليهم ووقعت بينهم الحروب والعداوات ، وأخرج بعضهم بعضًا وانتشروا في البلاد لطلب المعاش ، وكان لا يذهب أحدٌ إلا احتمل معه حجرًا من حجارة الحرم تعظيمًا للحرم وصبابة بمكة ، فحيثما نزلوا وضعوه وطافوا به كطوافهم بالبيت حبًا للبيت وصبابة به ، ثم عَبَدُوا ما استحسنوه ونسوا ما كانوا عليه من دين إبراهيم وإسماعيل - عليهما السلام - واستبدلوا به غيره ، وعبدوا الأصنام ، واستخرجوا ما كان يعبد قوم نوح - عليه السلام - وصاروا إلى ما كان عليه الأمم من قبلهم ، ومع ذلك فيهم بقايا من شريعة إبراهيم وإسماعيل - عليهما السلام - يتمسكون بها ؛ من تعظيم البيت ، والطواف به ، والحج والعُمرة ، والوقوف بعرفة والمزدلفة ».

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أي دفنتها .

<sup>(</sup>٢) سيأتي هذا العنوان ( ص ٦٨ ) .

<sup>(</sup>٣) انظر السيرة النبوية له : (١/٩٥، ٩٦) ط الريان .

## □ أُولًا مَنْ بدَّلَ دينَ إبراهيم - عليه السلام -

#### وسبب ذلك 🗆

وكان أوّلُ من غَيَّر دين إبراهيم - عليه السلام - ونصب الأصنام عمرو بن لحي (١) .
وسببُ ذلك ؛ أن أمَّ عمرو كانت فهيرة بنت عامر بن الحارث ، وكان الحارث هو الذي يلي أمر الكعبة ، فلما بلغ عمرو نازعه في الولاية ، وقاتل حرهم بني إسماعيل فظفر بهم ، وأجلاهم عن الكعبة ، ونفاهم من بلاد مكة ، وتولى حجابة البيت ، ثم إنه مَرض مرضًا شديدًا فقيل له : إن بالبلقاء من الشام [ ٣ ب ] حِمَّةُ إن أتيتها برئت ، فأتاها فاستحم بها فبرأ ، ووجد أهلها يعبدون الأصنام ، فقال لهم : ما هذه التماثيل التي تعبدونها ؟ فقالوا : نستمطر بها فنمطر ، ونستنصر بها على العدو فننصر ، فسألهم أن يعطوه منها ، فأعطوه ، فقدم بها مكة ، ونصبها حول الكعبة ، وأمر الناس بعبادتها وتعظيمها ، وبهذا السبب اتخذت العرب الأصنام (٢) .

<sup>(</sup>١) هو عمرو بن لحي، وقيل: ابن عامر بن لحي بن قَمْعَةَ بن خِندِفَ أبو خزاعة الخزاعي.

أخرج البحاري (٣٥٢١) ، ومسلم (٩٠٤، ٢٨٥٦) عن أبي هريرة قال : قال النبي الخرج البحاري (٣٥١، ٢٦٢٣) ، ومسلم (٤٠٤، ٢٨٥٦) عن أبي هريرة قال : قال النبي عامر بن عامر بن لحي الخزاعي يَجُرُ قُصْبَهُ في النبار ، وكنان أوّل من سيّب السوائب ». القُصْبُ : الأمعاء .

<sup>(</sup>٢) ذكر الحافظ ابن كثير في «البداية والنهاية» (٦٢/١)، والحافظ ابن حجر في «الفتح» (٢/٦)، أن عمرو بن لحي كان له تابع من الجن يقال له: أبو ثمامة، فأتاه ليلة فقال له: أحب أبا ثمامة، فقال: لبيك من تهامة، فقال: ادخل بلا ملامة، فقال: ايت سيف حدة، تحد أخة مُعدة، فخذها ولا تهب، وادع إلى عبادتها تُحبُ.

قال: فتوجه إلى حدة ، فوحد الأصنام التي كانت تُعبد في زمن نوح وإدريس – عليهما السلام – وهي : ود ، وسواع ، ويغوث ، ويعوق ، ونسر ، فحملها إلى مكة ودعما إلى عبادتها ، فانتشرت بسبب ذلك عبادة الأصنام في العرب .

## □ مَنَاةُ : أَقْدَمُ آلْهِةِ الْعَرَبِ ! □

وكان أقدمها مناةُ(١) ، وكان منصوبًا على ساحل البحر بين مكة والمدينة ، وكانت العرب كلهم يعظمونه ، ويذبحون له ، ولـم يكن أحد أشر إعظامًا لـه من الأوس والخزرج .

قال [ ابن ] هشام (٢): «كان الأوس والخزرج ومن جاورهم من أهل يثرب وغيرها يحجون ويقفون المواقف كلها مع الناس، ولا يحلقون رءوسهم، فإذا نفروا كانوا يأتونه، ويحلقون رءوسهم عنده، وكانوا لا يرون لحجّهم تمامًا إلاً بذلك.

فبعث رسولُ الله ﷺ عام الفتح عليًّا فهدمها ».

\* \* \*

<sup>(</sup>١) قال ابن إسلحاق: «وكانت مناة للأوس والخزرج ومن دان بدينهم من أهل يشرب - المدينة - على ساحل البحرين ناحية المشلل بقديد، فبعث إليها رسول الله ﷺ أبا سفيان صخر بن حرب فهدمها ويقال: على بن أبي طالب - رضي الله عنه ».

<sup>(</sup>٢) سقط من الأصل كلمة «ابن» في هذا الموضع وما بعده ، فأكتفي بالتنبيمه عليه هنا دون ما سواه ، وانظر «السيرة النبوية» له : (ص ١٠٢، ١٠٣).

### □ اللَّات : إله العرب بالطائف ! □

ثم اتخذوا اللات (۱) بالطائف، وهي أحدث من مناة، وكانت صحرة (۲) مرّبعة ، وكانوا بنوا عليها بيتًا، وكان سدنتها من ثقيف، وكانت قريش وجميع العرب تعظمها، فلم تزل كذلك حتى أسلم ثقيف، فبعث رسول الله ﷺ المغيرة بن شعبة، فهدمها، وحرّقها بالنار.

\* \* \*

(١) قال الحافظ ابن كثير في « التفسير »:

«وكانت اللات صخرة بيضاء منقوشة ، وعليها بيت بالطائف ، له أستار وسدنة ، وحوله فناء مُعظم عند أهل الطائف ، وهم ثقيف ومن تابعها ، يفتخرون بها على من عداهم من أحياء العرب بعد قريش ».

وقال ابن جرير في «التفسير »:

«وكانوا قد اشتقوا اسمها من اسم «الله» فقالوا: «اللات» يعنـون مؤنشة منـه، تعـالى اللّـه عـن قولهم علوًا كبيرًا».

وأخرج البخاري في «صحيحه» (٤٨٥٩) عن ابن عباس - رضي الله عنهما - قال: «كان اللات رحلاً يَلتُ سويق الحاج، وهو على قراءة من شدَّد التاء، ففسروه بأنه كان رحلاً يلت السويق للحاج في الجاهلية، فلما مات عكفوا على قبره فعبدوه».

وقال ابن إسحاق: « وقد بعث إليها رسول الله ﷺ المغيرة بن شعبة وصخر بن حـرب أبـا سفيان فهدماها ، وجعلا مكانها مسحدًا بالطائف » .

(٢) كذا في جميع المصادر ، وتصحف في الأصل إلى : حُجرة .

## 🗆 ذِكْرُ الْعُزَّى! 🗖

ثم اتخذوا العُزَّى (١) ، وهي أحدث من اللات ، وكانت بوادي نخلة ، فوق ذات عرق ، وكانوا يسمعون منها الصوت .

(١) قال ابن حرير : « وكذا اشتقوا اسم « العـزى » مـن العزيـز ، تعـالى العزيـز عـن قولهـم عـلـوًا كبيرًا .

قال أبو سفيان يوم أحُد : «لنا العزى ولا عزى لكم » ، فقال رسول الله ﷺ : «قولوا : الله مولانا ولا مولى لكم » .

وأما عن سياق القصة من حديث ابن عباس - رضي الله عنهما - فلم أجده بهذا السياق إلا عنمد ابن هشام في «السيرة النبوية».

وروي نحوه النسائي في «التفسير» (٥٦٧) ، وأبو يعلى في «مسنده» (٩٠٢) ، والبيهة في «الدلائل (٧٧/٥) ، وأبو نعيم فيه أيضًا (٤٦٣) عن محمد بن فضيل قال : حدثنا الوليد بن جميع ، عن أبي الطفيل قال : «لما فتح رسول الله الله الله مكة بعث خالد بن الوليد إلى نخلة ، وكانت بها العزى ، فأتاها خالد بن الوليد ، وكانت على ثلاث سمرات - شحرات - فقطع السمرات وهدم البيت الذي كان عليها ، ثم أتى النبي الله فاحبره فقال : «ارجع فإنك لم تصنع شيئًا ».

فرجع خالد ، فلما نظرت إليه السدنة - جمع سادن ، وهــم الخـدم للصنـم - وهـم حُجَّابُهـا ، أمعنوا في الجبل وهم يقولون :

«يا عزى حبِّليه .. يا عزى عوِّريه .. وإلاَّ فموتي برُغْم » . قــال : فأتاهـا حـالد ، فإذا امرأة عريانة سوداء ، ناشرة شعرها ، تحنو التراب على رأسها ، فعممها بالسيف حتى قتلهـا ، ثـم رجع إلى النبي الله ، فأحبره ، فقال : «تلك العزى» . وسنده صحيح .

وهذا سياق أبي يعلى ، والباقون نحوه .

وذكره ابن إسحاق ، وابن كثير في «السيرة » (٩٨/٣) ، وابن سعد في «الطبقات » وذكره ابن إسحاق ، وابن كثير في «السيرة (١٤٥/٢) ، مرسلاً ، وكذا فعل الواقدي وغيره ، وعنهم نقله الصالحي في «السيرة الشامية » (٣٠٠/٦) .

قال [ ابن ] هشام : حدثني أبي ، عن أبي صالح ، عن ابن عباس أن العزى كانت شيطانة تأتي ثلاث سَمُرَات (١) ببطن نخلة ، فلما فتح رسول الله الله مكة بعث خالد بن الوليد فقال :

«ائت بطن نخلة؛ فإنك تجد فيها ثلاث سمرات، فأعضد (٢) الأولى »، فأتاها فعضدها، فلما جاء إلى النبي على قال له النبي – عليه الصلاة والسلام –: «هل رأيت شيئا؟ » قال: لا. قال: «فأعضد الثانية »، فأتاها فعضدها، فأتى النبي – عليه الصلاة والسلام – فقال له النبي على: «هل رأيت شيئا؟ » قال: لا. قال: «فأعضد الثالثة ». فأتاها فإذا همي بحنية نافشة [ 13] شعرها، واضعة ثدييها على عاتقيها، تضرب أنيابها، وخلفها سادنها، فقال خالد:

كُفْ رًا بك إنسي وأيت اللَّه قد أَهَانك (٢)

ثم ضربها ففلق رأسها ، فإذا هي حَمَدَة (٤) ، ثم عضد الشجرة ، وقتل السادن ، ثم أتي النبي - عليه الصلاة والسلام - فأحبره . كما رأى فقال - عليه الصلاة والسلام -: «تلك العزى ولا عزى للعرب بعدها».

وكان لقريش من غير هذه الأصنام في جوف الكعبة وحولها أصنام كثيرة منها:

إنى رأيت الله قد أهانك

یا عزی کفرانك لا سبحانـك

<sup>&#</sup>x27; (١) جمع سمرة ، وهي الشحرة .

<sup>(</sup>٢) يعني : اقطع .

<sup>(</sup>٣) أصل هذا البيت هكذا:

<sup>(</sup>٤) يعني : فحمة .

## 🗆 ذِكْرُ هُبِل ! 🗆

#### هُبَلُ .

قال [ ابن ] هشام : هو عندهم أعظمها ، وكان من عقيق أحمر ، على صورة الإنسان ، مكسور اليد اليمنى ، هكذا أدركته قريش وجعلوا له يدًا من ذهب ، وكان في حوف الكعبة ، وفي قُدَّامِهِ قِدَاحٌ ، وكانوا إذا أرادوا أمرًا من السفر وغيره أتوه ، واستقسموا عنده بتلك القداح ، ومنها :

## □ ذِكْرُ إِسَافٍ ونائِلة ! □

#### إساف ونائِلة .

قال [ ابن ] هشام : كان إساف رجلاً ، ونائِلة امرأة ،كلاهما من جرهم ، وكانا يتعشقان في أرض اليمن ، فأتيا الحج ، فدخلا البيت ، فوجدا غفلة من الناس ، وخلوة من البيت ، وفَحَراً (١) فيه ، فمُسِخا حَجَراً ين ، فأصبح الناس فوجدوهما ممسوحين ، فأخرجوهما ، فوضعوهما عند الكعبة ليتعظ الناس بهما ، فلما طال الزمان وعُبدت الأصنام عُبدا مع سائر الأصنام .

فإن رسولَ اللَّه ﷺ لما فتح مكة وَجَدَ حُول البيت ثلاثمائة وستين صنماً، وجعل يطعن بقوسه وجهها وعيونها ويقول: ﴿ جاء الحق وزهق الباطل إن الباطل كان زهوقاً ﴾ [الإسراء: ٨١](٢). وهي تتساقط على رءوسها، ثم أمر بها فأخرجت من المسجد وأحرقت.

<sup>(</sup>١) كذا بالأصل ، والأشبه ففحرا ، بالفاء لا بالواو .

<sup>(</sup>۲) حديث صحيح . أخرجه البخاري (۲٤٧٨، ٤٢٨٧، ٤٧٢٠)، ومسلم (١٧٨١)، والترمذي (٣١٣٧)، والطبراني في «الصغير» (٧٧/١)، والطبري في «التفسير» (١٥٢/١٥)، والحميدي في «مسنده» (٤٦/١) من حديث محاهد، عن أبي معمسر عبد الله بن سخبرة، عن ابن مسعود، به .

# □ قِصَّةُ إسلام عمرو بن الجَمُوح - رضي الله عنه(١) - □

قال ابن إسحاق: كان عمرو بن الجموح سيدًا من سادات بني سلمة وشريفًا من أشرافهم، وكان اتخذ في داره صنمًا من خشب، فلما أسلم فتيانً من بني سلمة، كانوا يدخلون بالليل على صنمه فيحملونه ويطرحونه منكسًا على رأسه في بعض حُفر بني [ ٤ ب ] سلمة، فيها عذرات الناس (٢)، فإذا أصبح عمرو ولم يجد صنمه في موضعه يغدو يلتمسه، فإذا وحده يغسله، ويطهره ويطيبه، ويقول: والله لو أعلم مَنْ فعل بك هذا لأخزينه، فإذا أمسى ونام كانوا يفعلون بصنمه مثل ذلك، فيغدو يلتمسه، ويجد فيه مثل ما كان في المرة الأولى من الأذى، فيغسله ويطهره ويطيبه، فإذا أمسى كانوا يفعلون به كذلك، فلما طال عليه استخرجه من حيث القورة، فغسله وطهره وطيبه، شم على هذا؛ فإن خيرٌ فهذا السيف معك فامْتَنغ.

فلما أمسى ونام غدوا عليه ، وأحذوا السيف من عُنُقِه ، ثم وحدوا كلبًا ميّتًا فقرنوه (٢) به بحبل ، ثم القوه في بئر من آبار بني سلمة فيها عذرات

هذا، وقد طعنها النبي ﷺ لإذلالها وإذلال عابديها، ولإظهار أنها لا تضر ولا تنفع، ولا تدفع عن نفسها شيئًا.

وقال الطبري: «في حديث ابن مسعود حواز كسر آلات الباطل، وما لا يصلح إِلاَّ في المعصية حتى تزول هيئتها وينتفع برضاضِها». اهـ.

والرضاض: هو الفتات والقِطَعُ.

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته - رضي الله عنه - في : «السيم» (٢٥٢/١)، و«الاستيعاب» (٢٩١/٨)، و«أسد الغابة» (٢٠٦/٤)، و«الإصابة» (٩٤/٧).

<sup>(</sup>٢) أوساحهم وفضلاتهم .

<sup>(</sup>٣) ربطوه .

الناس، وأصبح عمرو ولم يجده في مكانه، فخرج يلتمسه فوحده في تلك البئر منكسًا مقرونًا بكلب ميت، فلما رآه هكذا تعجب من شأنه، وكلَّمَهُ بعضُ مَنْ أسلم من قومه، فأسلمَ وحَسُنَ إسلامُه.

#### \* \* \*

### □ بعض مخازي عبادة الأصنام في الجاهلية □

وهكذا كان لأهل كلِّ وادٍ صنمٌ في دارهم يعبدونه ، فإذا أراد أحدهم السفر كان آخر ما يصنع في منزله أن يتمسح به ، وإذا قَدِم من سفره ودخل منزله كان أول ما يصنع أن يتمسح به .

وكان الرحل إذا سافر ونزل منزلاً أحد أربعة أحجار، فنظر إلى أحسنها واتخذه ربًا، وجعل الثلاثة الباقية أثافي (١) لقِدْرِهِ، فإذا ارتحل تركه، فإذا نـزل منزلاً آخر فعل مثل ذلك.

قال مهدي بن ميمون $^{(7)}$ : سمعت أبا رجاء $^{(7)}$  يقول :

<sup>(</sup>١) الأثافي جمع أُثفيَّة ، وقد تخفف الياء في الجمع ، وهـي الححارة التـى تنصب وتُحعـل القِـدْرُ عليها ، يقال : أثفيتُ القِدْر ، إذا جعلتُ لها الأثافي ، وثفيَّتها ، إذا وضعتُها عليها ، والهمـزة فيهـا زائدة . (النهاية ٢٣/١) .

<sup>(</sup>٢) هو : الأزدي المِعْوَلِي ، أبو يحيى البصري ، أحد الثقات الأثبات المتقنين .

 <sup>(</sup>٣) هو : أبو رحاء العُطاردي ، عمران بسن ملحان ، أحد الثقات المخضرمين ، عمَّر طويلاً ،
 ومات سنة خمس ومائة ، وله مائة وعشرون سنة .

أسلم بعد فتح مكة ، ولم ير النبي ﷺ ، جُـلُّ روايته عـن الصحابـة ، تلقَّـن علـى أبـي موسـى الأشعري القرآن ، ثم عرضه على ابن عباس ، وهو أسن منه .

«كنا في الجاهلية نعبد الحَجَرَ، فإذا وحدنا حجرًا أحسن منه، كنا نأخذه ونُلقي الأول، وإذا لم نجد حجرًا جمعنا حفنة من تراب، ثم حثنا بغنم فحلبنا عليه، ثم طُفْنا به».

وقال أبو رجاء أيضًا:

«كنا نعمِد إلى الرمل، فنجمعه ونَحلب عليه ونعبده، وكنا نعمد إلى الحجر الأبيض فنعبده زمانًا، ثم نُلقيه».

#### \* \* \*

#### □ صُور تلاعب الشيطان بالمشركين □

وتلاعُبُ الشيطان بالمشركين في عبادة الأصنام له أسبابٌ عديدة ، تلاعب بكل قومٍ على قدر عقولهم ، فدعا طائفة إلى عبادتها : [ ٥ أ ]

#### من جهة تعظيم الموتى:

الذين صوَّروا تلك الأصنام على صُورِهم ، كما تقدم عن قوم نـوح - عليه السلام - وهذا السبب هو الغالبُ على عوام المشركين .

وأما خواصهم فسإنهم اتخذوها على صور الكواكب المؤثرة في العالم -عندهم - وجعلوا لها بيوتًا وسدنة .

فمن تلك البيوت بيت بصنعاء بناه بعض المشركين على اسم «الزهرة» فحرَّبه عثمان بن عفان ، ومنها بيت بناه قابوس الملك على اسم «الشمس» عدينة فرغانة فحربه المعتصم ، وأشد الأمم في هذا النوع من الشرك الهند .

قال يحيى بن بشر: «إن شريعة الهند وضعها رحلٌ من المشركين؛ فإنه وضع لهم أصنامًا، وجعل أعظم بيوتها بمدينة من مدائن السند، وجعل فيه صنمهم الأعظم، وفُتحت تلك المدينة في أيام الحجاج، فأراد المسلمون قلع

الصنم، فقيل لهم: إن تركتموه ولم تقلعوه جعلنا لكم ثلث ما يجتمع لمه من المال ، فأمر عبد الملك بن مروان بتركه (١٠).

فالهند تحجُّ إليه من نحو ألفي فرسخ ، ومن يحجه لا بد له أن يحمل معه من النقد ما يمكنه من مائة إلى عشرة آلاف لا أقل ولا أكثر ، فيلقيه في صندوق عظيم هناك ، ويطوف بالصنم ، فإذا ذهبوا ورجعوا إلى بلادهم كان يُقسَّم ذلك المال أثلاثًا ، فيُجعل ثلثه للمسلمين ، وثلثه لعمارة المدينة وحصونها ، وثلثه لسدنة الصنم ومصالحه .

#### \* \* \*

# □ مشركو الصابئة ؛ هم قوم إبراهيم - عليه السلام - □

وأصل هذا المذهب من مشركي الصابئة ، وهم قوم إبراهيم - عليه السلام - وأهل دعوته الذين ناظرهم في بطلان الشرك ، وكَسَرَ حُجَّتَهم بِعِلْمِه ، وآلهتهم بيده (٢)، وكانوا أمة كبيرة من الأمم الكبار، ومذهبهم مذهب قديم في العالم .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) كذا قال المصنفُ، ولم أحده في شيء من كتب التواريخ أو فتوح البلدان، وهو عندي بعيد، بل بعيد حدًّا، إذ كيف يتفق هذا مع الغرض الأساسي من فتوح بلدان الشرك والكفر وعباد الأصنام؛ لنشر التوحيد، وإخراج الناس من ظلمات الكفر والجهالة إلى دين الله الحق؟! (٢) انظر مناظرات الخليل لهؤلاء في كتاب «الملل» للشهرستاني (١٤٧، ١٤٨).

### أقسام الصابئة(١)

وكانوا قسمين: ١- صابئة حنفاء.

٢ - صابئة مشركون.

والمشركون منهم يُعظِّمون الكواكب السبعة ، والبروج الاثنى عشر ، ولتلك الكواكب عندهم هياكل المقمر ، هيكل للشمس ، وهيكل للقمر ، وهيكل للمشترى ، وهيكل للمريخ ، وهيكل لعطارد ، وهيكل للزحل .

وهذه الهياكل هي المتعبدات الكبار لهم كالكنائس للنصارى والبيع لليهود، ولهذه الكواكب عندهم عبادات مخصوصة، فإنهم يصورونها في تلك الهياكل ويتخذون لها أصناماً تخصّها، ويقربون لها القرابين، ولها عندهم في اليوم والليلة صلوات خمس كصلوات المؤمنين، وطائفة منهم يصومون شهر رمضان، ويستقبلون الكعبة في صلواتهم، ويعظمون مكة، ويرون الحج إليها، يحرمون الميتة [ ٥ ب ] والدم ولحم الخنزير، ويحرمون من القرابات في النكاح ما يحرمه المسلمون، وعلى هذا المذهب كان جماعة من أعيان الدولة ببغداد.

وأصل دين هؤلاء فيما زعموا أنهم يأخذون بمحاسن ديانات العالم ومذاهبهم، ويخرجون من قبيح ما هم عليه قولاً وفعلاً، وهم قد خرجوا عن تقيدهم بجملة كل دين وتفصيله إلاً ما رأوه فيه من الحق؛ فإنهم شاركوا جميع الأمم وفارقوهم.

<sup>(</sup>١) انظر كتاب «موسوعة الملل والنحـل» لأبني الفتح الشهرستاني ص (١٢٣- ١٢٧)، وقـد عقد أيضًا مناظرة بين الصابئة والحنفاء في غاية الأهمية ، فانظرها هناك (١٢٧- ١٤٥).

<sup>(</sup>٢) انظر الكلام على الهياكل والأشخاص عند الشهرستاني في ﴿ الْمَلُّ ﴾ (١٤٦) .

والحنفاء منهم شاركوا أهل الإسلام، والمشركون شاركوا عباد الأصنام ورأوا أنهم على صواب، وأكثر هذه الأمة فلاسفة، فعلى هذا هم فِرَق شتى: صابئة حنفاء، وصابئة مشركون، وصابئة يأخذون بمحاسن ما عليه أهل الملل والنحل من غير تقيد بملة ونحلة، ثم منهم من يقرُّ بالنبوات جملة، ويتوقف في التفصيل، ومنهم من يقرُّ بها جملةً وتفصيلاً، ومنهم من ينكرها جملة وتفصيلاً، ومنهم من ينكرها عن وتفصيلاً، وهم كلُّهم يقرون بأن للعالم صانِعًا فاطرًا حكيمًا مقدسًا عن العيوب والنقائص.

ثم المشركون منهم يقولون: لا سبيل لنا إلى الوصول إليه إلا بالوسائط، فالواحب علينا أن نتقرب إليه بتوسط الروحانيات القريبة منهم، وهم الروحانيون المقدسون<sup>(۱)</sup> عن المواد الجسمانية والقوى الجسدانية، قد جُبلوا على الطهارة، فنحن نتقرب إليهم، وبواسطتهم نتقرب إليه، فهم أربابنا وآلهتنا وشفعاؤنا عند رب الأرباب وإله الآلهة.

﴿ مَا نَعْبُدُهُمُ إِلَّا لِيقُرِبُونَا إِلَى اللَّهُ زَلْفَى ﴾ [الزمر: ٣].

فاللازم علينا أن نُطَهِّر نفوسنا عن الشهوات الطبيعية ، ونهذب أخلاقنا عن الرذائل البهيمية حتى يحصل بيننا وبينهم مناسبة ، وتتصل أرواحنا بهم ، فحينفذ نسأل حاجاتنا عنهم ونعرض أحوالنا عليهم ، ونرجع في جميع أمورنا إليهم فيشفعون إلى إلهنا وإلى إلهِهم ، وهذا التطهير والتهذيب لا يحصل إلا بالاستمداد منهم ؛ وذلك بالتضرع والابتهال والتقرب إليهم بأنواع العبادات من الصلاة والصدقات وذبح القرابين ، فحينئذ يحصل لنفوسنا استعداد في الأخذ من المعدن الذي أخذ منه الرسل من غير واسطة الرسل ، فيكون حكمنا وحكمهم واحدًا ، ونحن وإياهم بمنزلة واحدة ، فإن الأنبياء أمثالنا في النوع وشركاؤنا في

<sup>(</sup>١) انظر الكلام على أصحاب الروحانيات في «الملل» للشهرستاني (ص١٢٦، ٢٤٩، ٢٥٠).

المادة ، وأشكالنا في الصور ؛ يأكلون مما نأكل ، ويشربون مما نشرب ، وما هـم إلا بَشَرٌ مثلنا يريدون أن يتفضلوا علينا .

وزاد الملاحدة الوجودية على هؤلاء بما قال شيخهم ابن عربي(١):

(إن الولي أعلى درجة من الرسول؛ لأنه يأخذه من المعدن الذي يأخذه منه الملك [ 7] الذي يأخذ منه الرسول، فهو أعلى منه بدرجتين، والمعدن عندهم هو العقل، والملك هو الخيال، والخيال تابع للعقل، وهم - بزعمهم عأخذون عن العقل الذي هو أصل الخيال، والرسول يأخذ عن الخيال الذي هو تابع للعقل، ولهذا صاروا عند أنفسهم فوق الرسول؛ فجعلوا أنفسهم وشيوخهم في التلقي أعلى من الرسول بدرجتين، وإخوانهم من المشركين جعلوا أنفسهم في ذلك التلقي بمنزلة الأنبياء، ولم يدَّعوا أنهم فوقهم؛ بل كفروا بالأصلين الذين جاء بهما الرسل والأنبياء من أولهم إلى آخرهم:

أحدهما: عبادة الله تعالى وحده لا شريك له.

<sup>(</sup>١) ابن عربي هو : أبو بكر محيي الدين محمد بن علي بن محمد بن أحمد الطائي ، الحاتمي ، المرسى ، نزيل دمشق .

قال الذهبي في ﴿ السيرِ ﴾ (٢٣/٤٨، ٤٩):

<sup>«</sup>صاحب التواليف الكثيرة ... ومن أردإ تواليفة كتاب «الفصوص» فإن كـان لا كفر فيـه فما في الدنيا كفرّ ، نسأل الله العفو والنجاة ، فواغوثاه بالله ! ».

ويقول العز بن عبد السلام : « . . شيخ سوء مقبوح كذاب ؛ يقول بقدم العالم ، ولا يحرّم فرجاً » .

وقال الذهبي في «تاريخ الإسلام»:

<sup>«...</sup> وهو قدوة أهل الوحدة ...».

وقال ابن مستدِي: «باطني النظر في الاعتقادات، ولهذا ما ارتبت في أمره، واللَّه أعلم سرَّه».

هلك في الثاني والعشرين من ربيع الآخر سنة ٦٣٨ هـ .

والثاني: الإيمان برسله، وبجميع ما جاءوا به من عنده تعالى.

وهذا ليس مختصًا بمشركي الصابئة ، بل هذا مذهب المشركين من سائر الأمم أيضًا ».

#### \* \* \*

# □ أنواع الأصنام التي اتخذها المشركون آلهة ،

### وبيان حالهم معها 🗆

لكن شرك الصابئة كان من جهة الكواكب والعلويات.

فمنهم عُبَّاد الشمس؛ زعموا أنها مَلَكُ من الملائكة ، لها نَفْسُ وعَقْلٌ ، وهي أصل نور القمر وسائر الكواكب ، وتُكَوَّن الموجودات عندهم منها ، وهي عندهم مِلْك اللَك وتستحقُّ العبادة ، ومن شريعتهم في عبادتها أنهم اتخذوا لها صَنَمًا بيده جوهر على لون النار ، وله بيتٌ خاص بَنُوْهُ باسمه ، وجعلوا له الوقوف (۱) الكثيرة من القرى والضيَّاع ، وله سَدَنَةٌ (۱) وحَجَبةٌ (۱) وقُوَّام (۱) يأتون البيت ، ويصلُون فيه لها في اليوم ثلاث مرات ، ويَأتيه أصحاب العاهات (٥) فيصومون لذلك الصنم ويُصلُون عنده ، ويدعونه ، ويستشفون (۱) به ، وهم كلهم يسجدون له إذا طلعت الشمس ، وإذا غربت ، وإذا توسطت به ، وهم كلهم يسجدون له إذا طلعت الشمس ، وإذا غربت ، وإذا توسطت

<sup>(</sup>١) جمع وُقف.

<sup>(</sup>٢) جمع سادن وهو خادم الصنم ، والذي يتولى حفظه ، وبيده المفتاح .

<sup>(</sup>٣) جمع حاجب، ومهمته قريبة من مهمة سابقة، نسأل الله السلامة.

<sup>(</sup>٤) جمع قائم، وهو الذي يقوم على شئون الصنم ويخدمه.

 <sup>(</sup>٥) جمع عاهة ، وهي العلة والمرض والحاجة .

<sup>(</sup>٦) أي يطلبون منه الشفاء كما يفعله كثير من جهلة المسلمين اليوم حول الأضرحة .

الفُلْك (١) ، ولهذا نهمي النبي ﷺ عن الصلاة في هذه الأوقىات قَطْعًا لمشابهة الكفار وسدًّا لذريعة الشركِ وعبادة الأصنام (٢) .

وني رواية عنه قال : «إذا طلع حاجب الشمس فدعوا الصلاة حتى تبرز ، فإذا غاب حاجب الشمس فدعوا الصلاة حتى تغيب ، ولا تحيّنوا بصلاتكم طلوع الشمس ولا غروبها ، فإنها تطلع بين قرني شيطان  $\infty$  . متفق عليه .

وأخرج مسلم من حديث عقبة بن عامر - رضي الله عنه - قال: «ثلاث ساعات كان رسول الله ﷺ ينهانا أن نُصلي فيهن ، أو نقبر فيهن موتانا: حين تطلع الشمس بازعة حتى ترتفع ، وحين يقوم قائم الظهيرة حتى تميل الشمس ، وحين تَضَيَّف - تميل - الشمس للغروب حتى تغرب » .

وأخرج الشيخان من حديث أبي سعيد الخدري مرفوعًا : « لا صلاة بعد الصبح حتى ترتفع الشمس ، ولا صلاة بعد العصر حتى تغيب الشمس » .

واخرج مسلم من حديث عمرو بن عبسة قال: قَدِمَ النبي الله المدينة ، فقدِمتُ المدينة ، فدخلتُ عليه فقلتُ : أخبرني عن الصلاة ، فقال : « صَلَّى صلاة الصبح ، ثم أقصر عن الصلاة حين تطلع الشمس حتى ترتفع ، فإنها تطلع حين تطلع بين قرني شيطان ، وحينتذ يسجد لها الكفار ، ثم صلَّى ؛ فإن الصلاة مَشهودة محضورة حتى يستقل الظِلُّ بالرمح ، ثم أقصر عن الصلاة ؛ فإنه حينئذ تُسجَّر جهنم ، فإذا أقبل الفَيْءُ فصلٌ ؛ فإن الصلاة مشهودة محضورة حتى تصلى العصر ، ثم أقصر عن الصلاة حتى تغرب الشمس ؛ فإنها تغرب بين قرني شيطان ، وحينئذ يسجد لها الكفار ... » الحديث .

وفي الباب أحاديث أُخر ، وفيما ذكرنا غنية وكفاية بإذن الله تعالى .

وأما معنى أن الشمس تشرق وتغرب بين قرني شيطان، فقد قال الخطابي في «معالم السنن» (١٣٠/١): «المحتلفوا في تأويله على وحوه. فقال قائل: معناه مقارنة الشيطان للشمس عند دنوها للغروب، على معنى ما روي: أن الشيطان يقارنها إذا طلعت، فإذا ارتفعت فارقها، فإذا استوت قارنها، فإذا غربت فارقها، فإذا دنت للغروب قارنها، فإذا غربت فارقها، فحرمت الصلاة في هذه الأوقات الثلاثة لذلك».

<sup>(</sup>١) أي إذا كانت الشمس عمودية في وسط السماء وقت الظهيرة .

<sup>(</sup>٢) أخرج الشيخان من حديث ابن عمر مرفوعاً: « لا يتحرَّى أحدكم فيصلي عند طلوع الشمس ولا عند غروبها ». لا يتحرَّى: لا يترقت ولا يتعمد .

وطائفة أخرى منهم اتخذوا صنماً آخر للقمر، وزعموا أنه يستحق العبادة، وإليه تدبير هذا العالم السُّفْلِيِّ، ومن شريعتهم في عبادته أنَّ الصنم الذي اتخذوه له إنما هو على شكل عِجْل، بيده جوهر، وهم يعبدونه، ويسجدون له، ويصومون له أياماً معلومة من كل شهر، ثم يأتون إليه

- وقيل: معنى قرن الشيطان: قُوَّته، من قولك: أنا مقرن لهذا الأمر، أي مطيق له، قوي عليه، وذلك لأن الشيطان إنما يقوى أمره في هذه الأوقات؛ لأنه يسول لعبدةِ الشمس أن يسحدوا لها في هذه الأوقات الثلاثة.

وقيل: قرنه: حزبه وأصحابه الذين يعبدون الشمس، يقال: هــُولاء قــرن: أي نــشء حــاءوا بعد قرن مضى .

وقيل: إن هذا تشبيه وتمثيل، وذلك أن تأخير الصلاة إنما هو من تسويل الشيطان لهم، وتزيينه ذلك في قلوبهم، وذوات القرون إنما تعالج الأشياء وتدفعها بقرونها، فكأنهم لما دافعوا الصلاة وأخروها عن أوقاتها بتسويل الشيطان لهم حتى اصفرت الشمس، صار ذلك منه بمنزلة ما تعالجمه ذوات القرون بقرونها وتدفعه بأرواقها.

وفيه وحه خامس، قاله بعض أهل العلم، وهو: أن الشيطان يقابل الشمس حين طلوعها، وينتصب دونها، حتى يكون طلوعها بين قرنيه، وهما جانبا رأسه، فينقلب سحود الكفار للشمس عبادة له ». اهد.

وقال ابن قتيبة في « تأويل مختلف الحديث » (١٥٤ – ١٥٦) :

«فكره لنا رسول الله ﷺ أن نصلي في الوقت الذي يسحد فيه عبدة الشمس للشمس، واعلمنا أن الشياطين حينئذ - أو أنَّ إبليس في ذلك الوقت - في جهة مطلع الشمس، فهم يسحدون له بسحودهم للشمس، ولم يرد بالقرن ما تصوروه في أنفسهم من قرون البقر وقرون الشاء .... فأراد ﷺ أن يعلمنا أن الشيطان في وقت طلوع الشمس وعند سحود عبدتها لها : ماثل مع الشمس، فالشمس تجري من قبل رأسه، فأمرنا أن لا نصلي في هذا الوقت الذي يكفر فيه هؤلاء، ويصلون للشمس وللشيطان، وهذا أمر مغيب عنا، لا نعلم منه إلا ما علمنا، والذي أحبرتك به شيء يحتمله التأويل». اهد.

قلت : وهذا التأويل منك يا إمام أقرب التأويلات وأوضحها لمراد الشريعة منا، وســدًا لذريعـة الشرك والتشبه بغيرنا، وهو الذي يوافق الوجه الخامس في كلام الخطابي رحمه الله، والله أعلم. بالطعام والشراب، والفرح والسرور، ويأكلون ويشـربون عنـده، فـإذا فرغـوا من الأكل والشرب يأحذون في الرقص والغناء وأصناف المعازف بين يديه.

ومنهم من يَعْبُدُ أصنامًا أُخر اتخذوها على صور سائر الكواكب، وبنوا عليها هياكل ومتعبدات، لكل كوكب هيكل يخصُّه، وعبادة تخصه.

\* \* \*

## □ ما الذي حمل العرب على عبادة الأصنام(١) □

والذي حمل كل هؤلاء على عبادة الأصنام:

١- أنهم لما لم يثبت لهم طريق في العبادة إلا بشخص حاص، على شكل خاص، ينظرون إليه، ويَعْكُفُون عليه؛ وضعوا الصنم موضع معبود غائب، وجعلوه على شكل صورة رجل ليكون نائبا مَنَابَهُ وقائمًا مقامَهُ، وإلا فمن المعلوم الظاهر أن عاقِلاً لا ينحتُ خشبةً أو حَجَرًا [ ٦ب] بيده، ثم يعتقد أنه إله ومعبود.

٢- ومن أسباب عبادتها أيضًا أن الشيطان يدخل فيها، ويخاطبهم منها،
 ويخبرهم ببعض المغيَّبات، ويدلُّهم على بعض ما يخفى عليهم، وهم لا يرون
 الشيطان، فجهلتهم يظنون أن المتكلم هو الصنم نَفْسُه، وعقلاؤهم يقولون:
 هذا روحانية الأجرام العلوية.

والحاصل أن أكثر أهل الأرض مفتونون بعبادة الأصنام، ولم يتخلص منها إلا الحنفاء أُتباع الرسل عليهم السلام، وعبادتُها في الأرض من زمن نوح - عليه السلام - وهياكِلُها ووقوفُها وسدنتُها والكُتُب المصنَّفة في شمرائع عبادتها طِبْق الأرض، ويكفي في معرفة كثرتهم وكونهم أكثر أهل الأرض ما صحَّ عن

<sup>(</sup>١) تابع: نفس العنوان في أول الرسالة (ص ٥١).

النبي - عليه الصلاة والسلام -: «إِنَّ بَعْثُ النَّارِ مِنْ كُلِّ أَلْفٍ تِسْعَمِائَةٍ وتِسْعَةً وتِسْعَةً وتِسْعُونَ »(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) أخرجه البحاري (۲۲۲، ۳۳٤۸، ۲۰۳۰، ۲۰۲۰)، ومسلم (۲۲۲) من حديث أبي صالح، عن أبي سعيد الخدري – رضي الله عنه – قال: قال رسول الله ﷺ: «يقول الله عنو وجل: يا آدم، فيقول: لبيك وسعديك والخير في يديك، قال: يقول: أخرج بعث النار – يعني ميّز أهل النار عن غيرهم – قال: وما بعث النار؟ قال: من كمل ألف .. ». فذكره، شم قال: «فذاك حين يَشِيبُ الصغيرُ، وتضعُ كلُّ ذاتِ حَمْلٍ حَمْلَهَا، وترى الناسَ سكارى، وما هم بسكارى ولكن عذاب الله شديد .. » الحديث .

وهو عند البخاري في الموضع الأخير باختصار . وفي الباب عن عبد الله بن عمرو ، وأبي هريرة ، وعمران بن حصين ، وأنس بن مالك ، وابن عمر ، وابن عباس ، وابس مسعود - رضي الله عنهم .

### 🗆 بعض صور الكيد الشيطاني لابن آدم 🗆

ومِنْ كَيْدِه وتلاعبه بالمشركين أنّه زيّن لقوم منهم عِبَادة الملائكة فعَبَدُوهُم، ولم تكن عبادتهم في الحقيقة لهم، بل كانت للشيطان، كما قال الله تعالى: ﴿ ويَوْمَ يَحْشُرُهُم جَمِعًا ثمّ يقولُ للملائكةِ أَهُولاء إيّاكم كانوا يعبدون ﴿ قالوا سبحانك أنت وليّنا مِن دونهم بل كانوا يعبدون الجن أكثرهم بهم مؤمنون ﴾ [سبأ: ٤٠، ٤٠].

ومن كيده وتلاعبه ما تلاعب بعبّاد النار حتى اتخذوها إلها معبودًا ، قيل :
كان هذا من عهد قابيل على ما ذكره أبو جعفر محمد بن جرير (١) أن قابيل لما
قَتَل أخاه هابيل ، وهرب من أبيه آدم – عليه السلام – أتاه إبليس ، وقال له :
إنما قُبِل قُرْبَانُ هابيل وأكلته النارُ ؛ لأنه يخدمُها ويعبدُها ، فانصبْ أنت نارًا
فاعبدها ، فبني بيت نارٍ وعَبَدَها ، وهو أوّلُ من نصب النار للعبادة ، وسرى
هذا المذهب في المحوس ، وبنوا لها بيوتًا كثيرة ، واتخذوا لها الوُقُوف والسّدنة ،
ولا يَدَعُونَهَا تخمد لحظة واحدة ، ولهم في عبادتها شرائع يأخذون بها ، وهم
فررَق شتّى ، منهم :

<sup>(</sup>١) هو : الإمام العَلم المُحتهد، عالم عصرِه، صاحبُ التصانيف البديعة، الرَّحَّالة، النبيل، أحدُّ أفراد الدَّهر علمًا وذكاءً، قلَّ أن ترى العيونُ مثله. قاله الذهبي في «السير» (٢٦٧/١٤).

وقال الخطيب في «تاريخه» (١٦٣/٢): «كان أحد الأئمة ، يُحْكم بقوله ، ويُرجع إلى رأيه لمعرفته وفضله ، وكان قد جمع من العلوم ما لم يشاركه فيه أحد من أهل عصره ، فكان حافظًا لكتاب الله ، عارفًا بالقراءات ، بصيرًا بالمعاني ، فقيهًا في أحكام القرآن ، عالمًا بالسنن وطرقها ، صحيحها وسقيمها ، وناسخها ومنسوخها ، عارفًا بأقوال الصحابة والتابعين ، عارفًا بأيام الناس وأخبارهم ، له كتاب «التفسير» لم يُصنف مثله ... » . اه .

وانظر تفسيره (١٢٠/٦) عند قوله تعالى : ﴿ وَاتِلَ عَلَيْهُمْ نِباً ابْنِي آدَمْ ... ﴾ الآيات [المائدة : ٢٧- ٣٦].

## 🗆 ذِكْرُ فِرَق المجوسِ 🗆

#### ١ - المَوْدَكِيَّةُ:

وهؤلاء يرون الاشتراك في النساء والمكاسب كالاشتراك في الهواء والطُّرُق وغيرها. ومنها:

### ٧- الحَرْمِيَّةُ:

وهم شَرُّ طوائفهم، ولا يُقرُّون بصانع ولا معادٍ، ولا نبوةٍ ولا كتــابٍ، ولا حلال ولا حرام.

وعلى مذهبهم طائفة القرامطة، والإسماعيلية، والبشتكية ، والنصيرية، والزردية، وسائر العبيدية الذين يسمون أنفسهم «فاطمية» (١) وهم أكفر الكفار.

(۱) الفاطميون ( العبيديون ) هم قوم من الملاحدة ، ذكر الذهبي في «سير أعلام النبلاء» (۱) الفاطميون ( ۲۰۷/ ۱- ۲۰۱۶) في ترجمة العاضد قال : «هو صاحب مصر العاضد لدين الله حاتم الدولة العبيدية ، أبو محمد عبيد الله بن الأمير يوسف بن الحافظ لدين الله عبد الجيد بن محمد بن المستنصر ، العبيدي الحاكمي المصري الإسماعيلي المدَّعي هو وأحداده أنهم فاطميون .

وكان العاضد سبَّابًا ، خبيثًا ، متخلفًا ، تلاشى أمره مع العالم الجماهد السني صلاح الدين الأيوبي إلى أن خلعه ، وخطب لبني العباس ، واستأصل شأفة بني عبيد ، ومحق دولـة الرفـض ، وكانوا أربعة عشر متخلِّفًا لا خليفة .

وقال أبو شامة عن العبيدين: يدَّعون الشرف ونسبتُهم إلى يهودي أو مجوسي، حتى اشتهر لهم ذلك، وقيل: الدولة العلوية، أو الدولة الفاطمية، وإنما هي الدولة اليهودية، أو الدولة الجوسية الملحدة الباطنية.

وذكر ذلك جماعة من العلماء الكبار ، وأن نسبهم غير صحيح ، بل المعروف أنهم بنو عبيد ، وكان والد عبيد من نسل القدَّاح المجوسي الملحد . وقيل : والده يهودي من أهل سَلَمِيَّة ، وعبيد كان اسمه سعيدًا ، فغيَّره بعبيد الله لما دخل إلى المغرب ، وادعى نسبًا - ذكر بطلانه جماعة من علماء الأنساب - ثم ترقى ، وتملك ، وبنى المهدية ، قال : وكان زنديقًا خبيثًا ، ونشأت ذريته على ذلك ، وبقى هذا البلاء على الإسلام من أول دولتهم إلى آخرها .

فكل هؤلاء يجمعهم هذا المذهب ، ويتفاوتون في التفضيل ، والمحوس شيوخُهم وأئمتهم وقدوتُهم ؛ وإن كان المحوس متقيدون بأصل دينهم وشرائعهم ، وهؤلاء لا يتقيدون بدين من الأديان ، ولا بشريعة من الشرائع .

#### \* \* \*

#### □ فلسفة عُبَّاد النار □

ثم إن عباد النار يفضلونها على النزاب ، ويُصوِّبون رأي إبليس (١) ، ويقولون: إنها أُوفر العناصر حيرًا، وأعظمها جرمًا، وأوسعها مكانًا، وأشرفها جوهرًا، وألطفها حسْمًا، ولا كون في العالم [٧ أ] إلا بها، ولا نمو إلا بها، ولا العقاد إلا بممازجتها.

\* \* \*

- وقد صنّف القاضي أبو بكر الباقلاني كتاب «كشف أسرار الباطنية » فافتتحه ببطلان انتسابهم إلى الإمام على ، وكذلك القاضي عبد الجبار المعتزلي . . إلخ . كلام الذهبي في «السير»

(۱) حيث أمره ربُّه بالسحود لآدم فأبى ؛ قال تعالى : ﴿ ولقد خلقناكم ثم صوَّرناكم ثم قلنا للملائكة اسجدوا لآدم فسجدوا إلا إبليس لم يكن من الساجدين ﴿ قال ما منعك ألا تسجد إذ أمرتك قال أنا خير منه خلقتنى من نار وخلقته من طين ﴾ [الأعراف: ١١، ١١].

وقال تعالى : ﴿ إِذْ قَالَ رَبِكُ لَلْمَلَائِكَةَ إِنِي خَالَقَ بَشُرًا مِنْ طَيْنَ ﴾ فإذا سوَّيته ونفخت فيه من رُوحى فَقَعُوا له ساجدين ﴿ فسجد الملائكة كلَّهم أجمعون ﴿ إِلاَّ إِبليس استكبر وكان من الكافرين ﴿ قَالَ يَا إِبليس ما منعك أَنْ تسجد لما خلقت بيدى أستكبرتَ أَم كنت من العالين ﴿ قَالَ أَنَا خَيْرَ مَنْهُ خَلَقْتُنَى مِنْ نَارُ وَخَلَقْتُهُ مِنْ طَيْنَ ﴾ [ص: ٧١ – ٧٦].

## □ مذاهب طوائف عباد النار في عبادتهم إياها □

ومن عباداتهم لها أنهم يحفرون لها أخدودًا مربعًا في الأرض، ويطوفون به، وهم أصناف مختلفة، فمنهم:

١ – من يحرِّم إلقاء النفوس فيها ، وإحراق الأبدان بها ، وهم أكثر الجوس .

٧- وطائفة أخرى بلغت عبادتهم لها أن يقربوا أنفسهم وأولادَهم لها، وهم أكثر ملوك الهند وأتباعهم، ولهم سُنَّة معروفة في تقريب نفوسهم لها وإلقائها فيها، فيعمد الرجل الذي يريد أن يفعل ذلك بنفسه أو بولده، فيحمِّله ويلبسه أحسن اللباس وأفخر الحُليِّ، ثم يركبه أعلى المراتب، وحوله المعازف والطبول والبوقات، فيُزَفَّ للنار أعظم من زفاف ليلة عُرْسِه، حتى إذا قابلها وهي تأجَّج يطرح نفسه فيها، فيصيح الحاضرون صيَّحة واحدة بالدعاء له وغبطِه على ما فعل، فعل، فلا يلبس إلاَّ قليلاً حتى يأتيهم الشيطان في صورته وشكله وهيئته، بحيث لا ينكرون منه شيئًا، فيأمرهم بما فعل، ويوصيهم بالتمسك بذلك الدِّين، ويخبرهم أنه صار إلى جَنَّةٍ ورياضٍ وأنهارٍ، ولسم يتألم بمسِّ النار، فلا يهولنَّهم ذلك، ولا يمنعهم عن أن يفعلوا مثله.

٣- ومنهم زُهَّادٌ وعُبَّادٌ يجلسون حول النار، صائمين لها، عاكفين عليها، ومن سُننِهِم الحث على الأخلاق الجميلة كالصدق، والعدل، والعفة، والوفاء، والأمانة، وترك أضدادها، ولهؤلاء في عبادتها شرائع ونواميس وأوضاع لا يخلون بها.

\* \* \*

## □ غباًدُ الماء □

ومن كيده وتلاعبه ما تلاعب بطائفة أخرى حتى عبدوا الماء من دون الله تعالى، وزعموا أنَّ الماء أصلُ كلِّ شيء، وبه كل ولادة، ونمو، ونشوء، وطهارة، وعمارة، و[ما](١) من عمل في الدنيا إلاَّ ويحتاج إلى الماء.

ومن شريعتهم في عبادته أن رجلاً منهم إذا أراد عبادته يتجرد ويستر عورته، ثم يدخل فيه حتى يصير إلى وسطه، فيقيم هناك ساعة وساعتين أو أكثر بقدر ما يمكنه، ويكون معه ما يمكنه أخذه من الرَّياحين، فيقطعها صغارًا، فيلقها فيه شيئًا شيئًا، وهو يسبحه ويمجده، فإذا أراد الانصراف يحرك الماء بيده، ثم يأخذ منه فيضعه على رأسه ووجهه وجسده، ثم يسجد له وينصرف.

#### \* \* \*

## □ عُبَّادُ الحيوانات □

ومن تلاعبه تلاعبُه بعباد الحيوانات ، فطائفة عبدت الخيل ، وطائفة عبدت البقر ، وطائفة عبدت البشر الأحياء والأموات .

#### \* \* \*

## □ الدَّهريون وإنكارُهُم البَعْثُ □

ومن تلاعبه تلاعبُه بالدهرية ، وأنهم قومٌ عطَّلوا المصنوعات عن صانِعها ، وقالوا ما حكى الله – تعالى – عنهم : ﴿ ما هَى إِلاَّ حَيَّاتُنَا الدُنيَا نَحُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهَلَكُنَا إِلاَّ الدَّهُ ﴾ [ الجاثية : ٢٤ ] .

<sup>(</sup>١) زيادة من عندي ، وليست في الأصل ، زدتها لحاجة السياق إليها .

فهؤلاء المعطّلة حقاً، وهم فحول المعطلة، وقد سرى هذا التعطيل إلى سائر فِرَقِ المعطلة [٧ ب]، على اختلاف آرائهم وتَبايُن أقوالهم في التعطيل، كما سرى داء الشرك تأصيلاً وتفصيلاً في سائر فِرَق المشركين على اختلاف ضلالهم وتباين مذاهبهم فيه، وكما سرى جَحْدُ النّبوّات تأصيلاً وتفصيلاً في سائر فرق من جحد النبوة أو صفة من صفاتها، وهذه الفرق الثلاث سرى داؤها وبلاؤها في الناس في هذا الزمان، ولا ينحو منها إلا أنّباعُ الرسول عليه الصلاة والسلام - والعارفون بحقيقة ما جاء به، المتمسكون به ظاهرًا وباطناً دون ما سواه.

فَدَاءُ التعطيل ، وداءُ الشرك ، وداءُ مخالفة الرسول ، وححــدُ مــا حــاء بــه أو شيء منه هي أصلُ بلاء العالــم ، ومنبع كلّ شرّ ، وأساس كل باطل .

وليست فرقة من فرق أهل الإلحاد والبدع إِلاَّ وقولُها مشتق من هذه الأصول الثلاثة أو من بعضها.

فهذه البلايا الثلاثة قد سرت في كثير من طوائف الفلاسفة لا في جميعهم.

#### \* \* \*

#### □ أصل كلمة «فلسفة» □

لأن الفلاسفة : حَمْع الفيلسوف ؛ وهو اسم حنس لمن يحب الحكمة ؛ لأن أصله ((فيلاسوفا)) ف ((فيلا)) هو : الحب ، و ((سوفا)) هي الحكمة ، ومنه اشتقت الفلسفة . بمعنى ((محبة الحكمة)) .

والحكمة نوعان: قولية، وفعلية.

فالقولية: قول الحق.

والفعلية: فعل الصواب.

وكل طائفة من الطوائف لهم حكمة يتقيدون بها، وأصح الطوائف حكمة من كانت حكمتُهم أقربُ إلى حكمة الرسل التي جاءوا بها عن الله تعالى ؛ إذ هي الحكمة المتضمنة للعِلْم النافع والعمل الصالح، المشتملة على الهدى ودين الحق.

والفلاسفة بزعمهم يأخذون بمحاسن ما دلّت عليه العقول، وعقلاؤهم يوجبون اتباع الأنبياء وشرائعهم، وبعضهم لا يوجبون ذلك ولا يحرمون، وسفهاؤهم وسفلتهم يمنعون ذلك.

ولهذا ، لم يكن هؤلاء من الأمم المستقلة التي لها كتاب ونبي ، وقد صار هذا الاسم في عُرف كثير من الناس مختصًا بمن حرج عن ديانات الأنبياء ، ولحم يذهب إلا إلى ما يقتضيه العقل في زعمه ، وأخصُّ من ذلك أنه في عُرف المتأخرين صار اسمًا لأنباع أرسطو وهم «المشآءون».

وهم الذين هذَّب ابن سينا طريقتهم، وبسطها، وقررها، وأراد تقربها بدين الإسلام بجهده، وغاية ما أمكنه أن يُقَرِّبُها، وهي التي يعرفها، بل لا يعرف غيرها.

#### \* \* \*

## □ المتأولون من المتكلمين □

وهؤلاء فرقة شاذة من فرق [ ٨ أ] الفلاسفة ، ومقالتهم واحدة من مقالاتهم ، حتى قيل: ليس فيهم من يقول بقدم الأفلاك غير أرسطو وشيعته ، وهو أول من عرف أنه قال بقدم هذا العالم .

والأساطين قبل كانوا يقولون بحدوثه وإثبات الصانع ومباينته له .

وكذلك الأساطين منهم متفقون على إثبات الصفات والأفعال الاختيارية له تعالى ، كما ذكره فيلسوف الإسلام في وقته ((أبو البركات البغدادي))(١) ، وقرره غاية التقرير .

وكذلك أساطينهم ومتقدموهم كانوا معظّمين للرسل وشرائعهم، موجبين الاتباعهم، خاضعين الأقوالهم، معترفين بأن ما جاءوا به طور آخر وراء طور العقل، وأن عقول الأنبياء وحكمتهم فوق عقول العالمين وحكمتهم.

وكانوا لا يتكلمون في الإلهيات، يُسلِّمون بأن الكلام فيها إلى الرسل، ويقولون: عُلُومُنا إنما هي الرياضيات والطبيعيات وتوابعها، وكانوا يقرُّون بحدوث العالم.

#### \* \* \*

#### □ مَنْ أرسطو ؟ □

وقد حكى أرباب المقالات أن أول من عُرف عنه القول بقدم هذا العالم: أرسطو، وكان مشركًا يعبُدُ الأصنام، ودرج على أثره أتباعهُ من الملاحدة، متسرًّا باتباع الرسل مع كونه منحلاً عن كل ما جاءوا به، وأتباعُهُ يعظّمونه

<sup>(</sup>١) هو : العلامة الفيلسوف ، شيخ الطب ، أوْحدُ زمانه ، أبو البركات ، هبــة اللَّـه بـن علـي بـن ملكا البلدي ، كان يهوديًّا ثم أسلم في أواخر عمره ، وكان يخدم الخليفة المستنجد .

وقيل : سبب إسلامه أنه دخل إلى الخليفة ، فقام لـه الكُـلُّ سـوى القـاضي ، فقـال : يـا أمـير المؤمنين ، إن كان القاضي لـم يقُمُّ لأنى على غير ملته ، فأنا أسلِم ، فأسْلَم ، وأضرَّ بآخره .

برع في علم الفلسفة ، وله تصانيف في غاية الجودة ، منها :

١- المعتبر . ٢- رسالة في ماهية العقل . وغيرها .

خلَّف ثلاث بنات ، وعاش نحو الثمانين .

مات سنة نيف وخمسين وخمسمائة ، أفاده الذهبي في «السير» (۲۱۹/۲۰)، و«كشف الظنون» (۱۷۳۱)، و «هدية العارفين» (۲۰،۰۰، ٥٠٦).

فوق ما يُعَظِّمُ به الأنبياء، ويروْن عَرْضَ ما جاء به الأنبياءُ على كلامه!!! فما وافقه منها قَبِلُوه، وما خالفه لم يعبئوا به شيئًا، ويسمونه ((المعلم الأول))؛ لأنه أول من وضع لهم التعاليم المنطقية، وله في الإلهيات كلام كله خطأ من أوّله إلى آخره، وجاء فيه بما يسخر منه العُقلاء؛ حيث أنكر أن يكون الله - تعالى - يعلم شيئًا من الموجودات وقرَّر ذلك، وأنه لو عَلِم شيئًا لكَمُلَ بمعلوماته ولم يكن كاملاً في نفسه، وكان يلحقه التعب والكلال من تصورُّر المعلومات. وهذا عَقْلُ هذا المعلم!!

وقد حكى ذلك أبو البركات، وبالغ في إبطال حُجَجهِ وردِّها، ولولا أنه - تعالى - يحكي عن المشركين والكفار أقوالاً أسخف وأبطَلَ من هذا؛ لاستحى العاقِل من حكاية مثل هذا؛ ولكنه - تعالى - سَنَّ لنا حكاية أقوال أعدائه لِما في ذلك مِنْ قُوَّةِ الإيمان، وظهور جلالته ومعرفة قدره، وتمام نعمة الله تعالى على أهله، ما لا يخفى لحقيقة ما كان عليه هذا المعلم، وما علمه لأتباعه الكفرة بالله تعالى، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر.

وقد تعقبه بالردِّ عليه طوائف المسلمين حتى الجهمية والمعتزلة [ ٨ ب ] والرافضة ، والمقصود أن الملاحدة درجوا على إثر هذا المعلَّم حتى انتهت نوبتُهم إلى معلَّمهم الثاني .

\* \* \*

## 🗆 مَن الفارابي ؟ 🗆

 $^{(1)}_{,}$  أبي نصر الفارابي  $^{(1)}_{,}$ 

<sup>(</sup>١) هو شيخُ الفلسفةِ الحكيمُ ، أبو نصر ، محمد بن محمد بن طَرْخَان ، الـتركي ، الفـارابي ، المنطقـي ، أحدُ الأذكياء ، له تصانيف مشهورة ، من ابتغى الهُدى منها ضلَّ وحارَ ، نسأل الله العافية .

وانظر ترجمته في «السمير » للذهبي (٥ ١ / ٦ ٤١) ، «الوافي بالوفيات » للصفدي (١٠٦/١ - ١٠٦) ، «البداية والنهاية » لابن كثير (٢٢٤/١) ، وغيرها .

فإنه وضع لهم ((التعاليم الصوتية))، كما أن المعلّم الأوَّل وضع لهم ((التعاليم الحرفية)).

ثم وضع الفارابي الكلام في صناعة المنطق وبسطها، وشرح فلسفة أرسطو وهذَّبها، وبالغ في ذلك.

وكان على طريق سَلَفِهِ مـن الكُفر باللَّه، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليـوم الآخر.

#### \* \* \*

## □ ما أشبه اليوم بالبارحة !!! □

وكل فيلسوف لا يكون كذلك ، فليس عندهم بفيلسوف في الحقيقة ؛ فإذا رأوه مؤمنًا بالله – تعالى – وملائكته ، وكتبه ، ورسله ، واليوم الآخر ، ومتعبدًا بشرائع الإسلام نَسَبُوه إلى الجهل والغباوة ، فإن كان ممَّن لا يشكُّون في فضله ومعرفته ، نسبوه إلى التلميس والتنميس بناموس الدِّين استمالةً لقلوب العوام (۱).

<sup>(</sup>١) وهكذا تثبت الأيام أن أساليب الشيطان واحدةً لعبًاده في التهكم من أهل الإيمان والتوحيد وأتباع الرسل، فمن آمن، وسلم، واتبع، واهتدى بنور الوحي فهو الجاهل – عندهم – والمتخلف ... وأخيرًا هو المتطرف الإرهابي، وأحسن أقوالهم ا – مع شيء من الأدب! – أنه وقع فريسة لمرض ما، أو مسه حني فأثر في عقله، أو أن ظروفه الاقتصادية دفعته إلى الانحراف عن دين آبائه وأحداده !!!

وما ذلك من قول المشركين عباد الأصنام في مكة في النبيّ وأصحابه ببعيد، ولا نقول إلا بما أمرنا به إلهنا ومعبودنا في خبرهم: ﴿ .. وإذا لقوكم قالوا آمنا وإذا خَلُوا عَضُوا عليكم الأنامِلُ من الغيظ قل موتوا بغيظم إن الله عليم بذات الصدور ، إن تمسسكم حسنة تسؤهم وإن تصبكم سيئة يفرحوا بها وإن تصبروا وتنقوا لا يضركم كيدهم شيئًا إن الله بما يعملون عيط ﴾ [آل عمران: ١٢٠، ١٢٠].

فالزندقة والإلحاد عندهم جزء مسمّى الفضيلة أو شرطه ، فإنه تعالى - عندهم - كما قرره أفضل متأخريهم وقدوتهم الذي يقدمونه على الرسل (علي بن سينا) هو الوجود المطلق بشرط الإطلاق ، وليس له عندهم صفة ثبوتية تقوم به ، ولا يفعل شيئًا باختياره ألبتة ، ولا يعلم شيئًا من الموجودات أصلاً ، لا عدد الأفلاك ولا شيئًا من المغيبات ، ولا له كلام يقوم به .

\* \* \*

## □ الفلاسفة والإيمان بالله □

ومعلوم أن هذا إنما هو حيال مقدَّر في الذهن لا حقيقة له، وإنما غايته أن يفرضه الذهن ويقدره كما يفرض الأشياء المقدرة، وليس هو الرب الذي دعى إليه الرسل وعرفته الأمم، بل بين هذا الرب الذي دعى إليه الملاحدة، وبين رب العالمين وإله المرسلين من الفرق ما بين الوجود والعدم، والنفي والإثبات، فأي موجود فرض كان أكمل من هذا الإله الذي دعى إليه الملاحدة، بل منحوت الأيدي من الأصنام له وجود في الخارج، وهذا الرب ليس له وجود إلاً في الذهن، وهذا ما عندهم من خبر الإيمان بالله تعالى.

\* \* \*

#### □ الفلاسفة والإيمان بالملائكة □

وأما الإيمان بالملائكة:

فهم لا يعرفون الملائكة ولا يؤمنون بهم ؛ وإنما الملائكة عندهم ما يتصوّره النبيُّ في نَفْسِه من أشكال نورانية ، هي العقول المحردة عندهم ، وهي ليست داخل العالم ولا خارجه ، ولا فوق السموات [ ٩ أ] ولا تحتها ، ولا تصعد ولا تنزل ، ولا تتكلم ولا تدبّر شيئًا ، ولا تكتب أعمال العباد ، ولا لها

إحساسٌ وحركة ألبتة ، ولا تنتقل من مكان إلى مكان ، ولا لها تصرفٌ في أمر العالم ألبتة ، فلا تقبض نَفْس العبد ، ولا تكتب رزقه وأحله وعمله ، ولا عَنِ اليمين والشمال قعيدٌ ، كلُّ هذا لا حقيقة له عندهم!!!

وربما تقرب بعضهم إلى الإسلام فقال: الملائكة هي القوى الخِيِّرة الـتي في العبد، والشياطين هي القوى الشريرة الرديئة فيه.

\* \* \*

#### □ الفلاسفة والإيمان بالكتب □

## وأما الإيمان بالكتب:

فليس لله تعالى - عندهم - كلامٌ أنزله إلى الأرض بواسطة الملَك، فإنه تعالى ما قال شيئًا ولا يقول، ولا يجوز عليه الكلام - عندهم -.

ومن تقرب منهم إلى الإسلام يقول: الكتب المنزّلة فيضٌ فاض من العقل الفعّال على النفس المستعدة الفاضلة الزكية، فتصور النبي تلك المعاني، وتشكلت في نفسه، بحيث توهمها أصواتًا يخاطب بها، وربما قوي ذلك حتى يُخيّلها لبعض الحاضرين فيرونها ويسمعون خطابها؛ ولا حقيقة لشيء من ذلك(١).

<sup>(</sup>۱) إذا كان هذا هو مذهب الفلاسفة في كلام الله - عز وجل - فإن مذهب المتكلمين من الأشاعرة ، والذي أغفله المصنف ولم ينص عليه أن الله يتكلم كلاماً نفسياً أوحاه إلى جبريل بإشارات عبر عنها جبريل - عليه السلام - بالحرف والصوت ، فظهر القرآن إن تكلم بالعربية ، والتوارة إن تكلم بالعبرية ، والإنجيل إن تكلم بالسريانية ، وفي الحقيقة مذهبهم مبني على أن الله لو تكلم بحرف وصوت يسمع ، فيلزم من ذلك وجود الجارحة (الفسم واللسان) ، من أجل هذا شبهوه بالأبكم الذي لا يمكن أن يتكلم إلاً بإشارات ومعان يعبر بها عما في نفسه .

وأما مذهب أهل السنة : فإن الله يتكلم متى شاء وكيف شاء ، وأنه يتكلم بحرفٍ وصوت يُسمع ، وبكيفية تليق به سبحانه لا نعلمها نحن ، يعلمها رب العزة والجلال : ﴿ لِيس كمثله شيء ﴾ ، وأن صفة الكلام صفة ذات وصفة فعل ، صفة ذات من حيث استحالة ضدها في حق الله ، وصفة فعل من حيث تعلقها بالمشيئة .

## □ الفلاسفة والإيمان بالرسل والأنبياء □

وأما الإيمان بالرسل والأنبياء:

فللنبوة عندهم ثلاث خصائص مَنْ استكملها فهو نبيٌّ عندهم:

أحدها: قوة الحدِّ [ من حيث ] (١) يدرك الحد الأوسط بسرعة .

والثانية: قوة التحيل والتحييل، بحيث يتحيل في نفسه أشكالاً نورانية تخاطبه ويسمع الخطاب منها، ويخيلها إلى غيره.

والثالثة: قوة التأثير في هيولى العالم ؛ وهذا عندهم يكون بتحرد النفس عن العلائق، واتصالها بالمفارقات من العقول والنفوس المحردة.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) كذا ، والراجع : بحيث .

## □ من ابن سبعين ؟! □

وهذه خصائص تحصل بالاكتساب ، ولهذا طَلَبَ النَّبوةَ مَنْ تصوَّفَ على مذهب هؤلاء كر (ابن سبعين )(١) وأضرابه . والنبوة عندهم صَنْعةً من الصنائع ، بل هي أشرف الصنائع .

(١) ابن سبعين هو: عبد الحق بن إبراهيم بن محمد بن نصر بن محمد بن نصر بن محمد بن قطب الدين ، أبو محمد المقدسي الرقوطي ، نسبة إلى رقوطة بلدة قريبة من مرسية ، ولد سنة أربع عشرة وستمائة ، واشتغل بعلم الأوائل والفلسفة ، فتولد له من ذلك نوع من الإلحاد ، وصنف فيه ، وكان يعرف السيميا ، وكان يُلبس بذلك على الأغبياء والأغنياء والأمراء ، وله من المصنفات كتاب «البدو » ، وكتاب «اللهو » ، وكتاب «الإحاطة » وكتاب «ما لا بد للعارف منه » ، ورسالة «العهد » ، وغير ذلك .

يقول ابن كثير: «حاور في بعض الأوقات بغار حراء يرتجي - فيما ينقل عنه - أن يأتيه فيه وحي كما أتى النبي على بناءً على ما يعتقده من العقيدة الفاسدة من أن النبوة مكتسبة، وأنها فيض يفيض على العقل إذا صفا، فما حصل له إلا الحزي في الدنيا والآخرة، إن كان مات على ذلك، وقد كان إذا رأى الطائفين حول البيت يقول عنهم: كأنهم الحمير حول المدار، وأنهم لوطافوا به كان أفضل من طوافهم بالبيت، فالله يحكم فيه وفي أمثاله، وقد نقلت عنه عظائم من الأقوال والأفعال». اه. .

وقال الذهبي في «العبر»: « كان من زهاد الفلاسفة ، من القائلين بوحدة الوجود ، لـه تصانيف وأتباع يقدمهم يوم القيامة ، توفي بمكة في شوال سنة ٦٦٩ هـ كهلاً ». اهـ .

ونقل ابن العماد في «الشذرات» قال: «قال الشيخ عبد الرءوف المناوي في «طبقاته»: درس العربية والآداب بالأندلس، ثم انتقل إلى سبتة، وانتحل التصوف على قاعدة زهد الفلاسفة وتصرفهم، وعكف على مطالعة كتبه، وحدَّ واحتهد، وحال في بلاد المغرب، ثم رحل إلى بلاد المشرق، وحج حجحًا كثيرة، وشاع ذكره وذاع صبته، وكثرت أتباعه - على رأي أهل الوحدة المطلقة - وأملى عليهم كلامًا في العرفان - على رأي الاتحادية - وصنَّف في ذلك أوضاعًا كثيرة، وتلقوها عنه، وبثوها في البلاد شرقًا وغربًا». اه.

## 🗖 الفلاسفة واليوم الآخر 🗆

## وأما الإيمان باليوم الآخر :

فَهُم لا يقرُّون بانفطار السموات وانتشار (١) الكواكب، وقيام الأبدان، فلا مبدأ عندهم ولا معاد، ولا صانع ولا نبوة، ولا كتب منزلة من السماء، ولا ملائكة تنزل من السماء.

وحسبك عجبًا من جهلهم بالله وأسمائه وصفاته وأفعاله أن يقولوا: إنه - تعالى - لو علم الموجودات للحقه الكلال والتعب، ولاستكمل بغيره!!! ومَنْ أحسن الظن بهم وسار خلفهم حَسِبَه خذلانًا وضَلالاً، فإن هذا كلَّه

من تخليط «ابن سينا» وإرادته تقريب هذا المذهب من الشرائع؛ فلا محال

<sup>-</sup> ونقل عن ابن حبيب قوله: «صوفي ، متفلسف ، متزهد ، متعبد ، مُتقشف ، يتكلم على طريقة أصحابه ، ويدخل البيت ، لكن من غير أبوابه ، شاع أمره واشتهر ذكره ، وله تصانيف وأتباع ، وأقوال تميل إليها بعض القلوب وينكرها بعض الأسماع ».

وقال لأبي الحسن الششتري عندما لقيه ، وقـد سـأله عـن وجهتـه وأحـبره بقصـده الشـيخ أبـا أحمد : «إن كنت تريد رب الجنة فهلم إلينا » .

وقال ابن دقيق العيد: حلست معه من ضحوة إلى قريب الظهر، وهـو يسـرد كلامــًا تعقـل مفرداته ولا تفهم مركباته، والله أعلم بسريرة حاله.

وقال الشيخ عبد الرحيم القناوي : ﴿ اشتهر عنه مقالة رَديَّة ، وهي قوله : لقد كذب ابـن أبـي كبشة – يعني به الرسول ﷺ – على نفسه حيث قال : لا نبي بعدي ﴾ .

وانظر ترجمته في «لسان الميزان» (7777)، «عنوان الدراية» (7777)، «البداية وانظر ترجمته في «لسان الميزان» (77.77)، «طبقات الأولياء» لابن الملقن (77.77)، «هدية العارفين» (771)، «فوات الوفيات» (771)، «نفح الطيب» (771)، «مقدرات الذهب» (777)، «مرآة الجنان» (771)، «كشف الظنون» (777)، «مقدمة رسائل ابن سبعين» لعبد الرحمن بدوي، «طبقات الشعراني» (777)، «درة الأسلاك» لابن حبيب.

<sup>(</sup>١) كذا بالمخطوط ، والصواب انتثار لقوله تعالى : ﴿ وَإِذَا الْكُواكِبِ انتثرت ﴾ [ الانفطار : ٢].

لذلك؛ لأن المعلّم الأول لـم يُثبت للعالـم صانِعًا ألبتة؛ بل هـو معطّل مشركٌ جاحِدٌ للنبوة والمعاد، لا مبدأ عنده، ولا معاد، ولا رسل، ولا كتاب.

[ ٩ ب] والرازيُّ() وفُروخُه لا يعرفون من مذاهب الفلاسفة غير طريقتهم ومذاهبهم، وآراؤُهُم كثيرةً جدًّا، وهم لا يختصُّون بأمة من الأمم؛ بل هم موجودون في سائر الأمم، وإن كان المعروف عند الناس الذين اعتنوا بحكاية مقالاتهم هم فلاسفة اليونان، وليس كذلك، بل هم طائفة من طوائف الفلاسفة، وأمة من الأمم، لهم مملكة وملوك، وعلماؤهم فلاسفتهم.

<sup>(</sup>١) والرازي هو : الإمام الكبير ، الفخر ، صاحب التصانيف ، المتكلم ، الفيلسوف ، محمد بن عمر بن الحسين بن علي القرشي ، التيمي ، البكري ، أبو المعالي ، المعروف به «(ابن خطيب الري » أو «الفخر الرازي » صاحب كتاب «أساس التقديس » ، وكتاب «المطالب العالية من العلم الإلمي » ، وكتاب « عصل أفكار المتقدمين » ، وكتاب « الأربعين في أصول الدين » ، وغيرها .

هذا ، وقد أعلن الفخر الرازي توبته عن علم الكلام والفلسفة قبل موته ، فهو القـائل : «من لزم مذهب العجائز كان هو الفائز ».

وقال: وأرواحُنا في وحشةٍ من حسومنا وحاصل دنيانا أذًى ووبال ولم نستفد من بحثنا طول عمرنا سوى أن جمعنا فيه قيلَ وقالــــوا

ثم قال: «لقد اختبرت الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية ، فلم أحدها تروي غليلاً ، ولا تشفي عليلاً ، ولا تشفي عليلاً ، ورأيت أقرب الطرق طريقة القرآن ، اقرأ في الإثبات : ﴿ الرحمن على العرش استوى ﴾ ، ﴿ إليه يصعد الكلم الطيب ﴾ . وفي النفي : ﴿ ليس كمثله شيء ﴾ ، ﴿ هل تعلم له سمياً ﴾ » .

#### ومِنْ ملوكهم:

## □ الإسكندر المقدوني(١) □

وهو ابن فيلبوس، وهمذا ليس بالإسكندر ذي القرنين الذي قص الله و تعالى - نبأه في القرآن، بل بينهما قرون كثيرة، وأعظم تباين في الدين؛ فذو القرنين كان رجلاً صالحًا موحِّدًا، وأما هذا المقدوني فكان مشركًا يعبد الأصنام، وكان بينه وبين المسيح نحو ألف وستمائة سنة، وهو الذي غزا دارا ابن دَارا ملك الفرس، وعَقَرَ<sup>(۱)</sup> دَارَهُ، وثلً<sup>(۱)</sup> عرشه، ومزَّق ملكه، وفرَّق من دخل الصين والهند وبلاد الترك، فقتل وسبى، وكان لليونانيين في دولته عزِّ وسطوة بسبب أرسطو؛ فإنه كان وزيره، ومبشره، ومدبر مملكته، وبعده كان لليونانيين عدة ملوك يعرفون بالبطالمة، ثم غلبهم الروم واستولوا على ممالكهم، وانقرض ملكهم، فصارت مملكتهم للروم، وكانوا رعيَّة لهم، وهم على شركهم من عبادة الأصنام، وهو دينهم الظاهر ودين آبائهم الذين نشأ فيهم ((سقراط)) أحدُ تلامذة ((فيثاغورس))، وكان من عُبَّادهم ومتألهيهم،

(۱) هو: ابن فيلبوس الملك ، كان مولده في السنة الثالثة عشرة من ملك دارا الأكبر ، سلمه أبوه إلى أرسطو طاليس الحكيم ، المقيم بمدينة إينياس ، فأقام عنده خمس سنين يتعلم منه الحكمة والأدب حتى بلغ أحسن المبالغ ، ونال من الفلسفة ما لم ينله سائر تلاميذه ، فاسترده والده حين استشعر عِلَّة من نفسه خاف منها ، فلما وصل إليه حدد العهد له ، وأقبل عليه ، واستولت عليه العلة فتوفي ، واستقل الإسكندر بأعباء الملك . انظر : «الملل » للشهرستاني ص ١٨٧ .

<sup>(</sup>٢) عُقْر الدَّار : أصله وموضعه ، ثم اتَّسع في العَقْر حتى استعمل في القتل والهلاك ، فيكون المعنى أنه استولى على البلاد وقتل من فيها .

<sup>(</sup>٣) ثُلَّ عرشه: ثل بمعنى هدم وكسر ، والعرش له معنيان ، أحدهما: السرير مفرد أسِرَّة ، فإذا هُدِم عرش اللَّكِ فقد ذهب عِزُّه . والثاني : البيت يُنصب بالعيدان ويُظلل ، فإذا هـدم فقـد ذل صاحبه . ( النهاية ٢٢٠/١) .

وحَاهَرَهُم بمخالفتهم في عبادة الأصنام، وقابل رؤساءهم بالأدلة والحجج على بطلان عبادتها، فثار عليه العامة، واضطروا الملك إلى قتله، فأودعه السحن ليكفهم عنه، ولحم يرض المشركون إلا بقتله، فسقاه السم خوفًا من شرهم بعد مناظرات طويلة حرت له معهم.

وكذلك ((أفلاطون)) كان معروفًا بالتوحيد، وإنكار عبادة الأصنام، وإثبات حدوث العالم، وكان تلميذ ((سقراط))، ولما هلك قام مقامه وجلس على كرسيّه، ولكن لـم يواجه قومه بالردِّ عليهم، فسكتوا عنه، وكانوا يَعْرفون عِلْمَهُ وفضله.

وصرَّح ((أفلاطون)) بحدوث العالم كما كان عليه الأساطين، حكى ذلك تلميذه ((أرسطو)) ، فخالفَهُ فيه ، وزعم أنه قديم ، وتَبِعَهُ على ذلك ملاحدة [١٠٠] الفلاسفة من المنتسبين إلى الملل حتى انتهت النوبة إلى ((علي بن سينا)) ، فرام بجهده تقريب هذا الرأي من قول أهل الملل ، وهيهات اتفاق النقيضين واجتماع الضدين .

فرسُلُ اللَّهِ وأتباعهم في طرف وهؤلاء في طرف ؛ فملاحدتهم أهل التعطيل المحض ؛ فإنهم عطلوا الشرائع ، وعطلوا المصنوع عن الصانع (١) ، وعطلوا الصانع عن صفات كماله .

#### \* \* \*

## □ سنة الله في خلقه إذا أعرضوا عن الوحي □

ثم سرى هذا الداء منهم في الأمم ، فكان إمام المعطلين ((فرعون)) ؛ فإنه أحرج إله التعطيل إلى العمل وصرَّح به ودعى إليه ، وأنكر أن يكون لقومه إلـه

<sup>(</sup>١) في النفس من هذا المصطلح شيء كثير ، فليس هو اسمـــًا مــن أسمائــه ، ولا صفــة مــن صفاتــه سبحانه ، والأولى أن يُقال : الخالق بدل الصانع ، والله أعلم .

غيره ، ومشى قومُه وأصحابه على ذلك حتى أهلكهم الله - تعالى - بــالغَرَق ، وجعله عبرةً لعباده المؤمنين ونكالاً لأعدائه المعطلين .

#### \* \* \*

## □ أُمَّةُ البهود □

ثم استمر الأمر في عهد نبوة «موسى عليه السلام» على التوحيد وإثبات الصفات الكمالية لله تعالى ، إلى أن تُوفي «موسى عليه السلام»، ودخل الداخل على بني إسرائيل، ورفع التعطيل رأسه بينهم، وأقبلوا على علوم المعطلة أعداء «موسى عليه السلام»، وقدَّموها على نصوص التوراة؛ فسلَّط الله عليهم من أزال ملكهم وشرَّدهم من أوطانهم، وسبى ذراريهم كما هي عادته – تعالى – وسنته في عباده، إذا أعرضوا عن الوحي، وتعوَّضوا عنه بكلام الملاحدة المعطلة من الفلاسفة وغيرهم.

والحاصل أن هذا الداء لما دخل في بسني إسرائيل، كمان سبب دمارهم وزوال ملكهم .

## □ أمة النصارى □

ثم بعث الله عبده ورسوله ((المسيح ابن مريم)) ، فحدَّد لهم الدِّين، وبيَّن لهم معالمه، ودعاهم إلى عبادة الله – تعالى – وحده لا شريك له، وإلى التبري من تلك الأحداث والآراء الباطلة، فعادوه وكذَّبوه وراموا قتله، فطهره الله – تعالى – منهم ورَفَعَهُ إليه، ولـم يصلوا إليه بسوء، وأقام له أنصارًا دَعَوْا إلى دينه وشريعته حتى ظهر دينه على ما حالفه، ودخل فيه الملوك، وانتشرت دعوته، واستقام الأمر على السداد بعده نحو ثلثمائة سنة، ثم أحذ دينه في

التبدل والتغيير حتى تناسخ واضمحل، ولم يبق في أيدي النصارى منه شيءً، بل ركّبوا دينًا بين دين المسيح ودين الفلاسفة عُبّاد الأصنام، وراموا بذلك أن يتلطفوا للأمم حتى يدخلوا في دين النصرانية، فنقلوهم من عبادة الأصنام المحسّدة إلى الصُّور التي لا ظلّ لها، ونقلوهم من السحود للشمس إلى السحود إلى جهة المشرق، ومع ذلك فيهم بقايا من دين المسيح كالختان، والاغتسال من الجنابة، وتعظيم الميت، وتحريم الخنزير، وتحريم ما حرَّمته التوراة إلاً ما أحلً لهم الإنجيل بنصِّها.

ثم تناسخ شرعه حتى استحلوا الخنزير وأحلّوا السبت ، وعوّضوا عنه يوم الأحد ، وتركوا الختان والاغتسال من الجنابة ، وكان المسيح يُصلي إلى بيت المقدس ، وهم صلّوا إلى المشرق ، ولم يعرف المسيح الصليب [ ١٠ ب ] قط ، وهم عظّموا الصليب وعبدوه ، ولم يصم المسيح صومَهم هذا أبدًا ، ولم يشرعه لهم ، ولم يأمر به ألبتة ؛ بل هم وضعوه على هذا العَدَدِ ، ونقلوه إلى زمن الربيع ، وجعلوا ما زادوا فيه من العدد عِوَضًا عن نقله من الشهور الهلالية إلى الشهور الرومية .

وكان المسيح في غاية الطهارة ونهاية النظافة ، وأبعد الخلق عن النجاسة وهم تعبّدُوا بالنجاسات ، وقصدوا بذلك تغيير دين اليهود ومراغمتهم ، فغيروا دين المسيح وتقربوا إلى الفلاسفة وعبّاد الأصنام ، بأن وافقوهم في بعض الأمور ليرضوهم به ، واستنصروا بذلك على اليهود .

ولما أخذ دين المسيح في الفساد والزوال اجتمع النصارى عدة محامع تزيد على ثمانين مَحْمَعًا، وما تفرقوا في كلّ منها إلاّ على الاختلاف والتلاعن، يلعن بعضُهم بعضًا، حتى قال فيهم بعض العقلاء:

(لو اجتمع عشرة من النصارى وتكلموا في حقيقة ما هم عليه ؛ لتفرقوا عن أحد عشر مذهبًا ).

فهذا حال المتقدمين منهم مع قُرب زمانهم بأيام نبيهم، ووجود أخبار فيهم، والدولة دولتهم، والكلمة كلمتهم، وعلماؤهم إذ ذاك أوفر ما كانوا، وهم مع ذلك حيارى تائهون، ضالون مُضلون، لهم يثبت لهم قدم، ولهم يستقر لهم قول في إلههم؛ بل كلَّ منهم اتخذ إلهه هواه، وتفرقت منهم في نبيهم وإلههم أقاويل وهم كما قال اللَّه تعالى: ﴿قد ضلوا من قبل وأضلوا كثيرًا وضلوا عن سواء السبيل ﴾ [المائدة: ٧٧].

فلو سألت أهْلَ بيت منهم عن دينهم ومعتقدهم في ربِّهم ونبيهم ؛ لأحابك الرجلُ بجواب، وامرأته بجواب، وابنه بجواب، والخادم بجواب، فما ظنك في عصرنا هذا ؟!

#### □ أمة محمد ﷺ □

وكذلك المسلمون كانوا عند وفاة النبي الشي على عقيدة واحدة ، وطريقة واحدة إلا مَنْ كان يُبطن النفاق ويُظهر الوفاق ، ثم نشأ الخلاف فيما بينهم في أمور اجتهادية لا توجب كُفرًا ولا إيماناً ، وكان غرضهم من ذلك إقامة مراسم الدِّين ، وإدامة مناهج الشرع القويم ، وكان هذا الخلاف يتدرج ، ويترقى شيئًا فشيئًا إلى آخر أيام الصحابة .

ثم ظهر ((معبد الجهني)) (۱) .................

<sup>(</sup>١) هو : معبد بن عبد الله بن عُكيم الجهني، نزيل البصرة، وأول من تكلم في القدر في زمن الصحابة - رضي الله عنهم.

قال الأوزاعي - وهو عالـم الشام -: أول من نطق في القدر سوسن بالعراق ، كـان نصرانيـًا فأسلم ثم تنصَّر ، فأخذ عنه معبدٌ ، وأخذ غيلان القدريُّ عن معبد .

وقال الحسن البصري: إياكم ومعبد الجهني ؛ فإنه ضال مضل.

وقال الذهبي: كان من علماء الوقت على بدعته ، هلك قبل التسعين .

و ((غيلان الدمشقي) (۱) و ((يونس الأسواري)) (۱) ، و خالفوا في القدر ، وإسناد جميع الأشياء إلى تقدير الله تعالى ، ولم ينزل هذا الخلاف يتشعّب ، والآراء تتفرق حتى تَفَرَّقَ أهل الإسلام إلى ثلاث وسبعين فرقة [ ١١ أ] ، كما رُوي أنه – عليه الصلاة والسلام – قال : ((ستفرق أمتي إلى ثلاث وسبعين فرقة ، كلهم في النار إلا واحدة ؛ وهي ما أنا عليه وأصحابي) (۱) .

وروي عن أبي مسلم الخولاني (١) أنه - عليه الصلاة والسلام - قال : (إن الله - تعالى - خلق الخلق حين خلقهم أربعة أصناف : الملائكة ، والشياطين ، والجن ، والإنس ، ثم جعل الإنس مائة وخمسة وعشرين جزءًا، فجعل مائة واثنى عشر جزءًا منهم في بلاد الهند ، وكلهم كفار ، ومصيرهم إلى النار ، وجعل ستة أجزاء منهم في المشرق وكلهم كفار ، ومصيرهم إلى النار ، وجعل ستة أجزاء منهم في المغرب ، وكلهم كفار ،

<sup>(</sup>١) قال الذهبي في «الميزان» (٣٣٨/٣): «غيلان بن أبي غيلان المقتول في القدر، ضال مسكين .. وكان من بلغاء الكتَّاب».

<sup>(</sup>٢) سيأتي الكلام على معتقده (ص ١٢٠).

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح ، وقد رواه جمعٌ من الصحابة - رضي الله عنهم - بألفاظ متقاربة منهم ؟ أبو هريرة ، ومعاوية بن أبي سفيان ، وعبد الله بن عمرو بن العاص ، وأنس ، وعوف بن مالك بأسانيد حياد .

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في «المسائل»: «هو حديث صحيح مشهور».

وانظر «الصحيحة» لشيخنا العلامة الألباني (٢٠٣، ٢٠٤)، حيث نقل هناك بحوثــًا هامـة، ونقولاً حيدة لأهل العلم في أسانيد هذا الحديث ومعاني متونه.

<sup>(</sup>٤) أبو مسلم الخولاني واسمه : عبد الله بن ثُوَب ، سيّد التابغين وزاهـ د عصره ، أسلم في حياة النبي ﷺ ولـم يره ، طلبه ذاك المتنبئ الضال الأسود العنسي ليحرقه بالنار فلم تضرَّه ، فأمره بالرحيل عن اليمن ، فقدم إلى المدينة فلازم أبا بكر وعمر وروى عنهما .

وهذا الحديث مرسل، وهو غريب حدًّا، لـم أعثر عليه في شيء من كتب السنة .

ومصيرهم إلى النار، وبقي أهل التوحيد جزءًا واحدًا، ثم إنهم تفرقوا وصاروا ثلاثًا وسبعين فرقة أهل البدعة وصاروا ثلاثًا وسبعين فرقة أهل البدعة والضلال، ومصيرهم إلى النار إلا أن يشاء الله - تعالى - أن يخرجهم من النار إن لم تؤدّ بدعتهم وضلالهم إلى الكفر، وجزء واحد أهل السنة والجماعة، ثم منهم مَنْ هو ظالم لنفسه، ومنهم من هو مقتصد، ومنهم من هو سابق بالخيرات».

إذا عرفت هذا ، فاعلم أن كبار الفرق الإسلامية على ما ذُكر في الكتب الكلامية ثمانية (١) :

# □ الفرنقة الأولى □ الشيعة

وهم الذين شايعوا عليبًا؛ أي شرَّفوه كتشريف النصارى عيسى - عليه السلام - وقالوا: إنه الإمام بعد رسول الله بالنص إما جليبًا، وإما خفيبًا، واعتقدوا أن الإمامة لا تخرج عنه وعن أولاده؛ وإن خَرَجَتْ فإما بظُلم يكون من غيره أو تَقِيَّةٍ منه.

ومن أولادهم اثنان وعشرون فرقة يكفّر بعضهم بعضًا ، ويلعن بعضُهم بعضًا .

وأصولُهُم ثلاث فرق :

١- غُلاةً .

٧- زيدية .

۳- إمامية .

<sup>(</sup>١) لـم يذكر المؤلف إلا سبع فرق .

كيد الشيطان

#### أما الغُلاَة :

فثمانية عشر فرقة (١) منها:

#### ١- السَّبَائِية:

وهم أصحاب «عبد الله بن سبأ »(٢) ، وهو قال لعلي : أنت الإله حقاً ، فنفاه علي إلى المدائن .

وهو أول من أظهر القول بوجوب إمامة علي ، وقال : إنه لـــم يمـت ، وإنمــا قَتَلَ ((ابنُ ملحم))(<sup>(۳)</sup> شيطانًا تصوَّر بصورته ، وأنه في الســحاب الآن ، والرعــدُ

قال ابن كثير في «البداية والنهاية» (١٧٤/٧، ١٧٥):

«... صار إلى مصر ، فأوحى إلى طائفة من الناس كلامًا اخترعه من عند نفسه ، مضمونه أنه يقول للرحل: أليس قد ثبت أن عيسى ابن مريم سيعود إلى هذه الدنيا ؟ فيقول الرحل: بلى ، فيقول له : فرسول الله أفضل منه ، فما تنكر أن يعود إلى هذه الدنيا ، وهو أشرف من عيسى ابن مريم - عليه السلام -؟ ثم يقول : وقد أوصى إلى علي بن أبي طالب ، محمد خاتم الأنبياء ، وعلي خاتم الأوصياء ، ثم يقول : فهو أحق بالإمرة من عثمان ، وعثمان معتد في ولايته ما ليس له .. » إلى آخر أقواله التي ختمت بمقتل عثمان وتأليه علي ً - رضي الله عنهما - ولعنة الله على اليهود » .

ثم يقول ابن كثير (١/٧ ٥٠): «والسابئة أصحاب ابن السوداء - قبحه الله - لا يَفْتَرُون عن القتل».

(٣) هو عبد الرحمن بن عمرو المعروف بابن ملحم الحميري ثم الكندي ، حليف بني حنيفة ، من كندة المصري ، وكان أسمر حسن الوجه ، خفيف شعر الذقن مع شحمة أذنيه ، وفي وجهه أشر السحود .

<sup>(</sup>١) وهذا العدد موافق لتقسيم وتعداد الشاطبي رحمه اللَّه في «الاعتصام» (٢١٩/٢)، وقد قسمهم الأشعري في «مقالات الإسلاميين» (١/٦٥) إلى خمس عشرة فرقة .

<sup>(</sup>٢) هو ذلك اليهودي الخبيث ، الذي أظهر الإسلام ، وأبطس الكفر ، سيَّدٌ من سادات تأجيج النيران وإشعال الفتن .

صوتُه، والبرقُ سَوْطُهُ، وبعد هذا ينزل إلى الأرض، ويملؤها عَدْلاً، ومنه تشعّبت أصناف الغلاة، وهم يقولون عند سماع الرعد: ((عليك السلام يا أمير المؤمنين)).

ومنها:

#### ٢- الكاملية:

وهم أصحاب ((أبي كامل))، وهو قال: ((كَفَرَ الصحابةُ بترك بيعة عليٌ، وكَفَرَ عليٌ بالرواح عند الموت وكَفَرَ عليٌ بترك طلب الحق))، وقال بالتناسخ في الأرواح عند الموت [ ١١ ب]، وقال: ((إن الإمامة نورٌ ينتقل من شخص إلى آخر، وقد يكون في شخص نبوة بعد ما كان من شخص آخر إمامة)).

واتفقوا وتواعدوا على أن يكون القتل في السابع عشر من شهر رمضان ، أما ابن ملحم فقد تعهد بعلى ، وأما البرك فقد تعهد بعماوية ، وأما عمرو فقد تعهد بعمرو بن العاص ، فسار ابن ملحم إلى الكوفة ، حيث على بن أبي طالب - رضى الله عنه .

وهناك تعرف على امرأة فائقة الجمال ، سلبت عقله ، فتزوجها بعد أن اشترطت عليه شروطًا ، منها (أن يقتل عليًا) ، فقال : ما حئت إلا لهذا ، وقد وفي الخبيث الغبي بما عاهد عليه الخبثاء يوم السابع عشر من رمضان ، فقتل عليًّا ، وهو خارج إلى صلاة الغداة عند السدة التي كان يخرج منها على إلى الصلاة عادةً .

ومات علي بعد الطعن على قرنه بيومين ، وكان حمل إليه ابن ملحم موثقًا يتلو قوله تعالى : ومن الناس من يشرى نفسه ابتغاء مرضات الله والله روؤف بالعباد ، فقال على : يا عدو الله ؛ لا أراك إلا من شر خلق الله ، ثم قال : إذا أنا مت فاقتلوه ، وإن عشت فأنا أعلم كيف أصنع به - وفي رواية -: فالجروح قصاص .

وانظر قصته بتوسع في «البداية والنهاية » (٣٣٨/٧).

تمالأ هو والبرك بن عبد الله التميمي ، وعمرو بن بكر التميمي على قتل على ، ومعاوية ،
 وعمرو بن العاص بسبب قتل على لإخوانهم يوم النهروان .

#### ومنها:

#### ٣- البيانية:

وهم أصحاب ((بيان بن سمعان))(۱)، وهؤلاء يقولون: إن الله - تعالى - على صورة الإنسان، ويَهْلَك كله إلا وجهه، وروح الله - تعالى - حلّت في على ، ثم في بيان، ومنها:

#### ٤- المغيريَّة :

وهم أصحاب «مغيرة بن سعيد» (٢) ، وهو قال: إن اللَّـه - تعالى - حِسْمٌ على صورة الإنسان ، بل رجل من نور ، على رأسه تاج من نور ، وقلبـه منبـع

(۱) وكان بيان بن سمعان يزعم أنه يدعو الزُّهْرةَ فتحيبه ، وأنه يفعل ذلك بالاسم الأعظم ، فقتله خالد بن عبد الله القسري ، وكان كثير من البيانية يثبت لبيان النبوة ، كما يزعمون أن أبها هاشم عبد الله بن محمد بن الحنفية نصَّ على إمامة بيان بن سمعان ، ونصبَه إمامًا . وانظر : «المله س ٥٠، و«الفرق بين الفرق » (١٦٨، ١٦٨) ، و«مقالات الإسلاميين » (١٦٦/، ٩٧) ، وغيرها .

(٢) هو: المغيرة بن سعيد العجلي ، كان مولًى لخالد بن عبد الله القسري ، ادعى أن الإمامة بعد عمد بن على بن الحسين في محمد النفس الزكية بن عبد الله بن الحسن ، الخارج بالمدينة ، وزعم أنه حي لم يمت .

ثم ادعى الإمامة لنفسه بعد الإمام محمد، وبعد ذلك ادعى النبوة، واستحل المحمارم، وغملا في حق على غلوًا لا يقبله عاقل.

ولما قتل اختلف أصحابه ؛ فمنهم من قال : بانتظار رجعته ، ومنهم مــن قــال : بانتظــار إمامــة محمد كما كان يقول هؤ بانتظاره .

وقد قال المغيرة بإمامة أبي جعفر محمد بن على - رضي الله عنهما - ثم غلا فيه ، وقال بألوهيته ، فتبرأ منه الباقر ولعنمه ، وقد قال المغيرة لأصحابه : انتظروه ، فإنه يرجع ، وجبريل وميكائيل يبايعانه بين الركن والمقام ، وزعم أنه يحي الموتى !! اهم كلام الشهرستاني في «الملل» (ص ٧٥، ٧٦) .

وانظر «مقالات الإسلاميين» (٦٩/١)، «الفرق بين الفرق» (٣٦، ١٣٨، ١٤٦)، «التبصير» (٧٠- ٧٣)، «الفصل» لابن حزم (١١٤/٢).

الحكمة ، فإنه لما أراد أن يخلق الخلق تكلم بالاسم الأعظم ، فطار فوقع تاحاً على رأسه ، وذلك قول عالى : ﴿ سبح اسم ربك الأعلى \* الذي خلق فسوى \* [الأعلى: ١، ٢].

ثم كتب على كفّه أعمال العباد، فغضب من المعاصي، فَعَرَقَ، فحصل من عَرَقِهِ بحران ؟ أحدهما ملح مظلم، والآخر حُلوِّ نيِّر، ثم اطلع في البحر النيِّر، فأبصر فيه ظِلَّهُ، فأنزع بعضًا من ظلَّه، فخلق منه الشمس والقمر، وأفنى الباقي من الظل نفيًّا للشريك، وقال: لا ينبغي أن يكون معه إله آخر، شم خلق الخلق من البحرين، الكفار من المظلم، وأهل الإسلام من النير، ثم أرسل محمدًا والناسُ في ضلال، وعَرَضَ الأمانة (التي هي منع عليٌّ من الإمامة) على السموات والأرض والجبال، فأبيَّن أن يحملنها وأشفقن منها، وحملها الإنسان (وهو أبو بكر) حملها بأمر عُمر، حين ضَمِن أن يُعينُه على ذلك بشرط أن يجعل الخلافة بعده له، وقال: قوله تعالى: ﴿ كمثل الشيطان إذ قال للإنسان أكفو ﴾ الآية [ الحشر: ١٦] نزلت في حق أبي بكر.

وهؤلاء يقولون: الإمام المنتظر هو: زكريا بن محمد بن علي بن الحسين بـن علي، وهو حيٌّ مقيم في حبل حاجز إلى أن يؤمَر بالخروج. ومنها:

## ٥- الجَنَاحِيَّة (١) :

وهم أصحاب «عبد الله بن الجعفر ذي الجناحين»، وهؤلاء يقولون: الأرواح تتناسخ، فكان روح الله في آدم، ثم في شيث، ثم في الأنبياء، ثم في

<sup>(</sup>١) نسبة إلى حناح الطائر ، ونسبة إلى حعفر الطيار حد صاحب هذه الفرقة ، وهو : عبد الله بسن معاوية بن عبد الله بن جعفر بن أبي طالب ذو الجناحين .

وكان عبد الله هذا يزعم أن العلم ينبت في قلبه كما تنبت الكمأة والعشب ، كما زعم أنه رب ، وأنه نبي حتى عبده شيعته ، فقتله أبو مسلم الخراساني .

وانظر: «مقالات الإسلاميين» (٦٧/١)، «اعتقادات فرق المسلمين» للرازي (٥٩)، «التبصير» (٧٣)، «الفرق بين الفرق» (ص ١٥٠).

الأئمة ، حتى انتهت إلى علي وأولاده الثلاثة ، ثم إلى عبد الله هذا ، وهو حيَّ مقيم بجبل أصفهان ، وسيخرج ، وهؤلاء أنكروا القيامة ، واستحلوا المحرمات من الخمر [ ١٢ أ] والميتة والزنا وغيرها . ومنها :

## ٣- المنصورية:

وهم أصحاب ((أبي منصور العجلي ))(١) ، وهـو عـزا نفسـه إلى أبـي جعفـر محمد الباقر ، فلما تبرأ منه وطردَه ادعى (الإمامَةُ)(٢) لنفسه .

#### وهؤلاء يقولون :

ا – الإمامة صارت (( لمحمد بن علي بن الحسين )) ، ثم انتقلت عنه إلى (( أبي منصور )) .

٢- ويزعمون أن ((أبا منصور)) عَرَجَ إلى السماء، ومسح الله على رأسِه بيده، وقال له: ((يا بني، اذهب فبلغ عني))، ثم أنزله إلى الأرض، وهو الكِسْفُ المذكور في قوله تعالى: ﴿ وإنْ يَرَوْا كِسْفَا من السماء ساقطاً يقولوا سحاب مركوم ﴾ [الطور: ٤٤].

٣- ويقولون: الرسالة لا تنقطع أبدًا.

٤ - والجنة رَجُلٌ أُمِرْنا بموالاته وهو الإمام ، والنار رجلٌ أمرنا بمعادات وهو ضد الإمام وخصمه كأبى بكر وعمر .

<sup>(</sup>۱) ومما أبدعه العجلي أيضًا أنه قال: إن أول ما خلق الله - تعالى - عيسى ابن مريم - عليه السلام - ثم علي بن أبي طالب - كرم الله وجهه - واستحل أصحابه قتل مخالفيهم وأحذ أموالهم ، واستحلال نسائهم ... إلخ . من «الملل » للشهرستاني (ص ٧٦) ، و«مقالات الإسلاميين » (٧٤/١) ٥٧) ، وأبو منصور هذا رجل من عبد القيس ، كان يسكن الكوفة ، وله بها دار ، وكان أميًا لا يقرأ ، ونشأ بالبادية ، ثم ادعى النبوة والرسالة ، وأن جبريل يأتيه بالوحي من عند الله - عز وحل - وزعم أن الله أرسل محمدًا بالتنزيل ، وأرسله هو بالتأويل ، فأخذه يوسف بن عمر الثقفي أبو يعقوب ابن عم الحجاج بن يوسف الثقفي - بعد أن اطلع على فضائحه وعوراته - فصلبه وقتله .

<sup>(</sup>٢) في الأصل : الأمانة ، والصواب ما أثبتناه بالميم .

٥ - وكذا الفرائض والمحرمات؛ فإن الفرائض أسماء رجال أمرنا بموالاتهم،
 والمحرمات أسماء رجال أمرنا بمعاداتهم.

ومقصودهم بذلك أن من ظفر برجل منهم ، فقد ارتفع التكليف والخطاب لوصوله إلى الجنة . ومنها :

#### ٧- الخَطَّابية:

وهم أصحاب ((أبي الخطاب الأسدي))(١) ، وهو عزا نفسه إلى ((أبي عبد الله جعفر الصادق)) ، فلما عَلِمَ منه غُلُوَّه في حقّه تبرأ منه ، فلما اعتزل عنه الأمر لنفسه .

وهؤلاء يقولون:

١ - الأئمة أنبياء.

٢- وأبو الخطاب نبي.

٣- ويزعمون أن الأنبياء فَرَضُوا على الناس طاعة أبي الخطاب.

٤- بل يزيدون على ذلك ويقولون : الأئمة آلهة .

٥- والحسنات أبناء الله تعالى .

٦- وجعفر الصادق إله ، ولكن أبا الخطاب أفضل منه ومِنْ عليُّ .

٧- ويستحلون شهادة الزور لموافقيهم على مخالفيهم.

٨- والإمام بعد قتل أبي الخطاب «مَعْمَرٌ»، ذهب إلى ذلك جماعة منهم،
 فعبدوا معمرًا كما كانوا يعبدون أبا الخطاب.

<sup>(</sup>١) واسمه : محمد بن أبي زينب الأحدع ، مولى بني أسد ، أبو الظبيان ، وقيل : أبو إسماعيل .

وانظر: «الملل» للشهرستاني (ص ٧٦، ٧٧)، «دائرة المعارف» للبستاني (٩٨٠)، «حطط المقريزي» (٣٥٢/٢)، «التبصير» للإسفراييني (ص ٧٣)، «اعتقادات فرق المسلمين» (م)، «الفرق بين الفرق» (ص ١٥٠)، وقتله عيسى بن موسى والي الكوفة من قبل العباسيين في عام ١٤٣هـ.

- ٩- وقالوا: الجُنَّة نعيمُ الدنيا ، والنار آلامُها .
  - ١٠- والدنيا لا تفني .
  - ١١- واستباحوا المحرمات وتُرْك الفرائض.

١٢- وقيل الإمام بعد قُتْلِه: ((بزيغ))، ذهب إلى ذلك طائفة أجرى منهم.

١٣ - وقالوا: إن كلَّ مؤمن يوحَى إليه متمسكين بقوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَنْ تَمُوتَ إِلاَّ بَاذَنَ اللَّه ﴾ [آل عمران: ١٤٥]؛ أي يُوحي اللَّه - تعالى - إليه.

١٤ وزعموا أن في أصحاب بزيغ من هو خيرٌ من حبرائيل ، وميكائيل ،
 وهم لا يموتون [ ١٢ ب] أبدًا ؛ بل إذا بلغوا النهاية يُرفعون إلى الملكوت ،
 ومنها :

#### ٨- الغُـرَ ابيــة:

لُقبُوا بذلك ؛ لأنهم قالوا : كان محمدٌ أشبه بعليٌّ من الغراب بالغراب ومن الذُّباب بالذُّباب (١) ، فبعث الله حبريل إلى عليٌّ ، فغلط حبريل في تبليغ الرسالة من عليٌّ إلى محمد ، فيلعنون صاحب الرِّيش يعنون به حبرائيل ، ومنها :

## ٩- الذُّمِّيَّة:

لقبوا بذلك ؛ لأنهم ذمُّوا محمدًا؛ لأن عليًّا هو الإله، وقد بعثه ليدعو الناس اليه فدعاهم إلى نفسه.

\* وقال طائفة منهم بإلهيتهما، ولهـم في التقديم حلاف، فبعضهم يقـدم عليًّا في أحكام إلهية، وبعضهم يقدم محمدًا.

<sup>(</sup>١) الذُّبابُ : النَّحْلُ ، وهو أحد المعاني في كلام العرب ، كما جاء في اللسان مادة ذبب .

وهو تشبيه سخيف ، وما قبله أسخف منسه ، حيث إن العرب لا تضرب المثـل بـالغراب إلا لقبحه ، قبحهم اللّه تعالى وأخزاهم يوم القيامة .

\* وقال بعضهم بإلهية خمسة أشخاص (١) ، يسمونهم: ((أصحاب العباء)) هما (٢) وفاطمة والحَسنَان ، وهؤلاء يزعمون أن هذه الخمسة شيء واحدٌ ، وأن الرُّوحَ حالَّةٌ فيهم بالسَّويَّة ؛ لا مزية لواحدٍ منهم على آخر ، ولا يقولون : ((فاطمة )) تحاشيًا عن وَصْمَةِ التأنيث . ومنها :

#### • ١ - الهِشَامِيَّة:

وهم أصحاب ((الهشام بن الحكم ))(٢) و((ابن سالم الجواليقي ))(٤) ، وهؤلاء قالوا: إن الله - تعالى - جَسَدٌ ، واتفقوا على ذلك ، ثم اختلفوا .

(۱) هذه الفرقة تسمى «الشريعية » نسبة إلى «الشريعي »، وانظر في ذلك: «الفرق بين الفرق » (۱) هذه الفرقة تسمى «مقالات الإسلاميين » (۸۳/۱ - ۸۶).

وهذه الأشخاص الخمسة - عند الشريعي - التي حلُّ فيها الإله لها خمسة أضداد هم: أبو بكر ، وعمر ، وعثمان ، ومعاوية ، وعمرو بن العاص .

وافترقوا في الأضداد على مقالتين : فزعم بعضهم أن الأضداد محمودة ؛ لأنه لا يُعرفُ فضل الأشحاص الخمسة إلا بأضدادها ، كما يقول الشاعر :

والوحد مثل الصبح مبيض والشعر مثل الليسل مسود ضدان لما استجمعا حسنا والضد يظهر حسنه الضد

فهي محمودة من هذا الوجه ، وزعم بعضهم أن الأضداد مذمومة ، وأنها لا تحمد بحال من الأحوال .

وحكي أن الشريعي كان يزعم أن الباري – حل حلاله – يحلُّ فيه .

- (٢) أي : محمدٌ وعلى .
- (٣) الهشامية أصحاب الهشامين ؛ هشام بن الحكم صاحب المقالة في التشبيه ، والمقالة في علم الله ، أحد متكلمي الشيعة .

وهشام بن سالم الجواليقي الذي نسج على منوال سابقه في التشبيه .

(٤) وانظر «الملل» للشهرستاني (ص ٧٨- ٧٩).

فقال ابن الحكم: هو طويل عريض عميق، متساو طوله وعرضه وعمقه، وهو كالسبيكة البيضاء الصافية، ويتلألأ من كل حانب، وله لون وطعم، ورائحة ومحسنة، وهذه الصفات المذكورة ليست غير ذاته - تعالى - وهو تعالى - يقوم ويقعد، ويتحرك ويسكن، وله مشابهة بالأحسام، لولاها لم تدل عليه، ويعلم ما تحت الثرى بشعاع ينفصل عنه إليه، وهو سبعة أشبار بأشبار نفسه، مماس للعرش بلا تفاوت بينهما على وجه لا يفضل أحدهما على الآخر، وإرادته - تعالى - حركة هي لا عَيْنه وغيره، وإنما يعلم الأشياء بعد كونها لا قبله، بعلم لا قديم ولا حادث؛ لأنه صفة والصفة لا توصف، وكلامه صفة له لا مخلوق ولا غير مخلوق لما مراً، والأعراض لا تدل عليه - وإنما تدل عليه الأحسام لما عرفت من مشابهته إياها.

والأئمة معصومون دون الأنبياء؛ لأن النبيَّ يُوحى إليه ويتقرب به إلى اللَّـه - تعالى المُخلف الإمام؛ فإنه [ ١٣٦ ] لا يُوحى إليه فوجب أن يكون معصومًا . وقال ابن سالـم:

هو - تعالى - على صورة الإنسان له يد ورِجْلٌ، وحواسٌ خمس، وأنف وأذن، وعين وفم، وله وفرة سوداء، ونصفه الأعلى مجوَّف، ونصفه الأسفل مصمت، إلاَّ أنه ليس لحمًا ودمًا، ومنها:

#### ۱۱ – الزرارية<sup>(۱)</sup>:

وهم أصحاب ((زرارة بن أعين))، وهمؤلاء قالوا: صفات الله - تعالى - حادثة، وقبل حدوثها لم يكن له - تعالى - حياة، ولا علم، ولا قدرة، ولا

<sup>(</sup>١) ويقال لهم أيضًا التيمية . وزرارة لقبُّ ، واسمه عبد ربه ، وكنيته أبو الحسن .

وانظر: «مقالات الإسلاميين» (٢/١، ١٠٢)، «الفرق بين الفرق» (١٠١، ١٤١، ١٤١، ٢٠١)، «الملل والنحل» (٣٠٨)، «الفهرست» لابن النديم (ص٣٠٨)، وقال: وكان زرارة أكبر رجال الشيعة فقهًا وحديثًا، ومعرفة بالكلام، والتشيع.

1.4

سمع، ولا بصر، فيلزم حينتذ أن لا يكون حيثًا، ولا عالمًا، ولا قسادرًا، ولا سميعًا، ولا بصيرًا.

ومنها:

#### ٢ ٧ - اليونُسيَّة:

وهم أصحاب ((يونس بن عبد الرحمن)(١) ، وهو قال : إن الله تعالى على العرش تحمله الملائكة ، وهو أقوى من الملائكة مع كونه محمولاً لهم كالكُر كي (٢) يحمل رجلاه وهو أقوى منها .

ومنها:

#### 17- الشيطانية<sup>(۳)</sup>:

وهم أصحاب «محمد بن النعمان الملقب بـ (شيطان الطاق) . ») وهو قال : إن الله نُورٌ غير حسماني ، ومع هذا هو على صورة الإنسان ، وإنما يعلم الأشياء بعد كونها(٤) .

<sup>(</sup>١) هو : يونس بن عبد الرحمن القُمي مولى آل يقطين ، المتوفي سنة ١٥٠ هـ ، وهو مــن مشــبهة الشيعة ، وقد صنَّفَ لهم كتبًا في ذلك .

<sup>(</sup>٢) اسم طائر ، والجمع : كراكي . لسان العرب ، مادة كرك .

<sup>(</sup>٣) وكذلك يسمون ( النعمانية ) نسبةً إلى صاحبهم محمد بن النعمان أبي حعفر الأحول ، الملقب بـ « شيطان الطاق » ، ويلقبه الشيعة بـ « مؤمن الطاق » ، صنَّف كتبــًا جمَّة للشيعة منهـا : ١ - « افعل ، لـم فعلت » .

ويذكر في هذه الكتب أن كبار الفرق أربعة ( القدرية ، ثم الخوارج ، ثم العامة ، ثم الشيعة ) .

وانظر ترجمة «شيطان الطاق» في «الفهرست» ( ص٨ من الملحق).

<sup>(</sup>٤) أي بعد وقوعها ، منكرًا بذلك علم اللَّه الأزلي .

کید الشیطان ----

ومنها:

#### £ 1- الرِّزامية<sup>(١)</sup>:

وهؤلاء قالوا: الإمامة بعد على لمحمد بن الحنفية ، ثم لابنه عبد الله ، ثم لعليّ بن عبد الله بن عباس ، ثم لأولاده إلى المنصور ، ثم حَلَّ الإله في أبي مسلم ، وأنه لم يُقتل ، واستحلوا المحارم وتركوا الفرائض .

ومنها:

## 0 1 - الْمُفَوِّضَةُ:

لقبوا بذلك لأنهم قالوا: إن الله - تعالى - فوَّض حلق الدنيا إلى محمد بعد خُلْقه، وهو حلق الدنيا بما فيها.

وقال بعضهم: فوَّض ذلك إلى عليٌّ (٢) .

ومنها:

#### ١٦ - البكدائية:

لقبوا بذلك ؛ لأنهم حوَّزوا البداء على الله - تعالى - وهو أن يريد الله شيئًا ثم يبدو له - أو يظهر عليه - ما لـم يكن ظاهرًا له ، ويلزمهم أن لا يكون الرب - تعالى - عالمًا بعواقب الأمور .

وفيهم يقول أحد الشعراء:

انظر ((مقالات الإسلاميين )) (٨٧/١) .

<sup>(</sup>١) وهم أتباع رزام بن رزم ، وهؤلاء ظهروا بخراسان في أيام أي مسلم صاحب الدولة الـذي كـان على منهم الكيسانية في الأول ، ثم حاد إلى أبي العباس عبد الله بن محمد السفاح ، وقلَّده أمر الخلافة .

<sup>(</sup>٢) ويزعمون أيضًا أن الأئمة ينسخون الشرائع ، وتهبط عليهم الملائكة ، وتظهر عليهم الأعلام والمعجزات ، ويوحى إليهم ، ومنهم من يُسلِّم على السحاب ويقول إذا مرَّت سحابة به: إن عليًّا – رضوان الله عليه – فيها .

والغزال لقبُّ لواصل بن عطاء البصري أحد شيوخ المعتزلة .

وابن باب هو عمرو بن عبيد بن باب أبو عثمان .

ومنها:

#### ١٧ - النصيرية والإسحاقية:

وهؤلاء قالوا: إن الله - تعالى - تجلَّى في علميٍّ ، فإن ظهور الروحاني في حسد الجسماني مما لا يُنكر .

أما في جانب الخير فكظهور جبريل بصورة البشر، وأما في حانب الشر فكظهور الشيطان في صورة الإنسان.

ثم قالوا: لما كان علي وأولاده أفضل من غيرهم ، وكانوا مؤيدين بتأييدات متعلقة [ ١٣ ب ] بباطن الأسرار ، قلنا : ظهر الحق - سبحانه وتعالى - بصورتهم ، ونطق بلسانهم ، وأخذ بأيديهم .

ومن هاهنا أطلقنا الآلهة على الأئمة ، ألا ترى أن النبي - عليه الصلاة والسلام - قاتل المشركين ، وأن عليًّا قاتل المنافقين ؛ فإن النبي - عليه الصلاة والسلام - يحكم بالظاهر ، والله - تعالى (١) - يتولى السرائر ؟!!

ومنها:

#### ١٨ - الإسماعيلية:

لقبوا بذلك لإثباتهم الإمامة ((لإسماعيل بن جعفر الصادق))، وهو أكبر أبنائه، وقيل: لانتساب زعيمهم إلى ((محمد بن إسماعيل))، وهم لقبوا بألقاب أخر: ب:

#### \* ( الباطنية ) :

لقولهم بباطن الكتاب دون ظاهره؛ فإنهم قالوا: للقرآن ظاهر وباطن، والمراد منه باطنه لا ظاهره المعلوم من اللغة، ونِسْبَةُ الباطن إلى الظاهر كنسبة

<sup>(</sup>١) يقصد باللَّه تعالى هنا : عليًّا – رضي اللَّه عنه – تعالى اللَّه – عز وحل– عن قولهم علوًا كبيرًا .

وانظر «الملل والنحل» للشهرستاني (ص ٨٠، ٨١) لتتعرف على بقية مقالاتهم الكفرية، نسأل الله السلامة والعافية والثبات على دينه حتى نلقاه.

اللب إلى القِشر، والمتمسك بظاهره معذّب بالمشقة في الاكتساب، وباطنه مؤد إلى ترك العمل بظاهره، وتمسكوا في ذلك بقوله تعالى: ﴿ فَضُرِب بينهم بسور له باب باطنه فيه الرحمة وظاهره من قِبلِهِ العذاب ﴾ [ الحديد: ١٣ ]، وب:

## \* ( الحَرْمِيَّةِ ) :

لإباحتهم المحرمات<sup>(۱)</sup> والمحارم<sup>(۲)</sup> . وب. :

# ( السَّبْعِيَّة ) :

لأنهم زعموا أن النطقاء بالشرائع (يعني الرسل) سبعة: آدم، ونوح، وإبراهيم، وموسى، وعيسى، ومحمد عليه السلام، ومحمد المهدي سابع النطقاء، وبين كل اثنين من النطقاء سبعة أئمة يتممون شريعته، ولا بد في كل عصر من سبعة بهم يُهتدى في الدين، وهم متفاوتون في الرتب:

- إمامٌ يؤدي عن الله تعالى ، وهو غاية الأدلة إلى دين الله تعالى .
  - وحُجَّةٌ يؤدي عن الإمام، ويحمل علمه، ويُحتج به.
    - وذو مَصَّةٍ يمصُّ العلم من الحجة ؛ أي يأخذه منه .

فهذه ثلاثة .

وبعدهم أبواب ، وهم دعاةً :

- داع أكبر هو رابعهم يرفع درجات المؤمنين .
- وداع مأذون هو خامسهم يأخذ العهود على المخالفين من أهل الظاهر فيدخلهم في ذمة الإمام.

<sup>(</sup>١) وهي المناهي الشرعية في الكتاب والسنة كالقتل، والزنى، وشرب الخمر، وأكل الميتة، والخنزير، وغير ذلك.

<sup>(</sup>٢) وهي الزواج من المحارم كالأم، والأحت، والعمة، والخالة، والبنت .. إلخ.

- ومكلّب هو سادسهم، قد ارتفع درجته في الدّين، ولكن لم يؤذن له في الدعوة، بل في احتجاج على الناس، وهو يحتج ويُرغّب [ ١٤أ] إلى الداعي ككلب الصيد، حتى إذا احتج على أحدٍ من أهل الظاهر، وكسر عليه مذهبه، بحيث رَغِبَ عنه وطلب الحق أدّاه إلى الداعي المأذون ليأخذوا عليه العهد.

- ومؤمن يتبع الداعي ، وهذا الذي أحذ عليه العهد ، ودخل في ذمة الإمام وحِزْبهِ وهو سابعهم .

فهُؤلاء قالوا: إن ذلك الذي ذكرناه كالسموات، والأرضين، والبحار، وأيام الأسبوع، والكواكب السيارة التي هي ((المدبِّرات أمرًا)) فكلٌ منها سبعةٌ كما هو المشهور (١).

وب:

#### # البابكية:

إِذْ تَبِعَ طائفةٌ منهم (( بابك الخرمي )) في الخروج بأذربيجان ، وب:

#### # الْمَحَمُّرة:

للبسهم الحمرة في أيام ولاية بابك ، أو لتسمية المخالفين لهم حمِيرًا ، وبه :

#### # القرامطة:

لأن أولهم الذي دعى الناس إلى مذاهبهم رجلٌ يقال له: (حمدان قِرْمِطة)، وهي إحدى قرى واسط.

وأصل دعوتهم على إبطال الشرائع؛ لأن ((الغيارية))، وهم طائفة من المجوس راموا عند شوكة الإسلام تأويل الشرائع على وجوه تعود إلى قواعد أسلافهم؛ وذلك أنهم اجتمعوا وتذكروا ما كان عليه أسلافهم من الملك، وقالوا: لا سبيل لنا إلى دفع المسلمين بالسيف لغلبتهم واستيلائهم على الممالك، لكنّا نحتال بتأويل شرائعهم إلى ما يعود إلى قواعدنا، ونستدرج به

<sup>(</sup>١) والصحيح أن المدبرات أمرًا هم الملائكة .

الضعفاء منهم، فإن ذلك يوجب احتلافهم واضطراب كلمتهم، ورئيسهم في ذلك «حمدان قرمطة».

## ولهم في الدعوة مراتب:

- \* الرزق: وهو تفرُّس حال المدعو، هل هو قابل للدعموة أم لا؟ ولذلك منعوا إلقاء البذر.
- والأرض السبخة: أي دعوة من ليس أهلاً لها ، ومنعوا التكلم في بيت فيه سراج ؛ أي في موضع فيه عالم متدين .
- \* ثم التأنيس: باستمالة كل واحد من المدعوين بما يميل إليه هـواه وطبعه من رقص وخلاعة ، فإن كان يميل إلى الزهـد زينـوه في عينـه وقبّحـوا نقيضه، وإن كان يميل إلى الخلاعة زينوها وقبحوا نقيضها حتى يحصل له الأنس بهم.
- \* ثم التشكيك: في أركان الشريعة [ ١٤ ] بمقطعات السور بأن يقولوا: ما معنى الحروف المقطعة في أوائل السور، ولِمَ وجب قضاء صوم الحائض دون قضاء صلاتها ؟ ولِمَ وجب الغسل من الميني دون البول ؟ ولِمَ كان عدد الركعات بعضها أربعًا وبعضها ثلاثًا وبعضها اثنتين ؟ إلى غير ذلك من الأمور التعبدية ، فإنهم يشككونهم في هذه الأشياء ، ويطوون الجواب عنهم لتتعلق قلوبهم بمراجعتهم إياهم فيها .

#### **# الربط**: وهو أمران:

أحدهما: أخذ الميثاق: بأن يقولوا: قد حرت سُنَّة اللَّه - تعالى - بأخذ المواثيق والعهود، ويستدلون على ذلك بقوله تعالى: ﴿ وَإِذَ أَحَدُنَا مَنَ النبيين ميثاقهم ﴾ [الأحزاب: ٧]، ثم يأخذون من كل أحدٍ ميثاقه بحسب اعتقاده أن لا يفشي سِرَّهم.

والثاني: حوالته على الإمام في حَلِّ ما أُشْكِلَ عليه من الأمور التي ألقوها إليه بأن يقولوا: إنه العالِم بها ولا يقدر عليها أحدٌ غيره حتى يترقى من درجته، وينتهى إلى الإمام.

- \* ثم التو لِيسُ (١) : وهو دعوى موافقة أكابر الدنيا والدين لهم حتى يـزداد ميله إلى ما دعوه إليه .
- \* ثم التأسيس: وهو تمهيد مقدّمات يقبلها ويُسلّمها المدعو، وتكون سائقة إلى ما يدعونه إليه من الباطل.
  - ثم الخَلْع: وهو الطمأنينة إلى إسقاط الأعمال البدنية.
    - ثم السَّلْخ: عن الاعتقادات الدينية.

وحين يصل حال المدعو إلى ذلك يأخذون في الإباحة والحث على استعمال اللذات وتأويل الشرائع كقولهم: الوضوء عبارة عن موالاة الإمام، والتيمم عبارة عن الأخذ من المأذون عند غيبة الإمام الذي هو الحجة، والصلاة عبارة عن الناطق الذي هو الرسول بدليل قوله تعالى: ﴿إِنَ الصلاة تنهى عن الناطق الذي هو الرسول بدليل قوله تعالى: ﴿إِنَ الصلاة تنهى عن الفحشاء [ ٥١ أ] والمنكر ﴾ [ العنكبوت: ٥٤ ]، والاحتلام عبارة عن إفشاء سير من أسرارهم إلى من ليس من أهله بغير قصد منه، والغسل عبارة عن تحديد العهد، والزكاة عبارة عن تزكية النفس بمعرفة ما هم عليه من الدين، والكعبة عبارة عن النبي، والباب عبارة عن على، والصفا هو النبي، والمروة هو على، والميقات: الإيناس، والتلبية: إجابة المدعو، والطواف بالبيت سبعًا: موالاة السبعة، والجنة: راحة الأبدان عن التكاليف، والنار: مَشَقَتها بمزاولة التكاليف، إلى غير ذلك من خرافاتهم.

ومن مذهبهم أن الله- تعالى- لا موجود ولا معدوم، ولا عالم ولا جاهل، ولا قادر ولا عاجز، وكذلك في جميع الصفات؛ وذلك لأن الإثبات الحقيقي يقتضي المشاركة بينه وبين الموجودات وهو تشبيه، والنفي المطلق يقتضي مشاركته للمعدومات وهو تعطيل، بل هو واهب لهذه الصفات ورب لمتضادات.

<sup>(</sup>١) كذا بالمخطوط ، آلةً وليس . ولـم يتبين لي وجهه ، ولعل ما أثبته هو المـراد ، وقـد احتهـدت فيه وسعي . والولْس : الخيانة ، والموالسة : الخداع ، يقال : ما لي في هذا الأمـر وَلْسٌ ولا دَلْسٌ ؛ أي ما لي فيه خديعة ولا خيانة . ( اللسان : مادة ولس ) .

وربما خلطوا كلامهم بكلام الفلاسفة فقالوا: إن الله - تعالى - أبدع بأمر العقل التام، وبتوسطه أبدع النفس التي ليست تامة، فاشتاقت النفس إلى العقل التام مستضيئة منه، فاحتاجت إلى الحركة من النقصان إلى الكمال، ولمن تتم الحركة إلا بآلتها، فحدثت الأجرام الفلكية، وتحركت حركة دورية بتدبير النفس، فحدثت بتوسطه الطبائع البسيطة العنصرية، وبتوسط البسائط حدثت المركبات من المعادن والنباتات وأنواع الحيوانات، وأفضلها الإنسان لاستعداده لفيض الأنوار القدسية عليه، واتصاله بالعالم العلوي.

وحيث كان العالم العلوي مشتملاً على عقل كامل كُلِّي ونفس ناقصة كلية كائنة مصدرًا للكائنات، وجب أن يكون في العالم السفلي عقل كامل يكون وسيلة إلى النجاة وهو الرسول الناطق، ونفس ناقصة تكون نسبتها إلى الناطق في تعريف طرق النجاة نسبة [ ١٥ ب ] النفس الأولى إلى العقل الأول فيما يرجع إلى إيجاد الكائنات وهي الإمام الذي هو وصي الناطق. وكما تحركت الأفلاك بتحريك العقل والنفس كذلك تتحرك النفوس إلى النجاة بتحريك الناطق والوصى، وعلى هذا في كل عصر وزمان.

قال الآمدي:

هذا ما كان عليه قدماؤهم، وحين ظهر ((الحسن بن محمد الصباح)) حدَّد الدعوة على أنه الحجة الذي يؤدي عن الإمام، الذي لا يجوز خلو الزمان منه . وحاصل كلامه ما تقدم من الاحتياج إلى المعلّم، ثم إنه منع العوام عن الخوض في العلوم، ومنع الخواص عن النظر في الكتب المتقدمة كيلا يطلع على فضائحهم، ثم إنهم تفلسفوا ولم يزالوا مستهزئين بالنواميس الدينية والأمور الشرعية، وتحصنوا بالحصون، وكثرت شوكتهم، وخاف ملوك السوء منهم، وأظهروا إسقاط التكاليف، وإباحة المحرمات، وصاروا كالحيوانات العجماوات بلا ضابط ديني ولا واضع شرعي.

# وأما: (الزيدية)

وهم منسوبون إلى « زيد [ بن  $]^{(1)}$  زين العابدين » ، فثلاث فرق $(1)^{(1)}$  ، منها : 1-1

وهم أصحاب ((أبي الحارود)) الذي سمّاه الباقر ((سرحوبًا))، وفسَّره بأنه شيطان يسكن البحر، وهؤلاء قالوا: بالنَّصِّ عن النبي ﷺ في الإمامة على علي وصفًا لا تَسْمِيَةً، والصحابة كَفَرُوا بمحالفتهم وترك الاقتداء بعلي بعد النبي عليه الصلاة والسلام.

والإمامة بعد الحسن والحسين شورى في أولادهما ، فمن حرج منهم بالبيعة (٤) ، وهو عالم شجاع فهو إمام .

(۱) سقط من الأصل ، وهو زيد بن على بن الحسين بن على بن أبي طالب أبو الحسين أحد أكابر العباد ، أمُّه أم ولد ، كان أهداها المختار بن أبي عبيد الثقفي إلى علي بن الحسين بن على ، فولدت له زيدًا هذا .

(٢) وقد عدَّها أبو الحسن الأشعري في ﴿ المقالات ﴾ ست فرق : الجارودية ، السليمانية ، البُتريـة ، النعيمية ، اليعقوبية ، والأخيرة فرقة يتبرؤن من أبي بكر وعمر ، وينكرون رجعة الأموات قبل يسوم القيامة (ص ١٤٠، ١٤٥) .

وأما الشهرستاني في «الملل» (ص ٦٧) فقد زاد على ما ذكره المؤلف : الصالحية أصحاب الحسن بن صالح بن حي ، وقال : والصالحية منهم والبترية على مذهب واحد .

(٣) وأبو الجارود هو : زياد بن أبي زياد ، وسماه المسعودي ، وكذا الخزرجي في «الخلاصة» (٣) وأبو الجارود هو : زياد بن المنذر ، ونسبه المسعودى : العبدي ، ونسبه الخزرجي : الهمداني أو النهدي ، أبو الجارود الأعمى الكوفي ، رأس الجارودية ، مبتدع ضال .. كذبه ابن معين ، وقال ابن حبان : يضع » .

وانظر «خطط المقريزي» (٢٥٢/٢)، و«مقالات الإسلاميين» (ص ١٤٠)، و«الفرق بين الفرق» (٩١٠- ٢٣)، و«الملل والنحل» (١٥٥/١)، و«الملل (ص٦٧).

(٤) كذا في المخطوط ، ولعلها : « بالسيف » .

واختلفوا في الإمام المنتظر أهو محمد بن عبد الله بن علي الذي قُتِل بالمدينة في أيام المنصور ؟ فَدَعَتْ طائفة منهم إلى ذلك ، وزعموا أنه لم يُقتل ، أو هو محمد بن القاسم بن علي بن الحسين صاحب طالقان الذي أُسِرَ في أيام المعتصم [ 17 ] وحُمِل إليه ، وحبَسه في داره حتى مات ، فذهب طائفة أخرى إليه وأنكروا موته ، أو هو يحيى بن عمر صاحب الكوفة من أجناد زيد بن علي دعى الناس إلى نفسه ، واجتمع عليه خلق كثيرٌ ، وقُتِل في أيام المستعين بالله فذهب إليه طائفة ثالثة ، وأنكروا قتله ، ومنها :

## Y- السليمانية (١):

وهم أصحاب سليمان (٢) بن جرير ، وهؤلاء قالوا: الإمامة شورى فيما بين الخلق ، وإنما تنعقد برجلين من خيار المسلمين ، ويصح إمامة المفضول مع وجود الأفضل: وأبو بكر وعمر إمامان ، وإن أخطأت (٢) الأمة في البيعة لهما مع وجود علي ، لكنه خطأ لم ينته إلى درجة الفسق ، وكفروا عثمان وطلحة والزبير وعائشة ، ومنها:

٣- البُترية<sup>(١)</sup> :

وهم أصحاب كثير النوي ، وهم وافقوا السليمانية، إلاَّ أنهم توقفوا في عثمان.

<sup>(</sup>۱) ويسميها بعض المؤلفين: الجريرية كما في «التبصير» (ص ۱۷)، «خطط المقريزي» (ص ۲/۲)، ونص البغدادي أن كلاً من الاسمين يطلق عليها، وانظر «الفرق بين الفرق» (ص ٢٠).

<sup>(</sup>٢) وقع في «خطط المقريزي » : سليم ، والصواب : سليمان .

<sup>(</sup>٣) في الأصل : أخطاء ، والصواب – من جهة السياق – ما أثبتناه .

<sup>(</sup>٤) سُمُّوا بذلك ؛ لأن كثيرًا صاحبهم كان يلقب بالأبتر ، واسمه : كثير النَّوَاء .

قال أبو الحسن: «يزعمون أن عليًّا أفضل الناس بعد رسول اللَّه ﷺ، وأولاهم بالإمامة، وأن بيعة أبي بكر وعمر ليست بخطأ ؛ لأن عليًّا ترك ذلك لهما، ويقفون في عثمان وفي قتلته، ولا يُقْدِمون عليه بإكفار، وينكرون رجعة الأموات إلى الدنيا، ولا يرون لعلي – رضي اللَّه عنه – إمامة إلا حين بويع ». مقالات الإسلاميين (١٤٤/١، ١٤٥).

هذه هي فرق الزيدية ، وأكثرهم في زماننا مقلدون يرجعون في الأصول إلى مذهب الاعتزال ، وفي الفروع إلى مذهب أبي حنيفة إلا في مسائل قليلة .

# وأما : (الإمامية)(١)

فقالوا بالنص الجُلِيِّ على إمامة علي ، وكفَّروا الصحابة ووقعوا فيهم ، وساقوا الإمامة إلى جعفر الصادق ، واختلفوا في المنصوص عليه بعده ، والذي استقر عليه رأيهم أنه ابنه موسى الكاظم ، وبعده علي بن موسى الرضا ، وبعده محمد بن علي النقي ، وبعده الحسن بن علي الزكي ، وبعده محمد بن الحسن وهو الإمام المنتظر .

ولهم في كل المراتب المي بعد جعفر اختلافات أوردها الإمام في «الملخص».

وكانت الإمامية أولاً على مذهب أئمتهم حتى تمادى بهم الزمان فاختلفوا، وتشعّب متأخروهم إلى المعتزلة؛ إما وعيدية أو تفضيلية، وإلى الإخبارية يعتقدون ظاهر ما ورد من [ ١٦ ب ] الأخبار المتشابهة، وهؤلاء ينقسمون إلى قسمين:

أ- مشبهة : يخبرون عن المتشابهات ، ويقولون : المراد بها ظواهرها .

ب- وسلفية: يعتقدون أن ما أراد الله بها حق بـلا شبهة كمـاكـان عليـه السلف.

ج- وإلى ملتحقة بالفرق الضالة .

<sup>(</sup>١) وفـرق الإماميــة كشيرة ، منهــا : الباقريــة ، والجعفريــة الواقفــة ، والناووسـية ، والأفطحيـــة ، والشُّمَيطيَّة ، والإسماعيلية الواقفة ، والموسوية ، والمفضلية ، والإثنا عشرية وغيرها .

وانظر تفصيل ذلك في «موسوعة الملل» للشهرستاني (ص٧١، ٧٤)، ومقــالات الإســـلاميين (١٨٨/ - ١٠٥)، وغيرها من كتب الملل والنحل والعقائد .

# □ الفرقة الثانية □

# المعتزلة(١)

وهم أصحاب ((واصل بن عطاء)) ، وهو اعتزل عن مجلس الحسن البصري

(١) ويسمون كذلك : أصحاب العدل والتوحيد ، ويلقبون بالقدرية ، ولهم أصول خمسة تدور عليها معتقداتهم ، وهي :

١- التوحيد ٢- العدل . ٣- المنزلة بين المنزلتين . ٤- تقديم العقل على النقل .

٥- الوعد والوعيد.

- فأما التوحيد عندهم فهو إيجاب تأويل آيات الصفات جميعها ، نفياً للتشبيه بزعمهم .
- \* وأما العدل عندهم ، فهو إيجاب الصالح للعباد على الله ، وقيل : الأصلح ، ويجب عليه من حيث الحكمة رعاية مصالح العباد ، وكذا رعاية المصلحة والحكمة في أفعاله ، وثواب المطيع والتائب ، وعقاب صاحب الكبيرة .
- \* وأما المنزلة بين المنزلتين ، فهي أن الفاسق ومرتكب الكبيرة لـم يستحمع خصال الخير ولا استحق اسم المدح ( مؤمن ) ، فلا يسمى مؤمنًا ، وهو كذلك ليس كافرًا مطلقًا ؛ لأن الشهادة وسائر أعمال الخير موجودة فيه .

لكن إذا خرج من الدنيا على كبيرة من غير توبة فهو من أهل النار المحلدين فيها ، إذ ليـس في الآخرة إلا فريقان : فريق في الجنة ، وفريق في السعير ، لكن يخفف عنه العـذاب ، وتكـون دركتـه فوق دركة الكفار !!!

- \* وأما تقديم العقل على النقل ، فهو عمدتهم في إثبات الحسن والقبح ، لا الشرع ، فاللهم سلّم سلّم سلّم .
- \* وأما ,الوعد والوعيد فيعني عندهم أن المؤمن إذا خرج من الدنيا على طاعة وتوبه ، استحق الخلود في النار ، استحق الخلود في النار ، لكن يكون عقابه أخف من عقاب الكفار .

هذه أصول المعتزلة التي اتفقت عليها جميع فرقهم ، ويبقى أن كل فرقـة لهـا مـن الأصـول مـا تختلف فيه عن بقية الفرق . بسبب أن رجلاً دخل على الحسن فقال: يا إمامَ الدِّينِ ، ظَهَرَ في زماننا جماعة يُكَفِّرون صاحب الكبيرة ، وجماعة أخرى يوسعُون فيها ، ويقولون: ((لا يضرُّ مع الإيمان معصية كما لا ينفع مع الكفر طاعة)) ، فكيف تحكم لنا أن نعتقد في ذلك؟

فتفكّر الحسنُ ، وقبل أن يُجيبَ ، قال واصل بن عطاء : أنا لا أقول : إن صاحب الكبيرة مؤمن مطلقًا ولا كافر مطلقًا ، ثم قام ، وذهب إلى أصل اسطوانة من اسطوانات المسجد ، وأخذ يقرر على جماعة من أصحاب الحسن ما أحاب به ، من أن مرتكب الكبيرة ليس بمؤمن ولا كافر ، ويثبت له المنزلة بين المنزلتين ، ويقول : إن المؤمن اسمُ مَدْح ، والفاسق لا يستحق المدح ، فلا يكون مؤمنًا وليس بكافر أيضًا لإقراره بالشهادتين ، ولوجود سائر أعمال الخير منه ، فإذا مات بلا توبة يُحلَّد في النار ، إذ ليس في الآخرة إلا فريقان : فريق في الجنة ، وفريق في السعير ، ولكن يخفف عليه وتكون دركته فوق دركات الكفار .

فقال الحسن: قد اعتزل عنا واصل ، فلذلك سُمِّي هـو وأصحابه «معتزلة»، ويُلَقَّبون بـ ((القدرية)) لإسنادهم أفعال العباد إلى قدرتهم، وإنكارهم القدر فيها.

وهم لُقَبُوا أنفسهم ((بأصحاب العدل والتوحيد)) لقولهم بوجوب الأصلح، وبنفي الصفات [ ١٧ أ] القديمة ، فإنهم قالوا : يجب على الله – تعالى – ما هو الأصلح لعباده ، ويجب عليه أيضًا إثابة المطيع ، فهو لا يُخِل بما وجب عليه أصلاً ، وجعلوا هذا عدلاً .

وقالوا أيضًا بنفي الصفات القديمة القائمة بذاته – تعالى – احترازًا عن إثبات القدماء المتعددة ، وجعلوا هذا توحيدًا .

وقـالوا: إن القِـدَم أخَـصُّ وصـفٍ للَّـه – تعـالى – لا يشــاركه فيــه ذات ولا صفة ، وبنفى الصفات الزائدة على الذات .

وقـالوا: أن كلامـه - تعـالى - مخلـوق ، مُحْـدَث ، مركّب من الحــروف والأصوات ، وإنه - تعالى - غير مرئي في الآخرة بالأبصار ، وإن الحُسْن والقبح عقلمان .

ويجب عليه - تعالى - رعاية الحكمة والمصلحة في أفعاله ، وثواب المطيع والتائب ، وعقاب صاحب الكبيرة .

ثم إنهم بعد اتفاقهم على هذه الأمور المذكورة افترقوا عشرين فرقة يُكَفِّر بعضهم بعضًا ، ومنها :

#### ١- الواصلية:

وهم أصحاب «واصل بن عطاء»(١) ، وهؤلاء قالوا بـ : نفي الصفات .

(١) واصل بن عطاء أبو حذيفة هو : مؤسس مذهب المعتزلة ، ولد بالمدينة سنة ٨٠ هـ ، ونشأ بالبصرة ، وهو الذي نشر مذهب الاعتزال في آفاق الدنيا وعمرو بن عبيد .

وانظر ترجمته في «السير» (٥/٤٦٤، ٤٦٥) ، «وفيات الأعيان» (-11-11) ، «ميزان الاعتدال» (-11-11) ، «مرآة الجنان» (-111-11) ، «الفرق بين الاعتدال» (-111-11) ، «النحوم الزاهرة» (-111-11) ، «شذرات الذهب» (-111-11) وأصول المعتزلة تدور على أربع قواعد :

١- القول بنفي صفات الباري سبحانه وتعالى ، من العلم والقدرة ، والإرادة ، والحياة .. إلخ .

٧- نفي القدر ، سالكين في ذلك مسلك معبد الجهني ، وغيلان الدمشقي « لا قدر ، وأن الأصر أنف » .

٣- المنزلة بين المنزلتين ، وقد بيناه آنفًا .

٤- الكلام في أصحاب الجمل ، وصفين أن أحدهما مخطئ لا بعينه .

وقولهم في عثمان وقاتليه : أحد الفريقين فاسق لا محالة ، لكن لا بعينه ، ولا يجوز قبول شهادة علي ، وطلحة والزبير على باقة بقل ، وحوَّزوا أن يكون عثمان وعلى على الخطأ ، نعوذ بالله من الخذلان .

وإسناد أفعال العباد إلى قدرتهم .

وامتناع إضافة الشر إلى الله تعالى .

وقالوا بالمنزلة بين المنزلتين .

وذهبوا إلى الحكم بتخطئة أحد الفريقين من عثمان وقاتليه .

وحوَّزوا أن يكون عثمان لا مؤمنًا ولا كافرًا ، وأن يُخلد في النـــار ، وكــذا علىٌّ ومقاتلوه .

وحكموا بأن عليًا وطلحة والزبير - بعد وقعة الجمل - لو شهدوا على باقة بقلة لم تُقبل شهادتهم كشهادة المتلاعنين ، ومنها:

#### ٢- العَمْـرية:

وهم أصحاب «عمرو بن عبيد» ، وهو كان من رواة الحديث ، معروفيًا بالزهد والتقوى ، تَابَعَ واصل بن عطاء في القواعد المذكورة وزاد عليه : تعميم التفسيق في قِصَّتَيْ عثمان وعلى (١) ، ومنها :

## ٣- الهذيلية:

وهم أصحاب «أبي الهذيل بن حمدان العلاف  $^{(7)}$  شيخ المعتزلة ، ومقرر طريقتهم ، أخذ الاعتزال عن ((عثمان بن خالد الطويل عن واصل)) ، وهو وأصحابه قالوا به:

فناء مقدورات الله تعالى ، وهذا قريب من مذهب جهم ؛ حيث ذهـب إلى أن الجنة والنار تفنيان .

وقالوا: إن حركات أهل الجنة والنار ضرورية مخلوقة لله تعالى؛ إذ لـو كانت مخلوقة لهم لكانوا مكلفين، ولا [ ١٧ ب] تكليف في الآخرة.

<sup>(</sup>١) بل قال عمرو بن عبيد : إنهما من أهل النار !! وقال : لو شهد رجلان من أحد الفريقين مثل علي ورجل من عسكره ، أو طلحة والزبير لـم تقبل شهادتهما .

<sup>(</sup>۲) ستأتی ترجمته ( ص ۱۱۷ ) .

وإن أهل الخُلْدَيْن تنقطع حركاتهم ، ويصيرون إلى جمـودٍ دائـم ، وسكونٍ لازم ، ويجتمع في ذلك السكون اللذات لأهل الجنة والآلام لأهل النار .

و إنما ارتكب أبو الهذيل هذا القول ؛ لأنه التزم في مسألة حدوث العالم ؛ أنه لا فرق بين حوادث لا أول لها ، وبين حوادث لا آخر لها ، فقال : لا أقول بحركات لا تنتهي إلى آخرها ، بل تصير إلى سكون ، وتوهم أن ما لزمه في الحركة لا يلزمه في السكون ، ولذلك سَمَّى المعتزلة أبا الهذيل : جهمي الآخرة .

وقالوا: إن الله - تعالى - عالم بعِلْم هو ذاته ، قادرٌ بقدرة هي ذاته ، حي بحياة هي ذاته ، وأخذوا هـذا القول من الفلاسفة الذين يعتقدون أن الله -تعالى - واحدٌ من جميع الجهات ، لا تعدُّد فيه أصلاً ؛ بـل جميع صفاته راجعة إلى السلوب والإضافات .

وقالوا: هو مريدٌ بإرادةٍ حادثة لا في محل ، وأوَّل من أحدث هذه المقالة هو:

( العلاَّف ))<sup>(۱)</sup> .

<sup>(</sup>۱) العلاَّف هو: أبو الهذيل محمد بن الهذيل البصري ، من أئمة المعتزلة ، والمقرر لطريقتهم ، ولد بالبصرة سنة ١٣٥ هـ ، قال عنه ابن قتيبة : «أبو الهذيل العلاف كذاب أفاك ». (تــأويل مختلف الحديث ٤٣).

وقال الذهبي في «السير» (٢/١٠): «زعم أبو الهذيل أن نعيم الجنة وعذاب النار ينتهمي ، عيث إن حركات أهل الجنة تسكن ، حتى لا ينطقون بكلمة ، وأنكر الصفات المقدسة حتى العلم والقدرة ، وقال : هما الله ، وأنه لما يقدر الله عليه نهاية وآخرًا ، وأن للقدرة نهاية لو خرجت إلى الفعل ، فإن خرجت لم تقدر على خلق ذرةٍ أصلاً ، وهذا كفر وإلحاد .

ولم يكن أبو الهذيل بالتقي ، حتى نقل أنه سَكِر مرَّة عند صديقه ، فراود غلامًا لـه ، فرماه بتُور – إناء يشرب فيه – فدخل في رقبته ، وصار كالطوق ، فاحتاج إلى حدَّاد يفكه . انقلم سنة ٢٢٧ هـ » .

وقالوا: بعض كلامه - تعالى - لا في محل ، وهو قوله - تعالى -: ﴿ كُنْ ﴾ ، وبعضه في محل وهو: الأمر والنهي ، والخبر والاستخبار ، وذلك لأن تكوين الأشياء بكلمة ﴿ كُنْ ﴾ فلا يُتصوَّر لها محل.

وقالوا: إرادته – تعالى – غير المراد .

وقالوا: الحجة بالتواتر فيما غاب، لا تقوم إلا بخبر عشرين، فيهم واحد من أهل الجنة وأكثر.

وقـالوا: لا تخلـو الأرض عـن أوليـاء اللّـه – تعــالى – هــم معصومــون لا يكذبون، ولا يرتكبون شيئًا من المعاصي، فالحجة قولهم لا التواتر.

ومنها:

# ٤ - النَّظَّامِيَّة:

وهم أصحاب ((إبراهيم بن سيار النظام))(١)، وهــو مـن شياطين القدرية، طالع كُتُبَ الفلاسفة، وخلط كلامهم بكلام المعتزلة، وهو وأصحابه قالوا:

و انظر ترجمته في : «تاريخ بغداد» (٣٦٦/٣) ، «وفيات الأعيان» (٤/ ٢٦٥) ، «وفيات الأعيان» (٤/ ٢٦٥) ، «نكت الهميان» (٢٧٧) ، «لسان الميزان» (٥/ ٤١٤) ، «النحوم الزاهرة» (٢٤٨/٢) ، «شذرات الذهب» (٨٥/٢) ، «طبقات المعتزلة» (٤٤ – ٤٤) .

(۱) هو شيخ المعتزلة ، أبو إسحاق الضبعي البصري ، كان على دين البراهمة المنكرين للنبوة والبعث ويُخفى ذلك ، وكان كثير الطعن في الصحابة ، وينكر القياس والإجماع ، قال عنه الجويني والبعث البرهان »: «وما ذكره النظام كفر وزندقة ، ومحاولة استئصال قاعدة الشرع .. » (٧٦١/٣ - ٧٦١) .

وقال ابن قتيبة في ‹‹‹ التأويل ›› (١٧ - ٢٠): ‹‹ وحدنا النظام شاطرًا من الشطار يغدو على سكر ويروح على سكر ، ويبت على جوائرها ، ويدخل في الأدناس ، ويرتكب الفواحش والشائنات ›› .

وقال البغدادي في «الفرق بين الفرق » (١١٥– ١٣٦) : «وأما كتب أهــل السـنة والجماعــة في تكفيره فالله يحصيها .. ثم ذكر فضائحه » . ١- لا يقدر الله - تعالى - أن يفعل بعباده في الدنيا ما لا صلاح لهم فيه .

٢- ولا يقدر أن يزيد في الآخرة أو ينقص من ثواب وعقاب لأهل الجنة والنار ،
 وتوهّموا أن غاية تنزيهه - تعالى - عن الشرور والقبائح لا يكون إلا بسلب
 قدرته - تعالى - عليها ، وهم في ذلك [ ١١٨] كمن فرَّ من المطر إلى الميزاب .

٣- وقالوا: كونه - تعالى - مريد الفعل أنه خالقه على وفق علمه ، وكونه
 مريد لفعل العبد أنه أمر به .

٤ – وقالوا : الإنسان هو الروح ، والبدن آلتها .

٥ وقالوا: الأعراض كالألوان، والطعوم، والروائح، وغيرها أحسام،
 والجواهر مؤلف من الأعراض المجتمعة.

والعلم مثل الجهل المركب ، والإيمان مثل الكفر في تمام الماهية .

٦- وقالوا:

إن الله - تعالى - خلق المخلوقات دفعة واحدة على ما هي عليه الآن معادن ، ونباتاً ، وحيواناً ، وإنساناً ، وغير ذلك ، ولسم يكن خَلْق آدم متقدماً على خُلْق أولاده إلا أنه - تعالى - كَمَن بَعَّض المخلوقات في بعض ، والتقديم والتأخير في الكُمُون والظهور .

<sup>.....</sup> 

<sup>=</sup> وقال الذهبي في «السير» (١٠/١٠): «.. ورد أنه سقط من غرفة وهو سكران، فمات سنة بضع وعشرين ومائتين ».

ومن مصنفاته: « الطفرة » « الجواهر والأعراض » « حركات أهـل الجنــة » « الوعيـــد » « النبوة » .

وانظر ترجمته في : «طبقات المعتزلة » (٤٩ – ٥٢) ، «فهرست ابن النديسم » (٢٠٠ – ٢٠٦) « تــاريخ بغــداد » (٩/٦ – ٩٨) ، «الملــل والنحــل » (١/٣٥ – ٥٩) ، «الــوافي بالوفيـــات » (٦/١ – ١٩) ، «لسان الميزان » (٦٧/١) ، «النحوم الزاهرة » (٢٣٤/٢) ، «معجم المصنفـين » (١٩/٣ – ١٦١) .

٧- وقالوا: نَظْمُ القرآن ليس بمعجز ؛ إنما المعجز إخباره بالغيب عن الأمور السالفة والآتية ، إلا أنه - تعالى - صرف العرب عن الاهتمام بمعارضته ، ولو لم يصرفهم لأمكنهم الإتيان بمثله ، بل بأفصح منه .

#### ٨- وقالوا:

التواتر الذي لا يُحصى عدده يحتمل الكذب(١)، والإجماع والقياس ليس شيء منهما بحجة .

٩- وقالوا بالطّفرة<sup>(٢)</sup> .

١٠ ومالوا إلى الرفض في وجود النص على الإمام، وثبوته عن النبي – عليه الصلاة والسلام – على علي لكن كتمة عمر.

١١ - وقالوا: من خان بالسرقة فيما دون نصاب الزكاة كمائة وتسعة وتسعين درهمًا، وأربعة من الإبل مثلاً، أو ظلم به غيره بالغصب والتَّعـدِّي لا يفسق. ومنها:

# ٥- الأسورانية:

وهم أصحاب ((الأسواري)) ، وهؤلاء وافقوا النظامية فيما ذهبوا إليه وزادوا عليهم:

(١) بل اشترط النظام الخبيث في التواتر أن يرويه عشرون أحدهم من أهل الجنة !!!

بل ذهب النظام إلى أن الحجة العقلية تنسخ الأحبار ، فهمو بذلك لا يمرى ثبوت شيء عن طريق الأحبار ، وإنما عن طريق العقل ، نسأل الله السلامة .

وهذا يدل على خبثه وتلاعبه ، ثم انتقل إلى مقولة أخرى وهـــي : «الأخبــار ريبــة والحجــة في المقاييس» . وكذا قال أبو الهذيل شيخ النظام ليشكك في حجية السنة بل في إفادة الأخبار للعلم .

 <sup>(</sup>۲) والطفرة تعني أن يكون الجسم في مكان ، ثم يصير إلى المكان الثالث من غير أن يمـر بالثاني ،
 وهم بذلك وافقوا إحدى الفرقتين من الروافض ، وقالت الثانية باستحالة ذلك .

وانظر «مقالات الإسلاميين» (١٣٣/١).

أن الله - تعالى - لا يقدر على ما أخبر بعدمه أو عَلِمَ عدمه ، والإنسان قادر على الله عليه ؛ لأن قدرة العبد صالحة للضدين على سواء ، فإذا قدر على أحدهما قدر على الآخر ، فتعلَّق العلم والإخبار من الله - تعالى - بأحد الطرفين لا يمنع مقدورية الآخر للعبد . ومنها :

# ٦- الإسْكَافِيَّةِ: [١٨٠]

وهم أصحاب ((أبي جعفر الإسكاف)) ، وهؤلاء قالوا:

إن الله - تعالى - لا يقدر على ظلم العقلاء بخلاف ظلم الصبيان والجحانين ؟ فإنه يقدر عليهم . ومنها :

# ٧- الجَعْفَريَّة :

وهم أصحاب ((جعفر بن جعفر بن جعفر بن مبشر وجعفر بن حرب)، وهؤلاء وافقوا الإسكافية وزادوا عليهم متابعةً لابن المبشر:

أَنَّ فِي فُسَّاقِ الأمة من هو شرٌّ من الزنادقة والمجوس.

وأن الإجماع من الأمة على حَدِّ الشرب خطأ ؛ لأن المعتبر في الحدِّ النص.

وسارق الحبَّة فاسق منخلعٌ عن الإيمان . ومنها :

# ٨- البشريّة :

وهم أصحاب ((بشر بن المعتمر)) ، كان من أفاضل المعتزلة ، وهو الذي أحدث القول بالتوليد.

## وهؤلاء ، قالوا:

الأعراض من الألوان والطعوم والروائح وغيرها ، كالإدراكات من السمع والرؤية ، ويجوز أن تقع متولَّدة في الجسم من فعل الغير ، كما إذا كان أسبابها من فعله .

وقالوا: القدرة والاستطاعة: سلامة البنية، والجوارح من الآفات.

وقالوا: إن الله - تعالى - قادر على تعذيب الطفل ، ولو عذبه لكان ظالمًا ، لكن لا يحسن أن يقال في حقه ذلك ، بل يُحبَّبُ أن يقال : ولو عذبه لكان الطفل بالغًا ، عاقلاً ، عاصيًا ، مستحقًا للعقاب .

وفيه تناقض ؛ لأن حاصله أن الله – تعالى – يقدر على الظلم ، ولـو ظَلَـم لكان عدلاً ، ومنها :

## ٩- المزدارية:

وهم أصحاب «أبي عيسى بن صبح المزدار)، وهذا لقبه، وهو تلميذ بشر، أحذ العلم عنه، وتزهَّد حتى سُمِّيَ «راهب المعتزلة».

وقال: إن الله – تعمالي – قمادر أن يكذب ويَظلم ، ولـو فعـل لكـان إلهـًا كاذبـًا ظالمًا ، تعالى الله عما يقول الظالمون علوًا كبيرًا .

وقال: بجواز أن يقع فعل من فاعلين تولُّدًا لا مباشرة.

وقال: إن الناس قادرون على مثل القرآن وأحسن منه نَظْمًا وبلاغة، كما قال النظام [ 19 أ]، وهو الذي بالغ في حدوث القرآن، وكفَّر القائل بقدمه (١).

وقال : من لابس السلطان فهو كافر ، لا يرث ولا يورث منه ، وكذا من قال بخلق الأعمال ، وبالرؤية كافر أيضًا .

ومنها:

#### • ١ - الهشامية:

وهم أصحاب «هشام بن عمرو الفوطي» الذي كان مبالغًا في القدر أكثر من مبالغة سائر المعتزلة، وهؤلاء قالوا:

<sup>(</sup>١) ونحن كذلك لا نقول بقدم القرآن ؛ لأن القرآن كلام الله ، وصفة من صفاته سبحانه ، وهو غير مخلوق ، ومن قال بغير ذلك فهو كفر ، فإن صفات الباري لا توصف بالقدم ، والله أول بـلا ابتـداء ، آخر بلا انتهاء ، وصفاته ذاتية أو فعلية أو هما معًا كصفة الكلام ، فإنها صفة ذات وفعل كذلك .

لا يطلق اسم الوكيل على الله - تعالى - لاستدعائه موكلاً ، ولهم يعلموا أن الوكيل في أسمائه – تعالى – بمعنى الحفيظ، كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنْتُ عليهم بوكيل ﴾ [الأنعام: ١٠٧].

وقالوا: أَلُّف اللَّه تعالى بين القلوب ، مع أنه مخالف لقوله – تعالى–: ﴿ لُـو أنفقت ما في الأرض جميعًا ما ألَّفت بين قلوبهم ولكن اللَّه ألَّف بينهم ﴾ ر الأنفال: ٦٣٦.

وقالوا: الأعراض ما تدل على الله تعالى ولا على رسوله ؛ إنما الـدَّالُّ على ذلك هو الأحسام، ويلزمهم على ذلك أن لا يكون فلق البحر، وقلب العصا حيَّة ، وإحياء الموتى دليلاً على صدق مَنْ ظهر على يده .

وقالوا: لا دلالة في القرآن على حلال وحرام.

والإمامة لا تنعقد مع الاختلاف ؛ بل لا بد من اتفاق الكل .

ومقصودهم من ذلك القول الطعن في إمامة أبي بكر، إذْ كانت بيعة بـلا اتفاق من جميع الصحابة ، لما بقى من كل طرف طائفة على خلافه ، وكانت خلافته باستخلاف رسول الله ﷺ له .

وقالوا: الجنة والنار لـم تُخلقا بَعْدُ؛ إذ لا فائدة في وجودهما الآن .

وقالوا: لـم يُحاصَرُ عثمان، ولـم يُقتل، مع كونه متواترًا.

وقالوا: من أفسد صلاةً في آخرها ، وقد افتتحها أولاً بشروطها ، فأوَّل صلاته معصية منهى عنها مع كونه مخالفًا للإجماع. ومنها:

# ١١ - الصَّالِحِيَّة:

وهم أصحاب ((صالح بن جودة )) ، ومذهبهم أنهم جوَّزوا قيام العلم ، والقدرة، والإرادة، والسمع، والبصر بالميت، ويلزمهم حواز أن يكون الناس مع اتصافهم بهذه الصفات أمواتًا ، وأن لا يكون [ ١٩ ب] الباري – تعالي – حيًّا .

وجوزوا حلق الجوهر على الأعراض كلُّها. ومنها:

#### ٢ ١ – الخابطيّة:

وهم أصحاب ((أحمد بن خابط »)، وهو من أصحاب النظام نسبت أتباعه إلى أبيه.

وهؤلاء قالوا: للعالَم إلهان: قديم، وهو الله - تعالى - وحادث وهو المسيح، وهو الذي يحاسب الناس في الآخرة، وهو المراد بقوله تعالى: ﴿ وجاء ربك والملك صفًا صفًا ﴾ [الفحر: ٢٢].

وهو الذي ياتي في ظُلل من الغمام ، وهو المعني بقوله - عليه الصلاة والسلام -: «إن الله خلق آدم على صورته» (١) ، وبقوله - عليه الصلاة والسلام -: «يضع الجبار قدمه في النار .. »(١) ، وإنما سُمِّي المسيح ؛ لأنه ذرع الأحسام وأحدثها (١) .

قال الآمدي: هؤلاء كفار مشركون. ومنها:

# ١٣ - الحَدْثِيَّةُ:

وهم أصحاب ((فضل الحَدْثي))، ومذهبهم مذهب الخابطية، إِلاَّ أنهم زادوا: التناسخ.

<sup>(</sup>١) جزءٌ من حديث صحيح متفق عليه ، أخرجه البخاري ومسلم ، وسيأتي تخريجه (ص ١٤٧).

<sup>(</sup>٢) جزء من حديث طويل ، أخرجه البخاري ومسلم .

<sup>(</sup>٣) هذا كلام الملاحدة ، أما كلام أهل العلم من اللغويين وغيرهم فقد قال ابن منظور في اللسان ، مـادة : مسح : المسيح الصّدِّيق وبه سُمِّى عيسى – عليه السلام . وقيل : سمي به ؛ لأنه كان سائحــًا في الأرض لا يستقر . وقيل : سمى بذلك ؛ لأنه كان يمسح بيده على العليل والأكمه والأبرص ، فيبرثه بإذن الله .

وقال شمر : سمي عيسى المسيح ؛ لأنه مسح بالبركة ، وقال أبو العباس : سُمي مسيحـــــا ؛ لأنـــه كان يمسح الأرض ؛ أي يقطعها ، وغير ذلك من التأويلات .

وروي عن أبي الهيثم أنه قال: المسيح ابن مريم: الصّدِّيقُ: وضدُّ الصديق المسيحُ الدحالُ أي الضُّلِل الكذاب. خلق الله المسيحين أحدهما ضد الآخر؛ مسيح الهدى عيسى ابن مريم، ومسيح الضلالة وهو الدحال.

وقالوا: كلُّ حيوان مكلُّفٌ، وأنه - تعالى - أبدع الحيوانات عُقلاء بَالِغِين في دار سوى هذه الدار، وخلق فيهم معرفته والعلم به وأسبغ عليهم نعمه، ثم ابتلاهم وكلفهم شكر نعمه، فأطاعه البعض فأقرهم في دار النعيم التي ابتدأهم فيها، وعصاه البعض في الجميع، فأحرجهم من تلك الدار إلى دار العذاب، وهي النار، وأطاعه البعض في البعض فأخرجهم إلى دار الدنيا، وكساهم هذه الأحساد الكثيفة على صور مختلفة كصورة الإنسان وسائر الحيوانات، وابتلاهم بالبأساء والضرّاء، والآلام واللذات على مقادير ذنوبهم، فمن كانت معاصيه وطاعته أكثر، كانت صورته أحسن وآلامه أقل، ومن كان بالعكس فبالعكس، ولا يزال يكون الحيوان في صورة بعد صورة مادامت ذنوبه معه، فهذا عين القول بالتناسخ.

ومنها:

# ٤ ١ – المُعَمَّـرَّية :

وهم أصحاب ((مُعَمَّر بن عباد السلمي)) ، وهؤلاء قالوا : إن الله - تعالى - لم يخلق شيئًا غير الأحسام ، وأما الأعراض فيخير عنها الأحسام إما طبعا كالنار للإحراق والشمس للحرارة ، وإما اختيارًا كالحيوان .

قيل: ومن العجب أن حدوث الأجسام وفناءها عند معسَّر من الأعراض فكيف يكون من فعل الأجسام.

وقالوا: إن الله - تعالى - لا يوصف بالقدم؛ لأنه يدل على التقادم الزماني، والله - تعالى - ليس بزماني.

ولا يعلم اللَّه نَفْسَه ، وإلاَّ لاتَّحدَ العالِمُ والمعلومُ وهو ممتنع .

والإنسان لا فعل له غير الإرادة ، مباشرة كانت أو توليدًا ، بناءً على ما ذهبوا إليه من مذهب الفلاسفة في حقيقة الإنسان .

ومنها:

#### ٥١- الأثمامية:

وهم أصحاب ((تمامة بن أشرس النميري))، وهو كان جامعًا بين سخافة الدين وخلاعة النفس، وهؤلاء قالوا:

الأفعال المتولَّدة لا فاعل لها؛ إذ لا يمكن إسنادُها إلى فاعل السَّبَبِ، لاستلزامه إسناد الفعل إلى الميت، فيما إذا رمى سَهْمًا إلى شخصٍ، ومات قبل وصوله إليه، ولا إلى الله – تعالى – لاستلزامه صدور القبيح عنه تعالى .

## وقالوا:

- المعرفة متولَّدة من النظر ، وأنها واجبة قبل الشرع.
- واليهود، والنصارى، والمحوس، والزنادقة يصيرون في الآخــرة ترابــًا، لا يدخلون الجنة ولا النار، وكذا البهائم والأطفال.
  - والاستطاعة : سلامة الآلة وهي قبل الفعل .
    - ومن لا يعلم خالقه من الكفار معذور .
      - والمعارف كلها ضرورية .
  - ولا فعل للإنسان غير الإرادة ، وماعداها حادثٌ بلا محدِث.

والعالم فعل الله - تعالى - بطبعه ؛ كأنهم أرادوا به ما يقول الفلاسفة من الإيجاب، ويلزمهم قدم العالم، وكان شمامة في زمن المأمون، وله عنده منزله.

#### ومنها:

## ١٦ – الخيَّاطيَّة :

وهم أصحاب ((أبي الحسين بن أبي عمرو الخياط)) ، وهؤلاء: قالوا بالقدر ؛ بمعنى إسناد الأفعال إلى العباد .

وجعلوا المعدوم شيئًا ثابتًا مقررًا في حال العدم وجوهـرًا وعرضـًا ؟ [ ٢٠ ] ومرادهم أن الذوات المعدومة متصفة بصفات الأجناس حال العدم .

وقالوا: إرادة الله - تعالى - كونه قادرًا غير مكره ولا كاره ، وهي أفعال نفسه ، كونه خالقًا لها ، وفي أفعال عباده الأمر بها ، وكونه سميعيًا بصيرًا أنه عالم بمتعلقهما ، وكونه يرى ذاته أو غيره أنه يعلم . ومنها :

#### ١٧ - الجاحظية:

كبد الشبطيان

وهم أصحاب «عمرو بن بحر الجاحظ» ، كان من الفضلاء والبلغاء في أيام المعتصم والمتوكل، وقد طالع كتب الفلاسفة ، وروَّج كثيرًا من مقالاتهم بعباراته البليغة اللطيفة ، وهؤلاء قالوا:

- المعارف كلها ضرورية.
- ولا إرادة في أحدٍ منا؛ إنما إرادته لفعله عدم السهو فيه، بمعنى كونه عالمًا ساهِ عنه، وإرادته فعل الغير هي ميل النفس إليه.
- وقالوا: إن الأحسام ذوات طبائع مختلفة ، لها آثار مخصوصة ، ويمتنع انعدام الجواهر ، وإنما تتبدل الأعراض ، والجواهر باقية على حالها ، كما قيل في الهُيُولى .
  - والنار يُحذب إليها أهلها ؛ لأن الله تعالى يدخلهم فيها .
    - والخير والشر من فعل العبد.
    - والقرآن جسد ينقلب ؛ تارةً رجلاً ، وتارةً امرأةً .

#### ومنها:

#### ١٨- الكعبية:

وهم أصحاب ((أبي القاسم بن محمد الكعبي)) ، كان من معتزلة بغداد، وتلميذ الخياط، وهؤلاء قالوا:

- فعل الرب واقع بغير إرادته ، فإذا قيل : إنه- تعالى - مريدٌ لأفعاله ، يراد أنه خالقها ، وإذا قيل : إنه - تعالى - مريد لأفعال غيره ، يراد أنه أمر بها .

- وقالوا: لا يرى نفسه ولا غيره إِلاَّ بمعنى أنه يعلمه ، كما ذهب إليه الخياطية .

ومنها:

# ١٩ - الجُبَّائِيَّة :

وهم أصحاب «أبي على محمد بن عبد الوهاب الجبائي» من معتزلة البصرة، وهؤلاء قالوا:

- إرادة الرب [ ٢١ب] حادثة ، لا في محل ، واللَّــه تعــالى مريــد بتلـك الإرادة ، موصوف بها .
  - والعالَمُ يفني بفناء، لا في محلِّ عند إرادة اللَّه تعالى فناء العالـم.
- والله تعالى متكلم بكلام مركب من حروف وأصوات يخلقها الله تعالى في حسم، والمتكلم بذلك الكلام من فَعَل الكلام وخَلَقَه، لا مَنْ قام به وحَلَّ فيه.
  - وأنه تعالى لا يُرى في الآخرة .
    - والعبدُ خالقٌ لفعله .
- ومُرتكب الكبيرة لا مؤمن ولا كافر ، وإذا مات بلا توبة يُحلد في النار .
  - ولا كرامات للأولياء.
- ويجب على الله تعالى لمن يكلفه إِكْمال عقله وتهيئة أسباب التكليف له ، يمعنى اللطف به ، ورعاية ما هو أصلح له .
  - والأنبياء معصومون .

وشارك أبا علي في أحكامه المذكورة ((أبو هاشم))، ثـم انفـرد عنـه بـأن: الله - تعالى - عالـم بذاته بلا إيجاب صفة هي علم، ولا حالة توجب العالمية. وكونه - تعالى - سميعًا بصيرًا، معناه أنه حيٌّ لا آفة به.

ومنها:

#### ٢٠ \_ الهاشمية:

وهم أصحاب «أبي هاشم»، فإنه انفرد عن أبيه: بإمكان استحقاق الذم والعقاب بلا معصية، مع كونه مخالف للإجماع والحكمة.

وبأنه لا توبة عن كبيرة مع الإصرار على غيرها عالماً بقبحه، ولا مع عدم القدرة عليها.

ويلزمه أن لا يصح إسلام الكافر مع أدنى ذنب أخذ عليه، ولا توبة الكاذب عن الكذب بعدما صار أخرس، ولا توبة الزاني عن الزنا بعدما وجب.

وبأنه لا يتعلق علم واحد بمعلومين على التفضيل.

وللَّه ـ تعالى ـ أحوال لا معلومة، ولا مجهولة، ولا قديمة، وحادثة. قال الآمدى:

هذا تناقض؛ إذ لا معنى لكون الشيء حادثاً إلّا أنه ليس قديماً، ولا معنى لكونه مجهولاً، إلّا أنه ليس معلوماً، على أن إثبات حالة غير معلومة مما لا سبيل إليه.

#### الغرقة الثالثة

# الخوارج<sup>(۱)</sup>

وهم سبع فِرَق، منها:

١ \_ المحكَّمة (٢):

وهم الذين خرجوا على عليً عند التحكيم وكفَّروه، وهم اثنا عشر [٢١ب] ألف رجل، كانوا أهل صلاة وصيام، قالوا:

١ ـ من نُصِّب من قريش وغيرهم وعَدَلَ فيما بين الناس فهو إمام؛ وإن غَيَر السيرة وجَارَ، وجب أن يُعْزَل أو يُقتل.

٢ ـ ولم يوجبوا نصب الإمام؛ بل جوزوا أن لا يكون في العالم إمام.

٣ ـ وكفّروا عثمان وأكثر الصحابة.

٤ ـ ومرتكب الكبيرة<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) الخوارج هم: الذين خرجوا على علي بن أبي طالب \_ رضي الله عنه \_ بعد التحكيم، ومن أصولهم:

١ ـ تكفير مرتكب الكبيرة، وإن لم يستحل.

٢ ـ قتال الأئمة على ذلك.

٣ ـ التبرؤ من عثمان، وعلي وأصحاب الجمل، وتكفيرهم.

وهم مشهورون بالجهل الشديد بمقاصد الشريعة، والغلظة والجفاء، والنظر إلى ظاهر النصوص بغير تدبر ولا تعقل.

وانظر (مقالات الإسلاميين) (١٦٧، ١٦٨)، (الاعتصام) (٢٠٦/٢ ـ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٢) سُمُوا المحكِّمة؛ لإنكارهم الحَكَمَيْن، وقولهم: لا حكم إلا لله، تنطعاً، وقد ناظرهم ابن عباس وأمير المؤمنين عمر بن العزيز، ولولا خشية الإطالة لنقلت هذه المناظرات من «جامع بيان العلم» لابن عبدالبر بتحقيقي (٢/ ٩٦٢ ـ ٩٦٧)، وانظر في ألقابهم، وذكر أول من حكَم: «مقالات الإسلاميين» (١٠٦/ ـ ٢٠٦٧)، «الملل والنحل» للشهرستاني (ص٠٥ ـ ٥٧).

<sup>(</sup>٣) أي كَفُّرُوهُ.

ومنها:

#### ٢- البيهسية:

وهم أصحاب  $(( أبي بيهس الهيصَم بن حابر <math>))^{(1)}$ .

## وهؤلاء قالوا :

1- الإيمان هو الإقرار ، والعلم بالله وبما جاء به الرسول - عليه الصلاة والسلام - فمن وقع فيما لا يعرف حلال هو أم حرام فهو كافر ؛ لوجوب التفحص عليه حتى يعلم الحق ، وقال بعضهم: لا يكفر حتى يُرفع أمره إلى الإمام فيحده ، وكل ما ليس فيه حدٌّ فهو مغفور .

٢- وقال بعضهم: لا حرام إلا في قوله تعالى: ﴿ قل لا أجد فيما أوحي إلى محرمًا على طاعم يطعمه إلا أن يكون ميتة أو دمًا مسفوحًا أو لحم خنزير فإنه رجسٌ أو فسقًا أهل لغير الله به ﴾ [الأنعام: ١٤٥].

٣- وقال بعضهم: إذا كفر الإمام كفرت الرعية حاضرًا أو غائبًا(٢).

٤- وقالوا: الأطفال كآبائهم إيمانًا وكفرًا.

٥- ووافقوا القدرية في إسناد أفعال العباد إليهم.

ومنها:

<sup>(</sup>١) في الأصل: بيهس بن الهيضم، والتصويب من المراجع، قبال ابن قتيبة في «المعارف» (٢٦٧): «البيهسية من الخوارج ينسبون إلى بيهس من بني سعد بن ضبيعة بن قيس، واسمه هيثم بن حابر، وكان عثمان بن حيان المزني والي المدينة قطع يديه ورحليه».

وقال الشهرستاني في «الملل» (ص ٤٥) : «.. وقد كان الحجاج طلبه أيام الوليد فهــرب إلى المدينة ، فطلبه بها عثمان بن حيان المزني فظفر به وحبسه ، وكان يســامره إلى أن ورد كتــاب الوليد بأن يقطع يديه ورجليه ثم يقتله ، ففعل به ذلك». اهــ .

<sup>(</sup>٢) والقائلون بهذا منهم قسومٌ يُسمُّون «العونية»، وانظر «مقالات الإسلاميين» (١٩١/١، ١٩١/١)، «الملل والنحل» للشهرستاني (ص ٥٤، ٥٥).

# "" - الأزارقة (١) :

وهم أصحاب ((نافع بن الأزرق)) ، وهؤلاء قالوا:

۱- كَفَرَ علي بالتحكيم، وهو الذي أنزل في شأنه: ﴿ وَمَنَ النّاسُ مَنَ يَعْجَبِكُ قُولُهُ فَى الحَيَاةُ الدنيا ويشهد اللَّه على ما فى قلبه وهو أَلَـدُّ الحَصام ﴾ [البقرة: ٢٠٤]، وابن ملحم محق في قتله، وهو الـذي أنزل فيه: ﴿ وَمِنَ النَّاسُ مِنْ يَشْرِى نَفْسُهُ ابتغاء مُرضات اللَّه ﴾ [البقرة: ٢٠٧].

- ٢- وقالوا: كفرت الصحابة ، وقضوا بتخليدهم في النار.
- ٣- وكفَّروا القعدة عن القتال، وإن كانوا موافقين لهم في الدين.
  - ٤- وقالوا : بتحريم التَّقِيَّة<sup>(٢)</sup> في القول والعمل .
    - ٥- ويجوز قتل أولاد المخالفين ونساءهم .
- ٦- ولا رجم على الزاني المحصن ؛ لأنه غير [٢٢أ] مذكور في القرآن .
- ∨- ولا حدَّ على النساء للقذف ؛ لأن المذكور في القرآن صِيغة ﴿ الذين ﴾ ،
   وهي للذكور .
  - ٨- وأطفال المشركين في النار مع آبائهم.
  - ٩ ويجوز أن يكون النبي كافرًا ، وإن علم كفره بعد النبوة .
    - ١٠- ومرتكب الكبيرة كافر.

ومنها:

<sup>(</sup>١) هم قومٌ خرجوا مع نافع بن الأزرق أبي راشد المتوفي سنة ٦٠ هـ ، خرجوا معـ مـ من البصرة إلى الأهواز في أيام عبد الله بن الزبير ، فغلبوا عليها وعلى كورها ، وما وراءها من بلـدان فـارس وكرمان ، وأصابوا منهم مقتلة عظيمة .

وانظر: «مقالات الإسلاميين» (١٦٨/١- ١٧٤)، و«الملل والنحل» للشهرستاني (ص ٥٢، ٥٣)، «خطط المقريزي» (٣٥٤/٢).

<sup>(</sup>٢) أي الكذب والنفاق الَّذيْن هما دين الشيعة ، وأصلان من أصول بدعتهم .

#### ٤ - النجدات:

وهم أصحاب ((نجدة بن عامر الحنفي))(١) ، فمنهم :

العاذرية: الذين عذروا الناس بالجهالات في الفروع بسبب أن نجدة وجّه ابنه مع جيش إلى القطيف فقتلوهم وأسروا نساءهم، ونكحوهن قبل القسمة، وأكلوا من الغنيمة قبلها أيضًا، فلما رجعوا إلى نجدة وأحبروه بما فعلوا فقال: لا يسعكم ما فعلتم. فقالوا: لم نعلم أنه لا يسعنا، فعذرهم بجهالتهم، فاختلفوا بعد ذلك، فمنهم من تابعه.

وقالوا: إن الدِّين أمران، أحدهما: معرفة اللَّه – تعالى – ورسله، والإقرار بما جاء به الرسول جملة، فهذا هو الذي لا يعذر فيه الجاهل به.

والثاني: ما سوى ذلك، والجاهل به معذور، فهؤلاء هم الذين سُمُّوا عاذرية.

وقال النحدات كلهم: لا حاجة للناس إلى الإمام، بـل الواحب عليهـم رعاية النصفة فيما بينهم، ويجوز لهم نصبه إذا رأوا أن تلك الرعايـة لا تتــم إِلاً بإمام يحملهم عليها.

وخالفوا الأزارقة في غير التكفير – يعني أنهم وافقوهم في التكفير ، وخالفوهم في الأحكام الباقية –<sup>(٢)</sup> .

<sup>(</sup>١) في الأصل: النعمي ، وهو تصحيف ، والصواب ما ذكرناه ، وقد قتله أصحابه سنة ٦٩ هد. وكان من شأنه أنه خرج من اليمامة مع عسكره يريد اللحوق بالأزارقة لينضم إلى مسكرهم ، فاستقبلهم نفر من أهل عسكر نافع قد خالفوه ، فأخبروه بما أحدثه نافع من تكفير القعدة عنه ، وبايعوا نجدة بن عامر .

وانظر: «مقالات الإسلاميين» (١٧٤/١- ١٧٦)، «الملل» للشهرستاني (٥٣- ٥٥)، وقال المقريزي في «الخطط» (٢٥٤/٢): «لا يقال لهسم: «النحدات»، ولا يقال لهسم: «النحدية». وهذا للاحتراز عما انتسب إلى نجدة، وكذا في جميع من صنّف فيهم وترجم لهم». (٢) أشار أبو الحسن الأشعري أن «النحدات» لا ترى أن كل كبيرة كُفرٌ، خلافًا للحوارج، «مقالات الإسلاميين» (١٦٨، ١٦٨).

145

ومنها:

٥- الأصفرية (١):

وهم أصحاب «زياد بن الأصفر»، وهؤلاء:

١- يخالفون الأزارقة في تكفير القعدة [ على (٢) ] القتال إذا كانوا موافقين لهم في الدين .

٢- وفي إسقاط الرجم ، حيث لـم يسقطوه .

٣- وفي أطفال الكفار ، حيث لـم يقولوا بكونهم في النار مع آبائهم .

٤ – وفي منع التقية في القول ، حيث جوزوا التقية في القول دون العمل.

٥- وقالوا: المعصية الموجبة للحد لا يُسمى صاحبُها إلاَّ بها فيقال مثلاً:

[ ٢٢ ب] سارق ، أو زان ، أو قاذف ، ولا يقال : كافر ، وما لا حدَّ فيه لعظمه كترك الصلاة والصوم كفر ، فيقال لصاحبه : كافر (٣) ، ويقال : تزوجت المؤمنة المعتقدة لما هو في دينهم، من الكافر المخالف لهم في دار التقية دون دار العلانية (٤).

<sup>(</sup>١) ويقال لهم أيضًا الصُّفْرِية الزُّيَادِيَّة .

<sup>(</sup>٢) كذا ، والصواب : عن .

<sup>(</sup>٣) قال أبو الحسن الأشعري في « المقالات » (١٨٣/١) ، « وأزالوا اسم الإيمان في الوحهين جميعًا » .

<sup>(</sup>٤) وزاد الشهرستاني (ص ٥٨) قال : «ورأى زياد بن الأصفر جميع الصدقات سهمًا واحدًا في حال التقية . ويحكى عنه أنه قال : نحن مؤمنون عند أنفسنا ، ولا ندري لعلنا خرجنا من الإيمان عند الله . وقال : الشرك شركان : شركة هو طاعة الشيطان ، وشرك هو عبادة الأوثان . والكفر كفران : كفر بإنكار النعمة ، وكفر بإنكار الربوبية . والبراءة براءتان : براءة من أهل الحدود شُنّة ، وبراءة من أهل الجحود فريضة » . اه .

وزاد الأشعري في «المقالات» قال: «... ويقال: إن الصفرية نُسبوا إلى «عبيدة» الذي قال بحملة مذهب الخوارج: من أن مخالفيهم مشركون، السيرةُ فيهم السيرةُ من أهل حرب رسول الله الذين حاربوه من المشركين».

وأصل قول الخوارج إنما هو قول الأزارقة ، والإباضية ، والصفرية ، والنحدية ، وكل الأصناف سوى الأزارقة ، والإباضية ، والنحدية ، إنما تفرعوا من الصفرية » . اهـ .

ومنها:

# ٣- الإباضية:

وهم أصحاب «عبد الله بن إباض»، وهؤلاء قالوا:

1- مخالفونا من أهل القبلة كفار غير مشركين ، يجوز مناكحتهم ، وغنيمة أموالهم من سلاحهم وكراعهم حلال عند الحرب دون غيره ، ودارهم دار السلام إلا معسكر سلطانهم .

٢- وقالوا: تقبل شهادة مخالفيهم عليهم.

٣- ومرتكب الكبيرة موحّد غير مؤمن ، بناءً على أن الأعمال داخلة في الإيمان والاستطاعة قبل الفعل .

٤- وفعل العبد مخلوق لله تعالى .

٥- ويفنى العالم كله بفناء أهل التكليف .

٦- وتوقفوا في :

تكفير أولاد الكفار ، وتعذيبهم .

وفي النفاق أهو شرك أم لا ؟

☀ وفي حواز بعثة رسول بلا دليل ومعجزة .

وفي تكليف أتباعه فيما يوحى إليه - يعني أنهم ترددوا - وأن ذلك جائز

ا*و لا ؟!* 

٧- وكفّروا عليًّا وأكثر الصحابة .

وهؤلاء افترقوا ثلاث فرق:

ومنها :

أ- الحفصية:

وهم أصحاب «حفص(١) بن أبي المقدام » ، وهؤلاء زادوا على الإباضية :

<sup>(</sup>١) في الأصل: أبي حفص بن أبي المقدام ، والصواب: حفص بدون الزيادة «أبي » .

أن بين الإيمان والشرك معرفة الله - تعالى - ؛ فإنها خصلة متوسطة بينهما ؛ فمن عرف الله - تعالى - وكفر بما سواه من رسول الله ، أو جنة أو نار ، أو بارتكاب كبيرة ، فكافر لا مشرك »(١).

ومنها:

ب- اليزيدية:

وهم أصحاب ((يزيد بن أنيسة)) ، وهؤلاء زادوا على الإباضية ، وقالوا: ١- سيبعث من العجم نبي بكتاب يكتب في السماء وينزل عليه جملة [٢٣]] واحدة ، ويترك شريعة محمد - عليه الصلاة والسلام - إلى ملة الصابئة المذكورة في القرآن.

٢ - وقالوا : أصحاب الحدود مشركون ، وكل ذنبٍ شرك كبيرة كانت أو صغيرة (٢) .

<sup>(</sup>١) ثم قال بعد ذلك : « الإيمان بالكتب والرسل متصل بتوحيد الله ، فمن كفر بذلك فقد أشرك بالله ». اهـ. « المقالات » لأبى الحسن الأشعري (١٨٤/١) ، وزاد :

<sup>«</sup> وتأوّلوا في عثمان نحو ما تأولت الشيعة في أبي بكر وعمر ، وزعم أن عليًّا هو الحيران الـذي ذكره الله في قوله : ﴿ كَالْذَى استهوته الشياطين في الأرض حيران له أصحاب يدعونه إلى الهدى الناه النها ﴾ ، وأن أصحابه الذين يدعونه إلى الهدى أهلُ النهروان ، وزعم أن عليًّا هو الذي أنزل الله - سبحانه - فيه : ﴿ ومن الناس من يعجبك قوله في الحياة الدنيا ﴾ ، وأن عبد الرحمن بن مُلْحَم هو الذي قال الله فيه : ﴿ ومن الناس من يشرى نفسه ابتغاء موضات الله ﴾ . » اه . وانظر «الملل» للشهرستاني (ص ٥٨) .

<sup>(</sup>٢) وزاد :

٣- قالوا: نتولى المحكمة الأولى، ونبرأ ممن كان بعد ذلك من أهل الأحداث، ونتولى الإباضية كلها.

٤- ويزعمون أنهم مسلمون كلهم إلا من بلغه قولنا فكذبه أو من حرج .

ومنها:

#### جـ الحارثية:

وهم أصحاب ((الحارث الإباضي)) ، وهؤلاء :

١- خالفوا الإباضية في القدر ؛ بمعنى كون أفعال العباد مخلوقة للَّه تعالى .

٧- وفي كون الاستطاعة قبل الفعل.

وآخر السبع من فرق الخوارج(١).

ومنها:

## ٧- العجاردة:

وهم أصحاب ((عبد الكريم (٢) بن عجرد )) ، وهـؤلاء زادوا على النجـدات بعد أن وافقوهم في مذهبهم :

١ - وحوب البراءة عن الطفل حتى يدعى للإسلام بعد البلوغ، فإذا بلغ
 يجب دعاؤه إلى الإسلام .

٢ - وأطفال المشركين في النار (٦) .

وخالفوا الحفصية في الإكفار والتشريك ، وقالوا بقول الجمهور ، وقيل : إنهم قالوا بالتشريك .
 ومن الإباضية من وقف في يزيد ، ومنهم من برئ منه ، وجلُهم تبرأ منه » . اهم . من «المقالات » (١٨٤/١) ، وانظر «الملل» للشهرستاني (ص ٥٨) .

<sup>(</sup>۱) وانظر بقية مقالاتهم الفاسدة الباطلة «مقالات الإسلاميين» (۱/م۱۱- ۱۹۰)، ومعنى أن الإباضية آخر السبع من الخوارج أنهم بعد: المحكمة الأولى؛ والأزارقة، والنحدات، والبيهسية، والعجاردة، والثعالبة. هكذا على الترتيب، وانظر «الملل» للشهرستاني (ص ٥٨).

<sup>(</sup>٢) وفي الأصل : عبد الرحمن ، والصواب ما أثبتناه .

<sup>(</sup>٣) وزاد الشهرستاني عن عبد الكريم بن عجرد أنه: «لا يرى المال فيئًا حتى يُقتل صاحبُه، وهم يتولون القعدة إذا عرفوهم بالديانة، ويرون الهجرة فضيلة لا فريضة، ويكفرون بالكبائر، وينكرون سورة يوسف من القرآن، ويزعمون أنها قصة من القصص، وقالوا: ولا يجوز أن تكون قصة العشق من القرآن». اهد. (ص٥٥).

وهم عشر فرق<sup>(۱)</sup>:

ومنها:

١ - الميمونية:

وهم أصحاب  $((ميمون بن عمران))^{(7)}$  ، وهؤلاء :

١ - قالوا بالقدر - بمعنى إسناد الأفعال إلى قُدرة العباد، وتكون الاستطاعة قبل الفعل (٣).

٢ - وأن الله - تعالى - يريد الخير دون الشر ، ولا يريد المعاصي كما هـو
 مذهب المعتزلة .

٣- وقالوا : أطفال المشركين في الجنة .

٤ - وروي عنهم تجويز نكاح بنات البنين وبنات البنات ، وأولاد الإخوة والأخوات .

٥- وإنكار سورة يوسف - عليه السلام -؛ فإنهم زعموا أنها قصة من القصص، وقالوا: لا يجوز أن تكون قصة العشق<sup>(١)</sup> قرآناً.

ومنها:

<sup>(</sup>١) وقَسَّمهم الأشعري في «المقالات» إلى خمس عشرة فرقة ، وسار على منوالـــه الشهرستاني في «الملل»، غير أنه زاد فرقتين ، والمحصلة أن الفرق واحـــــدة ، غير أنهــم جعلــوا بعضهـا فرعـــًا مـن أخرى وتصورًا عنها ، وسنبين ذلك في حينه ، إن شاء الله .

<sup>(</sup>٢) في كتب المصادر: حالد. هذا ، ولقد تفردت كل فرقة من الفرق عن مجمل اعتقاد العجاردة بما ذُكِر من اعتقادها.

<sup>(</sup>٣) «ذلك أنهم يزعمون أن الله فوض الأعمال إلى العباد ، وجعل لهم الاستطاعة إلى كل ما كلفوا ؛ فهم يستطيعون الكفر والإيمان جميعًا ، وليس لله - سبحانه وتعالى - في أعمال العباد مشيئة ، وليست أعمال العباد مخلوقة لله ». اهد . من «مقالات الإسلاميين » (١٧٧/١) ، وانظر «الملل » للشهرستاني (ص ٥٥) .

<sup>(</sup>٤) تصحف في الأصل إلى: الفسق ، بالفاء ، ثم السين المهملة .

149

کیــد الشیطــان مَــم

# ٧- الحَمْزِيَّةِ :

وهم أصحاب «حمزة بن أدرك  $(1)^{(1)}$  ، وهؤلاء وافقوا الميمونية فيما ذهبوا إليه من البدع ، إلا أنهم قالوا : أطفال الكفار في النار .

ومنها :

## ٣- الشعيبية:

وهم أصحاب ((شعيب بن محمد)) وهؤلاء كالميمونة في بدعهم، إلا في القدر .

(۱) قال الشهرستاني (ص ٥٥): «وكان حمزة من أصحاب الحسين بن الرقاد الذي حرج بسحستان من أهل أوق، وخالفه خَلَف الخارجي في القول بالقدر، واستحقاق الرئاسة، فبرئ كل واحد منهما عن صاحبه، وحوَّز حمزة إمامين في عصر واحد، ما لم تجتمع الكلمة، ولم يقهر الأعداء». اه..

ونقل - عنهم - أبو الحسن الأشعري في «المقالات» (١/٧٧):

«... وأنهم يرون قتال السلطان خاصة ومن رضي بحكمه ، فأما من أنكره فلا يرون قتله ، إلا إذا أعان عليهم ، أو طعن في دينهم ، أو صار عونًا للسلطان أو دليلاً له ».

وحكي عنهم أنهم لا يرون قتــل أهــل القبلــة ، ولا أخــذ المــال في السّــرُّ حتــى تبعــث الحرب » . اهـ .

(٢) وكان شعيب بن محمد مع ميمون من جملة العجاردة ، إلا أنه برئ منه حين أظهر القول بالقدر .

وقال شعيب : ١- إن الله خالق أعمال العباد ، والعبد مكتسب لها قـدرة وإرادة ، مسئول عنها خيرًا وشرًا ، مجازى عليها ثوابًا وعقابًا ، ولا يكون شيء في الوحود إلا بمشيئة الله تعالى .

٢- وهو على بدع الخوارج في الإمامة والوعيد .

٣- وعلى بدع العجاردة في حكم الأطفال ، وحكم القعدة والتبولي والتبري ». اهم. من الملل للشهرستاني (ص ٥٦).

ونقل أبو الحسن في «المقالات» (١٧٨/١)، أن سبب الفُرقة بين الشعيبية والميمونة أنــه كــان لميمون على شعيب مالً ، فتقاضاه ، فقال له شعيب : أعطيكه إن شاء الله ، فقال ميمــون : قــد -

ومنها:

٤ - الحازمية (١) :

وهم أصحاب ((حازم بن عاصم)) ، وهؤلاء وافقوا الشعيبية ، ويُحكى عنهم أنهم يتوقفون في أمر علي ، ولا يصرحون بالبراءة عن غيره .

ومنها:

٥- الخَلَفِيَّة:

وهم [٢٣] أصحاب ((خلف الخارجي))، وهؤلاء خوارج كرمان ومكران. ١- أضافوا القدر خيره وشرَّه إلى اللَّه تعالى<sup>(٢)</sup>.

٢ - وحكموا بأن أطفال المشركين في النار بلا عمل ولا ترك<sup>(١)</sup>

<sup>-</sup> شاء الله أن تعطينيه الساعة ، فقال شعيب : لو شاء لم أقدر ألا أعطيكه ، فقال ميمون : فإن الله قد شاء ما أمر ، وما لم يأمر لم يشأ ، وما لم يشأ لم يأمر ؛ فتابع ناس ميمون ، وتابع ناس شعيب ، فكتب الكريم بن عجرد - وهو في حبس خالد بن عبد الله البحلي - يعلمونه قول ميمون وشعيب ، فكتب عبد الكريم : إنّا نقول ما شاء الله كان ، وما لم يشأ لم يكن ، ولا نُلْحِق بالله سوءًا ، فوصل الكتاب إليهم ، ومات عبد الكريم ، فادعى ميمون أنه قال يقوله حين قال : «لا نلحق بالله سوءًا » . وقال شعيب : لا ، بل قال بقولي ، حيث قال : «ما شاء الله كان ، وما لم يشأ لم يكن » . فتولو المجيع عبد الكريم، وبرئ بعضهم من بعض . اهد . (١) الحازمية بالحاء المهملة ، قال الشهرستاني : وهم أصحاب حازم بن علي ، وعند الأشعري في «المقالات » (١٧٩/١) : الخازمية بالحاء المعجمة الموحدة .

<sup>«</sup>والذي تفردُّوا به أنهم قالوا في القدر بالإثبات ، وبـأن الولايـة والعـداوة صفتـان للّـه – عـز وجل – في ذاته ، وأن اللّه يتولى العباد على مــا هــم صــاثرون إليــه ، وإن كــانوا في أكــشر أحوالهــم مؤمنين » . اهــ . من «المقالات» . وانظر «الملل» للشهرستاني (ص ٥٦) .

<sup>(</sup>٢) وهذا معتقد أهل السنة والجماعة .

<sup>(</sup>٣) تصحف في الأصل : ولاشرك بالشين المعجمة ، والصواب : ولا تسرك ، بالتاء . قال الشهرستاني : وهذا من أعجب ما يعتقد من التناقض . (( الملل )) (ص ٥٦) .

ومنها:

## ٦- الأطرافيسة:

وهم على مذهب حمزة ، إِلاَّ أنهم عذروا أهل الأطراف فيما لـم يَعْرِفوا مـن الشريعة إذا أتوا بما يُعرف لزومه من جهة العقل.

ووافقوا أهل السنة في أصولهم، وفي نفى القدرة المؤثرة عن العباد.

ورئيسهم رجلٌ من سحستان (١) . ومنها :

وهم كالحازمية ، إلاَّ أن :

١ المؤمن عندهم مَنْ عرف الله - تعالى - بجميع أسمائه وصفاته ، ومن لـــم
 يعرفه كذلك فهو جاهل لا مؤمن .

٢ - وفعل العبد مخلوق لله تعالى (٢) .

ومنها:

<sup>(</sup>١) اسمه : غالب بن شاذك . وانظر «الملل» للشهرستاني (ص٥٦) .

<sup>(</sup>٢) قال أبو الحسن الأشعري: هذه الفرقة: «الخارفية» يدعون «المعلومية».

وزاد أنهم يقولون: إن الاستطاعة مع الفعل، ولا يكون إلا ما شاء الله. وكذا ذكر الشهرستاني.

<sup>(</sup>٣) يبدو أن هذا سبق قلم من الناسخ ، وإلا فيإن المصادر أجمعت على أنهم قالوا : «والفعل مخلوق للعبد» ، فبرئت منهم الحازمية ، كبذا قال الشهرستاني . وقال الأشعري : «وإن أفعال العباد ليست مخلوقة». في معرض ذكره لمعتقدهم .

<sup>«</sup>الملل» للشهرستاني (ص ٥٧) ، «مقالات الإسلاميين» (١٧٩/١).

### الجهوليّة (١) :

ومذهبهم كمذهب الحازمية أيضًا ، إلا أنهم قالوا:

١- يكفي معرفة الله - تعالى - ببعض أسمائه ؛ فمن علمه به فهو عارف بــه مؤمن .

٢ و فعل العبد مخلوق لله تعالى (٢) .

ومنها:

# ٩- الصَّلْتية :

وهم أصحاب ((عثمان بن أبي الصلت ))(۱) ، وقيل: ((الصلت بن أبي الصلت)) ، وهؤلاء كالعجاردة (١) ، إلا أنهم قالوا:

۱- من أسلم (واستحار بنا)<sup>(٥)</sup> توليناه، وبرئنا من أطفاله حتى يبلغوا ويدعوا إلى الإسلام فيقبلوا، وروي عن بعضهم أن الأطفال سواء كانوا للمسلمين أو للمشركين، لا ولاية لهم، ولا عداوة حتى يبلغوا ويدعوا إلى الإسلام، فيقبلوا أو ينكروا. ومنها:

البدعية : أصحاب يحيى بن أصدم ، أبدعوا القول بأن نقطع على أنفسنا من اعتقد اعتقادنا فهو من أهل الجنة ، ولا نقول : إن شاء الله ؛ فإن ذلك شك في الاعتقاد . ومن قال : أنا مؤمن إن شاء الله ، فهو شاك ، فنحن من أهل الجنة قطعًا ، من غير شك . اهـ . (ص ٥٧) .

في الوقت الذي حعلهما ( المجهولية والمعلومية ) الأشعريُّ من فرق الحازمية . انظر ﴿ المقالات ﴾ (١٧٩/١)

- (٢) وزاد الأشعري في معتقدهم : ٣- وقالوا بإثبات القدر .
- (٣) تصحف في الأصل: «الصلت». إلى: «الصامت».
  - (٤) بل هم فرقة منهم .
- (٥) كذا ، وفي المصادر «واستجاب لنا». فانظر: «الملسل» للشهرستاني (ص ٥٥) و«المقالات» (١٧٩/١).

<sup>(</sup>١) ملحوظة : جعل الشهرستاني ( المجهولية والمعلومية ) من فرق الثعالبة ، وزاد :

#### • ١ - الثعالبة:

وهم أصحاب (( تعلبة بن (١) عامر » ، وهؤلاء قالوا :

١- بولاية الأطفال صغارًا كانوا أو كبارًا حتى يظهر منهم إنكار الحق بعد البلوغ، وقد نقل عنهم أيضًا أن الأطفال لا حكم لهم من ولاية أو عداوة إلى أن يدركوا.

٢- ويرون أخذ الزكاةِ من العبيد إذا استغنوا وإعطاءها لهم [ ٢٤] إذا افتقروا.

وتفرقت هذه الفرقة أربع فرق:

ومنها:

## ١ - الأخنسيَّة :

وهم أصحاب ((أحنس بن قيس)) ، وهؤلاء كالثعالبة ، إلا أنهم امتازوا(٢) ننهم:

١- وتوقفوا فيمن هو في دار التقية من أهل القبلة ، فلم يحكموا عليه بإيمان
 ولا بكفر ، إلا من علم حاله من إيمانه وكفره .

٢- وحرَّموا الاغتيال بالقَتل لمخالفيهم، والسرقة من أموالهم.

- ونقل عنهم جواز تزويج المسلمات من مشركي قومهم $^{(7)}$  .

ومنها:

(١) كذا في المصادر ، وهو الصحيح ، وفي الأصل : ثعلب . وكنان ثعلبة مع عبد الكريسم بمن عجرد يدًا واحدة إلى أن اختلفا في أمر الأطفال ، فقال ثعلبة : أنا علمى ولاية الأطفال .. وذكر الرأيان عنه . كذا قال الشهرستاني ، ولم ينقل أبو الحسن الأشعري عنه إِلاَّ التبري .

<sup>(</sup>۲) بمعنى تميزوا عنهم وانفردوا .

<sup>(</sup>٣) وقال الشهرستاني : وهم على أصول الخوارج في سائر المسائل .

## ٢ - المُعْبَديَّة :

وهم أصحاب ((معبد بن عبد الرحمن)) ، وهؤلاء خالفوا الأخنسية في تزويج المسلمات من المشركين، وخالفوا الثعالبة في أخذ الزكاة من العبيد ودفعها إليهم.

ومنها:

۳ الشيبانية (۱) :

وهم أصحاب ((شيبان بن سلمة)) ، وهؤلاء قالوا:

۱ – بالجبر<sup>(۲)</sup> .

٢ - والقدرة الحادثة (٣) .

ومنها:

(١) شيبان بن سلمة خرج على نصر بن سيَّار في أيام أبي مسلم الخراساني ، فكان معينــًا لــه ولعلي بن الكرماني على ابن سيار ، فلما أعانهما برئت منه الخوارج.

فلما قُتِل شيبان ذكر قوم توبته ، فلم تقبل الثعالبة منهم توبته ؛ لأنه قتل الموافقين لهم في المذهب ، وأخذ أموالهم ، ولا تقبل توبة من قتل مسلمًا وأخذ ماله إلا بأن يقتص من نفسه ، ويرد الأموال ، أو يُوهب ذلك له ، وشيبان لم يفعل شيقًا من ذلك ، فأن زعمتم أنكم قد دفعتم توبته من دار التقية فقد كذبتم ؛ فإن أمره كان ظاهرًا ، ودعوته كانت ظاهرة إلى أن قُتِل ، فقبل قومٌ منهم توبته فسمُّوا «الشيبانية».

- (٢) موافقة للحهم بن صفوان .
- (٣) أي قال بنفي القدرة الحادثة .

قال الأشعري : «ثم إن الشيبانية أحدثوا التشبيه لله بخلقه » (١٨١/١) ، وقال الشهرستاني في «الملل » (ص ٥٧) :

« وينقل عن زياد بن عبد الرحمن الشيباني أبي خالد أنـه قـال : إن اللَّـه لــم يعلـم حتى خلـق لنفسه عِلمـًا ، وأن الأشياء إنما تصير معلومة له عند حدوثها ووجودها .

ونُقل عنه أنه تبرأ من شيبان ، وأكفره حين نصر الرجلين ، فوقعت عامة الشيبانية بجرجان ، ونُقل عنه أنه تبرأ من شيبان ، وقال بتوبته : عطية الجرجاني وأصحابه » . اه. . وهؤلاء سماهم الأشعري «الزيادية » .

## ٤ - الْمُكْرَمِيَّة :

وهم أصحاب  $((مكرم العجلي <math>))^{(1)}$  ، وهؤلاء قالوا :

١- تارك الصلاة كافر ، لا لترك الصلاة ، بل لجهله بالله - تعالى - ؛ فإن من علم أنه - تعالى - ؛ فإن من علم أنه - تعالى - مطلع على سرّه وعَلَنِهِ ، ومجازيه على طاعته ومعصيت لا يتصور منه الإقدام على ترك الصلاة .

٢ - وكذا مرتكب كل كبيرة ، فإنه كافر لجهله بالله - تعالى - كما ذكر (٢) .

٣- وموالاة الله - تعالى - ومعاداته لعباده باعتبار العاقبة ، وما هم صائرون اليه عند موافاة الموت لا باعتبار أعمالهم التي هم عليها ؛ لأنها غير موثوق بدوامها ، فكذا نحن ، فإن من وصل إلى حال الموت إن كان مؤمناً في تلك الحالة واليناه ، وإن كان كافرًا عاديناه .

فإذن تكون فرق الخوارج عشرين فرقة ؛ لأن العجاردة عشر فرق ، فبضمها إلى الست السابقة تصير ست عشرة ، وتتشعب من الثعالبة والإباضية أربع فرق أخرى فيصير المجموع عشرين فرقة ، بل أكثر .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) هو : مكرم بن عبد الله العجلي ، كان من جملة الثعالبة ، فتفرد عنهم بما ذُكر هنا ، وكنَّاه الأشعري أبا مكرم ولم يسمه .

<sup>(</sup>٢) يحتجون لذلك بمثل الحديث: «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن. » الحديث. وقد رددت على فكر الخوارج وأفراحهم بحمع مادة ما يوهم الخروج من الملة وليس كذلك، وشرحته شرحًا يبين منهج أهل السنة والجماعة ويقمع الجهال المخالفين في كتاب أسميته «إتحاف المهنا ببيان معنى قوله ﷺ: «ليس منا ». فاللهم يسرطعه.

#### □ الفرقة الرابعة □

#### المرجئة

لقبوا بذلك ؛ لأنهم يرحثون العمل عن النية ؛ [ ٢٤ ب ] أي يؤخرونه في الرتبة عنها وعن الاعتقاد (١) ، أو لأنهم يقولون : لا يضر مع الإيمان معصية ، كما لا تنفع مع الكفر طاعة (١) .

وفرقهم خمس(٢) ، منها:

(١) وهذا على اعتبار أحد المعنيين لكلمة «الإرجاء»، وهو: التأخير، كما في قوله تبارك وتعالى: ﴿ قَالُوا أَرْجِهُ وَأَخَاهُ ﴾ ؛ أي أمهله وأخّره.

(٢) وهذا على اعتبار المعنى الثاني لكلمة «الإرجاء» بمعنى : إعطاء الرجاء ، فقــد كــانوا يعطــون المؤمن العاصى الرجاء في ثواب الله ، وقال الشهرستاني في «الملل» (ص ٦٠) :

«... وقيل الإرجاء تأخير حكم صاحب الكبيرة إلى يوم القيامة ؛ فلا يقضى عليه بحكم ما في الدنيا ، من كونه من أهل الجنة أو من أهل النار ، فعلى هذا ، المرجئة والوعيدية فرقتان متقابلتان .

وقيل : الإرجاء تأخير علي بن أبي طالب – رضي اللّه عنه – عن الدرجــة الأولى إلى الرابعـة . فعلى هذا ، المرجئة والشيعة فرقتان متقابلتان .

والمرجئة أربعة أصناف: مرحثة الخوارج، ومرحثة القدرية، ومرحثة الجبرية، والمرحثة الخالصة». اه..

- (٣) كذا قبال المصنّف ، ولسم يذكر الفرقة السادسة ، وهي «الصالحية »، كما ذكر ذلك الشهرستاني ، والذي يغلب على ظني أن ابن الجوزي ناقل عنه .
- وقال الأشعري في «المقالات» (٢١٣/١): «وهم أي المرجئة اثنتا عشرة فرقة ..»،
   ثم ذهب يتكلم عن كل واحدة .. حتى (ص ٢٢٢).
- قلت: ووجه هذا التوسع عندي والله أعلم أن الفرق الخمس الـــــي ذكرهـــا المصنــف وغيره هي أقسام: المرحثة الخالصة .

وأما زيادة الفرق الأخرى التي ذكرها أبو الحسن - رحمه الله - فيدخُل فيها فرق: مرحمة الخوارج، ومرحمة القدرية، ومرحمة الجبرية، بدليل أنه ذكر الجهمية (ص ٢١٤)، وقد عدها المصنف فرقة مستقلة، كما ذكر الغيلانية (ص ٢١٧)، وهم أتباع غيلان الدمشقي القدري، وذكر المريسية (ص ٢٢٣)، وغيرهم.

#### ١- اليونسية :

وهم أصحاب ((يونس النميري)) ، وهؤلاء قالوا :

۱- الإيمان هو المعرفة بالله - تعالى - والخضوع له ، والمحبة بالقلب ، فمن اجتمعت فيه هذه الصفات ، فهو مؤمن لا يضر معها ترك الطاعات وارتكاب المعاصى ، ولا يعاقب عليها .

٢- وإبليس كان عارفًا بالله - تعالى - وإنما كفر باستكباره وترك الخضوع
 لله - تعالى - كما دلَّ عليه قوله - تعالى -: ﴿ واستكبر وكان من الكافرين ﴾ [البقرة: ٣٤].

ومنها:

٢- العُبيدية:

وهم أصحاب «عبيد المكتئب» (<sup>(۱)</sup> ، وهؤلاء زادوا على اليونسية وقالوا:

١- أن علم الله لـم يزل شيئًا غير ذاته ، وكذا باقي صفاته .

٢- وأنه- تعالى- على صورة الإنسان، لما ورد في الحديث:

 $_{(\!(}$ ان الله تعالى خلق آدم على صورته $_{(\!(}^{(1)})$ 

أو : «على صورة الرحمن<sub>» (٢</sub>) على اختلاف الرواية .

<sup>(</sup>١) في الأصل : المكذب ، والتصحيح من «الملل» للشهرستاني (ص ٦٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦٢٢٧) كتاب الاستئذان ، باب بدء السلام ، ومسلم (٢٦١٢) ، وللحديث تأويلات حيدة انظرها في :

١- فتح الباري (٥/١٨٣) ، (٣/١١) .

٢- شرح النووي ، كتاب البر والصلة ، باب : النهى عن ضرب الوجه .

٣- شرح الواسطية لابن عثيمين - حفظه الله (١٠٧/١ - ١١٢)، وغيرها من مصادر العقيدة،
 وتقدم الحديث (ص ١٢٤).

<sup>(</sup>٣) أما لفظ: «على صورة الرحمن»، فإنه ليسرني حدًّا أن أحيل فيه القارئ الكريم إلى بحث شيخنا الإمام العلامة الألباني في «الضعيفة» (رقم ١١٧٦)، فإنه ممتع حدًّا على تقدير ضعف الحديث، وإن كنا نستسمح شيخنا في أن نخالفه في ذلك وحجتنا أنَّ:

ነ ፏ አ

ومنها:

#### ٣- الْغُسَّانية:

أصحاب ((غسان الكوفي )) ، وهؤلاء قالوا :

- الصورة في اللغة: الذات المتصفة بالصفات ، فالحق - تبارك وتعالى - له ذات وله صفات ، وآدم له ذات وله صفات ، واللغة عند تجردها عامة الاستخدام بين الله وبين آدم ، فلما قال ورخلق الله آدم على صورته ، و أي في القدر المشترك عند تجرد الألفاظ عن الإضافة ، لكن لو قيدت فإن صورة آدم بينها وبين صورة الحق - تبارك وتعالى - ما دل عليه قوله تعالى : ﴿ ليس كمثله شيء ﴾ [ الشورى : ١١] .

مثال:

صفة اليد عند التحرد ، صالحة للاستخدام عند الله وعند آدم ، ولكنها لو أضيفت إلى الله ليست هي يد آدم ، ولو أضيفت إلى آدم ليست هي يد الله ، ولذا قال ابن تيمية : «ما من شيئين إلا وبينهما قدر مشترك وقدر فارق ، فمن نفى القدر المشترك فقد عطل ، ومن نفى القدر الفارق فقد مثل ».

ولذا ، فإن مَنْ قدَّر عَوْدَ الضمير في قوله ﷺ : «. . صورته » على آدم مردودٌ من ناحيتين :

۱– لأن التقدير حينئذ : ﴿ أَن اللَّه خلق آدم على صورة آدم ﴾ ، وهو كلام غير بليغ ، ولا يليق بكلام النبوة ، ولا بالنبي ﷺ الذي أوتى حوامع الكلم .

٢- أنه لم يتضح لديه «القدر المشرك والقدر الفارق في الصورة»، والذي تقدم بسطه
 آنفاً.

٣- وأزيد فأقول: إن الذين استبشعوا لفظ: «صورة الرحمن»، قالوا بلزوم التشبيه بين الله وبين خلقه، وليس الأمر كذلك، وما يضرهم لو أنهم أثبتوا لله ما أثبته لنفسه، وأثبته لـه رسوله على ما يليق بجلاله وكماله سبحانه؟!

وأن تنزيه الله- تعالى- لا يكون بسلب ونفي صفاته وما تدل عليه من العظمة والكمال كما أراد سبحانه: ﴿ قُلُ أَانتُم أَعَلَم أَمَّ اللَّه ﴾ ؟! وأن التنزيه - حــق التنزيه - إنما يكون في إثبات الصفة في أعلى كمالها ؛ لأن الكمال المطلق لا يوصف به أحدٌ غير اللَّه تعالى .

هذا ، وإنه ليترجح لدينا - مع قلة البضاعة وفقدان الصناعة - صحة الحديث بلفظيه : «على صورته .. وعلى صورة الرحمن »، وأن الضمير في اللفظ الأول محمول على التصريح في اللفظ الثانى ، على أصول السلف في صفات الباري - تبارك وتعالى - على النحو المتقدم .

١- الإيمان هو المعرفة بالله- تعالى - وبرسوله ، وبما جاء من عندهما إجمالاً لا تفصيلاً.

۲- وهو يزيد وينقص<sup>(۱)</sup>.

٣- وذلك الإجمال مثل أن يقول: قد فرض الله الحج ، ولا أدري أين الكعبة ، ولعلها بغير مكة ، وبعث الله محمدًا رسولاً ، ولا أدري أهو الذي بالمدينة أم غيره ، وحرَّم الخنزير ، ولا أدري أهو هذه الشاة أم غيرها .

فإن القائل بهذه المقالات مؤمن ، ومقصوده بما ذكره أن هذه الأمور ليست داخلة في حقيقة الإيمان ، وإلا فلا شبهة في أن عاقلاً لا يشك فيها .

ومنها:

#### ٤ - الثوبانية:

وهم أصحاب « [ أبي  $^{(1)}$  ثوبان المرجيء » ، وهؤلاء قالوا :

١- الإيمان هو المعرفة ، والإقرار بالله - تعالى - وبرسوله [ ٢٥] ، وبكل ما لا يجوز في العقل أن يفعله ، وأما ما جاز في العقل أن يفعله فليسس الاعتقاد به من الإيمان .

٢- وأخَّروا العمل كله عن الإيمان .

٣- واتفقوا على أنه - تعالى - لو عفا في القيامة عن عاصٍ ؛ لعفا عن كل
 من هو مثله ، وكذا لو أخرج واحدًا من النار ؛ لأخرج كل من هو مثله .

٤ – ولـم يجزموا بخروج المؤمنين من النار .

<sup>(</sup>١) والصواب أنهم قالوا : الإيمان لا يزيد ولا ينقص ، وهو قول المرحثة المشهور من معتقداتهم ، وسقط حرف « لا » يقينًا من الناسخ .

<sup>(</sup>٢) الزيادة سقطت من الأصل ، والصواب إثباتها كما في المراجع ومصادر العقيدة .

ومنها:

#### ٥- التومَنِيَّة :

وهم أصحاب ((أبي معاذ التومني)) ، وهؤلاء قالوًا :

١- الإيمان هو المعرفة، والتصديق، والمحبة، والإخلاص، والإقرار بما حاء
 به الرسول - عليه السلام -، وترك كله أو بعضه كفر، وليس بعضه إيمانا،
 ولا بعضه كفراً.

٢ - وكل معصية لـم يجمع على أنه كفر<sup>(۱)</sup> ، فصاحبه يقال فيه : إنه فَسَـقَ
 أو عَصَى ، ولا يُقال : إنه فاسق .

٣- ومن ترك الصلاة مستحلاً يكفر ؛ لتكذيبه بما جاء به النبي - عليه الصلاة والسلام - ومن تركها بنية القضاء لا يكفر .

٤ - ومن قتل نبيًا أو لطمه يكفر ، لا لأجل القتـل أو اللطمـة ، بـل لكونـه دليلاً على تكذيبه وبغضه.

فهذه هي المرحثة الخالصة ، ومنهم من جمع بين الإرجاء والقدر ، بمعنى إسناد الأفعال إلى العباد كالصالحي ، وأبي شمر ، ومحمد بن شبيب ، بل الخروج أيضًا كغيلان ، حيث قالوا: يجوز أن لا يكون الإمام قرشيًا .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الحملة هكذا في الأصل ، وبيانها كما في «الملل» للشهرستاني (ص ٦١): «.. وكل معصية كبيرة أو صغيرة ، لم يُحمع عليها المسلمون بأنها كُفُرٌ ، لا يُقال لصاحبها فاسق .. ».

### □ الفرقة الخامسة □

## النَّجاريــة(١)

وهم أصحاب ((محمد بن الحسين))(1)، وهو لاء موافقون لأهل السنة في حلق الأفعال(1)، وكون الاستطاعة مع الفعل(1)، وكون العبد مكتسبًا لفعله(1).

(١) النَّحارية هي إحدى فرق الجبرية ، ولا أدري لماذا أفردها المصنَّف بالذكر هنا ، وحعل الجبريـة تحت «الفرقة السادسة».

والجبرية ثلاث فرق : ١- الجهمية . ٢- النحارية . ٣- الضرارية .

ولـم يذكر المصنّف الفرقة الأخيرة ، وهي ﴿ الضرارية ﴾ ، فانظر بحثها في ﴿ الملل ﴾ للشهرستاني (ص ٣٧، ٣٨) ، وغيره .

(٢) كذا بالأصل ، والصواب : الحسين بن محمد بن عبد الله النجار ، أبو عبد الله ، كان حائكًا في طراز العباس بن محمد الهاشمي ، وهو من متكلمي المجبرة ، وقد قيل : إنه كان يعمل الموازين ، وكان إذا تكلم سُمع له صوت كصوت الخفاش ، وله مع النظام مجالس ومناظرات ، وسبب موته أنه تناظر مع النظام ، فأفحمه النظام ، فقام محمومًا ، ومات عقب ذلك . (أفاده الشيخ محيى الدين عبد الحميد - رحمه الله - في حاشية الأشعري ) .

(٣) ومعنى خلق الأفعال هي أفعال العباد خَلَقَها اللّه - تبارك وتعالى - وأوجدها وأذِن في وقوعها وأرادها - إرادة شرعية دينية أو كونية قدرية- حيث لا يكون في ملك إلا ما أراد، والعبـدُ هــو الفاعل الحقيقي لأفعاله المكتسب لها بقلبه وجوارحه .

(٤) الاستطاعة والقدرة عند عامة أهل العلم من أهل السنة والجماعة تنقسم إلى قسمين :

أ- قدرة يجب بها الفعل، وهي مناط الأمر والنهي ، ولها تعلق بالصحة ، والوسع ، والتمكن ، وسلامة الآلات ، وهذه القدرة تتقدم الفعل ، كما في قوله تعالى : ﴿ وَلَلَّهُ عَلَى النَّاسُ حَجَ البَّيْتُ مِن استطاع إليه سبيلاً .. ﴾ ، فأوجب الحج على المستطيع ، فلو لم يستطع إلا من حج ، لم يكن الحج قد وجب إلا على من حج ، ولم يعاقب أحدًا على ترك الحج ، وهذا خلاف المعلوم من دين الإسلام بالضرورة .

ب- قدرة مقارنة للفعل ، وهي التي يكون بها الفعل من نحو التوفيق الذي لا يوصف المحلوق
 به ، فهذه تكون مع الفعل، ولا يجوز أن يوجد الفعل بقدرة معدومة .

(٥) انظر التعليق قبل السابق.

وموافقون للمعتزلة في نفي الصفات الوجودية ، وحدوث الكلام ، ونفي الرؤية بالأبصار .

وفرقهم ثلاث ، منها :

۱ – البرغوثية (١) :

وهم قالوا: كلام الله - تعالى - إذا قرئ عَرَضٌ، وإذا كُتب بأي شيء كان فهو حسمٌ.

ومنها:

۲ الزعفرانية (۲) :

وهم قالوا: كلام الله - تعالى - غيره ، وكل مـا هـو غـيره مخلـوق ، ومـن قال : [ ٢٥ ب ] كلام الله - تعالى - مخلوق فهو كافر<sup>(٣)</sup> . ومنها :

٣- المستدركة<sup>(١)</sup> :

وهم استدركوا على الزعفرانية ، وقالوا: كلام الله - تعالى - مخلوق مطلقًا ، لكنا في نفيه وافقنا السنة الواردة بأن كلام الله غير مخلوق ، والإجماع المنعقد عليه ، وأوَّلناه بما هذه الصورة حكايته ، أي حملنا قولهم : غير مخلوق على أنه غير مخلوق على هذا الترتيب والنظم من هذه الحروف والأصوات ، بل هو مخلوق على غير هذه الحروف ، وهذه الحروف حكاية عنها .

(١) البرغوثية أتباع محمد بن عيسى الملقب ببرغوث ، كان موافقاً للنحار في أكثر مسائل المذهب، وخالفه في بعضها ، فانظر : «الفرق بين الفرق» (ص ٢٠٩) ، «الملل» (ص ٣٧)

<sup>«</sup>رسالة في الرد على الرافضة » (ص ١٧٠، ١٧١) ، «مقالات الإسلاميين » (٣٤١، ٣٤١).

 <sup>(</sup>۲) وانظر في عقيدة هذه الفرقة : «الملل» (ص ۳۷) ، «التبصير» (٦٢) ، «عقيدة السفاريني»
 (٩٠/١) .

<sup>(</sup>٣) قال الشهرستاني : لعلهم أرادوا بذلك الاختلاف ؛ وإلا فالتناقض ظاهر .

<sup>(</sup>٤) انظر ما تقدم من مصادر .

وقالوا : أقوال مخالفينا كلها كذب ، حتى قولهم : لا إله إلا الله ؛ فإنه كذب أيضًا .

#### □ الفرقة السادسة □

## الجبرية(١)

وهم نوعان: خالصة ومتوسطة.

أما المتوسطة: فغير حالصة في القول بالجبر المحض ، بـل هـي متوسطة بـين الجـبر والتفويـض ، تثبـت للعبـد كسبـًا في الفعـل بـلا تأثـير فيـه كالأشـعرية ، والضرارية .

وأما الخالصة : فلا تثبت للعبد كسبًا في الفعل ؛ بـل تُسـند فعـل العبـد إلى الله - تعالى - كــ :

#### \* الجهمية:

وهم أصحاب (( جهم بن صفوان الرمذي السمرقندي (  $^{(Y)}$  ) ، وهؤلاء قالوا :

(١) الجبر : هو نفي الفعل حقيقة عن العبد ، وإضافته إلى الله – تبارك وتعالى – بأنه خالق لكـل شـيء في الوجود ومريد له ، والإنسان بحبور على الفعل دون إرادة منه ولا قدرة ، حتى في الأفعال الاختيارية .

ونسبة الفعل إليه لكونه مظهرًا لتلك الأفعال فحسب ، وعلى هذا فالجبرية هم الذين لا يثبتـون للعبد فعلاً ولا قدرة على الفعل أصلاً ، ويضيفون الأفعال إلى الرب – تبارك وتعالى – حقيقة .

وعلى هذا فالجبر عند الجبرية هو أساس التوحيد ؛ لأن الله- تعالى- واحدٌ ، ومقتضى هذا التوحيد أن يكون الواحد - سبحانه - متصفًا بالخلق وحده ، فلا يشركه أحدٌ في هذا الوصف ، والذي دعا إلى هذا المذهب المنحرف أولاً هو الجعد بن درهم ، وأخذه عنه تلميذه الجهم بن صفوان ، وهؤلاء الجبرية الخالصة ، وأصل بدعتهم يهودية ؛ لأن جعدًا أخذها عن أبان بن سمعان ، وأخذها أبان من طالوت بن أخت لبيد بن الأعصم ، عن خاله لبيد اليهودي الساحر الذي سحر النبي على وانظر الفتوى الحموية (ص ٢٤) لشيخ الإسلام ابن تيمية .

(٢) الجَهْمُ بن صفوان ، أبو مُحرز الراسبي ، مولاهم ، السمرقندي ، الكاتب المتكلم ، أس الضلالة ، ورأس الجهمية ، كان صاحب ذكاء وحدال كان ينكر الصفات ، وينزه الباري عنها -

١- لا قدرة للعبد أصلاً ، لا مؤثرة ولا كاسبة ، بـل هـو بمنزلـة الجمادات
 فيما يوجد منها .

٢ - والله - تعالى - لا يعلم الشيء قبل وقوعه ، وعِلْمُهُ - تعالى - حَادِث،
 لا في محل.

٣- وأنه - تعالى - لا يتصف بما يوصف به غيره كالعِلْم والحياة ، إذ يلزم
 منه التشبيه .

٤- والجنة والنار تَفْنَيَانِ بعد دخول أهلهما فيهما ، حتى لا يبقى موجود سوى الله تعالى .

ووافقوا المعتزلة في :

«.. الضال المبتدع ، رأس الجهمية ، هلك في زمان صغار التابعين ، وما علمتُ وى شيئًا ، الكنه زرع شرًا عظيمًا » .

وقال عنه الإمام أحمد بن حنبل - رحمه الله - في كتابه العظيم: «الرد على الزنادقة والجهمية » (ص ٢٣): «وكذلك الجهم وشيعته دعوا الناس إلى المتشابه من القرآن والحديث، فضلوا وأضلوا بكلامهم بشرًا كثيرًا، فكان مما بلغنا من أمر الجهم - عدو الله - أنه كان من أهل خراسان من أهل ترمذ، وكان صاحب خصومات وكلام ».

وبهذا الكلام يثبت عدم صحة كلام الشيخ جمال الدين القاسمي الذي يرى أن الجهم كان مسن أحرص الناس على إقامة كتاب الله وسنة رسوله ﷺ ، وأن قتله إنما كان لأمر سياسي بسبب خروجه في وجه بني أمية ، ولم يكن قتله لأمر ديني يوجب ذلك . وانظر كتابه «تاريخ الجهمية والمعتزلة» (ص ١٤ - ١٨) .

<sup>-</sup> بزعمه ، ويقول بخلق القرآن ، ويقول: إن الله في الأمكنة كلها ، ويقول : الإيمان عقد بالقلب ، وإن تلفظ بالكفر .

كذا قال الذهبي في « السير » (٦/٦٦، ٢٧).

وقال في «ميزان الاعتدال » (٤٢٦/١):

100

١- نفي الرؤية .

٧- و خلق الكلام .

٣- وإيجاب المعرفة بالعقل قبل ورود الشرع<sup>(١)</sup>.

ومنها:

#### # المشبهة:

وهم يشبهون الله – تعالى – بالمخلوقات ، ومثّلوه بالمحدثات ، وهم لأحل ذلك كانوا [٢٦] فرقة واحدة قائلة بالتشبيه ، وإن اختلفوا في طريقه ، فمنهم :

أ- مشبهة غلاة الشيعة: كالسبائية، والبنانية، والمغيرية، وغيرهم كما تقدم من مذاهبهم الخبيثة القائلة بالتحسيم، والحركة، والانتقال، والحلول في الأحسام، إلى غير ذلك من أقوالهم القبيحة الباطلة، ومنهم:

ب- مشبهة الحشوية: فإنهم قالوا: إن الله - تعالى - حسم لا كالأحسام، من لحم ودم لا كاللحوم والدماء، وله الأعضاء والجوارح، ويجوز عليه الملامسة، والمصافحة، والمعانقة للمحلصين الذين يزورونه في الدنيا ويزورهم. حتى نقل أن بعضهم قال: اعفوني عن اللحية والفرج وسلوني عما وراءه. ومنهم:

#### جـ مشبهة الكرامية:

وهم أصحاب ((أبي عبد الله بن محمد بن كرام)) ، وأقوالهم في التشبيه متعددة مختلفة ، غير أنها لا تنتهى إلى من يعبأ به ويبالى بقوله ، فاحتير الاقتصار على ما قال زعيمهم وهو:

<sup>(</sup>١) زد على ذلك في معتقدهم:

١- في التوحيد : إنكار جميع الصفات والأسماء ، ويجعلون أسماء الله من باب المحاز .

٢- قولهم بالجبر والإرجاء .

٣- إنكارهم للصراط ، والميزان ، وعذاب القبر ، والاستواء .

١- أن الله - تعالى - على العرش من جهة العلو ، مماس لـه مـن الصفحة العليا ، ويجوز عليه الحركة والنزول .

واختلفوا : يملأ العرش أم لا يملؤه ؟ بل هـو على بعضـه ؟ وقـال بعضهـم : ليس هو على العرش ، بل هو محاز للعرش .

واختلفوا: ببُعْدٍ مَتَّنَاهٍ أو بغير متناه ؟!

ومنهم من أطلق عليه لفظ الجسم .

ثم اختلفوا : هل هو متناه من الجهات كلها ؟ أو متناه من جهة تحت فقط؟ أو ليس بمتناه ، بل هو غير متناهٍ في جميع الجهات؟!

٢- وقالوا: إنه - تعالى - محل الحوادث في ذاته، وزعموا أنه - تعالى إنما يقدر على الحوادث الحالية دون الخارجة عن ذاته.

٣- ويجب عليه أن يكون أول خلقه حيًّا يصح منه الاستدلال .

3- وقالوا: [ ٢٦ ب] النبوة والرسالة صفتان قائمتان بذات الرسول سوى الوحي، وسوى أمر الله - تعالى - بالتبليغ، وسوى المعجزة والعصمة، وصاحب تلك الصفة رسول بسبب اتصافه بها عن غير إرسال، وعلى الله - تعالى - إرساله، ولا يجوز إرسال غير الرسول، وهو حين أرسل مرسل، فكل مرسل رسول بلا عكس كلي، ويجوز عزل مرسل عن كونه مرسلاً دون الرسول ؟ فإنه لا يتصور عزله عن كونه رسولاً، وليس من الحكمة إرسال رسول واحد ؟ بل لا بد من تعدُّده.

٥- وجوَّزوا إِمَامَيْن في عصر واحد كعلي ومعاوية ؛ إِلاَّ أن إمامة علي على وفق السنة بخلاف إمامة معاوية ، لكن يجب طاعة رعيته له .

٦- وقالوا: الإيمان هو الإقرار الذي وجد في الأزل من الذر حين قال الله - تعالى - لهم: ﴿ أَلَستُ بربكم ﴾ [الأعراف: ١٧٢]، وهو باق في الكل على السوية إلا المرتدين.

٧- وإيمان المنافق مع كفره كإيمان الأنبياء؛ لاستواء الجميع في ذلك الإيمان .
 ٨- والكلمتان (١) ليستا بإيمان إلا بعد الرِّدَّة .

فهذه هي الفرق الضالة الذين قال فيهم رسول الله ﷺ: «... كلهم في النار ... »(٢) .

وأما :

# الفرقة الناجية اللهم اجعلى من أهل لسنه ولمانه ولمانه فأهل لسنه ولمانه فأهل السنة والجماعة (١) وعلى ما كان عليه ومولاد في رعني لم عليه والمحام

وهم الذين استثناهم النبي - عليه الصلاة والسلام - وقال فيهم: «... هم الذين كانوا على ما أنا عليه وأصحابي».

ومذهبهم خالِ عن بدع هؤلاء المذكورين ، فإنهم قد أجمعوا على :

(١) وهما الشهادتان .

وأصل الجماعة بمعنى الاجتماع ، فهي اسم مصدر ، ثم أطلق على القوم المجتمعين .

ولا يضر أهل السنة والجماعة اختلافهم في الفروع الفقهية أو العقدية ؛ فإنه خلاف لا يُضلل به المخالف ، بخلاف أهل البدع ، فإنهم إذا اختلفوا في أصل أو فرعٍ ضلَّل بعضهم بعضًا ، ولعن بعضهم بعضًا ، فاللهم اعصمنا .

<sup>(</sup>٢) وهو حزء من حديث صحيح طويل ، رواه جمع من الصحابة في ذِكْر افتراق الأمم ، وبيان أن هذه الأمة ستفترق إلى ثلاث وسبعين فرقة ، كلها في النار إلا واحدة ، وهم أهمل الأثر والاتباع على نهج النبوة ، لا أهمل الانحراف والزيع والابتداع .

وانظر للفائدة الحديث رقم (٢٠٤) السلسلة الصحيحة لشيخنا العلامة حسنة الزمان ، وقدوة الأيام في عصرنا هذا ، المحدد ، المحاهد ، المحتهد الألباني حفظه الله تعالى، وسائر العلماء وأهل الفضل ونفع بهم ، آمين .

 <sup>(</sup>٣) أهل السنة سُمُّوا بذلك ؟ لأنهم تمسَّكوا بسنة الرسول ﷺ وحافظوا عليها ، وعضوا عليها
 بالنواجذ ، ولـم يرضوا بسواها بديلاً ، واحتمعوا على ذلك ولـم يفترقوا كما افترق أهل البدع .

- ١ حدوث العالم (١).
- ۲ ـ ووجود البارىء تعالى.
- ٣ ـ وكونه متصفاً بالعلم والقدرة، وسائر صفات الكمال والجمال.
  - ٤ ـ لا شبيه ولا نظير له.
  - ولا خالق [۲۷] سواه.
  - ٦ ـ ولا يحل في شيء<sup>(٢)</sup>.

(۱) قال ابن أبي العز الحنفي في «شرح الطحاوية» (۱۰٦ ـ ۱۰۳): «ولا شك أن جمهور العالم من جميع الطوائف يقولون: إِنَّ كُلَّ ما سوى الله ـ تعالى ـ مخلوق، كائن بعد أن لم يكن، وهذا قول الرسل وأتباعهم من المسلمين، واليهود، والنصارى، وغيرهم.

فإنه ـ سبحانه ـ متقدم على كلِّ فردٍ من مخلوقاته تقدُّماً لا أوَّل له، فلكل مخلوق أوَّل، والخالق ـ سبحانه ـ لا أوَّل له، فهو وحده الخالق، وكل ما سواه مخلوق.

وكلُّ ما سوى الله مُخدَثَّ ممكن الوجود، موجود بإيجاد الله ـ تعالى ـ له، ليس له من نفسه إلا العدمُ والفقر، والاحتياج وصفٌ ذاتيً لازمٌ لكل ما سوى الله تعالى، والله ـ تعالى ـ واجب الوجود لذاته، غنيٌ لذاته، والغِنى وصفٌ ذاتي لازم له ـ سبحانه وتعالى ـ».

"وحدوث العالم لا يعني أن الله كان معطّلاً عن الفعل في الأزل، كما هو معتقد الجهمية، بل هو سبحانه: ﴿فَقَالٌ لِنَا يُرِيدُ ﴾ قبل الخلق، وحال الخلق، وبعد الخلق، وهذا يعني إمكانية أن يخلق في الأزل، وكما هو معلوم في معتقد السلف الصالح أن التسلسل في الأزل جائز، وفي الأبد واجب، وفي المؤثرين ممتنع؛ لأن الله هو الخالق، ويمنع أن يقال: "من خلق الله؟". انظر شرح الطحاوية (ص٦٧،). ط مكتبة الدعوة.

(۲) قوله: "ولا يحل في شيء" على معنى أنه باذته لا تحويه مخلوقاته ولا تحيط به، فهذا صحيح، ولكن إن كان المقصود نفي المعنى الوارد في حديث الجارية لما سألها رسول الله: "أين الله؟" قالت: في السماء، أو قوله تعالى: ﴿ مَ أَمِنتُم مَن فِي السّماء فهذا خطأ؛ لأن المعنى المقصود من هذه الأدلة في فهم السلف غير المعنى المشار إليه في عقيدة الخلف، فهم ظنوا أن معنى كونه في السماء أنه حل فيها، والحقيقة أن الأمر ليس كذلك، إذ أن معنى ﴿ فِي السّماء ﴾ هو علوه على عرشه كما قال: ﴿ الرَّحْنُ عَلَى الله المُحرِي في \_ الإبانة: (وقال تعالى: ﴿ مَ أَلَوْنَ كُمُ الْأَرْضَ ﴾ ، فالسموات فوقها العرش، فلما كان =

- ٧ ـ ولا يقوم بذاته حادث<sup>(١)</sup>.
- ٨ ـ وليس في حيز ولا جهة (٢).

- العرش فوق السموات قال: ﴿ مَأْمِنتُم مَّن فِي السَّمَآءِ ﴾؛ لأنه مستو على العرش الذي فوق السموات، وكل ما علا فهو سماء والعرش أعلى السموات، وليس إذا قال: ﴿ مَأْمِنتُم مَن فِي السَّمَآءِ ﴾ يعني جميع السموات، وإنما أراد العرش الذي هو أعلى السموات. «الإبانة عن أصول الديانة» تحقيق د. فوقية حسين (ص١٠٧). (م).
- (۱) قوله: «ولا يقوم بذاته حادث»، هذه العبارة عبارة المتكلمين، أما قول السلف فهو أن الله ليس كمثله شيء في ذاته، أو في صفاته، أو في أفعاله كما قال تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْعَ الْبَصِيرُ ﴾، أما الخلف من الأشعرية فقد استخدموا هذه العبارة ـ أعني نفي حلول الحوادث بذات الله ـ ليستروا تحتها نفي صفات الأفعال، كالاستواء، والنزول إلى السماء، والمجيء لفصل القضاء، والقبض والبسط، وغير ذلك من صفات الأفعال، وحجتهم أنه ـ سبحانه ـ لو اتصف بشيء من ذلك لكان متحركاً، وكل متحرك حادث، والحوادث لا تقوم بذات الله ـ تعالى ـ . انظر شرح العقيدة الطحاوية لابن أبي العز الحنفي ص ٦٨، ٦٩، طبعة مكتبة الدعوة. (م).
- (Y) قوله: «ليس في حيز ولا جهة» هذه العبارة شأنها شأن العبارة السابقة، ليست من كلام السلف، وإنما استخدمها الخلف من الأشعرية لنفي صفة النزول والعلو، فقالوا: لو اتصف بالنزول في الثلث الأخير من الليل لكان موجوداً في وقت دون وقت، ولو كان في جهة لكان متحيزاً، وكل متحيز حادث، وهذا الكلام باطل؛ لأنه لا يصلح أن يطبق على الخالق، وإنما يطبق على المخلوق فقط، أما الخالق فليس كمثله شيء في نزوله، إذ لم نره، ولم نز لنزوله مثيلاً، فكيف يقال في حقه مثل هذا الكلام، كما أن لفظ الجهة لفظ محدث لم يرد في عبارات السلف، وإنما الوارد أنه في العلو فوق العرش في السماء، وليس في سفل كما تقول الجهمية أو سائر المعطلة: إنه بكل مكان، ولذا لا بد لِنَافي الجهة أن يقال له: إن أردت جهة سفل، فهذا صحيح، وإن أردت جهة علو تحيط بالله كما هو ظن الأشعرية في قوله: ﴿مَأْمِنكُم مِن فِي السَّكَةِ ﴾ فالله ليس كذلك. وإن أردت نفي جهة علو لا تحيط بالله، فهذا باطل؛ لأن السلف أجمعوا أن الله بذاته فوق عرشه، وعرشه فوق الماء، والماء فوق السماء، والله محيط بكل شيء، عليم بكل شيء، لا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في السماء، له معية عامة بأوصافه مع سائر الخلق، ومعية خاصة مع المؤمنين بالنصر والتأييد. (م).

٩- ولا يصح عليه الحركة والانتقال<sup>(١)</sup> ، ولا الجهل ولا الكذب ، ولا شيء من صفات النقص .

١٠- وهو مرئي في الآخرة .

١١- ما شاء كان ، وما لـم يشأ لـم يكن .

١٢ غني لا يحتاج إلى شيء ، ولا يجب عليه شيء ، إن أثـاب فبفضله ،
 وإن عاقب فبعدله .

١٣- لا غرض لفعله<sup>(٢)</sup> ، ولا حاكم سواه .

(۱) قوله: «ولا يصح عليه الحركة والانتقال» عبارة محدثة ، القصد فيها كما سبق نفي صفات الأفعال بأقيسة الشمول ، كقولهم: لو كان على العرش لكان محمولاً ، ولو كان متكلمًا لكان له حارحة ، ولو كان كذا لكان كذا ، وغير ذلك من أقيسة البشر التي أفرد الله نفسه عنها وقال : ﴿ ليس كمثله شيء ﴾ ، ﴿ ولم يكن له كفوًا أحد ﴾ فقولهم لا يصح عليه الحركة والانتقال ؛ لأنه لو كان متحركًا لكان محدثًا ، يصح في وصف البشر ولا يصح في وصف الله ؛ لأنه قول عليه بلا علم وهو محرم ، فإذا قال الله تعالى : ﴿ وجاء ربك والملك صفًا صفًا ﴾ علمنا أن الجي معلوم ؛ لأنه كلام عربي له معنى ، وعلمنا أن كيفية بحيثه لا يعلمها إلا هو ؛ لأننا ما رأيناها وما رأينا لها مثيلاً . (م) .

(٢) ادعاء المصنف أن هذا المصطلح أجمع عليه أهل السنة ادعاء مردود من وحوه :

الأول: أنه مصطلح حادث أحدثته الصوفية ، ولـم يكن معلومًا لدى السلف.

الثاني: أنه كلام حمّال مطاط؛ فإذا كان الغرض منه أن الله - تعالى - لا ينفعه إيمان مؤمن، ولا يضره كفر كافر؛ كما قال تعالى: ﴿ لن ينال الله لحومها ولا دماؤها ولكن يناله التقوى منكم ﴾ [ الحج: ٣٧]، وقال تعالى: ﴿ من عمل صالحًا فلنفسه ومن أساء فعليها وما ربك بظلام للعبيد ﴾ [ فصلت: ٤٦]، وغيرها من الآيات في هذا المعنى.

إذا كان هذا هو الغرض من هذا المصطلح ، فنعم ، ولكن التزام ما ورد في مصطلحات السلف أولى وأحوط .

الثالث: وإذا كان الغرض من هذا المصطلح أن الله - تعالى - لا يتصف بالحكمة في قوله وشرعه ، في أمره ونهيه ، كما هو دين بعض الصوفية ، فهذا كلام من أبطل الباطل ، بل هو كفر محض ، والله يعصمنا من الزلل .

171

- ١٤- ولا يوصف فيما يفعل بظلم ، ولا فيما يحكم بجور .
  - ه ۱ وهو غير متبعُض<sup>(۱)</sup> .
  - ١٦- ولا له حدّ ولا نهاية (٢).
- 91- وله في مخلوقاته الزيادة (٢) والنقصان (١) ، والمعاد الجسماني ، والجحازاة والمحاسبة ، والصراط ، والميزان ، وكون كل من الجنسة والنار مخلوقاً ، وخلود أهل الجنة فيها ، والكفار في النارحق .
  - ۱۸- والعفو عن المذنبين جائز<sup>(٥)</sup> .
    - ١٩- والشفاعة حق .
- · ٢٠ و بعثة الرسل بالمعجزات من آدم إلى محمد عليه الصلاة والسلام عقب
  - ٢١- وأهل بيعة الرضوان تحت الشجرة ، وأهل بدر من أهل الجنة .
    - ٢٢- ونصب الإمام واحب على المكلَّفين .

<sup>(</sup>۱) ، (۲) قوله: «وهو غير متبعض، ولا له حد ولا نهاية»، عبارة محدثة مرنة أراد بها الأشعرية نفي صفات الذات كالوحه، واليدين، والأصابع، والقدم، والساق بحجة أن إثبات هذه الصفات يدل على الجسمية، وإثبات الأبعاض، والأجزاء لله، وهذا الكلام باطل؛ لأن هذه الصفات ليست كأوصاف البشر الذي يجري عليهم مثل هذا الكلام، فالله ليس كمثله شيء في ذاته، أو في أوصافه.

واعتقاد السلف في ذلك إثبات ما أثبته الله لنفسه ، وما أثبته رسوله ﷺ ، من غير تمثيـل ، ولا تكييف ، ولا تعطيل ، ولا تحريف . (م)

<sup>(</sup>٣) الزيادة بمعنى الإحياء .

<sup>(</sup>٤) والنقصان بمعنى الإماتة ؛ لأنه - سبحانه - يحيى ويميت ، ويخلق ما يشاء .

<sup>(</sup>٥) الجواز هنا بمعنى المشيئة فهو – سبحانه – إن شاء عذب المذنبين ، وإن شاء عفا عنهم بفضله ومُنّه ، لا يسأل عما يفعل وهم يسألون .

٢٣ - والإمام الحق بعد رسول الله ﷺ أبو بكر ، ثم عمر ، ثم عثمان ، ثم
 على ، والأفضلية بهذا الترتيب ، هذا هو الحق عند أهل السنة والجماعة .

٢٤- ثم إن المخالف للحق من أهل القبلة هل يكفر أم لا؟

ذهب جمهور المتكلمين والفقهاء على أن أحدًا من أهل القبلة لا يكفر (١). قال الشيخ أبو الحسن الأشعري (٢) في أول كتاب ((مقالات الإسلاميين))(٢).

قال أبو بكر الصيرفي : كانت المعتزلة قد رفعوا رءوسهم ، حتى نشأ الأشعري فحجرهم في أقماع السمسم .

وثما يدل على توبة الأشعري مما انتحله أولاً قولُ الذهبي في «السير» (٨٦/١٥): «... رأيت لأبي الحسن أربعة تواليف في الأصول، يذكر فيها قواعد مذهب السلف في الصفات، وقال فيها: تُمرُّ كما حاءت، وبذلك أقول، وبه أدين، ولا تؤول».

بل قال أبو الحسن نفسه في معرض سرد مؤلفاته ، وصنفت كتابًا في الصفات هو أكبر كتبنا ، نقضنا فيه ما كنا الّفناه قديمًا قيها على تصحيح مذهب المعتزلة .

وقال الذهبي: «وبَلغنا أن أبا الحسن تاب وصعد منبر البصرة، وقال: إني كنت أقول: بخلـق القرآن، وأن الله لا يرى بالأبصار، وأن الشر فِعْلي ليـس بقـدر، وإنـي تـائبٌ معتقـدٌ الـردَّ علـى المعتزلة».

فرحم اللَّه أبا الحسن الأشعري وسائر علمائنا ، سائلين اللَّه - تعالى - أن يمن بهدايتِه على الأشاعرة وبقية أصحاب البدع والأهواء ، إنه ولي ذلك والقادر عليه .

(٣) ص ( ٣٤ ) .

<sup>(</sup>١) إلاَّ بذنب قد استحلَّه بعد قيام الحجة الرسالية عليه ، أو أتى ما ينقض إسلامه وإيمانه ، ولذا فإن كلام السيد الشريف – الآتي بعده – أقوى وأضبط من إطلاق هذا الكلام .

<sup>(</sup>٢) هو إمام المتكلمين العلامة على بن إسماعيل بن أبي بشر .. وينتهى نسبه إلى بالآل بن أبي بردة بن أبي موسى الأسعري اليماني البصري ، مولده سنة ستين ومائتين ، وكان عحباً في الذكاء ، وقوة الفهم ، ولما برع في معرفة الاعتزال كرهه وتبرأ منه ، وصعد للناس ، فتاب إلى الله - تعالى - منه ، ثم أخذ يردُّ على المعتزلة ، ويهتك عوارهم .

((واختلف المسلمون بعد نبيهم في أشياء، ضلَّل بعضهم بعضًا [٢٧ب]، وتبرأ بعضهم عن بعض، فصاروا فرقًا متباينين، إلاَّ أن الإسلام يجمعهم ويعمهم). اهم.

قال السيد الشريف في ((شرح المواقف)):

((هذا مذهبه ، وعليه أكثر أصحابنا .. ثم قال : إن عدم تكفير أهل القبلة وإن كان موافقًا لكلام الشيخ أبي الحسن الأشعري والفقهاء ، لكنا إذا فتشنا عقائد فرق الإسلاميين ، نجد فيها ما يوجب الكفر قطعًا ، كالعقائد الراجعة إلى وجود إله غير الله تعالى ، أو إلى حلوله في بعض أشخاص الناس ، وإلى إنكار نبوة محمد وإلى ذمه واستخفافه ، أو إلى استباحة المحرمات ، وإسقاط الواجبات الشرعية ، فعلى هذا ينبغي أن يقال : لا يكفر أحد من أهل القبلة إلا بما فيه نفي للصانع القادر العليم ، أو شركه ، أو إنكار للنبوة ، أو إنكار لما علم محيثه ضرورة ، أو إنكار المجمع عليه كاستحلال المحرمات .

وأما ما عداه فالقائل به مبتدع لا كأفر ، إلا أن يفعل ما يكون علامة الإنكار ، كشد الزنار ، ولبس الغبار بالاختيار، فحينشذ يحكم عليه بكونه كافرًا».

ثم اعلم أن الخلافة بعد رسول الله على ما ذكرها الإمام الغزالي: (... تولاها الخلفاء الراشدون، وكانوا أثمة وعلماء بالله - تعالى - وفقهاء أحكامه، ومشتغلين بالفتوى والأقضية، وكانوا لا يستعينون بالفقهاء إلا نادرًا في وقائع لا يستغنى فيها عن المشاورة [ ٢٨ أ]، فتفرغ العلماء لعلم الآخرة وتجردوا لها، وكانوا يتدافعون الفتاوى وما يتعلق بأحكام الخلق من الدنيا، فلما أفضت الخلافة بعدهم إلى أقوام تولوها بغير استحقاق، والاستقلال بعلم الفتاوي والأحكام، اضطروا إلى الاستعانة بالفقهاء واستصحابهم في جميع أحوالهم لاستفتائهم في مجاري أحكامهم، وكان قد بقى من علماء التابعين من

هو مستمر على الطراز الأول، وملازم على صفو الدين، ومواظب على سمت علماء السلف، فكانوا إذا طُلبوا هربوا وأعرضوا، فاضطر الخلفاء إلى الإلحاح في طلبهم لتولية الأقضية والحكومات لهم، حتى حكى أن أبا حنيفة دعي لقضاء ثلاث مرات فأبى، وحُبس وضُرب في كل مرة ثلاثين سوطا، فرأى أهل تلك الأعصار عز العلماء، وإقبال الأئمة والولاة عليهم مع إعراضهم عنهم، فاشرأبوا لطلب العلم؛ توصلاً لنيل العز، ودرك الجاه من قبل الولاة، فأكبوا على علم الفتاوي والحكومات، وعرضوا أنفسهم على الولاة، وتعرفوا فأكبوا على علم الفتاوي والحكومات، فمنهم من أنجح ومنهم من حُرم، والنجح لم يخل عن ذل الطلب ومهانة الابتذال، فصار الفقهاء بعد كونهم مطلوبين طالبين، وبعد كونهم أعزة بالإعراض عن السلاطين، أذلة بالإقبال عليهم، إلا مُن عصمه الله – تعالى – في كل عصر من علماء دينه.

وقد كان أكثر الإقبال في تلك الأعصار على علم الفتاوى والأقضية [ ٢٨ ب ] ؛ لشدة الحاجة إليها في الولايات والحكومات .

ثم ظهر بعدهم من الصدور والأمراء من سمع مقالات الناس في قواعد العقائد ومالت نفسه إلى سماع الحجج فيها، فعلم رغبته إلى المناظرة والمحادلة في الكلام، فأكب الناس على علم الكلام، وأكثروا فيه التصانيف، ورتبوا فيه طرق المحادلات، واستخرجوا فنون المناقضات في المقالات.

ثم ظهر بعدهم من الصدور والأمراء من لم يستصوب الخوض في الكتلام، وفتح باب المناظرة فيه؛ إذ قد تولّد من فتح بابه كثير من التعصبات الفاحشة، والخصومات القبيحة المفضية إلى إهراق الدماء وتخريب البلاد، ومالت نفسه إلى المناظرة في الفقه، وبيان الأولى من مذهب أبي حنيفة والشافعي على الخصوص، فترك الناسُ الكلام، وانتالوا على المسائل الخلافية بين أبي حنيفة والشافعي، وتساهلوا في الخلاف مع مالك، وأحمد، وسفيان، وغيرهم،

وأكثروا فيها التصانيف والاستنباطات، ورتبوا فيها أنواع المحادلات، وهم مستمرون عليه إلى الآن، ولسنا ندري ما قدره الله – تعالى – ف بعدنا من الأعصار».

هذا كلام الغزالي في زمانه حين وجود الرغبة من الصدور و يأمراء إلى العلم والعلماء ، لكن بعد مضي زمانه توجهت رغبة الصدور والأمراء إلى العلم والعلماء نحو الاندراس ، وأقبل ميل الناس إلى العلم نحو الانطماس ، حتى لم يبق في هذا الزمان من الصدور والأمراء رغبة إلى العلم والعلماء أصلاً ، بل كان رغبتهم وميلهم إلى متاع الدنيا وزينتها ، [ ٢٩ أ ] و لهذا ترك الناس العلم بالكلية ، وصاروا كالبهائم لا يعرفون ما يلزمهم من عقائد الدين وأحكام الإسلام ، ولا يميزون بين الحلال والحرام ، واشتغلوا بتحميع المال وأحذ الجاه بالرشوة والوبال .

حرَّره

السيد خليل كركوكي



# □ **الفھـارس** □

أ- فهرس الآيات القرآنية .

ب- فهرس الأحاديث النبوية .

جـ فهرس الأعلام المترجم لهم ، وأصحاب الفرق .

د- فهرس الفرق.

هـ- فهرس الموضوعات .



## أ- فهرس الآيات القرآنية

| الصفحة        | رقمها | الآية                                                                                                   |
|---------------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|               |       | سورة البقرة                                                                                             |
| ٤٣            | ٣٤    | ﴿ وَإِذْ قَلْنَا لِلْمُلَائِكَةُ اسْجَدُوا لَآدُمْ ﴾                                                    |
| ١٤٧           | ٣٤    | ﴿ واستكبر وكان من الكافرين ﴾                                                                            |
| ١٤٨           | ١٤.   | ﴿ قُلُ أَأَنتُمُ أَعْلَمُ أَمُ اللَّهُ ﴾                                                                |
|               |       | ﴿ ومن النساس من يعجبك قولــه في الحيـــاة                                                               |
| 1771, 571     | ۲ • ٤ | الدنيا 🍑                                                                                                |
| 39, 771,      |       | ﴿ ومن الناس من يشري نفسه ابتغاء مرضات                                                                   |
| 187           | ۲.٧   | الله ﴾                                                                                                  |
|               |       | ﴿ كَانَ النَّاسُ أَمَّةً وَاحِدَةً فَبَعْثُ اللَّهِ ﴿ كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعْثُ اللَّهِ |
| ٤٨            | 717   | النبيين 🏶                                                                                               |
| 7.8           | 704   | ﴿ وَلَكُنَ اللَّهُ يَفْعُلُ مَا يَشَاءُ ﴾                                                               |
| 70            | 700   | ﴿ لا تأخذه سنةً ولا نوم ﴾                                                                               |
| سورة آل عمران |       |                                                                                                         |
| 71            | ٤٠    | ﴿ اللَّه يفعل ما يشاء ﴾                                                                                 |
|               |       | ﴿ وَلَمُّهُ عَلَى النَّاسُ حَجَ البيتُ مِنَ اسْتَطَاعُ                                                  |
| 101           | 97    | إليه سبيلاً ﴾                                                                                           |

| القبهـــارس  |           | 14.                                                           |
|--------------|-----------|---------------------------------------------------------------|
| -            |           | اــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                         |
| <b>v</b> 9   | ١٢٠،١١٩   | مر ريد عنو عم عنو من الغيظ ﴾ عليكم الأنامل من الغيظ ﴾         |
|              |           | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                         |
| 99           | 1 80      | ﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسُ أَنْ تَمُوتَ إِلَّا بِإِذِنَ اللَّهِ ﴾ |
|              |           | ﴿ الذين قال لهم الناس إن الناس قـد جمعوا لكم                  |
| ٣٢           | ١٧٣       | فاخشوهم ﴾                                                     |
|              |           | سورة النساء                                                   |
| ۲۱،۱۲        | 09        | ﴿ وَاللَّهُ وَالرَّسُولُ﴾                                     |
|              |           | سورة المائدة                                                  |
| ٧٠ ، ٤٧      | 71-77     | ﴿ واتل عليهم نبأ ابني آدم بالحق ﴾                             |
|              |           | ﴿ قد ضلوا من قبل وأضلوا كثيرًا وضلوا                          |
| ۹.           | <b>YY</b> | عن سواء السبيل ﴾                                              |
| سورة الأنعام |           |                                                               |
| ١٣٦          | ٧١        | ﴿ كَالَّذِي استهوته الشياطين في الأرض حيران ﴾                 |
| 175          | 1 • 1     | ﴿ وما أنت عليهم بوكيل ﴾                                       |
|              |           | ﴿ قُلُ لَا أَجَدُ فَيَمَا أُوحَى إِلَيَّ مُحْرِمًا عَلَى      |
| 171          | 1 20      | طاعم يطعمه إلا أن يكون ميتة ﴾                                 |
|              |           | سورة الأعراف                                                  |
|              |           | ﴿ وَلَقَدَ خَلَقَنَاكُمَ ثُمْ صُورِنَاكُمْ ثُمْ قَلْنَا       |
| YY . £ £     | 17 (11    | للملائكة اسجدوا لآدم ﴾                                        |
|              |           |                                                               |

| ١٧١   |       | الفــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                      |
|-------|-------|--------------------------------------------------------------|
| ٤٥    | ١٢    | ﴿ خلقتني من نار وخلقته من طين ﴾                              |
|       |       | ﴿ وَيَا آدُمُ اسْكُنَ أَنْتُ وَزُوجُكُ الْجُنَةُ             |
| ٤٦    | 70-19 | فكلا من حيث شئتما ﴾                                          |
| 7 £   | ٥٤    | ﴿ أَلَا لَهُ الْحَلَقُ وَالْأَمْرِ ﴾                         |
| 1 2 7 | 111   | ﴿ قالوا أرجه وأخاه ﴾                                         |
| 107   | 177   | ﴿ الست بربكم ﴾                                               |
|       |       | سورة الأنفال                                                 |
|       |       | ﴿ لُو أَنفقت ما في الأرض جَميعًا ما أَلفت                    |
| ١٢٣   | 78    | بين قلوبهم ﴾                                                 |
|       |       | ﴿ هُو الَّذِي أُرسُلُ رَسُولُهُ بِالْهَدِي وَدِينِ الْحَقِّ  |
| * *   | ٣٣    | ليظهره على الدين كله 🦫                                       |
|       |       | سورة يونس                                                    |
|       |       | ﴿ وَمَا كَانَ النَّاسُ إِلَّا أُمَّةً وَاحِدَةً              |
| ٤٨    | ١٩    | فاختلفوا 🏶                                                   |
|       |       | سورة إبراهيم                                                 |
| 44    | **    | ﴿ ويفعل اللَّه ما يشاء ﴾                                     |
|       |       | سورة الإسراء                                                 |
|       |       | ﴿ وإِهْ قَلْنَا لِلْمُلَائِكَةُ اسْجَدُوا لَآدُمْ فَسَجَدُوا |
| ٤٤    | 71    | إلا إبليس ﴾                                                  |

| الف ن ارس | ! <del></del> | 144                                                           |
|-----------|---------------|---------------------------------------------------------------|
| ٥٧        | ۸١            | ﴿ جاء الحق وزهق الباطل ﴾                                      |
|           |               | سورة الكهف                                                    |
| 70        | ٤٩            | ﴿ وَلَا يَظُلُّمُ رَبُّكُ أَحَدًا ﴾                           |
|           |               | سورة مريم                                                     |
| ٨٥،٢٤     | ٦٥            | ﴿ هل تعلم له سميًا ﴾                                          |
|           |               | سورة طه                                                       |
| ۹۱، ۲۹،   | ٥             | ﴿ الرحمن على العرش استوى ﴾                                    |
| ٥٨، ٨٥/   |               |                                                               |
| 70        | 11.           | ﴿ وَلَا يَحْيُطُونَ بِهُ عَلَمًا ﴾                            |
| ٤٦        | 177           | ﴿ ثُم احتباه ربه فتاب عليه وهدى ﴾                             |
|           |               | سورة الأنبياء                                                 |
| **        | 77            | ﴿ لا يسئل عما يفعل وهم يسئلون ﴾                               |
|           |               | سورة العنكبوت                                                 |
| ١٠٨       | ٤٥            | ﴿ إِنَّ الصَّلَّةُ تَنْهَى عَنِ الفَّحَشَّاءُ وَالمُّنَكُرِ ﴾ |
|           |               | سورة السجدة                                                   |
| 79        | 77            | ﴿ إنا من الجحرمين منتقمون ﴾                                   |
|           |               | سورة الأحزاب                                                  |
| ١.٧       | <b>Y</b> 1    | ﴿ وإذ أحذنا من النبيين ميثاقهم ﴾                              |

| 174        | -      | الفح ارس                                                                     |
|------------|--------|------------------------------------------------------------------------------|
| l-m-d      |        | سورة سبأ                                                                     |
| ٧٠         | ٤١،٤٠  | ﴿ ويوم يحشرهم جميعًا ثم يقول للملائكة ﴾                                      |
|            |        | سورة فاطر                                                                    |
| ٨٥         | ١.     | ﴿ إليه يصعد الكلم الطيب ﴾                                                    |
| ٤٦         | ٤٣     | ﴿ وَلا يحيق المُكِّرِ السَّيِّئِ إِلَّا بِأَهَّلُهُ ﴾                        |
|            |        | سورة ص                                                                       |
|            |        | ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكُ لَلْمُلائكَةَ إِنِّي خَالَقَ بَشْرًا                    |
| <b>Y Y</b> | 17- 57 | من طین 🏶                                                                     |
| ٤٤         | ٧٢     | ﴿ فقعوا له ساجدين ﴾                                                          |
| ٣٢         | ٧٥     | ﴿ لما خلقت بيدي ﴾                                                            |
|            |        | سورة الزمر                                                                   |
| 75         | ٣      | ﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيقُرْبُونَا إِلَى اللَّهُ زَلْفَى ﴾              |
|            |        | سورة الشورى                                                                  |
| 37, 77,    | 1:1    | ﴿ ليس كمثله شيء وهو السميع البصير ﴾                                          |
| ۱۸، ۱۸،    |        |                                                                              |
| 131, 111   |        |                                                                              |
|            |        | . سورة الجاثية                                                               |
|            |        | ﴿ مَا هِي إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنيَا نَمُوتَ وَنَحِياً وَمَا يَهَلَّكُنَّـا |
| ٧٤         | 7 &    | إلا الدمر ﴾                                                                  |

## سورة الطور

|          |         | <i>JJ JJ</i>                                                    |
|----------|---------|-----------------------------------------------------------------|
|          |         | ﴿ وَإِنْ يَسْرُوا كَسَفُنَّا مِنْ السَّمَاءُ سَاقَطًا يَقُولُوا |
| 9 ٧      | ٤٤      | سحاب مركوم 🦫                                                    |
|          |         | سورة الحديد                                                     |
| 9 ٧      | ٤٠٣     | ﴿ هُو الْأُولُ وَالْآخِرُ وَالْطَاهِرُ وَالْبَاطِنِ ﴾           |
| 1.0      | ١٣      | ﴿ فَضُرِبَ بينهم بسور له باب ﴾                                  |
|          |         | سورة الحشر                                                      |
| 97       | ١٦      | ﴿ كَمَثْلُ الشَّيْطَانُ إِذْ قَالَ لَلْإِنْسَانَ أَكْفُر ﴾      |
|          |         | سورة التحريم                                                    |
| ٣٢       | ٤       | ﴿ صغت قلوبكما ﴾                                                 |
|          |         | سورة الملك                                                      |
| ۸۰۱، ۹۰۱ | 17      | ﴿ أَأَمنتُم من في السماء أن يخسف بكم الأرض ﴾                    |
|          |         | سورة نوح                                                        |
| ٤٩       | ٣١ - ٢١ | ﴿ قال نوح رب إنهم عصوني ﴾                                       |
|          |         | سورة البروج                                                     |
| 101      | 17      | ﴿ فعال لما يريد ﴾                                               |
|          |         | سورة الأعلى                                                     |
| 97       | 7 (1    | ﴿ سبح اسم ربك الأعلى ﴾                                          |
|          |         |                                                                 |

\* \* \*

## ب- فهرس الأحاديث النبوية

| الصفحة     | الحـــديــث                                         |
|------------|-----------------------------------------------------|
| ०२         | ائت بطن نخلة ؛ فإنك تجد فيها ثلاث سمرات             |
| ٦٦         | إذا طلع حاجب الشمس فدعوا الصلاة حتى تبرز            |
| 00         | ارجع فإنك لـم تصنع شيئًا .                          |
| ٣.         | أسألك بكل اسم سميت به نفسك ،                        |
| <b>79</b>  | أعوذ برضاك من سخطك ،                                |
| 77         | إن أول ما خلق اللَّه القلم                          |
| 79         | إن بعث النار من كل ألف تسعة وتسعون .                |
| 91         | إن اللَّه – تعالى – خلق الخلق حين خلقهم أربعة أصناف |
| 127 617 2  | إن اللَّه خلق آدم على صورته .                       |
| 1 & Y      | إن اللَّه خلق آدم على صورة الرحمن .                 |
| 77         | أول ما خلق الله العقل                               |
| 101        | أين الله ؟                                          |
| ٥٥، ٢٥     | تلك العزى ، ولا عزى للعرب بعدها .                   |
| ٦٦         | ئلاث ساعات كان رسول اللَّه ﷺ ينهانا أن نصلي فيهن    |
| ١٤٨        | خلق الله آدم على صورته .                            |
|            | رأيت عمرو بن عامر بن لحي الخزاعي يجر قصبه في        |
| <b>٧</b> ٩ | النار                                               |

| 144  | الفـــــــارس ـــــــــــــــــــــــــــــ       |
|------|---------------------------------------------------|
| 91   | ستفترق أمتي ثلاث وسبعين فرقة                      |
|      | صلى صلاة الصبح ، ثم أقصر عن الصلاة حتى تطلع       |
| ٦٦   | الشمس                                             |
| 00   | قولوا : اللَّه مولانا ولا مولى لكم .              |
| 107  | كلهم في النار                                     |
| ٦٦   | لا صلاة بعد الصبح حتى ترتفع الشمس                 |
|      | لا يتحرى أحدكم فيصلي عند طلوع الشمس ولا عند       |
| ٦٦   | غروبها                                            |
| 1 80 | لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن                  |
|      | لما فتح رسول اللَّه ﷺ مكة وجد حول البيت ثلاثـمائة |
| ٥٧   | وستين صنمًا                                       |
|      | ما من نفس تُقتل ظلمًا إلا كان على ابن آدم         |
| ٤٧   | كفل منها .                                        |
| 104  | هم الذين كانوا على ما أنا عليه وأصحابي .          |
| 175  | يضع الجبار قدمه في النار .                        |
|      | يقول اللَّه عز وحل : يا آدم ، فيقول : لبيك وسعديك |
| 79   | والخير في يديك .                                  |
|      | * * *                                             |

# ج- فهرس الأعلام المترجم لهم

## وأصحاب الفرق\*

| الصفحة | الاسم                   |
|--------|-------------------------|
| 178    | أحمد بن حابط            |
| 188    | أخنس بن قيس             |
| YY     | أرسطو                   |
| AY     | أفلاطون                 |
| 171    | الإسكاف = أبو جعفر      |
| A7     | الإسكندر المقدوني       |
| 1.8    | إسماعيل بن جعفر الصادق  |
| 1.7    | بابك الخرمي             |
| YY     | أبو البركات البغدادي    |
| 171    | بشر بن المعتمر          |
| 90     | بیان بن سمعان           |
| 181    | أبو بيهس الهيصم بن حابر |
| 128    | ثعلبة بن عامر           |
| 777    | تمامة بن أشرس النميري   |
|        |                         |

مع عدم اعتبار أبو ، ابن ، أل من اسم العلم .

| 144    |        | الفــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|--------|--------|-----------------------------------------|
| ۱ ٤ ٥  |        | أبو ثوبان المرجئ                        |
| 171    |        | الجاحظ = عمرو بن بحر                    |
| ١١.    |        | أبو الجارود = زياد بن أبي زياد          |
| ١٢٨    | الوهاب | الجبائي = أبو على محمد بن عبد ا         |
| 171    |        | ۔<br>جعفر بن حرب                        |
| ١٢١    |        | جعفر بن مبشر                            |
| 108    | (107   | جهم بن صفوان                            |
| ٣      |        | ابن الجوزي                              |
| ۱۳۷    |        | الحارث الإباضي                          |
| ١٤٠    |        | حازم بن عاصم                            |
| 171    |        | أبو الحسن الأشعري                       |
| . 177  |        | أبو الحسين بن أبي عمرو الخياط           |
| 101    | ار     | الحسين بن محمد بن عبد الله النج         |
| ١٣٥    |        | حفص بن أبي المقدام                      |
| ١٠٦    |        | حمدان قِرمطة                            |
| ١٣٩    |        | حمزة بن أدرك                            |
| ٩٨.    |        | أبو الخطاب الأسدي                       |
| ١٤٠    |        | خلف الخارجي                             |
| и и До | ن      | الرازي = محمد بن عمر بن الحسي           |
| ०९     | ملحان  | أبو رجاء العطاردي = عمران بن            |

72

111, 111

ابن عربي = محيي الدين محمد بن على الطائي

العلاف = أبو الهذيل محمد بن الهذيل

| 141         | الف هارس ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|-------------|-----------------------------------------------|
| ٥٨          | عمرو بن الجموح                                |
| 711         | عمرو بن عبيد                                  |
| ٥٢          | عمرو بن لحي الخزاعي                           |
| ١٢٢         | أبو عيسى بن صبح المزدار ( راهب المعتزلة )     |
| ١٤١         | غالب بن شاذك                                  |
| ١٤٨         | غسان الكوفي                                   |
| ۹١          | غيلان الدمشقي                                 |
| ٧٨          | الفارابي = أبو نصر محمد بن محمد طُرْخان       |
| 178         | فضل الحَدْثي                                  |
| ١٢٧         | أبو القاسم بن محمد الكعبي                     |
| ٩ ٤         | أبو كامل ( من غلاة الشيعة )                   |
| 111         | كثير النوي                                    |
| <b>0</b> .• | الكلبي = محمد بن السائب بن بشر                |
| 107         | محمد بن عیسی = برغوث                          |
| 1 - 7       | محمد بن النعمان = شيطان الطاق                 |
| 91          | أبو مسلم الخولاني = عبد الله بن ثُوَب         |
| ١٥.         | أبو معاذ التومني                              |
| ۹.          | معبد الجهني                                   |
| 1 2 2       | معبد بن عبد الرحمن                            |

| الفن الفنارس | 144                             |
|--------------|---------------------------------|
| 170          | مُعَمَّر بن عباد السلمي         |
| 90           | مغيرة بن سعيد العجلي            |
| 1 & 0        | مكرم العجلي                     |
| ٩٣           | ابن ملجم = عبد الرحمن بن عمرو   |
| 97           | أبو منصور العجلي                |
| ०९           | مهدي بن ميمون = أبو يحيى البصري |
| 147          | میمون بن عمران                  |
| 127          | نافع بن الأزرق                  |
| 1 44         | نجدة بن عامر الحنفي             |
| 114          | النظام = إبراهيم بن سيار        |
| 110 (117     | واصل بن عطاء                    |
| 179          | أبو هشام ( من معتزلة البصرة )   |
| ١            | هشام بن الحكم                   |
| ١            | هشام بن سالم الجواليقي          |
| 177          | هشام بن عمرو القوطي             |
| ١٣٦          | يزيد بن أُنيسة                  |
| 18, . 71     | يونس الأسواري                   |
| 1 • 7        | يونس بن عبد الرحمن القمي        |
| 1 & Y        | يونس النميري                    |

## د- فهرس الفرق\*

| الصفحة     | الفرقسة            |
|------------|--------------------|
| 100        | الإباضية           |
| ١٢٦        | الأثمامية          |
| 1 2 4      | الأخنسية           |
| 177        | الأزارقة           |
| ١ • ٤      | الإسحاقية          |
| 171        | الإسكافية          |
| 1. 2 ( ) 1 | الإسماعيلية        |
| 17.        | الأسْوَرَانية      |
| 172        | الأصفرية           |
| 1 £ 1      | الأطرافية          |
| 117        | الإمامية           |
| ٨٨         | أمة اليهود         |
| ٨٨         | أمة النصارى        |
| ٩.         | أمة محمد ﷺ         |
| 104        | أهل السنة والجماعة |
| 1.7        | البابكية           |
|            |                    |

<sup>\*</sup> مع عدم اعتبار أل في اسم الفرقة .

104

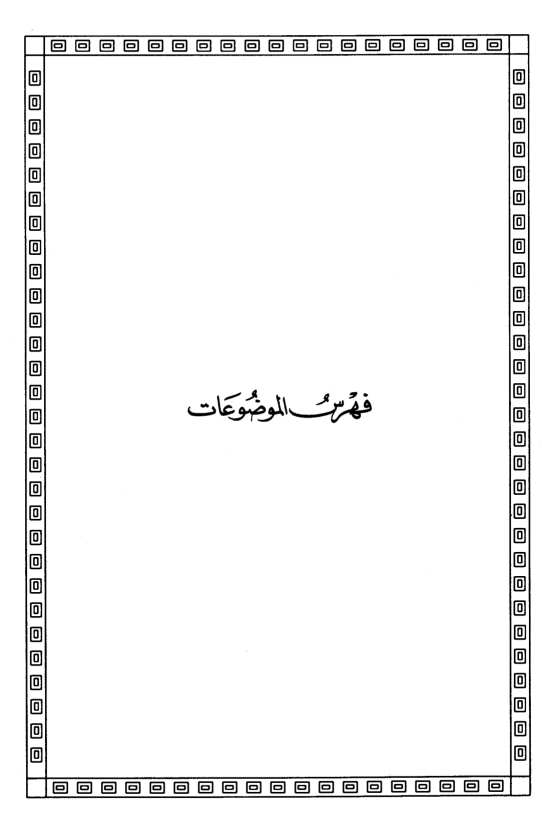
الجهمية

| 140       | الفنهارس ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|-----------|-----------------------------------------------|
| الصفحة    | الفرقة                                        |
| ١٣٧       | الحارثية                                      |
| ١٤٠       | الحازمية                                      |
| ١٢٤       | الحدثية                                       |
| 1.0 ( )   | الحَرْمية                                     |
| 100       | الحفصية                                       |
| ١٣٩       | الحمزية                                       |
| ١٢٤       | الخابطية                                      |
| ٩٨        | الخطابية                                      |
| ١٤٠       | الخلفية                                       |
| ١٣٠       | الخوارج                                       |
| 771       | الخياطية                                      |
| ٧٤        | الدهرية                                       |
| 9 9       | الذمية                                        |
| 1.4       | الرزامية                                      |
| 1.1       | الزرارية                                      |
| <b>Y1</b> | الزردية                                       |
| 107       | الزعفرانية                                    |
| 11.       | الزيدية                                       |

| الغرج ارس | 141            |
|-----------|----------------|
| الصفحة    | الفـرقـة       |
| 98        | السبائية       |
| 1.0       | السبعية        |
| 111       | السليمانية     |
| 1 49      | الشعيبية       |
| 1 £ £     | الشيبانية      |
| 1.7       | الشيطانية      |
| ٧٢        | الشيعة         |
| ۱۲، ۲۲    | الصابئة        |
| 175       | الصالحية       |
| 1 & Y     | الصلتية        |
| 1 44      | العاذرية       |
| ٤٩        | عباد الأصنام   |
| ٧٤        | عباد الحيوانات |
| 70        | عباد الشمس     |
| 77        | عباد القمر     |
| ٦٨        | عباد الكواكب   |
| ٧٤        | عباد الماء     |
| ٧.        | عباد الملائكة  |

| 144         | الفن ارس    |
|-------------|-------------|
| الصفحة      | الفرقسة     |
| ٧٣ ،٧٧ ،٧٧  | عباد النار  |
| 1 & Y & Y Y | العبيدية    |
| 127         | العجاردة    |
| 117         | العَمْرية   |
| 99          | الغرابية    |
| 1 & A       | الغسانية    |
| 94          | غلاة الشيعة |
| ٧٥          | الفلاسفة    |
| ۱۰۶،۲۰۱     | القرامطة    |
| ٩ ٤         | الكاملية    |
| 177         | الكعبية     |
| 1 £ Y       | الجحهولية   |
| ٧١          | الجحوس      |
| ١٣٠         | المحكّمة    |
| 1.7         | المحمرة     |
| 1 2 7       | المرجثة     |
| 177         | المزدارية   |
| ٧١          | المَزْدكية  |

| الفنج ارس | ١٨٨                             |
|-----------|---------------------------------|
| الصفحة    | الفرقسة                         |
| 107       | المستدركة                       |
| 17.       | المشبهة                         |
| 17.       | مشبهة الحشوية                   |
| 17.       | مشبهة غلاة الشيعة               |
| 17.       | مشبهة الكرامية                  |
| 1 & &     | المعبدية                        |
| 118       | المعتزلة                        |
| 1 2 1     | المعلومية                       |
| 170       | المُعَمَّرية                    |
| 90        | المغيرية                        |
| 1.4       | المفوضة                         |
| 150       | المُكْرمية                      |
| 97        | المنصور <b>ية</b>               |
| ١٣٨       | الميمونية                       |
| 101       | النجارية                        |
| 188       | النحدات<br>النصيرية<br>النظامية |
| 1.8 (٧)   | النصيرية                        |
| 114       | النَّظامية                      |



## ه- فهرس الموضوات

| الصفحة | المــوضــوع                                        |
|--------|----------------------------------------------------|
| ٣      | ترجمة الإمام ابن الجوزي                            |
| ٣      | ذكر اسمه ونسبه ، ومولده ، ونشأته                   |
| ξ      | طلبه للعلم                                         |
| o      | ابن الجوزي واغتنام الزمان وكلمات مضيئة في العزلة   |
| ٧      | ابن الجوزي ونصيحة إلى طلاب العلم                   |
| ٧      | ابن الجوزي وكلمات في علو الهمة                     |
| ٩      | ابن الجوزي شيخ الوعاظ                              |
| ١٣     | عقيدة الإمام ابن الجوزي – رحمه اللَّه –            |
|        | الأسباب التي دعت الفرق الضالة إلى الانحراف عن      |
| ١٩     | منهج النبوة                                        |
|        | ذكر القواعد السلفية في فهم النصوص الواردة في إثبات |
| ۲٤     | الصفات الربانية                                    |
| ٣٥     | وصف النسخة الخطية ، وإثبات نسبتها للمؤلف           |
| ٣٦     | عملي في الكتاب                                     |
| ٣٧     | صور من النسخة الخطية                               |
| ٤١     | نص الرسالة                                         |
| ٤٣     | كيد الشيطان لنفسه                                  |

| حة  | الــــوضـــوع الصف                                         |
|-----|------------------------------------------------------------|
| ٤٥  | كيد الشيطان للأبوين                                        |
|     | كيد الشيطان لابني آدم                                      |
|     | المدة ما بين آدم ونوح من القرون                            |
|     | أول من تلاعب بهم الشيطان هم عباد الأصنام                   |
|     | ما الذي حمل العرب على عبادة الأصنام ؟                      |
| ٥٢  | أول من بدل دين إبراهيم - عليه السلام - وسبب ذلك            |
|     | مناة : أقدم آلهة العرب                                     |
| ૦ દ | اللات : إله العرب بالطائف                                  |
| ٥٥  | ذكر العزى                                                  |
| ٥٧  | ذكر هبل                                                    |
| ٥٧  | ذكر إساف ونائلة                                            |
| ٥٨  | قصة إسلام عمرو بن الجموح – رضي الله عنه –                  |
| 09  | بعض مخازي عبادة الأصنام في الجاهلية                        |
| ٦.  | صور تلاعب الشيطان بالمشركين                                |
| 71  | مشركو الصابئة ؛ هم قوم إبراهيم – عليه السلام –             |
|     | أقسام الصابئة: ١- صابئة حنفاء                              |
| ٦٢  | ٧- صابئة مشركون                                            |
| 70  | أنواع الأصنام التي اتخذها المشركون آلهة ، وبيان حالهم معها |

| الصفحة    | المسوضسوع                             |
|-----------|---------------------------------------|
| 1         | ١٠ - الهشامية                         |
| 1.1       | ١١– الزرارية                          |
| 1.7       | ١٢- اليونسية ١٣- الشيطانية            |
| البَدائية | ١٤ – الرِّزامية ١٥ – المفوضة ١٦ –     |
| ١٠٤       | ١٧- النصيرية والإسحاقية               |
| ١٠٤       | ١٨- الإسماعيلية : ( ولهم ألقاب أُخر ) |
|           | وأما الزيدية : فثلاث فرق :            |
| 11.       | ١- الجارودية                          |
|           | ٢- السليمانية ٣- البُرّية             |
| 117       | وأما الإمامية :                       |
|           | الفرقة الثانية :                      |
| 1.17      | المعتزلة : ( وهم عشرون فرقة )         |
|           | ١- الواصلية                           |
| 117       | ٢- العَمْرية ٣- الهذيلية              |
|           | ٤- النَّظامية                         |
|           | ٥- الأسورانية                         |
|           | ٦- الإسكافية ٧- الجعفرية ٨-           |
| 177       |                                       |

جـ – الحارثية

١- البرغوثية .. ٢- الزعفرانية .. ٣- المستدركة ......

\* \* \*

ب- فهرس الأحاديث النبوية .....

د- فهرس الفرق ......

هـ- فهرس الموضوعات .....