## موسوعة تساريخ الأدب والنقد والحكمة العربية



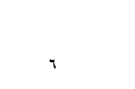
# موسوعة تساريخ الأدب والنقد والحكمة العربية في عصر صدر الإسلام

المجلد الثالث

حسين علي الهنداوي







#### الفهرس

| 10  | مقدمة                                                                      |
|-----|----------------------------------------------------------------------------|
| ۱۷  | الباب الأول: الحياة العامة في عصر صدر الإسلام                              |
| ۱۹  | الباب الأول: الفصل الأول: المظهر السياسي والإداري والحربي والتشريعي        |
| ۲۲  |                                                                            |
| ۲ ٤ | الباب الأول: الفصل الثالث: المظهر الفكري والعلمي والثقافي                  |
| ۲٦  | الباب الأول: الفصل الرابع: المظهر الديني                                   |
| ۲٧  | الباب الأول: الفصل الخامس: المظهر الاقتصادي والمالي                        |
| ۲۸  | الباب الأول: الفصل السادس: إرهاصات ما قبل نزول القرآن                      |
| 47  | الباب الأول: الفصل السابع: حالة الديانات السهاوية الوضيعة قبل بعثة النبي ﷺ |
| ٣0  | الباب الثاني: خصائص الدعوة الإسلامية                                       |
| ٣٧  | الباب الثاني: الفصل الأول: الإسلام دعوة توحيد لله تعالى                    |
| ٣٩  | الباب الثاني: الفصل الثاني: الإسلام دعوة فكرية                             |
| ٤٠  | الباب الثاني: الفصل الثالث: الإسلام دعوة سياسية                            |
| ٤٢  | الباب الثاني: الفصل الرابع: الإسلام دعوة اقتصادية                          |
| ٤٣  | الباب الثاني: الفصل الخامس: الإسلام دعوة اجتماعية                          |
| ٤٤  | الباب الثاني: الفصل السادس: الإسلام دعوة إنسانية                           |
| ٤٥  | الباب الثالث: القرآن الكريم ماهية وأبعاد                                   |
| ٤٧  | الباب الثالث: الفصل الأول: ما هو القرآن الكريم؟                            |
| ٤٩  | الباب الثالث: الفصل الثاني: الوحي معناه وحقيقته                            |
| ٥١  | الباب الثالث: الفصل الثالث: نزول القرآن الكريم مفرقاً                      |
| ٥٣  | الباب الثالث: الفصل الرابع: جمع القرآن الكريم وتدوينه                      |
| ٥٦  | الباب الثالث: الفصل الخامس: حفظ القرآن                                     |

| الباب الثالث: الفصل السادس: قراءة القرآن الكريم                                       |
|---------------------------------------------------------------------------------------|
| الباب الرابع: نشأة التفسير وتطوره                                                     |
| الباب الرابع: الفصل الأول: التفسير والتأويل                                           |
| الباب الرابع: الفصل الثاني: أنواع التفسير                                             |
| الباب الرابع: الفصل الثالث: كيف يتم تفسير القرآن الكريم؟ ٦٧                           |
| الباب الرابع: الفصل الرابع: تفسير سور من القرآن الكريم                                |
| الباب الخامس: تقنيات النص القرآني٥٧                                                   |
| الباب الخامس: الفصل الأول: المفردة القرآنية٧٧                                         |
| الباب الخامس: الفصل الثاني: الأساليب القرآنية                                         |
| الباب الخامس: الفصل الثالث: فهم المعنى القرآني                                        |
| الباب الخامس: الفصل الرابع: معرفة نظم القرآن الكريم                                   |
| الباب الخامس: الفصل الخامس: إعجاز القرآن الكريم ٩١                                    |
| الباب الخامس: الفصل السادس: أسرار الإعجاز القرآني ٩٩                                  |
| الباب الخامس: الفصل السابع: الأداء القرآني                                            |
| الباب الخامس: الفصل الثامن: التعبير القرآني                                           |
| الباب الخامس: الفصل التاسع: بناء السورة القرآنية                                      |
| الباب الخامس: الفصل العاشر: الفاصلة القرآنية                                          |
| الباب الخامس: الفصل الحادي عشر: القرآن الكريم ليس سجعاً ولا شعراً١١١                  |
| الباب الخامس: الفصل الثاني عشر: اللغة القرآنية وتأثيرها في الأدب واللغة العربية ١١٤   |
| الباب السادس: كيف نتذوق القرآن الكريم؟                                                |
| الباب السادس: الفصل الأول: القرآن الكريم والأدب                                       |
| الباب السادس: الفصل الثاني: القرآن الكريم والبيئة الاجتماعية والطبيعية ١٢٠            |
| الباب السادس: الفصل الثالث: القرآن الكريم والبلاغة العربية                            |
| الباب السادس: الفصل الرابع: الصورة الأدبية (التشبيه والاستعارة) في القرآن الكريم. ١٢٤ |
| الباب السادس: الفصل الخامس: الكنايات والتعريض في القرآن الكريم١٣١                     |
|                                                                                       |

| ١٣٤          | الباب السادس: الفصل السادس: الحقيقة والمجاز في القرآن الكريم           |
|--------------|------------------------------------------------------------------------|
| ١٣٥          | الباب السابع: الفصل السابع: بنية النصوص القرآنية خارجياً               |
|              | الباب السادس: الفصل الثامن: خصائص الآيات والسور القرآنية               |
|              | الباب السادس: الفصل التاسع: بنية النصوص القرآنية داخلياً               |
|              | الباب السادس: الفصل العاشر: التشابه والاختلاف في تعبيرات القرآن الكريم |
|              | الباب السادس: الفصل الحادي عشر: دراسة تطبيقية لنص قرآني سورة الحاقة    |
|              | الباب السابع: القصة القرآنية                                           |
| ١٥١          | الباب السابع: الفصل الأول: ماهية القصة القرآنية                        |
|              | الباب السابع: الفصل الثاني: أهداف القصة في القرآن الكريم               |
| ٠٠٠          | الباب السابع: الفصل الثالث: طريقة القصص في القرآن الكريم               |
| ٠٦٠          | الباب السابع: الفصل الرابع: قصص القرآن حقيقة تاريخية                   |
| ٠٦٣          | الباب الثامن: المثل في القرآن الكريم                                   |
| ۱٦٥          | الباب الثامن: الفصل الأول: تعريف وماهية الأمثال في القرآن الكريم       |
| ٠٦٦          | الباب الثامن: الفصل الثاني: أنواع الأمثال في القرآن                    |
| 179          | الباب الثامن: الفصل الثالث: فوائد الأمثال في القرآن الكريم             |
| ۱۷۱          | الباب الثامن: الفصل الرابع: من أمثال القرآن الكريم                     |
| ٠٠٠٠         | الباب التاسع: الأدب النبوي الشريف                                      |
| ١٧٧          | الباب التاسع: الفصل الأول: حياة الرسول ﷺ                               |
| ۱۸۱          | الباب التاسع: الفصل الثاني: جهاد الرسول ﷺ لنشر الدعوة (١)              |
| ١٨٤          | الباب التاسع: الفصل الثالث: جهاد الرسول ﷺ لنشر الدعوة (٢)              |
| ۱۸٦          | الباب التاسع: الفصل الرابع: جهاد الرسول ﷺ لنشر الدعوة (3)              |
| دولة العربية | الباب التاسع: الفصل الخامس: هجرة الرسول إلى المدينة المنورة وتأسيس ال  |
| ۱۸۸          | الإسلامية                                                              |
| 191          | الباب التاسع: الفصل السادس: غزوة بدر الكبرى 2 / هـ، ٦٧٤ / م            |
| ١٩٣          | الباب التاسع: الفصل السابع: غزوة أحد 3/ هـ، ٦٢٥/ م                     |

| 197.           | الباب التاسع: الفصل الثامن: غزوة الخندق - الأحزاب 5 / هـ، ٦٢٧ / م                                                                 |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۹۸.           | الباب التاسع: الفصل التاسع: صلح الحديبية 6 / هـ، ٦٢٨ / م                                                                          |
| ۲۰۱.           | الباب التاسع: الفصل العاشر: فتح مكة المكرمة 8/ هـ، ٦٣٠/ م                                                                         |
| ۲۰٤.           | الباب التاسع: الفصل الحادي عشر: حجة الوداع 10 هـ، ٦٣٢ م                                                                           |
| ۲۰۷.           | الباب العاشر: سمات النبي صلى الله عليه وسلم                                                                                       |
| ۲۰۹.           | الباب العاشر: الفصل الأول: السهات الخُلُقِيَّة والنفسيَّة للنبي را الفصل الأول: السهات الخُلُقِيَّة والنفسيّة للنبي الله المعاشر: |
| 110.           | الباب العاشر: الفصل الثاني: السهات الخَلقِيَّة - الجسدية للنبي محمد على الساب العاشر:                                             |
| ۲۱۸.           | الباب العاشر: الفصل الثالث: الحديث النبوي الشريف                                                                                  |
| 277.           | الباب العاشر: الفصل الرابع: فصاحة النبي ﷺ وبلاغته                                                                                 |
| ۲۲۸.           | الباب العاشر: الفصل الخامس: النبي محمد ﷺ ليس بشاعر                                                                                |
| ۲۳۲ .          | الباب العاشر: الفصل السادس: نقد النبي ﷺ للشعر                                                                                     |
|                | الباب العاشر: الفصل السابع: التفريق بين الحقيقة والمجاز                                                                           |
| 240 .          | في فهم الحديث النبوي الشريف                                                                                                       |
| ۲ <b>۳</b> ۹ . | الباب العاشر: الفصل الثامن: المثل في الحديث الشريف                                                                                |
| 7              | الباب العاشر: الفصل التاسع: القصة من الأدب النبوي الشريف                                                                          |
| Y0.            | الباب العاشر: الفصل العاشر: دراسة أدبية لحديث نبوي شريف                                                                           |
| Y0Y.           | الباب العاشر: الفصل الحادي عشر: تفسير النبي - محمد- للقرآن الكريم                                                                 |
| YOV .          | الباب الحادي عشر: الخطابة في عصر صدر الإسلام                                                                                      |
| ۲7۰.           | الباب الحادي عشر: الفصل الأول: أنواع الخطابة في هذا العصر                                                                         |
| ۲۸۲ .          | الباب الحادي عشر: الفصل الثاني: خطب الرسول ﷺ                                                                                      |
| ۲۸۷.           | الباب الحادي عشر: الفصل الثالث: خصائص الخطابة في صدر الإسلام                                                                      |
| ۲۸۹.           | الباب الثاني عشر: الرسائل                                                                                                         |
|                | الباب الثاني عشر: الفصل الأول: انتشار الكتابة في عصر صدر الإسلام                                                                  |
| 791.           | 13/ق.هـ/ من البعثة النبوية وحتى موت الرسول ﷺ / ١١هـ/                                                                              |
| 797.           | الباب الثاني عشر: الفصل الثاني: كُتّاب النبي ﷺ                                                                                    |

| <b>44</b>   | الباب الثاني عشر : الفصل الثالث: كتابة الرسائل في عصر صدر الإسلام        |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------|
| ۳٠٠.        | الباب الثاني عشر: الفصل الرابع: الرسائل وسيلة للدعوة                     |
| ٣٠٢.        | الباب الثاني عشر: الفصل الخامس: نهاذج من رسائل النبي ﷺ                   |
| ٣٠٦.        | الباب الثاني عشر: الفصل السادس: الخصائص الفنية للترسل في عصر صدر الإسلام |
| 4.9         | الباب الثالث عشر: الموعظة التقوية القرآن الكريم وفي الحديث الشريف        |
| 4.9         | في عصر صدر الإسلامفي عصر صدر الإسلام                                     |
| ۳۱۷ .       | الباب الرابع عشر: الأُدعية النبوية                                       |
| ۳۲۳         | الباب الخامس عشر: وصايا النبي صلى الله عليه وسلم                         |
| 444         | الباب السادس عشر: المنطق النبوي                                          |
| 449         | الباب السادس عشر: الفصل الأول: خصائص المنطق النبوي                       |
| ۲۳۱         | الباب السادس عشر: الفصل الثاني: القسم النبوي الشريف                      |
| 440         | الباب السابع عشر: الشعر في صدر الإسلام                                   |
| ۳۳۷ .       | الباب السابع عشر: الفصل الأول: الإسلام والشعر والعصبية القبلية           |
|             | الباب السابع عشر: الفصل الثاني: حالة الشعر في هذا العصر                  |
| ۳۳۹         | الشعر يواكب الدعوة الإسلامية - حركة الشعر في عهد النّبوة                 |
| ٣٤٣.        | الباب السابع عشر: الفصل الثالث: الشعر الإسلامي يرافق الأحداث             |
| ٣٤٦.        | الباب السابع عشر: الفصل الرابع: حركة الشعر إبّان عهد النبوة              |
| 407         | الباب السابع عشر: الفصل الخامس: تأثُّر الشعراء المخضرمين بالإسلام        |
| <b>40</b> A | الباب السابع عشر: الفصل السادس: قضايا الشعر في عصر صدر الإسلام           |
| ۳٦٠.        | الباب السابع عشر: الفصل السابع: أسلوب الشعر في صدر الإسلام               |
| 411         | الباب السابع عشر: الفصل الثامن: موقف الإسلام من الشعر والشعراء           |
| 417         | الباب السابع عشر: الفصل التاسع: الرسول ﷺ والشعر                          |
| ۳٦٨ .       | الباب السابع عشر: الفصل العاشر: الأغراض الشعرية في عصر صدر الإسلام       |
|             | الباب السابع عشر: الفصل الحادي عشر: قصيدة المدح الإسلامية الجديدة        |
|             | الباب السابع عشر: الفصل الثاني عشر: سهات الشعر في عصر صدر الإسلام        |

|                | لات التي طرأت على الشعر     | ل الثالث عشر: التحو    | ابع عشر: الفصل  | الباب السا  |
|----------------|-----------------------------|------------------------|-----------------|-------------|
| ۳۷۸            |                             |                        | بدر الإسلام     | في عصر ص    |
| در الإسلام ٣٨٠ | ُص الفنية للشعر في عصر صا   | لرابع عشر: الخصائ      | ابع عشر: الفصل  | الباب الس   |
| ۳۸۳            | ملكة الشعرية في هذا العصر . | ل الخامس عشر: الصع     | ابع عشر: الفصل  | الباب الس   |
| دم ۲۹۱         | ز الشعر في عصر صدر الإسلا   | ل السادس عشر: رمو      | ابع عشر: الفصل  | الباب الس   |
| ٤٤٥            | لمعرية                      | ت تطبيقية لنصوص ش      | ىن عشر: دراسار  | الباب الثاه |
| ي ٤٤٧          | اعر حسان بن ثابت الأنصارة   | سول في المعركة) للش    | ة في نص (مع الر | قراءة أدبية |
| ٤٥١            | ،                           | في عصر صدر الإسلام     | سع عشر: النقد ف | الباب التاه |
| ٤٥٣            | ، عصر الرسول                | لأول: معالم النقد في   | سع عشر: الفصل   | الباب التاه |
| ٤٥٥            | في عصر صدر الإسلام          | لثاني: واقعية النقد إ  | سع عشر: الفصل   | الباب التاه |
| ٤٦٠            | ن القرآن والشعر             | ل الثالث: التناقض بير  | سع عشر: الفصل   | الباب التاه |
| وه ۲۲۳         | ول من الشعراء الذين عاصر و  | ل الرابع: موقف الرس    | سع عشر: الفصل   | الباب التاه |
| ٤٦٥            | النقد في هذا العهد          | ل الخامس: خصائص        | سع عشر: الفصل   | الباب التاه |
| ٤٦٩            |                             | عربية والإسلامية …     | سرون: الحكمة ال | الباب العث  |
| ٤٧١            | كتاب حكمة                   | أول: القرآن الكريم ك   | ئرون: الفصل ال  | الباب العث  |
| ٤٧٢            | ىنىىنى                      | ثاني: صفات الله الحس   | ئرون: الفصل ال  | الباب العث  |
| ٤٨٠            |                             | ثالث: أسماء الله تعالى | لم ون: الفصل ال | الباب العث  |

### بسم الله الرحمن الرحيم

قال الله تعالى في كتابه العزيز:

﴿ وَالشَّعَرَاءُ يَتَبِعُهُمُ الْغَاوُونَ (٢٢٤) أَلَمْ تَرَ أَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ (٢٢٥) وَأَنَّهُمْ يَعُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ (٢٢٦) إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِجَاتِ وَذَكَرُوا اللَّهَ كَثِيرًا وَانتَصَرُوا مِن بَعْدِ مَا ظُلِمُوا وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنقَلَبِ يَنقَلِبُونَ (٢٢٧)﴾

سورة الشعراء

#### قال رسول الله على:

- حدثنا عبد الله بن يوسف:

أخبرنا مالك عن زيد بن أسلم، عن عبد الله بن عمر رضي الله عنها:

أنه قدم رجلان من المشرق فخطبا فعجب الناس لبيانها،

فقال رسول الله عليان:

(إنَّ منَ البيانِ لسحراً، أو إنَّ بعضَ البيان سحر).

صحيح البخاري - ٧٦٧٥

#### بسم الله الرحمن الرحيم مقدمة

إذا كان الشعر في عصر ما قبل الإسلام (العصر الجاهلي) قد شغل العرب في جزيرتهم مفاخراً ومنافراتٍ ومدحا ً وذمّا من خلال تحريكه لمشاعرهم وعواطفهم وعصبياتهم؛ فإن نزول القرآن الكريم عليهم قد حرّك عقولهم وأفكارهم وأخرجهم من ظلمات العصبيات القبلية إلى نور الأمة الواحدة التي تتمحور حول دعوة التوحيد ورفع راية (- لا إله إلا الله-)، هذه القضية التي خلق الله سبحانه وتعالى الكون وما فيه ومن فيه من أجلها، والتي غيرت وجهة الفكر الإنساني الذي بقى لفترات طويلة يتخبط في دياجي الشرك والعبودية لغير الله تعالى؛ وقد أحدث القرآن الكريم بمفاهيمه ومعارفه وتعاليمه ثورة حقيقية في حياة العرب أولاً، وفي حياة الأمم الأخرى ثانياً حيث فتح للناس آفاقاً جديدة وشكّل لهم روحاً جديدة وسلوكا جديدا في تعارفهم مع مفردات الكون والناس. وما هي إلا سنوات معدودات حتى امتزجت آيات هذا القرآن الكريم مع سحرياتهم الحمراء فاندفعوا لنشر الإسلام في مشارق الأرض ومغاربها، وتكونت حول هذا القرآن الكريم علوم وآداب بهرت الفكر العالمي، وغيرت مجرى نظر الناس نحو فكرة التوحيد حتى عند أصحاب الديانات الأخرى التي تقسم الألوهية إلى أقسام أو التي تجسدها في شخصية إنسان أو صنم أو عند من أخذوا يتنكرون للألوهية بشكل عام ويعترون الكون قد أوجد نفسه بنفسه أو وُجد مصادفة - وحاشا لله -أن يكون كونه الذي خلقه بيديه لا صانع له؛ وهكذا فقد صار من الحاجة أن يطلع القارئ على كل العلوم والآداب التي كتبت حول آيات القرآن الكريم وما تبعها من دراسات أدبية شملت السنة النبوية المطهرة الشارحة والمفسرة لهذه الآيات.

ونحن في هذا المجلد لا نبتغي دراسة الأحكام الشرعية بمفهوم (العبادات والمعاملات) بقدر ما نريد أن نطَّلع على آداب القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة، وما فيها من قصص وأمثال وحكم وبلاغة وأساليب، ونحن نعلم جميعاً أن هذا القرآن الكريم قد بهر العرب من الساعة الأولى لنزوله وما يزال يبهر العقول البشرية حتى من غير المسلمين، ثم إننا في هذا المجلد ندرس ما أفرزته قرائح الأدباء والشعراء في حراك هذه الدعوة من خلال نوع جديد من الشعر يسمى

(شعر الدعوة) حيث تضاءل شعر العصبية القبلية أمام ذلك التغير الجديد، فقد أصبح الإسلام أباً للناس جميعاً يفتخرون به بعد أن كانوا يفتخرون بقيس وتميم وغيرها من القبائل:

أبي الإسكلامُ لا أبَ لي سواه إذا افتخروا بقيس أو تميم كل ذلك مع ما نجده من تراجع قليل لفن الشعر وتقدم لفن الخطابة التي أصبحت من مستلزمات المسلمين الضرورية في المجتمع والأعياد والحجج والوفود وصار لحركة الشعر نقاد غير مختصين وإن كانوا واعين لحركة الشعر وعلى رأسهم الرسول عليه الصلاة والسلام، الذي أسس بنقده الأدبي لأول نوع من الشعر هو (الشعر الدعوي) والذي نبّه القرآن الكريم إلى أهميته في نشر الدعوة خلال سورة الشعراء حيث قسم الشعر إلى قسمين (شعر غاوِ) و(شعر واع) وشكّل الرسول على أول جمعية للشعر الدعوى (جمعية شعر الدعوة) ومثَّلها حسان بن ثابت وَّكعب بن مالك وعبد الله بن رواحة رضي الله تعالى عنهم أجمعين على أن ما غطّاه هذا الشعر من مساحة العقل المسلم لم يشكِّل التغطية الكاملة، بل تقاسم الفكر المسلم مجموعة قضايا توزعها القرآن الكريم وعلومه والسنة النبوية الشريفة والأدب العربي والمعارف الأخرى، وتحول الشعر إلى متنفس للشعراء في التعبير عن قضاياهم الخاصة والعامة؛ ومع ذلك فقد خطا الأدب العربي والإسلامي خطوة ثانية في حمل قضايا الأمة وهموم الفرد وتطلعاته وارتقى أكثر، فمن شعر متكسب (المدح) أو شعر (هجاء) إلى شعر دعوة، وهذا ارتقاء بحد ذاته في وظيفة الشعر، كما وأن الأدب في هذا العصر قد توسعت مداخله فنشط فن الخطابة من خلال خطبه - التي أضحت مثالاً يُحتذى به في البلاغة النبوية وتألق فن الرسائل من خلال ما خطُّه الرسول عليه أفضل الصلاة والسلام للملوك المجاورين لجزيرة العرب كما وأشرق فن الوصايا التي تركها لنا رسول الله عليه الصلاة والسلام والمطلع على السنّة النبوية التي جمعها لنا العلماء يدرك تماماً أن نصوص التشريع النبوي إضافة إلى كونها قوانين وشرائع حياتية فهي نصوص أدبية فائقة الجمال، تبزّ ببلاغتها كل النصوص الأخرى، وهذا ما سنلمسه من خلال فصول هذا المجلد التي تتحدث عن البلاغة النبوية. وأكثر ما يلفت الانتباه في الأدب في عصر صدر الإسلام (الموعظة التقوية) في القرآن الكريم، والحديث الشريف، والتي تحتاج إلى كتاب مستقل لدراسة (موضوعاتها وعناصرها وأساليبها واتجاهاتها). وهكذا فقد فتح لنا هذا العصر على قلة عدد سنواته آفاقاً جديدة في سلم الحياة الفكرية.

حسين علي الهنداوي سوريا - درعا

## الباب الأول الحياة العامة في عصر صدر الإسلام

#### مظاهر الحياة العامة في عصر صدر الإسلام

١ - المظهر السياسي والإداري

٢ - المظهر التشريعي والقضائي

٣- المظهر الاجتماعي

٤ - المظهر الأدبي واللغوي

٦ - المظهر الديني

٧- المظهر الاقتصادي

٨- إرهاصات ما قبل نزول القرآن الكريم

٩ - حالة الديانات السهاوية قبل نزول القرآن الكريم

## الباب الأول الفصل الأول المظهر السياسي والإداري والحربي والتشريعي

ربها لم يعرف العرب قبل الإسلام ممالك عظيمة ودولاً كبيرة بسبب عدم قدرة أبناء الجزيرة على صناعة الإمبراطوريات، وعدم تآلفهم وتجانسهم في وحدة منسقة، فقد ذكر لنا القرآن الكريم أن الله تعالى وحده هو الذي يؤلف قلوبهم: (لو أنفقت ما في الأرض جميعاً ما ألفت بين قلوبهم ولكن الله ألف بينهم) ولذلك كانت الجزيرة العربية مقسمة من الجانب السياسي إلى مناطق تتحكم فيها القبائل، وإذا كانت إمارات كندة والغساسنة والمناذرة قد بدأ الضعف يدب فيها، فإنّ مكة المكرّمة إبان نزول وحي السماء إليها لم تكن لتشكل مملكة أو دولة مستقلة، إذ إن التجار يتحكمون بها ويديرون شؤونها السياسية فيعقدون الأحلاف ويخوضون الحروب، ويحمون تجارتهم إلى الشام واليمن بأنفسهم، بينها كانت المدينة المنورة، يهيأ فيها عبد الله بن أبي سلول ليتوج ملكاً عليها، وكان يسكن المدينة فئات من اليهود تتمثل في قبائل (بني النضير – وبني قينقاع – وبني قريظة). وقد كانت الحياة السياسية قائمة على زعامة القبائل ولم تتعد ذلك، فلها جاء الإسلام واستقر الرسول في المدينة أنشأ أول دولة عربية تستمد قوانينها من القرآن الكريم وتقيم السياسي مسؤولية وعبئاً كبيراً يتحمّله الخليفة أو الأمير ضمن قاعدة: (الإمارة تكليف لا السياسي مسؤولية وعبئاً كبيراً يتحمّله الخليفة أو الأمير ضمن قاعدة: (الإمارة تكليف لا تشهيف).

نزل القرآن الكريم في مدة لا تتجاوز اثنين وعشرين عاماً على قوم انتشرت بينهم عادات سميت فيما بعد بالعادات الجاهلية، تعتمد هذه العادات على مبدأ الصراع الاجتماعي القائم على الأخذ بالثأر واعتبار المرأة غنيمة، وعدم توريث النساء إضافة إلى انتشار عادات شرب الخمور، واتخاذ الحياة واللهو فيها غاية بحد ذاتها. وقد استطاع

القرآن الكريم بمفاهيمه الجديدة أن ينزع من نفوس هؤلاء الأعراب الرواسب التي ذكرناها، وأن يعيد بناء الجانب الاجتماعي من حياة الإنسان بناء سلياً أثر فيها بعد بالشعراء والأدباء، وأسهم في نقل الفرد العربي من حياة إلى أخرى.

لقد كان العرب- أثناء وقبل نزول آيات القرآن الكريم- قوماً يؤمنون بالسحر والكهانة ويقيمون حياتهم الفكرية على مجموعة من الأساطير ويعتقدون أن الشعر مستمد من الجن الذي تسكن وادي عبقر وأن لكل شاعر جنياً - ذكراً أو أنثى - يمده بها يقول من أشعار، وقد كان بعض الشعراء يتفاخرون بأن جنية ذكر وأن الجن الذي يمدون غيره من الإناث، إضافة إلى أن القلة من العرب تؤمن بالنصرانية واليهودية بينها الأغلب يقيم على الشرك، ويعتقد أن الملائكة بنات الله، وأن الأصنام والأوثان ما هي إلا آلهة صغيرة تشفع لهم عند الإله الأكبر وأن البيت الحرام كان يحتوي على ثلاثمئة وستين صنها، وقد يصنع العربي الجاهلي صنمه من التمر، فإذا ما جاع أكله.

وبمجيء الإسلام ونزول القرآن انبهر العرب بهذه البلاغة التي يحملها فانصرفوا عن الشعر وبدؤوا يحاولون فهم هذا الكتاب الجديد إضافة إلى أن الفتوحات الإسلامية قد جعلت سوق الشعر تكسد قليلاً، خاصة وأن خيرات البلاد الأخرى قد انفتحت عليهم، وأن هؤلاء العرب بدؤوا يحملون هذا القرآن إلى الأقوام الأخرى ولم نعد نسمع ذكراً كثيراً للشعر إلا ما كان يأتي عفو الخاطر يتحدث عن وقائع العرب إذا خلا هؤلاء القوم إلى الحديث عن ذكرياتهم، ومع ذلك فإن هذا العصر (عصر الإسلام) لم يتجاوز أربعين عاماً إلا أنه حفل بأكثر من مئة شاعر.

لقد أصبح واضحاً لدينا بعد قراءة حياة العرب قبل الإسلام سياسياً أن القبيلة بمفهومها العصبي لم تعد تصلح للحكم على الرغم من كونها المثل الأعلى للناس وأن عصبية القبيلة أسهمت في تكريس التفكك السياسي وتناحر القبائل وتقاتلها وأنه لما ظهرت الدعوة الإسلامية الجديدة التي هل لواءها النبي شخصة تققت للناس حياة هادئة مستقرة سليمة قائمة على الإخاء والعدالة والمساواة والتحرر من العبودية والظلم ونبذ الفروق الاجتماعية في تولي قيادة الدولة والجيوش والمناصب.

وأصبح الرسول محمد على بعد استقراره في المدينة المنورة - ٦٢٢ م- الرئيس الديني والزمني للدولة الفتية التي قامت على أساس من قوانين القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة واستشارة أصحابه فيها لا وحي فيه امتثالاً لقول الله تعالى: (وأمرهم شورى بينهم) الآية ٣٨

أولاً: المظهر السياسي والإداري في عهد الرسول على:

#### ١- المظهر السياسي:

بعد وصول الرسول الله إلى المدينة المنورة اعتبر قائد أمة ورئيس دولة ينظم حياة الجهاعة، وكان الجانب الديني واحداً منها. وأصبح الرسول الله هو المرجع الأول لحل الخلافات. اختفى مجتمع العصبية القبلية وظهرت أول دولة عربية إسلامية جديدة قائمة على أساس العقيدة والدين. وأوجد الرسول نظام المؤاخاة بين المهاجرين والأنصار، وكتب الرسول وثيقة سميت (الصحيفة) حدَّد فيها طبيعة العلاقات بين مجتمع المدينة وما ترتب على ذلك من حقوق وواجبات.

#### ٢- المظهر الإداري:

أ- أرسل الرسول بعض العمال (الولاة) إلى الأماكن البعيدة من أجل جمع الزكاة وتعليم المسلمين أمور عباداتهم.

- ب- اتخذ الرسول كتّاباً للوحى.
- ج- أرسل كتباً إلى الملوك والأمراء يدعوهم فيها للإسلام.
  - د- كانت الرسائل تختم بخاتم النبي.

#### ٣ ـ المظهر التشريعي والقضائي

اعتمد المسلمون في عصر صدر الإسلام بأمر من الرسول الشي القرآن الكريم وسنته في تشريعاتهم القضائية والحياتية من أجل تسيير أمورهم، وقد تولى الشي بنفسه مهمة القضاء في المدينة المنورة، وكان يصدر الأحكام ويشرف على تنفيذها، أما بعد اتساع رقعة الدولة فقد بعث على بن أبي طالب رضي الله عنه إلى اليمن قاضياً، وكذلك بعث إليها معاذ بن جبل.

## الباب الأول الفصل الثاني المظهر الاجتماعي

اهتم الإسلام بالحياة الاجتماعية اهتماماً بالغاً وقلب المفاهيم الجاهلية وحارب السلبي فيها واهتم بمؤسسة الأسرة وتمسك بالمثل والقيم الأخلاقية الحسنة في بناء الشخصية، وحارب القيم السلبية كالثأر والتكبر والعصبية القبلية وعزّز القيم الإيجابية كالصدق والتعاون والكرم وأوجد قيماً جديدة كالإيمان بالله وحده والمساواة بين الناس والعدالة الاجتماعية:

أ- أعطى المرأة دورها في بناء المجتمع الإسلامي وأنقذها من عبوديتها ومنع وأدها وأعطاها حق العلم والميراث واختيار الزوج وشريك الحياة وكلَّفها ما كلف الرجال من أمور العبادة والدين.

ومن مظاهر تكريم المرأة في الإسلام اعترافه بأهليتها في الحقوق المدنية والمالية واعتبر النساء صنو الرجال – (إنها النساء شقائق الرجال) – كها قال ومنح المرأة حق الحياة والمساواة مع الرجل في الإنسانية والكرامة كها منحها حقّ إبداء الرأي وخاصة في اختيار الزوج، كها منحت حق فصم عقد الزواج إذا أخدعت أو أكرهت عليه ومنع ولي أمرها من إجبارها على الزواج ممن لا ترغب به، كها منحها حق التعليم واعتبره فريضة عليها – (طلب العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة) – كها منحها حق التملك والتمليك وإجراء جميع العقود من البيع والشراء والرهن والوكالة، وأعطاها حق العمل برضا زوجها وطالب الزوج بحسن معاملة الزوجة والتلطف في رعايتها والمودة والرحمة معها انطلاقاً من قاعدة – (إمساك بمعروف أو تسريح بإحسان) – ولقد حضّ الإسلام على الزواج الباكر حتى يلد الأولاد في شباب أبويهم وأوصى كذلك بالبر بالوالدين وقرن الإحسان إليهها بعبادة الله (وقضى ربك ألا تعبدوا إلا إياه وبالوالدين إحسان) الإسراء / ٢٣/.

ونبغت المرأة في هذا العصر في العلوم الشرعية والأدب والرواية للعلم والطب وعرفت النساء الشاعرات والأديبات والسياسيات كها شاركت المرأة في الجهاد بتطبيب الجرحى كها صنعت نسيبة بنت كعب المازنية مع زوجها زيد بن عاصم وابنيهها في غزوة أحد، وقد قال رسول الله في: (ما التفتُّ يميناً ولا شهالاً يوم أحد إلا ورأيتها تقاتل دوني)، وقد جرحت يومها اثني عشر جرحاً بين طعنة رمح أو ضربة سيف؛ كذلك كانت رفيدة الأسلمية الأنصارية تداوي الجرحى في غزوة الخندق وأحبطت صفية بنت عبد المطلب تطويقاً مخططاً له عندما قتلت الجاسوس المرسل من بني قريظة لاستطلاع الآطام التي حلَّت بها النساء المسلمات وأولادهن، وشاركت خوله بنت الأزور في معركة اليرموك.

وفي مجال تربية الطفل فقد نقض رسول الله عادة رفض العرب لمداعبة أطفالهم حيث كان يداعب الولائد من بناته وأبناء بناته وأبناء أصحابه وعمل الإسلام في تربية الأطفال التربية العلمية الفكرية حيث جعل العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة وقوله على (ليس منى إلا عالم أو متعلم).

ب- وقضى الإسلام على الأمية منذ بدايته حين جعل فداء الأسير من المشركين تعليم عشرة من غلمان المسلمين في موقعة بدر، وكذلك عمل على تربية الأطفال التربية الجسدية السليمة فقال و الولد على الوالد أن يعلّمه الكتابة والسباحة والرماية وركوب الخيل).

### الباب الأول الفصل الثالث

#### المظهر الفكري والعلمي والثقافي

اقتصرت الحياة الفكرية قبل الإسلام على بعض المعارف البسيطة في الفلك والطب والأنواء وهي في معظمها مفتقرة إلى الطريقة العلمية، في البحث وعلى تقدم كبير في الأدب شعراً ونثراً وحكمة، وقد أسهم في ازدهار الحركة الفكرية في عصر صدر الإسلام:

1- العامل الديني: المتمثل في تأكيد الإسلام على أهمية العلم ورفع مكانته وحث الناس على طلبه في الكثير من آيات القرآن الكريم التي دعت إلى إعمال العقل واستخدام الفكر في الحصول على المعرفة في مظاهر الكون وأسرار الحياة في سورة العنكبوت (الآية ٢٠) وسورة آل عمران (الآية ١٩) والجاثية وأكدت السنة النبوية على أهمية العلم وضرورة التعلم (العلماء ورثة الأنبياء) - (طلب العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة) - (اطلبوا العلم ولو في الصين).

Y- تحدي الثقافات الأخرى: حيث وجد المسلمون أنفسهم في مواجهة شعوب ذات حضارات عريقة وثقافات متنوعة كالفرس والهنود واليونان مما أدى إلى ازدهار حركة نقل المعارف عند الأمم الأخرى.

٣- تشجيع الرسول و الأصحاب العلم: وإغرائهم بمكانة العلماء عند الله من خلال آيات الذكر الحكيم (إنما يخشى الله من عباده العلماء) وقول الرسول نفسه: (إن العلماء يستغفر لهم كل من في السموات والأرض حتى الحيتان في البحار).

#### وقد تميزت الحركة الفكرية بعدة ميزات أهمها:

أ- شعبية المعرفة حيث أصبحت المعرفة والعلم في متناول الطبقات الوسطى والفقيرة بعد أن كانت في أيدى النبلاء.

ب- قدرة الحركة الفكرية الإسلامية على تمثيل الثقافات الأخرى وهضمها والإفادة منها.

- ج- التركيز على علوم الدين وعلوم اللغة والأدب بشكل خاص.
- د- إسهام الأدباء والعلماء العرب والأعاجم في هذه الحركة الفكرية.

وفي نظام التربية والتعليم برزت مؤسسات تعليمية تقدم العلم والمعرفة وتشجع على البحث العلمي منها.

۱- الكتاتيب: التي نشأت بعد الإسلام وكانت تلحق بالمساجد يؤمها الصبيان لتعلم القراءة والكتابة والقرآن الكريم، وكانت أول مدرسة لتعليم القرآن في زمن الرسول الأرقم).

٢- المساجد؛ ونظام الحلقات فيه منذ زمن الرسول عليه الصلاة والسلام حيث كان طلبة العلم يجتمعون على شكل حلقات حول أستاذهم، وقد كانت المساجد في هذا العصر تدرس القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف وقد كان الطلاب في المساجد نظاميين وغير نظاميين، وبرزت في مدن الدولة الإسلامية مراكز ثقافية كمسجد الرسول في في المدينة المنورة فيه يعظ أصحابه ويعلمهم أمور دينهم ويستقبل الوفود ويرسل البعوث، وقد غلب على الحركة الفكرية في مسجد المدينة المنورة طابع العلوم الدينية في القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف والفقه معتمدين على الحديث النبوي النبوي الشريف أكثر من الاعتهاد على الرأي والقياس، وكذلك كانت مدرسة مكة المكرمة في المسجد الحرام تدرس القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف النبوي الشريف الشريف الشريف طوال العام وفي موسم الحج خاصة.

وكذلك حض الإسلام على المعالجة وأبعد الطب عن مظاهر السحر والشعوذة، ونقل عن رسول الله عليه الصلاة والسلام قوله: (يا عباد الله تداووا فإن الله لم يضع داء إلا وضع له دواء) وهناك أحاديث كثيرة في حفظ الصحة والوقاية من المرض عرفت باسم الطب النبوي.

وقد اتصل العرب بعد الفتح الإسلامي بعلوم الطب عند الفرس واليونان والهند ونقلوا بعض كتبهم فضلاً عما وصلهم من الإرث الطبى للعرب القدماء في العراق والشام ومصر.

## الباب الأول الفصل الرابع المظهر الديني

قلب القرآن الكريم بمفاهيمه الجديدة حياة العرب الدينية القائمة على الخرافة والوهم والتقليد ونقلهم من عبادة الأصنام والكواكب إلى عبادة الواحد الأحد، وتعد قضية التوحيد التي كرس الإسلام مفهومها الصحيح والتي هي أعظم منجز قدمه العرب للإنسانية من خلال قوله تعالى: (قل هو الله أحد الله الصمد لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد) وقال الله تبارك وتعالى: (وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولاً أَنِ اعْبُدُوا الله وَالطَّاعُوتَ فَمِنْهُمْ مَنْ هَدَى الله وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلالَةُ فَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ المُكَذِّبِينَ) (النحل: ٣٦). وقال تبارك وتعالى: (لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا الله مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْم عَظِيمٍ) (الأعراف: ٩٥).

وقال تبارك وتعالى: (وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُوداً قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا الله مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ أَفَلا تَتَّقُونَ) (الأعراف: ٦٥). وقال تبارك وتعالى: (وَإِلَى تَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحاً قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا الله مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ قَدْ جَاءَتْكُمْ بَيّنَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ هَذِهِ نَاقَةُ اللهَ لَكُمْ آيَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلْ فِي أَرْضِ الله مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ قَدْ جَاءَتْكُمْ بَيّنَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ هَذِهِ نَاقَةُ الله لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ قَدْ جَاءَتْكُمْ بَيّنَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ فَأَوْفُوا وَلا تَمْشُوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُدُكُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ) (الأعراف: ٣٧) وقال تبارك وتعالى: (وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْباً قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا الله مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ قَدْ جَاءَتْكُمْ بَيِّنَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ فَأَوْفُوا النَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلاحِهَا ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ) (الأعراف: ٥٨). وقال تعالى: (لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ الله هُو الْمُسِيحُ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ) (الأعراف: ٥٨). وقال تعالى: (لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ الله هُو المُسِيحُ الْبُنُ مَوْمِنِينَ) (الأعراف: ٥٨). وقال تعالى: (لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ الله هُو المُسِيحُ عَا بَنِي إِسْرائيلَ اعْبُدُوا الله وَرَبَّكُمْ إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكُ بِالله فَقَدْ حَرَّمَ الله وَمَا لِلظَّلِينَ مِنْ أَنْصَارٍ) (المائدة: ٢٧). وقال تعالى: (وَإِبْرَاهِيمَ إِذْ قَالَ لَقُومُ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ).

## الباب الأول الفصل الخامس المظهر الاقتصادي والمالي

حث الإسلام على العمل ودعا إليه في كل مجالاته الزراعية والصناعية والتجارية والرعوية، ففي هذا العصر – عصر صدر الإسلام – لم يكن لاهتمام المسلمين بنشر الدعوة الجديدة أثر سلبى على الحياة الاقتصادية.

أ- الزراعة: فقد قال الله لأحد أصحابه عندما رأى يده خشنة من أثر المجرفة التي يعمل بها لينفق على عياله: (هذه يد يجبها الله ورسوله) وكذلك شجّع على إحياء الأرض الموات، فقال: (من أحيا أرضاً ميتة فهي له) وكذلك ما صنعه الله عد فتح خيبر حين دفع الأرض إلى أهلها وأعمرها بنصف ما يخرج منها من تمر وقمح وشعير.

ب- التجارة: فقد استمر نشاطها في عصر صدر الإسلام وزاد الاهتهام بها، وكان لقريش نصيب وافر منها حيث كانت قوافلها تجوب الجزيرة العربية وتصل إلى الحيرة وبصرى وغزة وصنعاء، وقد ذكر القرآن الكريم ذلك النشاط في سورة قريش: (لإيلاف قريش إيلافهم رحلة الشتاء والصيف) ولكنها عادت لتضعف بسبب الفتوح الإسلامية وانشغال الناس بها.

ج- الصناعة: فلم تتعدَّ صناعة السيوف والرماح التي نشطت بسبب الفتوحات الإسلامية.

د- الموارد المالية في زمنه على الله على ما يتبرع به الصحابة والميسورون من ذوي المال الذين يبذلون الكثير منه لدعم متطلبات الدعوة وأصبح للدعوة، بعد الهجرة النبوية المطهّرة خزينة تتألف مواردها من (الغنائم – الزكاة – الهبات).

## الباب الأول الفصل السادس إرهاصات ما قبل نزول القرآن

#### خارطة طريق الدول الكبرى في تلك الفترة

عاشت المنطقة المحيطة بجزيرة العرب في فترة ما قبل النبوة صراعات دينية وسياسية على الرغم من المدنية التي عاشتها تلك الدول بها امتلكته من علوم كثيرة جعلتها مهداً للحضارة والصناعات والآداب، وإن كانت الديانات في هذه الدول ممسوخة.

أ- فقد كانت الإمبراطورية الرومانية البيزنطية منذ (٣٩٥ م)(الروم) تحكم دول اليونان والبلقان وآسية الصغرى وسورية وفلسطين وحوض البحر المتوسط ومصر وكل إفريقيا الشهالية وعاصمتها القسطنطينية والتي انتهت بغلبة العثمانيين على القسطنطينية (١٤٥٣م) بقيادة محمد الفاتح؛ لأنها تثقل رعاياها بالإتاوات ومضاعفة الضرائب مما أحدث فيها اضطرابات وثورات أهلكت ثلاثين ألف شخص في العاصمة، ولم يعد هم الحكام إلا جمع المال وإنفاقه باللهو فقد رسخت النزعة الدينية في أذهانهم وعمت الرهبانية، ودخل الناس في الجدل البيزنطي وانتشر المذهب الباطني وتنوعت فنون اللهو والرياضات والمصارعة وحب العنف والهمجية والدموية في الألعاب.

وكانت مصر عرضة لاضطهاد ديني فظيع واستبداد سياسي شنيع مع انتشار البؤس والشقاء على مستوى واسع، كانت مصر بقرة حلوباً يسيء هؤلاء الرومان إطعامها، وكذلك كثرت المظالم في سوريا التي غدت أيضاً مطية للمطامع الرومانية حتى اضطر السوريون إلى بيع أولادهم وفاء لديونهم.

y ب وكذلك كانت الإمبراطورية الساسانية والتي تأسست على يد أزدشير (٢٢٤م) وحكمت (إسبوته – خوزستان – ميديه – فارس – أذربيجان – خراسان – خوارزم – العراق – اليمن – كرمان – سرخس – جرجان – طبرستان – كجة الهندية – وكاتتيها وار

الهندية – ومالوه الهندية) وقد كانت عاصمتها (طيسفون) (المدائن) وديانتها (الزردشتية) التي خلفت الديانة المزدائية وكانت الزردشية تؤمن بإلهي النور والظلمة – الخير والشر (روح الخير وروح الشر) وقد جذّرها زعيمها – ماني – عام (٣٠٠ م).

ثم تبعه - شاه بور - وقد حرم - ماني - النكاح ودعا إلى حياة العزوبية للقضاء على الفساد والشر في العالم ثم ظهر - مزدك - عام (٥٠٠م) فأباح الأموال والنساء وجعل الناس شركاء فيها، وقد كان الناس يدخلون على الرجل في داره فيغلبونه على منزله وأمواله وعرضه فانتهكت الأعراض وسلبت الأموال ونشأ جيل لامبالٍ باطل بارع في النميمة والخبث والافتراء والبهتان، اتخذ سبيل الإباحة وسيلة للثراء والجاه والكسب.

فانتشرت ثورات الفلاحين بعد أن تجرأ اللصوص والنهابون على قصور الأغنياء وأراضي العامة، مما جعل الأرض مقفرة وازداد التطرف والمغالاة وصار الملك إلها مقدساً لا ترد كلمته، يمتلكون موارد البلاد وكنوزها وخيراتها. وأبناؤها خدمٌ لهم حتى أن (يزدجرد) آخر ملوكها حين هرب أيام الفتح الإسلامي عمل معه (ألف طباخ – وألف مغن بلنمور وألف قيم للبزاة وحاشية أخرى وهذا ما جعل الشعب يرزح تحت ثقل الجوع والبؤس والشقاء يعيشون عيشة البهائم يتخذهم الملوك وقوداً للحرب مما جعل الكثير من الناس يدخلون الأديرة فراراً من الضرائب والخدمة العسكرية.

ج- وأما الهند التي تميزت في ذلك العصر بالطب والفلسفة والرياضيات والفلك كانت ديانتها في عام (٢٠٠ م) وأخلاقها أحط الديانات وأحط الأخلاق حيث انتشرت الخلاعة حتى في المعابد وانتقصت المرأة إلى حد اللعب بها - بدل الدراهم بالقهار - تحرق نفسها بعد موت زوجها مع وجود فروق طبيعية بين الأغنياء والفقراء وقسم المجتمع إلى (الكهنة - المواربين - الفلاحين - العبيد) حيث يحكم الهند حكومات كثيرة يسودها الاضطراب والحرب و تعيش عزلة تامة عن العالم. وأما أوروبا فقد كانت غارقة في الجهل والأمية والحروب الدامية بعيدة عن الحضارة والعلوم الإنسانية والأدب أجسامهم قذرة ورؤوسهم تعيش على الوهم يعذب الرهبان أجسامهم و يعتقدون أن روح المرأة روح حيوان غير خالدة.

د- وأما جزيرة العرب فقد ساءت أخلاق سكانها في العصر الجاهلي حيث أولعوا بالخمر والقهار والزنى والسلب والنهب ووأد البنات والغارات وقطع الطرق، وسقطت مكانة المرأة بحيث أصبحت تورث وتباع، يتزوج الرجل بالعدد الذي يريد، و تتحكم في أفعال رجالها عصبية قبلية دموية جامحة مغرمة بالحرب والقتال، كها يقول الرقاد بن المنذر بن ضرار الضبى:

إذا المهرة الشقراء أدرك ظهرها فشب الإله الحرب بين القبائل وأوقد ناراً بين القبائل في القبائل في المصطلي غير طائل والمحدث عن رغبة قومه في القتال مع القبائل الأخرى:

وأحياناً على بكرٍ أخينا إذا ما لم نجد إلا أخانا وكذلك قول عمرو بن كلثوم:

أب اهند في التعجلُ علينا وأنظرُنا نخبِرُك اليقينا المندورد الراياتِ بيضاً ونصدرهن همراً قدروينا إذا بلغ الفطامَ لنا صبيً تخررُ له الجبابرُ ساجدينا

وكانت حوانيت الخمر تملأ الأحياء والحارات حتى أن المدينة غصَّت شوارعها به عندما حرَّم القرآن الكريم هذه الخمرة وأريقت في الشوارع. وكذلك تحدث عنها عنترة ولبيد بن ربيعة العامري وغيرهم، وفي ذلك يقول لبيد بن ربيعة:

قد بت سامرها وغاية تاجر وافيت إذ رفعت وعز مدامها ومن لم يشارك من العرب في مجالس القهار ينبذ ويعد ذلك عاراً عليه، وقد قال شاعرهم:

أعير تنا ألبانها ولحومها وذلك عاريا ابن ريطة ظاهر نُحابي بها أكفاءنا ونهينها ونشرب في أثمانها ونقام وكم من جاهلي قامر على أهله وماله! أما الربا فحدِّث ولا حرج فقد يتعاطاه العرب واليهود أضعافاً مضاعفة حتى ساووا بينه وبين البيع وقالوا: (إنها البيع مثل الربا) ومثله الزنى غير مستنكر عندهم يتخذ الرجل خليلات دون عدد، وتتخذ المرأة أخلاَّ دون عقد وقد يُكرِهون النساء على الزنى ويأخذون أجره إضافة إلى أن المرأة تتعرض للغبن والحيف وتؤكل حقوقها وتبتز أموالها وتحرم إرثها وتعضل بعد الطلاق أو وفاة الزوج من أن تنكح زوجاً ترضاه وتورث كالدابة والمتاع وتوءد غيرة ولخوف العار وتشاؤماً لكونها (شيهاء – سوداء – برشاء – كسحاء) وكان العرب يقتلون أولادهم خشية الفقر والإملاق، وقد يضحون بولد إن يبلغ أولاد الرجل عشرة، كها يقتلون أولادهم خال كرههم للبنات يجعلهم ينسبونها لله – وحاشا لله تعالى ذلك – على اعتبار أن الملائكة بنات الله وتفشّى الفساد في البر والبحر بين الناس. (ظهر الفساد في البر والبحر بيا كسبت أيدي الناس ليذيقهم بعض الذي عملوا لعلهم يرجعون) (الروم: ١٤).

## الباب الأول الفصل السابع المديانات السماوية الوضيعة قبل بعثة النبي ﷺ

تحولت الديانات السابقة للإسلام في يد المحرفين والمزورين واللاعبين والطامحين لحيازة المال والجاه والمنصب ففقدت روحها الحقيقية، وأنكرها ذوو الفطرة الصحيحة والعقول السليمة.

أ- فقد أصبحت اليهودية بقايا طقوس وتقاليد لا روح، ولا حياة فيها؛ حيث اعتلّت عقيدتها الصحيحة بفعل تأثر اليهود بالأمم المجاورة فقد طالبوا موسى عليه السلام أن يصنع لهم عجلاً يعبدونه بعد أن هداهم لعبادة إله واحد ونجاهم من بطش فرعون.

ب- و ابتلت المسيحية بتحريف الغالين وتأويل الجاهلين ووثنية الرومان المتنصرين فدفنت تعاليم المسيح البسيطة تحت ركام ذلك واختفى نور التوحيد وإخلاص العبادة الله الواحد الفرد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد، وتغلغلت عقيدة التثليث وأن الإله الواحد مؤلف من ثلاثة أقانيم، وكذلك انتشرت الوثنية في المجتمع المسيحي و عبادة الشهداء والأولياء يحمِّلونهم صفة الألوهية والقداسة وتحولت بعض الأعياد الوثنية كعيد الشمس إلى عيد ميلاد السيد المسيح ٠٠٤ م إضافة إلى المعارك بين نصارى الشام ونصارى مصر حول حقيقة المسيح وطبيعته.

ج- أما المجوسية فقد عكف أبناؤها على عبادة النار يستقبلونها في صلاتهم ويبنون الهياكل لها وانتشرت عبادة الشمس وتفلَّت الناس خارج المعابد يصنعون ما يشاؤون إضافة إلى عبادة القمر والماء ودينونتهم للثنوية عبادة (إله النور إله الظلمة).

د- وكذلك البوذية في الهند وآسيا الوسطى تعبد الأصنام وتنصب تماثيل لبوذا وتعبد غير خالق السموات والأرض، وإذا حاولت أن تكشف عن الديانة البرهمية فستجد أن أكثر من

(٣٣٠) مليون إله وإلهة حتى أن الناس كانوا يعبدون كل ما يستحسنوه حيث ارتقت صناعة التهاثيل ارتقاءً كبراً.

هـ- ولم تختلف الهندوكية عن البوذية في الإغراق في الوثنية وخلق الآلهة الصغيرة التي تنضمُّ إلى بعضها لتشكل تجمعاً لهذه الآلهة.

و – وكذلك لم يختلف العرب عن تلك الشعوب في تأليه الأصنام وعبادتها وإقامة النصب لها في فترة ما قبل نبوة محمد عليه الصلاة والسلام على الرغم من إيهانهم في الزمن القديم بدين إبراهيم الخليل عليه السلام والذي بقي منه بقية من الحنفاء لا تزيد على أصابع اليدين عند مجيء النبي وقد كان لكل قبيلة صنم ولكل مدينة صنم، ولكل بيت صنم، وكان في جوف الكعبة التي بناها آدم عليه السلام ورفع قواعدها إبراهيم الخليل وابنه إسهاعيل عليها السلام (٣٦٠) ثلاثمئة وستون صنها كها أن لبعض العرب آلهة من الملائكة والجن والكواكب وأن الملائكة هي بنات الله وأن الجن شركاء له يعبدونهم ويؤمنون بقدرتهم وتأثيرهم على الحياة والناس؛ أما اليهود والنصارى فقد كان لهم بقية من التأثير في نجران والمدينة ومكة حيث كان ورقة بن نوفل وأمية بن أبي الصلت وغيرهم.

## الباب الثاني خصائص الدعوة الإسلامية

# الباب الثاني الفصل الأول الإسلام دعوة توحيد لله تعالى

أ- كان العرب في معظمهم قبل الإسلام وثنيين يعبدون الأصنام والأوثان ويقدسونها. وقد تكون هذه الأصنام على شكل حجارة أو أشجار أو تماثيل أو غير ذلك. فالعرب كانوا يؤمنون بتعدد الآلهة، ولكنهم في حقيقة أمرهم كانوا يعتقدون بوجود الله عز وجل، وكانوا يعبدون الأصنام لكي يتقربوا من خلال ذلك إليه عز وجل. ويؤكد ذلك ما ورد في القرآن الكريم حيث يقول الله تعالى: (وما نعبدهم إلا ليقربونا من الله زلفي) الآية ٣ سورة الزمر.

ب- وكان لكل قبيلة صنم خاص بها أو أكثر وهنالك أربعة أصنام رئيسة يعبدها ويقدسها عدد كبير من العرب، وهي (هبل - ومناة - واللات - والعزى) والصنم الأول هبل كان موجوداً في الكعبة، أما بقية الأصنام فقد كانت موجودة خارج مكة. وقد ورد ذكر هذه الأصنام في القرآن الكريم حيث يقول الله تعالى في سورة النجم: (أفرأيتم اللات والعزى ومناة الثائة الأخرى ألكم الذكر وله الأنثى) الآية ١٩.

وكان العرب يقدسون أربعة أصنام أخرى أقل أهمية من تلك الأصنام.

ج- وعندما انتصر الإسلام ودخل المسلمون مكة المكرمة وفتحوا بقية الجزيرة العربية حطمو اكل الأصنام والأوثان. وأصبح جميع العرب يؤمنون بوجود الله الواحد الأحد الذي لا شريك له، كما يؤمنون برسالة النبي محمد عليه الصلاة والسلام، كما أصبحوا يطبقون شريعة الدين الإسلامي مما له علاقة بالصلاة والزكاة والصيام والحج وجميع الأمور التي لها علاقة بشريعة الله وتعاليمه.

د- وقد فرض الإسلام على أتباعه سلوكاً يتميز بمبادئ خلقية فاضلة وقيم سامية، تقوم على أساس التعاون والتسامح والوفاء والصدق والمحبة والإخاء التي عرف كثير منها عند العرب قبل الإسلام، وهذا ما أكده الرسول على بقوله: (إنها بعثت لأتم مكارم الأخلاق).

عَن ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهَ ﷺ لِمُعَاذِ بْنِ جَبَلٍ حِينَ بَعَثَهُ إِلَى الْيَمَنِ: "إِنَّكَ سَتَأْتِي قَوْمًا أَهْلَ كِتَابٍ فَإِذَا جِئْتَهُمْ فَادْعُهُمْ إِلَى أَنْ يَشْهَدُوا أَنْ لاَ إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهُ فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لَكَ بِذَلِكَ فَأَخْبِرُهُمْ أَنَّ اللهُ قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ خَسْ صَلَوَاتٍ فِي كُلِّ رَسُولُ اللهُ قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ خَسْ صَلَوَاتٍ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لَكَ بِذَلِكَ فَأَخْبِرُهُمْ أَنَّ اللهُ قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً تُؤْخَذُ مِنْ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لَكَ بِذَلِكَ فَأَخْبِرُهُمْ أَنَّ اللهُ قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً تُؤْخَذُ مِنْ أَغْنِياتِهِمْ فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لَكَ بِذَلِكَ فَإِيَّاكَ وَكَرَائِمَ أَمْوَاهِمْ وَاتَّقِ دَعْوَةَ المُظْلُومِ فَإِنَّهُ فَيْرَائِهِمْ فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لَكَ بِذَلِكَ فَإِيَّاكَ وَكَرَائِمَ أَمْوَاهِمْ وَاتَّقِ دَعْوَةَ المُظْلُومِ فَإِنَّهُ لَيْسَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللهُ حِجَابٌ" متفق عليه!

والدعوة إلى توحيد الله وعبادته هي دعوة الأنبياء؛قال الله تبارك وتعالى:

(وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولاً أَنِ اعْبُدُوا اللهَّ وَاجْتَنِيُوا الطَّاغُوتَ فَمِنْهُمْ مَنْ هَدَى اللهُ وَمِنْهُمْ مَنْ هَدَى اللهُ وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ فَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ المُكَذِّبِينَ) (النحل: ٣٦). وقال تبارك وتعالى: (لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا الله مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ إِنِّي وَقَالَ تَا رَعَالَى: (لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا الله مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ) (الأعراف: ٥٩).

وقال تبارك وتعالى: ( وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُوداً قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللهِ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ أَفَلا تَتَقُونَ) (الأعراف: ٢٥). وقال تبارك وتعالى: ( وَإِلَى ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحاً قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا الله مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ قَدْ جَاءَتْكُمْ بَيِّنَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ هَذِهِ نَاقَةُ الله الكُمْ آيَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلْ فِي أَرْضِ الله وَ لا تَشُوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ) (الأعراف: ٧٧). وقال تبارك وتعالى: ( وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْباً قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا الله مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ قَدْ جَاءَتْكُمْ بَيِّنَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ فَأَوْفُوا الله مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ قَدْ جَاءَتْكُمْ بَيِّنَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ فَأَوْفُوا اللهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ قَدْ جَاءَتْكُمْ بَيِّنَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ فَأَوْفُوا اللهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ قَدْ جَاءَتْكُمْ بَيِّنَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ فَأَوْفُوا الله كَالُوا إِنَّ الله هُوَ المُسِحُ الْكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ) (الأعراف: ٨٥). وقال تعالى: (لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ الله هُوَ المُسِحُ الْكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مَوْ اللّهُ مَنْ يُشْرِكُ بِالله قَقَدْ حَرَّمَ الله كَالُو الله وَمَا لِلظَّالِينَ مِنْ أَنْصَارٍ ) (المائدة: ٢٧). وقال تعالى: ( وَإَبْرَاهِيمَ إِذْ قَالَ المُوا الله وَمَا لِلظَّالِينَ مِنْ أَنْصُارٍ ) (المائدة: ٢٧). وقال تعالى: ( وَإِبْرَاهِيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ اعْبُدُوا الله وَمَا وَالله وَمَا لِلظَّالِينَ مِنْ أَنْصُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ) (العنكبوت: ١٦).

# الباب الثاني الفصل الثاني الإسلام دعوة فكرية

أ- يعد الفكر من أهم منجزات القرآن الكريم الذي أعطاه مكانة عظيمة، وجعل طلبه والمواظبة عليه من العبادة لله تعالى.

ب- والأمر المهم الذي جاء به الرسول محمد والله العرب بشكل خاص والمسلمين بشكل عام بالفكر من خلال هذا القرآن الكريم، ففتح لهم آفاق الكون ومفرداته والحياة وعناصرها والإنسان وعجائب خلقه؛ واهتم الإسلام كثيراً بالعلم وشجع على تعليم أبناء المسلمين، كما شجع على إعمال الفكر والتأمل في ظاهرات الكون المختلفة، وحث على طلب العلم، حيث يقول الله تعالى في سورة الزمر: (هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون) الآية ٩، كما يقول الرسول صلى عليه وسلم: (طلب العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة) وهو يقول أيضاً: (اطلبوا العلم ولو في الصين).

ج- وقد أدّى اهتمام الإسلام بالعلم إلى نبوغ عدد كبير من العلماء العرب والمسلمين، وكان التعليم يتم في بداية الأمر عن طريق حلقات العلم في المساجد.

د- ولقد كان الرسول الكريم المثل الأعلى في تشجيع العلم، فقد جعل فدية المتعلم من أسرى بدر تعليم عشرة صبيان من أطفال المسلمين.

وما معجزة الرسول محمد ﷺ (القرآن الكريم) إلا دلالة واضحة عل اهتام الإسلام بالعلم.

هـ- وفي قراءة ما بين السطور لهذا القرآن الكريم نجد أن المكتبة العربية لم تكن لتوجد لولا هذا الفيض الرباني العظيم الذي جعل المسلمين يهتمون بالعلم اهتماماً كبيراً.

### الباب الثاني الفصل الثالث الإسلام دعوة سياسية

كان المجتمع العربي في شبه الجزيرة العربية قبيل الإسلام يعيش حياة قبلية يسيطر فيها رؤساء القبائل والزعماء على مقدرات الناس، ويسخرونهم في حروب قبلية تهلك البلاد والعباد، وتعود بالضرر على جميع القبائل والجماعات وتمزق وحدة العرب وتضامنهم وتعاونهم.

### ولقد وضع الإسلام أسساً جديدة للدولة من أهمها:

١ - اعتباد مبدأ الشورى في اختبار الحكم وفي تسيير شؤونه معتمدين في ذلك على قوله تعالى في سورة آل عمران: (وشاورهم في الأمر) الآية ١٥٩، وكذلك قوله تعالى في سورة الشورى: (وأمرهم شورى بينهم) الآية ٣٨.

٢ - توفير الحرية بجوانبها المتعددة مثل حرية العقيدة والرأي والتعبير والتفكير.

٣- المساواة بين جميع المواطنين في تطبيق النظام والقانون وتكافؤ الفرص.

٤ - ضهان حقوق المواطنين غير المسلمين (أهل الذمة) إذ ترك لهم حرية العبادة والتملك والرأي والاجتماع والعمل.

وكان للإسلام دور في بناء الدولة العربية الواحدة التي دينها الإسلام إذ لم تكن الدعوة الإسلامية مخصصة للعرب فقط، وإنها جاءت للناس كافة، حيث يقول الله تعالى مخاطباً رسوله الكريم في سورة الأنبياء: (وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين) الآية ١٠٧. ومن هنا عدِّ العرب أنفسهم مكلَّفين بنشر الدعوة الإسلامية، وتبليغها للشعوب الأخرى في مشارق الأرض ومغاربها.

لقد عمل العرب على نشر ثقافة عربية إنسانية مع عقيدتهم الجديدة في البلدان التي فتحوها واستطاعوا بفضل الإسلام بناء دولة واحدة بخليفة واحد وجيش واحد، وقوانين ومؤسسات واحدة، فكان الإسلام دعوة حقيقية شاملة بعثت حضارة إنسانية خالدة على أكتاف أمة عظيمة، عرفت كيف تأخذ مكانها المناسب في العلم عبر العصور التاريخية. كذلك كان للإسلام أثر كبير في توحيد الأمة العربية، إذ ألغى العصبية القبلية التي كانت تمزِّق الأمة العربية إلى قبائل، وأحل محلها الرابطة الدينية التي توحِّد بين جميع القبائل العربية. ونتيجة لذلك وبفضل الإسلام توحد العرب للمرة الأولى في تاريخهم. ونتيجة لوحدة الأمة العربية تمكن العرب من نشر رسالة الإسلام ودين التوحيد في مشارق الأرض ومغاربها. ونتيجة لذلك أيضاً تمكن العرب تدريجياً من تحرير بلاد الشام والعراق ومصر وليبيا وشمال إفريقيا، فأصبحت جزءاً أساسياً من الأمة العربية والوطن العربي.

# الباب الثاني الفصل الرابع الإسلام دعوة اقتصادية

انطلق الإسلام من اتجاهات جديدة في مجال الحياة الاقتصادية تؤكد على العدالة والكسب الحلال وعدم الاحتكار والاستغلال، ومن أهم الأسس الاقتصادية التي أكدها الإسلام، والتي كان يفتقر إليها المجتمع العربي قبل الإسلام.

#### ١- التأكيد على أهمية العمل:

أكد الإسلام أهمية العمل واعتبره المصدر الوحيد لكسب الحلال، ورأى أن العمل يعد عبادة، ووضع اليد المنتجة في مكانة متميزة من الاحترام والتقدير، وقد أدَّى ذلك إلى ازدهار النشاط التجارى بفروعه المختلفة.

#### ٧- محارية وسائل الكسب غير المشروع:

حارب الإسلام وسائل الكسب غير المشروع مثل الاحتكار والميسر والربا (الذي يعني تقديم الدين للآخرين مقابل فوائد عالية). وهذه الوسائل كان يعتمدها معظم أغنياء العرب لاستغلال حاجة الفقراء. وقد شجع الإسلام وسائل الكسب الحلال في الزراعة والصناعة والتجارة وأعطى الأرض لمن يحييها ويعمل بها.

### ٣- تنظيم المعاملات المالية:

وقد نظم الإسلام العلاقات المالية بين المسلمين، مما له علاقة بالبيع والشراء والعقود والوصايا والميراث وما إلى ذلك.

### ٤- احترام الإسلام للملكية الشخصية:

أباح الإسلام الملكية الشخصية، ولكنه وضع حدوداً لحفظها، واشترط ألا تضر هذه الملكية بالمصلحة العامة، وأن تكون بعيدة عن الاستغلال والاحتكار واستثار جهد الآخرين.

### الباب الثاني الفصل الخامس الإسلام دعوة اجتماعية

أ- كان ظهور الإسلام وانتشاره انطلاقة مهمة لإزالة العلاقات القائمة على العصبية القبلية والأخذ بالثأر، ومنهاجاً جديداً للتأكيد على العدالة والمساواة والقيم الفاضلة. والمبادئ والأسس الاجتهاعية التي أكدها الإسلام جاءت لتصنع مجتمعاً خالياً من النكوص، فقد حض الإسلام على القيم الإيجابية التي تميز بها العرب قبل الإسلام مثل الكرم والوفاء بالوعد، كها أنه حارب القيم السلبية والعادات السيئة مثل الثأر وشرب الخمر ولعب الميسر.

ب- ورفع مكانة المرأة، وحفظ لها حقوقها في الزواج والإرث والتملك وطلب العلم،
 والمشاركة في أعمال المجتمع في السلم والحرب.

ونظُّم أحكام التشريع والقصاص، ووضع حدوداً للمشكلات والجرائم المختلفة مستمدة من القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة.

ج- وعمل على التقريب بين طبقات المجتمع وأفراده بوسائل متعددة من أهمها الزكاة والصدقات، والضرائب التي تدفع لخزينة الدولة ويتم توظيفها من أجل رفع المستوى المعاشي والحضاري لجميع أفراد المجتمع.

د- وأكد مبدأ المساواة بين جميع أفراد المجتمع في الحقوق والواجبات، ودعا إلى تحرير الرقيق ومعاملتهم بلطف وإحسان، وانطلاقاً من هذه المواقف العظيمة استطاع العرب المسلمون بناء حضارة إنسانية راقية شملت مختلف جوانب الحياة.

# الباب الثاني الفصل السادس الإسلام دعوة إنسانية

أ- تتمثل دعوة الإسلام في قوله تعالى: (يا أيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا إن أكرمكم عند الله أتقاكم)؛ بأنها دعوة إلى الناس جميعاً ليبنوا حياة واعدة بالخير والمحبة والعطاء والجهال؛ وقد جاء الإسلام ليبني حياة إنسانية واعدة بالمحبة الإنسانية (أحبب لأخيك ما تحب لنفسك)؛ ولقد تجلت الحياة الإنسانية الواعدة من خلال قول رسول الله على (الناس سواسية كأسنان المشط) وفي قوله أيضاً: (لا فضل لأبيض على أسود، ولا لعربي على أعجمي إلا بالتقوى).

ب- وإذا كانت دعوة الإسلام إلى التوحيد هي جوهر الدين الحنيف، فإنها ذلك لأن الإسلام جاء لينقذ الناس من الظلهات إلى النور وقد تعممت هذه النظرة الإنسانية التي بثها القرآن الكريم في ثنايا آياته من خلال مفاهيم المساواة والعدل والحق والخير الإنساني التي لولاها لبقى الإنسان يعيش في تخبط وإحباط.

لقد بنى الإسلام إنساناً جديداً قوام حياته القيم الإنسانية الطافحة بالخير والمحبة والعطاء فكانت (الأمانة والصدق والاستقامة) السلم الإنساني الذي يصعد عليه الإنسان للعلى؛ وتجلت قيم هذا الدين الجديد عطاء ومحبة لبناء برج الحضارة الإنسانية.

# الباب الثالث القرآن الكريم ماهية وأبعاد

# الباب الثالث الفصل الأول ما هو القرآن الكريم؟

### القرآن الكريم:

أ- هو اسم لكلام الله تعالى المنزّل على عبده ورسوله محمد بوساطة جبريل الأمين المتعبد بتلاوته وحياً، المعجز بكل سورة منه، المنقول من اللوح المحفوظ في السماء السابعة إلى السماء الدنيا المنزل منجماً ومتفرقاً بعد ذلك، ليس بمخلوق ككلام البرية، (وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ \* لا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ) [فصلت ٤١ - ٤٢].

ب- وهو اسم لكتاب الله خاصة، ولا يسمى به شيء من سائر الكتب. وقد تكلم به الله تعالى حقيقة لا مجازًا، من باب إضافة الكلام إلى قائله، ليكون للعالمين نذيرًا، وإضافته إلى محمد إضافة تبليغ وأداء، لا إنشاء وابتداء، وآيات القرآن الكريم في غاية الدقة والإحكام، والوضوح والبيان، أحكمها حكيم، وفصَّلها خبير، وسيظل هذا الكتاب معجزًا من الناحية البلاغية والتشريعية والعلمية والتاريخية وغيرها إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها.

ج- لم يتطرق إليه أدنى شيء من التحريف؛ تحقيقاً لقوله تعالى: (إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَخُوفُنَ) [الحجر: ٩]. فالدنيا كلها لم تظفر بكتاب أجمع للخير كله، وأهدى للتي هي أقوم، وأوفى بها يُسْعد الإنسانية، من هذا القرآن المجيد، الذي قال الله فيه: (إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقُومُ وَيُبَشِّرُ اللَّوْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا) [الإسراء: ٩].

د- أنزله الله على رسوله محمد - على - المخرج الناس من الظلمات إلى النور، قال تعالى: (كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُحْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظَّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَبِّمْ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيزِ الحُمِيدِ) [إبراهيم: ١]. فتح الله به أعيناً عمياً، وآذاناً صهاً، وقلوباً غلفاً، وضمن للمسلمين، وللإنسانية الأمن والسعادة في دنياهم وأخراهم، إذا هم تَلَوْه حقَّ تلاوته، وتفهَّموا سوره وآياته، وتفقَّهوا جمله وكلهاته، ووقفوا عند حدوده وائتَمروا بأوامره، وانتهوا بنواهيه، وتخلَّقوا بها شرع، وطبقوا

مبادئه ومُثُله وقيمه على أنفسهم وأهليهم ومجتمعاتهم. قال تعالى: (الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاوَتِهِ أُولَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ) [البقرة: ١٢١]. قال ابن عباس: "يتَّبعونه حق اتباعه، يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاوَتِهِ أُولَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ) [علم عن مواضعه".

هـ- تأثر به الجن ساعة سمعوه، وامتلأت قلوبهم بمحبته وتقديره، وأسرعوا لدعوة قومهم إلى اتباعه فَقَالُوا: (إِنَّا سَمِعْنَا قُرْآنًا عَجَبًا \* يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ فَآمَنَّا بِهِ وَلَنْ نُشْرِكَ بِرَبِّنَا أَحَدًا \* وَأَنَّهُ تَعَالَى جَدُّ رَبِّنَا مَا اتَّخَذَ صَاحِبَةً وَلا وَلَدًا) [الجن ١ - ٣].

وقد حكى الله في القرآن الكريم عنهم أنهم قَالُوا: (يَا قَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَابًا أُنْزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَى مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِي إِلَى الحُقِّ وَإِلَى طَرِيقٍ مُسْتَقِيمٍ \* يَا قَوْمَنَا أَجِيبُوا دَاعِيَ اللهُّ وَالْمِسَى مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِي إِلَى الحُقِّ وَإِلَى طَرِيقٍ مُسْتَقِيمٍ \* يَا قَوْمَنَا أَجِيبُوا دَاعِيَ اللهُ وَآمِنُوا بِهِ يَغْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُجِرْكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ) [الأحقاف ٣٠ - ٣١].

و- فاق هذا الكتاب المبارك كلَّ ما تقدمه من الكتب السهاوية، وكانت منزلته فوق منزلتها، قال تعالى: (وَإِنَّهُ فِي أُمِّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيُّ حَكِيمٌ) [الزخرف: ٤]. وقال - سبحانه - : (وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابِ بِالْحُقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ) [المائدة: ٤٨].

# الباب الثالث الفصل الثاني الوحي معناه وحقيقته

### أ- الوحي:

هو (إعلام الله تعالى من اصطفاه برسالته كل ما أراد إطْلاعه عليه من أمره وعلمه وهو آتيه ليبلغه إلى من شاء الله تعالى من خلقه).

فالوحي أمر مشترك بين جميع رسل الله، كما جاء في قوله تعالى: {إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَعِيسَى وَأَيُّوبَ وَيُونُسَ وَهَارُونَ وَسُلَيُهَانَ وَآتَيْنَا دَاوُدَ زَبُورًا} - {وَرُسُلًا قَدْ قَصَصْنَاهُمْ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلُ وَرُسُلًا فَدْ قَصَصْنَاهُمْ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلُ وَرُسُلًا لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ وَكَلَّمَ اللهُ مُوسَى تَكْلِيمًا}.

ب- وهو أمر واقع لا يمكن إنكاره عند كل من آمن بوجود الله تعالى وكهال قدرته، فالخالق المدبر يرعى خلقه بها شاء من أنواع التدبير والرعاية، والصلة بين الخالق وخلقه إنها تكون عبر رسله، ورسل الله لا يعرفون مراد الله إلا عن طريق الوحي سواء كان بوساطة أو بغير وساطة. فالعقل السليم لا يستبعد إمكانية الوحي؛ لأن الخالق القادر لا يصعب عليه شيء.

ج- ولهذا كان النبي على يحرص على التفريق بين أحاديثه التي يصوغها بأسلوبه الخاص وهو ما يعرف بالحديث النبوي - رغم أن أصلها من الوحي عن طريق الإلهام - وبين الوحي القرآن، بل منع بادئ الأمر أن يُكتب منها شيء مع القرآن، حتى تبقى للقرآن منزلته الخاصة في كونه لفظًا ومعنى من عند الله تعالى، ولا يختلط به شيء من كلام الناس.

د- وكان ﷺ يفرّق بين ما يقوله عن اجتهاد من نفسه وبين ما ينسبه إلى الله تعالى، ولهذا قال: «إنها أنا بشر مثلكم وإن الظن يخطئ ويصيب، ولكن ما قلت لكم: قال الله، فلن أكذب على الله».

هـ- والرسول لا يملك من أمر الوحي شيئاً، فالوحي قوة خارجة عن ذات النبي لا يملك التصرف فيها بها شاء، ومما يؤكد ذلك أنه كانت تنزل بالنبي أو بأحد ممن حوله أحياناً نوازل

تتطلب حلاً سريعاً، لكنه لا يجد فيها قرآناً يقرؤه على الناس، فيلتزم الصمت، وينتظر، وربها طال الانتظار، وهو في حاجة ملحة للجواب والفرج، لحكمة يعلمها الله تعالى. مثال ذلك: حادثة الإفك، وهي الفرية على السيدة عائشة زوج النبي في من قبل بعض المنافقين بها هي بريئة منه، وأخذ الناس يلوكون عرض النبي النقي، حتى بلغت القلوب الحناجر، وهو لا يملك أن يُنهي هذه المشكلة، بل غاية ما قاله: «يا عائشة، أما إنه بلغني كذا وكذا، فإن كنت بريئة فسيبرئك الله، وإن كنت ألمت بذنب فاستغفري الله». ومضى شهر بأكمله، حتى نزل الوحى ببراءة عائشة، وطهارة بيت النبوة.

و- الوحي حالة غير اختيارية، وعارض غير عادي وقوة خارجية، وهو قوة عالمة؛ لأنها توحي علماً، وهو قوة خيرة معصومة؛ لأنه لا يأتي إلا بالحق، ولا يأمر إلا بالرشد. أما كيفية وحي الله تعالى إلى ملائكته فقد جاء في القرآن الكريم ما ينص على تكليم الله ملائكته، كما في قوله تعالى: {وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا} وكما في قوله تعالى: {إِذْ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى الْمُلائِكَةِ أَنِّي مَعَكُمْ فَتُبَتُّوا الَّذِينَ آمَنُوا} فوحي الله إلى ملائكته تكلم من الله، وسماع من الملائكة. ووحي الله تعالى إلى رسله يكون بوساطة وبغير وساطة:

١- فالوحي بوساطة: هو الملك جبريل عليه السلام، ويكون ذلك بإحدى حالتين:

أ- الحالة الأولى: أن يأتيه الملك بصوت مثل صلصلة الجرس وهي أشد على الرسول السول المسوت القوي يثير عوامل الانتباه، فتتهيأ النفس بكل قواها لقبول أثره، فإذا نزل الوحي بهذه الكيفية على الرسول السول السول المسود عليه وهو مستجمع القوى الإدراكية لتلقيه وحفظه وفهمه.

ب- الحالة الثانية: أن يتمثل له الملك رجلاً ويأتيه في صورة بشر، وهذه الحالة أخف من سابقتها، حيث يكون التناسب بين المتكلم والسامع، ويأنس رسول النبوة عند سماعه من رسول الوحي، ويطمئن إليه اطمئنان الإنسان لأخيه الإنسان.

وكلتا الحالتين مذكورة في سؤال الحارث بن هشام رضي الله عنه، قال للنبي على: «يا رسول الله، كيف يأتيك الوحي فقال رسول الله على: أحياناً يأتيني مثل صلصلة الجرس، وهو أشد علي، فينفصم عني وقد وعيت عنه ما قال، وأحياناً يتمثل لي الملك رجلاً فيكلمني فأعي ما يقول».

٢- والوحي بغير وساطة: ويكون ذلك بعكس الحالات السابقة.

# الباب الثالث الفصل الثالث نزول القرآن الكريم مفرقاً

أنزل الله تعالى القرآن على محمد على لله البشرية، فكان نزوله حدثا جللاً يؤذن بمكانته عند أهل السهاء وأهل الأرض.

أ- فإنزاله الأول من اللوح المحفوظ إلى بيت العزة في السهاء الدنيا وذلك في ليلة القدر من شهر رمضان أشعر العالم العلوي من ملائكة الله بشرف الأمة المحمدية التي أكرمها الله بهذه الرسالة الجديدة لتكون خير أمة أخرجت للناس.

ب- وتنزيله الثاني مفرقاً على خلاف المعهود في الكتب السهاوية قبله. أثار دهشة كفار العرب مما حملهم على المهاراة، حتى أسفر لهم صبح الحقيقة فيها وراء ذلك من أسرار الحكمة الإلهية، فلم يكن الرسول ليتلقى الرسالة العظمى جملة واحدة، ويقنع بها القوم مع ما هم عليه من صلف وعناد، فكان الوحي يتنزل عليه تباعاً تثبيتاً لقلبه، وتسلية له، وتدرجاً مع الأحداث والوقائع حتى أكمل الله الدين وأتم النعمة.

أَمَّا سُوَرُه فَمِئَةٌ وَأَرْبَعَ عَشْرَةَ سُورَةٍ بِإِجْمَاعٍ مَنْ يُعْتَدُّ بِهِ وَقِيلَ: وَثَلَاثَ عشرة بجعل الأنفال وبراءة سُورَةً وَاحِدَةً.

وَأَخْرَجَ عَنْ أَبِي رَجَاءٍ قَالَ: سَأَلْتُ الحُسَنَ عَنِ الأَنفال وبراءة: سُورَتَانِ أَمْ سُورَةٌ؟ قَالَ: سُورَتَانِ. وَنُقِلَ مِثْلُ قَوْلِ أَبِي رَوْقٍ عَنْ مُجَاهِدٍ وَأَخْرَجَهُ ابْنُ أَبِي حَاتِم عَنْ سُفْيَانَ.

وَأَخْرَجَ ابْنُ أَشْتَةَ عَنِ ابْنِ لَهِيعَةَ، قَالَ: يَقُولُونَ: إِنَّ بَرَاءَةٌ مِنْ يَسْأَلُونَكَ وإنها لم تكتب بَرَاءَةٌ {بِسْمِ اللهِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ } لأنها مِنْ {يَسْأَلُونَكَ } وَشُبْهَتُهُمُ اشْتِبَاهُ الطَّرَفَيْنِ وَعَدَمُ الْبَسْمَلَةِ وَيَرُدُّهُ تَسْمِيَةُ النَّبِيِّ عَلَيْ كَلَّا مِنْهُهَا. وَنَقَلَ صَاحِبُ الْإِقْنَاعِ أَنَّ الْبَسْمَلَةَ ثابتة لبراءة فِي مُصْحَفِ ابْنِ مَسْعُودٍ قَالَ: وَلَا يُؤْخَذُ بِهَذَا. قَالَ الْقُشَيْرِيُّ: الصَّحِيحُ أَنَّ التَّسْمِيَةَ لَمْ تَكُنْ فِيهَا؛ لِأَنَّ جِبْرِيلَ عَلَيْهِ السَّلَامُ لَمْ يَنْزِلْ بِهَا فِيهَا. قَالَ الْقُشَيْرِيُّ: الصَّحِيحُ أَنَّ التَّسْمِيةَ لَمْ تَكُنْ فِيهَا؛ لِأَنَّ جِبْرِيلَ عَلَيْهِ السَّلَامُ لَمْ يَنْزِلْ بِهَا فِيهَا. وَفِي اللَّسَتَدُرَكِ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ سَأَلْتُ: عَلِيَّ بْنَ أَبِي طَالِبٍ: لِمَ لَمْ تُكْتَبْ فِي (بَرَاءَةٌ) بِسْمِ اللهِ وَفِي النَّهْنَدُرَكِ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ سَأَلْتُ: عَلِيَّ بْنَ أَبِي طَالِبٍ: لِمَ لَمْ تُكْتَبْ فِي (بَرَاءَةٌ) بِسْمِ اللهِ السَّيْفِ. الرَّحْمَنِ الرَّحِيم؟ قَالَ: لأنها أمان وبراءة نُزِّلَتْ بِالسَّيْفِ.

# الباب الثالث الفصل الرابع جمع القرآن الكريم وتدوينه

أ- نزل القرآن الكريم من السهاء السابعة إلى السهاء الدنيا دفعة واحدة، ثم نزل منجماً حسب المقتضيات والوقائع والأحداث والتدرج والتكاليف والفرائض بمدة زمنية تصل إلى (٢٣سنة). نقل العرب نقلة نوعية من حياة البداوة والتخلف والجهل والظلام إلى حياة التحضر والعلم، ونشر في الإنسانية سبل السلام والأمن والخير والمحبة وأول سورة نزلت هي: (اقرأ باسم ربك الذي خلق، خلق الإنسان من علق...) وآخر آية نزلت (واتقوا يوماً ترجعون فيه إلى الله ثم توفى كل نفس ما كسبت وهم لا يظلمون) وقد نزلت قبل وفاة الرسول عليه السلام بتسع ليالٍ.

ب- وكان محفوظاً في الصدور، ثم نقله الصحابة إلى السطور، وقد رتب جبريل
 عليه السلام بوحي من الله سوره وآياته كما نراها اليوم.

ج- وجمع على الجلود واللخاف والعظام في زمن الرسول.

د- وأسرع أبو بكر وعمر إلى كتابته بعد مقتل سبعين قارئاً من حفاظه، ثم جمع عثمان القرآن على قراءة واحدة في مصحف واحد ونسخه إلى خمس نسخ وزَّعها على الأمصار.

هـ- قسم القرآن إلى ثلاثين جزءاً، ثم إلى أحزاب لتسهيل حفظه.

و- قام بتفسيره مجموعة من الصحابة كابن عباس وعطاء بن رباح، ثم تدرج تفسيره إلى أن بلغ عدد التفاسير نحو (١٧٠٠) ونيف. نزل قسم منه في مكة وقسم في المدينة.

ز- وقد أحصى السيوطي في كتابه: الإتقان في علوم القرآن. أكثر من تسعين فناً وعلماً
 متعلقاً بـه.

ح- اهتمت سوره المكية بالحساب والعذاب ونفي عبادة الأوثان وقصص الأمم السابقة بينها اهتمت السور المدنية بالتشريع الديني والسياسي، والعسكري ونظام الأسرة

والميراث والطلاق والزواج والبيع والشراء والزكاة. مجمع على لهجة قريش، ووحَّد اللغة العربية وحفظها من الانقراض وما تزال كنوزه تستخرج بفضل العلوم الحديثة. ط- وهو آخر الكتب الساوية بعد الزبور والتوراة والإنجيل وصحف إبراهيم وما نزل في مكة تُسمّى آياته (مكية)، وما نزل في المدينة بعد الهجرة النبوية المشرفة تُسمّى آياته (مدنية).

ي- مجموع سوره (أربع عشرة ومئة سورة) وكلما نزلت آية جمع رسول الله على (كُتَّاب الوحي) وحفّاظ القرآن ليكتبوها، ولم ينتقل رسول الله على إلى الرفيق الأعلى حتى كان القرآن الكريم محفوظاً في الصدور مكتوباً في السطور.

وقد رُتِّبت سوره وآياته بوحي من الله تعالى، وتم هذا الترتيب في حياة النبي على وتلقَّاه الصحابة مرتباً.

ك- ولما كان يوم (اليهامة) في عهد أبي بكر رضي الله عنه قُتل سبعون من حفظة القرآن الكريم فخشي عمر بن الخطاب رضي الله تعالى عنه أن يكثر فيهم القتل فيذهب القرآن بذهابهم فاقترح على أبي بكر أن يأمر بجمع القرآن، فأرسل أبو بكر وعمر إلى زيد بن ثابت أحد كتبة الوحي وعهد إليه بجمع القرآن من العسب والكراديف والرقاع وقطع الأديم وعظام الأكتاف والأضلاع واللخاف وصدور الحفظة المشهور لهم بالإتقان مثل (أبي بن كعب – عثمان بن عفان – علي بن أبي طالب – عبدالله بن مسعود) وأمر أبو بكر ألا يعتبر الرجل من الحفاظ حتى يشهد شاهدان عدلان بصحته، ثم حفظ في بيت أبي بكر، ثم في بيت عمر بعد وفاته، ثم بعد وفاة عمر في بيت حفصة بنت عمر وأم المؤمنين، وهذا الجمع الأول كان تاماً غير منقوص.

U− أما في عهد عثمان بن عفان رضي الله عنه فقد تنبه (حذيفة بن اليمان عندما كان في أرمينية وأذربيجان إلى اختلاف الناس في لهجاتهم فقال لعثمان: (أدرك هذه الأمة قبل أن يختلفوا في القرآن اختلاف اليهود والنصارى)، فطلب عثمان نسخة حفصة لأجل أن ينسخ منها مصاحف متعددة وكلَّف زيد بن ثابت وسعيد بن العاص وعبد الله بن الزبير وعبد الرحمن بن الحارث بن هشام وقال عثمان لـ (عبد الرحمن بن الحارث وعبد الله بن الزبير وسعيد بن العاص): إذا اختلفتم أنتم وزيد بن ثابت في كتابة شيء من القرآن فاكتبوه بلسان قريش بن العاص): إذا اختلفتم أنتم وزيد بن ثابت في كتابة شيء من القرآن فاكتبوه بلسان قريش بن العاص): إذا اختلفتم أنتم وزيد بن ثابت في كتابة شيء من القرآن فاكتبوه بلسان قريش بن العاص).

فإنها نزل بلسانهم فنسخوا عدة مصاحف أرسلت إلى الأمصار الإسلامية (مكة – الشام – اليمن – البحرين – البصرة – الكوفة) وحبس بالمدينة واحداً هو المصحف الإمام وقد قسم القرآن في العهد الأول إلى ثلاثين جزءاً، ثم إلى أحزاب، وقد كان المرجع الأول لتفسيره و تبعه الصحابة العشرة الخلفاء الراشدون وأكثر الصحابة، ويعدُّ عبد الله بن عباس أكثر الصحابة تفسيراً له، ثم جاء تلميذه سعيد بن جبير ومجاهد وعطاء بن رباح.

م- وقد جمع القرآن الكريم العرب على لغة واحدة (لهجة قريش) مع مراعاة اللهجات العربية الأخرى، وأصبحت اللغة العربية اللسان الأدبي والعلمي لمشارق العالم الإسلامي ومغاربه، وحوَّل هذا القرآن اللغة العربية إلى لغة ذات دين سهاوي ظاهر، وبفضل هذا القرآن تكونت علوم كثيرة ونشأت حضارة فكرية عجيبة.

### الباب الثالث الفصل الخامس حفظ القرآن

### أ- حفظ القرآن الكريم من التحريف:

أنزل الله تعالى كتابه القرآن الكريم ليكون الكتاب المهيمن، والرسالة الخاتمة، والشريعة الباقية، مما يتطلب رعايته عن عبث العابثين، وتحريف المغالين، وانتحال المبطلين، وقد اتفق له ذلك منذ اللحظة الأولى لنزوله وحتى يومنا هذا، وإلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، لا زيادة فيه ولا نقصان، وقد ورد إلينا متواتراً بنقل الكافة [الجمع الكبير من الناس الذين يستحيل تواطؤهم على الكذب] التي لا تقع تحت عد ولا حصر عن مثلها حفظاً وكتابة، ولم يختلف في عصر من العصور في سورة، ولا آية، ولا في كلمة، بل كثير من هؤلاء النقلة لا يحسن العربية لكنه يقرأ القرآن كها أنزل.

وقد ضمن الله تعالى لكتابه السلامة من التحريف، كما في قوله: {إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ} وقوله تعالى: {وَتَمَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا لَا مُبَدِّلَ لِكَلِيَاتِهِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ} وهذا يقتضى حفظ عينه وهيئته التي نزل عليها.. وللحفظ وجوه عدة ووسائل متنوعة:

ب ـ وجوه حفظ كلام الله تعالى

أولاً: حفظ القرآن في عهد النبوة:

وتم ذلك بوسائل متنوعة منها:

١- الطريقة التي كان ينزل بها الوحي:

وهي أن ينزل على هيئة تكون أدعى إلى حفظه وضبطه، فقد سُئل الرسول عن كيفية نزول الوحي إليه فقال: «أحياناً يأتيني مثل صلصة الجرس وهو أشده عليَّ فيفصم عني وقد وعيت عنه ما قال، وأحياناً يتمثل لي الملك رجلاً فيكلمني، فأعي ما يقول».

#### ٢- مدارسة الملك النبي القرآن:

وكان ذلك في رمضان من كل سنة، يأتيه جبريل في كل ليلة من ليالي رمضان يعرض على رسول الله على القرآن، وقد عرض عليه القرآن مرتين في العام الذي قُبض فيه. كل هذا حرصاً على حفظه ومراعاة لصحة لفظه.

#### ٣- كتابة الوحى ومقابلته:

فقد اتخذ الرسول إلى جانب ذلك كُتّاباً يكتبون له الوحي أولاً بأول، ويراجع ذلك هو بنفسه، حتى يطمئن إلى صحة ما كتب.

#### ٤- قصر الكتابة على القرآن:

لم يكتب في زمن الرسول الله إلا القرآن الكريم وتركت كتابة الحديث النبوي الشريف، حتى جاء عمر بن عبد العزيز وأمر بتدوين الحديث الشريف.

أ- الحفظ خاص بالمقرآن. إن الله تعالى تولَّى حفظ كتابه القرآن {إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ كُرَ اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

ب- الكتب السماوية السابقة: أما الكتب السابقة فهي شرائع موقوتة، وكل الله حفظها للناس فضيعوها بالتحريف والتبديل والكتمان، كما قال تعالى: {إِنَّا أَنْزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُوا لِلَّذِينَ هَادُوا وَالرَّبَّانِيُّونَ وَالْأَحْبَارُ بِهَا اسْتُحْفِظُوا مِنْ كِتَابِ اللهُ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاءً}.

# الباب الثالث الفصل السادس قراءة القرآن الكريم

نزل القرآن الكريم على نبينا محمد الله الفصح ما ترقّى إليه العرب من دقة التعبير وجزالة الألفاظ وجمال الأسلوب وغزارة المعاني وبلوغ الأحكام أهدافها من خلال تآلف صوتي منغم متناسب الوقع الصوتي على الأذن فهو ميسر القراءة والحفظ ألفاظه تنقاد لمعانيه. وأقام القراء على طرائقهم بالتلاوة وعنهم أخذ كثير من الصحابة والتابعين واعتنوا بضبط القراءة أتم عناية.

وتعددت وجوه القراءات واعتبروا القياس في القراءات عندهم موافقة القراءة للعربية بوجه من الوجوه سواء أكان أفصح أم فصيحاً مجمعاً أم مختلفاً فيه اختلافاً لا يغير مثله؛ لأن القراءة سنة متبعة يلزم قبولها والمصير إليها بالإسناد لا برأي، ثم يشترط في القراءة أن توافق أحد المصاحف العثمانية ولو احتمالاً.

وأما قراءة التلحين أو ما يسمى (بالغناء التقي) أو (الترعيد) أو (الترقيص) أو (التطريب) أو (التحزين) أو (الترديد) أو (التطنين) فإنها جاءت بعد المئة الثانية للهجرة. وهي قراءة منتقدة؛ لأن قراءة الرسول والصحابة الكرام كانت (تحقيقاً): إعطاء كل حرف حقه. أو (حدراً): سرعة أو (تدويراً): بينهها.

# الباب الرابع نشأة التفسير وتطوره



# الباب الرابع الفصل الأول التفسير والتأويل

#### مقدمة:

لقد نزل القرآن بلغة العرب، وعلى أساليبهم في الكلام، قال الله تعالى: (إنا جعلناه قرآناً عربياً لعلكم تعقلون)، وقال (بلسان عربي مبين) والآيات التي تتحدث عن "عربية" القرآن تؤكد أن هذا القرآن الكريم جاء عربياً وما يذكره بعض المفسرين من كون كلمات من مثل ("القسطاس" "سجّيل") وكلمات أخرى أنها رومية وحبشية وفارسية إنها هو من باب اقتراض اللغات بعضها من بعض من خلال التلاقح الحضاري، وقد يكون المراد أن لغة العرب وافقت فيها لغة الروم، أو أن العرب أخذت هذه الكلمات وهضمتها وأجرت عليها قوانينها، فكان الحديث إنها هو من "أصل" هذه الكلمات – على طريقة جميع اللغات في الأرض – لا عن أنها غير عربية، وأن القرآن فيه ما ليس بعربي والمعلوم أن النبي – ﷺ – كان يتلو عليهم هذه الآيات فلو كان فيه لغة غريبة لردوا عليه هذه اللغة. والذي يؤكد أن هذه الكلمات كانت العرب قد أخذتها في الجاهلية فعربتها أنّ لأكثرها تصرفاً واشتقاقاً، على القانون العربي.

ونزل القرآن كذلك على أساليب العرب في كلامها، ففيه الحقيقة وفيه المجاز، وفيه الصريح والكناية، وفيه المتشابه والمجمل... إلخ، على نمط العرب في حقيقتهم ومجازهم، وهذا طبيعي؛ لأنه أتى يدعو العرب أولاً إلى الإسلام (وأنذر عشيرتك الأقربين) (لتنذر أم القرى ومن حولها) فلابد أن يكون بلغة يفهمونها، وهذه هي سنة الله في أنبيائه (وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه ليبين لهم) أما لماذا اختيرت هذه اللغة واختير العرب لحمل آخر الرسالات، فحديثه طويل متشعب، وله مجال آخر غير هذا المجال.

#### ١- التفسيرية اللغة:

الاستبانة والكشف وفسر الشيء يفسره وفسره: أبانه قال تعالى: (ولا يأتونك بمثل إلا جئناك بالحق وأحسن تفسيراً) أي بياناً، ولم ترد لفظة " تفسير" في القرآن في غير هذا الموضع.

ولم يختلف المفسرون في أن المراد من (تفسير القرآن) – على تعدد تعريفاتهم للتفسير الصطلاحاً بيان معانيه على أي وجه من وجوه البلوغ قال بعضهم: "والتفسير هو علم بمعاني القرآن" وناسخه ومنسوخه، مجملة ومبينه ومتشابه ومحكمه".

### ٢- والتأويل في اللغة:

مصدر أول يؤول تأويلاً، وهو من آل الشيء إلى كذا، أي رجع إليه، فالتأويل: التفسير والمرجع والمصير.

فالتأويل في اللغة يراد به كما يراد به المرجع والمصير لا أن أحدهما مغاير للآخر، وإن كان اشتقاق الكلمة يرجِّح أن يراد من التفسير ما يحتاج منه إلى النظر والفكر ليصح معنى الرجوع، ولهذا ورد لفظ التأويل في القرآن الكريم في مواطن دقيقة يحتاج فيها المعنى إلى مثل ذلك، كقوله تعالى في سورة يوسف على لسان الملأ (وما نحن بتأويل الأحلام بعالمين) وكقوله حاكياً عن يوسف عليه السلام (يا أبت هذا تأويل رؤياي من قبل) وكقوله في سورة الكهف: (سأنبئك بتأويل ما لم تسطع عليه صبراً) ويعرف أكثرهم التفسير بأنه "علم يبحث فيه القرآن الكريم من حيث دلالته على مراد الله تعالى بقدر الطاقة البشرية".

وقد جرى استعمال التأويل على أنه مرادف للتفسير؛ أما التأويل في الاصطلاح فهو "إخراج دلالة اللفظ من الدلالة الحقيقة إلى الدلالة المجازية من غير أن يخل ذلك بعادة لسان العرب من التجوز، من تسمية الشيء بشبيهه أو بسبب أو لاحقه أو مقاربه... وكأن الحاجة إلى التأويل تظهر بعد "تفسير" الألفاظ الواردة من النص لمعرفة ما يدل عليه ظاهره فيحمل دليلاً ما - عقلياً أو عرفياً - على أن المراد بالكلام غير ظاهره، وأنه يجب حمله على المجاز فيؤول، أي فيحمل على المجاز دون الحقيقة.

وبذلك يكون التأويل خطوة تالية لخطوة التفسير، وقد جعل التفسير أهم من التأويل؛ لأن أكثر ما يستعمل التفسير في الألفاظ، والتأويل في المعاني.

### ٣- مصادر التفسير:

اللغة العربية طريق معرفة القرآن الكريم، قال تعالى: (حم، تنزيل من الرحمن الرحيم كتاب فصلت آياته قرآناً عربياً لقوم يعلمون) فالعالم باللغة محجوج بالقرآن الكريم، ويدل قوله: (لقوم يعلمون) على أن التفسير لمن عرف اللغة جائز. وكان الصحابة – الذين عاصروا التنزيل وشاهدوه – أقدر الناس على فهم القرآن الكريم على الرغم من قلة ما روي عنهم في التفسير، والذي اختلفوا فيه اختلاف تنوع لا اختلاف تضاد، كما ويعود السبب في هذا الاختلاف إلى تفاوت حظهم من المعرفة بالأدب الجاهلي وغريبه، وإلى تفاوتهم في ملازمة النبي وأفعالهم وأقوالهم، ونحو ذلك من الأسباب.

# الباب الرابع الفصل الثاني أنواع التفسير

### أ- مناهج التفسير القرآني:

١ - التفسير بالمأثور؛ هو ما جاء في القرآن والسنة وكلام الصحابة بياناً لمراد الله تعالى من كتابه وتفسير القرآن بالقرآن فهو من أولى خطوات المنهج السليم في تفسير القرآن الكريم، والمرفوع إلى النبي (وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نزل إليهم) – فهو لب التفسير بالمأثور، أما المنقول عن الصحابة فهو تفسير " بالمأثور " إن كان فيها لا مجال فيه للرأي – كسبب المنزول ونحوه – وإلا فهو داخل في حدود " الاجتهاد " في تفسير القرآن، بحسب المعرفة باللغة وبشروط التفسير الأخرى؛ لأن المصدر الثاني للتفسير عندهم بعد " المأثور ":

Y - التفسير بالرأي والاجتهاد: وذلك بتفسير القرآن بها يعرفه من كلام العرب ومناحيهم في القول، وعلى المفسر أن يعرف مع ذلك الألفاظ العربية ومعانيها بالوقوف على ما ورد في مثله من الشعر الجاهلي ونحوه. ويقف على ما صح عنده من أسباب النزول. يقدم المفسر مستعيناً بهذه الأدوات ويفسر القرآن حسب ما أداه إليه اجتهاده والواقع أن كثيراً من الصحابة كان يفسر الآيات من القرآن بهذا الطريق.

٣ - التفسير الإشاري: وهو تفسير يعتمد على مواجيد الصوفية في ظلال النصوص القرآنية بإشارات بعيدة أو قريبة كتفسير (اخلع نعليك إنك بالوادي المقدس طوى) أن نعلي موسى هما (العقل) وهذا النوع مما يخرج النص عن معناه الحقيقي ولا يحبذه إلا أصحاب الشطحات والتوهمات الخيالية البعيدة عن الصواب.

٤ - التفسير البياني الأدبي: وهو تفسير يعتمد على الإعجاز وكتب البلاغة، لإظهار مواطن الجال والإعجاز في النص القرآني، مثل كتاب الكشاف الزمخشري. وسواء أصح ذلك أم لم يصح فهو تفسير يقترب من الدراسات الأدبية.

### ب- والأصل في منهج التفسير الأدبي أو البياني:

أن يقدم الدارس على دراسة النص القرآني وتحليله على نحو ما يفعل في سائر النصوص الأدبية العالمية من منظوم ومنثور، وإن كان لا سبيل إلى مقارنتها بالقرآن الكريم في إعجازه البياني – وليس في هذا ما يخرجنا من نطاق " التفسير " إلى نطاق " الأدب" من كل وجه. لأن التحليل الأدبي للقرآن لا يستغني عن بعض قواعد التفسير الخاصة حتى لا يخطئ الدارس في فهم المعنى المراد ويضيع عليه، من ثم، فهم المفردات والتراكيب ونواحي البيان.. ويمكن إجمال هذه القواعد بالأمور التالية:

۱ - الموقوف على سبب المنزول؛ لأن العلم بالسبب يورث العلم بالمسبب، فالدارس مطالب بأن يتهيأ أو لاً لما يريد، ويعد لمقصده عدته: من فهم مفردات القرآن وأساليبه فهاً يقوم على الدرس الأدبي الدقيق المتذوق، المدرك لأقصى ما يستطيع من إيحاء التعبير.

٢ - الوقوف على " الصور " و" الأفكار الأساسية " للنص القرآني، وإعطاؤها
 قيمتها الحقيقية.

٣- معرفة أحوال الجاهلية: فقد روي عن عمر بن الخطاب في ذلك كله كلمة بعيدة الدلالة حين قال: (إن جهل الناس أحوال الجاهلية هو الذي يخشى أن ينقض عرى الإسلام عروة عروة) لأن من جهل تلك الأحوال يجهل معاني القرآن ويجهل أثره.. ويجهل جديده الله مغراً لأحوال الناس.

3- معرفة رسالة القرآن الأساسية: إنه "كتاب هداية وتشريع" على ما احتوى عليه من حقائق كثيرة وإشارات متنوعة عن النفس والطبيعة والسنن الكونية والحضارة والتاريخ والاجتماع.

٥- تنزيه النص القرآني عن الفروض العلمية، والآراء النظرية: وأن نخرجه عن أن يصبح كتاباً في "تاريخ العلم" أو تاريخ الأحياء وقد برزت ألوان من التفسير الأدبي اختلفت في " أدوات "العرض، ووسائل البحث "التطبيقي" من خلال دراسة الموضوع الواحد، ومتابعة "اللفظة" الواحدة كيف دار استعمالها في القرآن الكريم، وكيف تم تركيبها في الجمل في مناسباتها الكثيرة، ويرى أن هذه الطريقة تمكن من معرفة الدلالة القرآنية لألفاظ

القرآن، إلى استجلاء ظواهره الأسلوبية وخصائصه البيانية والعناية بجانب المفردات اللغوية والتصوير الفني، والتنغيم التي تنبعث من داخل "النص" القرآني، سواء أكانت من "الألفاظ" أم من طريقة تأليفها في التراكيب والجمل (الفاصلة، النغم،... إلخ) إلى جانب العناية بمزايا الأداء القرآني بوجه عام، والحديث عن مشاهد القيامة في القرآن الكريم.

### ج- خطوات التفسير الأدبي:

- ١ أن يقدم المعنى الإجمالي للسورة القرآنية أو النص القرآني.
  - ٢ الحديث عن أقسامه أو مقاطعه الرئيسة.
- ٣- الحديث عن الخصائص الفكرية كالوحدة الموضوعية مثلاً، واحتفال النص بمشاهد الطبيعة، أو قضايا التاريخ... إلخ.
  - ٤ الحديث عن فن العرض، أو الطريقة الأدبية (قسم، تشبيه، تصوير، تخييل).
- ٥- الحديث عن صياغة الآيات والجمل الاسمية والفعلية، والأفعال المبنية للمعلوم أو
   للمجهول والأثر الأدبي لجميع ذلك.
- ٦- الحديث عن "نغمية النص " المنبعثة من الألفاظ المختارة ومن الفاصلة القرآنية
   والدور الذي تؤديه في ذلك...

# الباب الرابع الفصل الثالث كيف يتم تفسير القرآن الكريم؟

يتبع في تفسير النص القرآني المنهج التالي:

أولاً: تفسير القرآن بالقرآن؛ إذ إن أحسن طريق لمعرفة مراد المتكلم: الاستدلال ببعض كلامه على بعض – حسب قواعد لغته التي يتكلم بها – وهذا يقتضي معرفة اللغة التي نزل بها القرآن، ومعرفة أساليبها، واستعالاتها، فالقرآن الكريم عربي، والرسول محمد الذي أنزل إليه عربي، والقوم الذين خاطبهم أول مرة عرب، فجرى الخطاب بالقرآن الكريم على معتادهم في لسانهم لفظاً ومعنى. وقد يحتاج المفسر أن يجمع الآيات في الموضوع الواحد، ثم ينظر فيها مجتمعة ليعرف ما قد يكون بينها من علاقات، من تخصيص عام، وتقييد مطلق، وتفصيل مجمل.

ثالثًا: تفسير القرآن بكلام الصحابة: فإن تعذر فهم النص القرآني من القرآن الكريم ومن السنة طلبه المفسر من أقوال أصحاب النبي في فإنهم أعلم بذلك، لما شاهدوه من القرائن

والأحوال، واختصوا به من الفهم التام، والعلم الصحيح، والعمل الصالح، ولاسيها علماؤهم وكبراؤهم.

رابعًا: تفسير القرآن بكلام التابعين: تفسير القرآن بكلام التابعين ومن بعدهم من أهل العلم مع إضافة ما يناسب ذلك في المعتمدين، فإن تعذر فهم النص القرآني من كلام الصحابة لجأ المفسر إلى كلام من بعدهم من التابعين، فهم أقرب عهداً بنزول القرآن، وأعرف من غيرهم بلغته وأساليبه، وأكثر حفظاً للسنن والآثار، وهم أيضاً من أهل القرون المفضلة المشهود لها بالخبرية.

# الباب الرابع الفصل الرابع تفسير سور من القرآن الكريم

۱ ـ سورة تبت

بسم الله الرحمن الرحيم

{تَبَّتْ يَدَآ أَبِي لَهَبٍ وَتَبَّ \* مَآ أَغْنَىٰ عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَسَبَ \* سَيَصْلَىٰ نَاراً ذَاتَ لَهَبِ \* وَٱمْرَأَتُهُ حَمَّالَةَ ٱلْحُطَبِ \* فِي جِيدِهَا حَبْلٌ مِّن مَّسَدٍ}.

روى البخاري ومسلم في «الصحيحين» من حديث سعيد بن جبير، عن ابن عباس قال لما نزل {وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلاْقْرَبِينَ} [الشعراء: ٢١٤] صعد رسول الله على الصفا فقال: «يا صباحاه». فاجتمعت إليه قريش، فقالوا: ما لك؟ فقال: أرأيتم إن أخبرتكم أنّ العدو مصبّحكم، أو محسّيكم، أما كنتم تصدقونني؟ قالوا: بلى. قال: فإني نذير لكم بين يدي عذاب شديد. قال أبو لهب: تباً لك ألهذا دعوتنا؟ فأنزل الله تعالى: {تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ} ومعنى تبّت: خسرت يدا أبي لهب وتب».

مَا أَغْنَىٰ عَنْهُ مَالُهُ: لما دعا رسول الله على أقاربه إلى الله عز وجل. قال أبو لهب: إن كان ما يقول ابن أخي حقاً، فإني أفتدي بهالي، وولدي، فقال الله عز وجل: {مَا أَغْنَىٰ عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَسَبَ} ما أغنى عنه ماله وكسبه أي: ولده. وكذلك قال المفسرون: المراد بكسبه هاهنا، ولده و أغنى بمعنى يغني {سَيَصْلَىٰ نَاراً ذَاتَ لَهَبٍ أي: تلتهب عليه من غير دخان {وَآمْرَأَتُهُ} أي: ستصلى امرأته، وهي أم جميل بنت حرب أخت أبي سفيان. وفي هذا دلالة على صحة نبوة نبينا عليه الصلاة والسلام؛ لأنه أخبر بهذا المعنى أنه وزوجته يموتان على الكفر، فكان كذلك. إذ لو قالا بألسنتها: قد أسلمنا، لوجد الكفار متعلقاً في الرد على رسول الله على غير أن الله علم أنها لا يسلمان باطناً، ولا ظاهراً، فأخبره بذلك.

- { كُمَّالَةَ ٱلْحُطَبِ} أنها كانت تمشي، بالنميمة شبهوا النميمة بالحطب، والعداوة: والشحناء بالنار؛ لأنها يقعان بالنميمة، كما تلتهب النار بالحطب.

إن المراد بالحطب الخطايا.

- أنها كانت تُعيَّر رسول الله ﷺ بالفقر، وكانت تحتطب فعيِّرت بذلك، وليس بالقوي؛ لأن الله تعالى وصفه بالمال.

أما نصب «حمالة» فعلى الذم. والمعنى: أعني: حمالة الحطب. والجيد: العنق. والمسد: الحبل إذا كان من ليف.

#### ٢ ـ تفسير سورة الإخلاص

بسم الله الرحمن الرحيم

{قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ \* اللهُ ٱلصَّمَدُ \* لَم يَلِدْ وَلَم يُولَدْ \* وَلَم يَكُنْ لَّهُ كُفُواً أَحَدٌ }

روى البخاري في أفراده من حديث أبي سعيد الخدري أن النبي على قال: والذي نفسي بيده إنها لتعدل ثلث القرآن، وروى مسلم في أفراده من حديث أبي هريرة أن النبي على قال: إنها تعدل ثلث القرآن.

وفي سبب نزولها ثلاثة أقوال:

أحدها: أن المشركين قالوا: يا محمد انسب لنا ربك، فنزلت هذه السورة، قاله أبي بن كعب.

والثاني: أن عامر بن الطفيل قال لرسول الله على: إلام تدعونا يا محمد؟ قال: إلى الله عز وجل. قال: صفه لي، أمن ذهب هو، أو من فضة، أو من حديد، فنزلت هذه السورة قاله ابن عباس.

والثالث: أن الذين قالوا هذا، قوم من أحبار اليهود قالوا: من أي جنس هو، وممن ورث الدنيا، ولمن يورثها؟ فنزلت هذه السورة قاله قتادة، والضحاك، والمعنى: الذي سألتم تبيين نسبته هو الله و «أحد» مرفوع على معنى: هو أحد فالمعنى: هو الله، وهو أحد. وقال أبو سليان الخطابي: الواحد هو المنفرد بالذات فلا يضاهيه أحد.

والأحد: هو المنفرد بالمعنى، فلا يشاركه فيه أحد.

وفي «الصمد» أقوال.

الأول:

- أنه السيد الذي يصمد إليه في الحوائج.

- السيد الذي قد كمل في سؤدده.

- السيد الذي ليس فوقه أحد.

- هو الذي ينتهي إليه السؤدد، فقد صمد له كل شيء قصد قصده.

وتأويل صمود كل شيء له أن في كل شيء أثر صنعه.

الصمد: السيد الذي ليس فوقه أحد يصمد إليه الناس في أمورهم وحوائجهم.

والثاني:

- أنه لا جوف له: فكأن الدال من هذا التفسير مبدلة من تاء، والمصمت من هذا.

و الثالث:

- أنه الدائم.

والرابع:

- الباقى بعد فناء الخلق.

قوله تعالى: {لَا يَلِد } لم يلد فيورث {وَلَم يُولَد } فيشارك.

وذلك أن مشركي العرب قالوا: الملائكة بنات الرحمن. وقالت اليهود: عزير ابن الله. وقالت النصارى: المسيح ابن الله، فبرَّأ نفسه من ذلك.

قوله تعالى: {وَلَمْ يَكُنْ لَّهُ كُفُواً أَحَدٌ}. والكفء: المثل المكافىء. وفيه تقديم وتأخير، تقديره: ولم يكن له أحد كفواً، فقدم وأخر لتتفق رؤوس الآيات.

٣ ـ سورة الفلق

بسم الله الرحمن الرحيم

{قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ \* مِن شَرِّ مَا خَلَقَ \* وَمِن شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ \* وَمِن شَرِّ أَلنَّقَ أَثَاتِ فِي ٱلْعُقَدِ \* وَمِن شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ}

قيل: إن رسول الله على سُحِرَ وهو مع عائشة، فنزلت عليه المعوذتان.

فذكر أهل التفسير في نزولها. أن غلاماً من اليهود كان يخدم رسول الله في فلم يزل به اليهود حتى أخذ مشاطة رأس رسول الله في وعدة أسنان من مشطه، فأعطاها اليهود فسحروه فيها. وكان الذي تولَّى ذلك لبيد بن أعصم اليهودي. ثم دسها في بئر لبني زريق يقال لها: بئر ذروان. ويقال: ذي أروان.

فمرض رسول الله وانتشر شعر رأسه، وكان يرى أنه يأتي النساء وما يأتيهن، ويخيل إليه أنه يفعل الشيء، وما يفعله، فبينا هو ذات يوم نائم أتاه ملكان فقعد أحدهما عند رأسه، والآخر عند رجليه، فقال أحدهما للآخر: ما بال الرجل؟ قال: طُبَّ. قال: وما طُبَّ؟ قال: شحر. قال: ومن شحره؟ قال: لبيد بن أعصم. قال: وبم طبه؟ قال: بمشط ومشاطة. قال: وأين هو؟ قال: في جف طلعة تحت راعوفة في بئر ذروان، والجف قشر الطلع والراعوفة صخرة تترك في أسفل البئر إذا حفرت. فإذا أرادوا تنقية البئر جلس المنقي عليها، فانتبه رسول الله في فقال: يا عائشة أما شعرت أن الله أخبرني بدائي، ثم بعث علياً، والزبير، وعار بن ياسر، فنزحوا ماء تلك البئر ثم رفعوا الصخرة، وأخرجوا الجف، وإذا فيه مشاطة رأسه، وأسنان مشطه وإذا وتر معقود فيه إحدى عشرة عقدة مغروزة بالإبرة، فأنزل الله تعالى المعودة بن وجعل حبريل عليه السلام يقول: بسم الله أرقيك، من كل شيء يؤذيك، ومن حاسد وعين، والله يشفيك. فقالوا: يا رسول الله أفلا نأخذ الخبيث فنقتله فقال: أما أنا فقد شفاني الله، وأكره أن أثير على الناس شراً. وقد أخرج البخاري ومسلم في «الصحيحين» من حديث صحر رسول الله في ...

وقد بينا معنى أعوذ ألتجيء وأعتصم بالله تعالى.

وفي الفلق ستة أقوال:

أحدها: أنه الصبح.

والثاني: أنه الخلق، رواه الوالبي عن ابن عباس وكذلك قال الضحاك: الفلق الخلق كله.

والثالث: سجن في جهنم، جب في جهنم، واد في جهنم.

والرابع: شجرة في النار.

والخامس: أنه كل من انفلق عن شيء، كالصبح، والحب، والنوى، وغير ذلك.. وإذا تأملت الخلق بان لك أن أكثره عن انفلاق كالأرض بالنبات، والسحاب، بالمطر.

والسادس: أنه اسم من أسماء جهنم.

قوله تعالى: {مِن شَرّ مَا خَلَقَ} وفيه ثلاثة أقوال:

أحدها: أنه عام، وهو الأظهر.

والثاني: أن شر ما خلق: إبليس وذريته.

والثالث: جهنم.

وفي «الغاسق» أربعة أقوال:

أحدها: أنه القمر روت عائشة قالت: نظر رسول الله الله الله القمر فقال: استعيذي بالله من شره فإنه الغاسق إذا وقب. رواه الترمذي، والنسائي، في كتابها. قال ابن قتيبة: ويقال الغاسق القمر إذا كسف فاسود. ومعنى «وقب» دخل في الكسوف.

والثانى: أنه النجم رواه أبو هريرة. عن رسول الله على الله

والثالث: أنه الليل، قال اللغويون: ومعنى «وقب» دخل في كل شيء فأظلم و «الغسق» الظلمة. والغاسق: البارد، فقيل لليل: غاسق؛ لأنه أبرد من النهار.

والرابع: أنه الثريا إذا سقطت، وكانت الأسقام، والطواعين تكثر عند وقوعها وترتفع عند طلوعها.

فأما {ٱلنَّفَّاثَاتِ}: هن السواحر ينفثن. أي: يتفلن إذا سحرن، ورقين: يتفلن بلا ريق كأنه نفح و نفث: نفخ نفخاً ليس معه ريق، ومعنى تفل نفخ نفخاً معه ريق.

وقال بعض المفسرين: المراد بالنفاثات هاهنا بنات لبيد بن أعصم اليهودي سحرن رسول الله على الله ع

{وَمِن شَرّ حَاسِدٍ} يعني اليهود حسدوا رسول الله على الله على الخسد: أخس الطبائع، وأول معصية عُصى الله بها في السماء حسد إبليس لآدم، وفي الأرض حسد قابيل هابيل.

#### ٤ ـ سورة الناس

بسم الله الرحمن الرحيم

{قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ \* مَلِكِ ٱلنَّاسِ \* إِلَهِ ٱلنَّاسِ \* مِن شَرِّ ٱلْوَسْوَاسِ ٱلْخُنَّاسِ \* ٱلَّذِي يُوَسْوِسُ فِي صُدُورِ ٱلنَّاسِ \* مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ}

خص الله تعالى الناس هاهنا بأنه ربهم، وهو رب كل شيء؟ لأنهم معظمون متميزون على غيرهم. ولأنه لما أمر بالاستعادة من شرهم أعلم أنه ربهم، ليعلم أنه هو الذي يعيذ من شرهم. ولما كان في الناس ملوك قال تعالى: {مَلِكِ ٱلنَّاسِ} ولما كان فيهم من يعبد غيره قال تعالى: {إِلَهِ ٱلنَّاسِ}.

و { ٱلْوَسُوَاسِ} الشيطان وهو { ٱلْخُنَّاسِ} يوسوس في الصدور فإذا ذكر الله، خنس، أي: كف، وأقصر . الوسواس هنا ذو الوسواس.

الصدور هاهنا القلوب.

الشيطان جاثم على قلب ابن آدم فإذا سها، وغفل، وسوس، فإذا ذكر الله، خنس.

قوله تعالى: {مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ} الجِنَّة: الجن. ومن معنى الآية قولان.

أحدهما: يوسوس في صدور الناس جنتهم وناسهم، فسمى الجن هاهنا ناساً كما سماهم رجالاً في قوله تعالى {يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مّنَ ٱلجِنّ } [الجن: ٦] وسماهم نفراً بقوله تعالى: {اَسْتَمَعَ نَفَرٌ مّنَ ٱلجِنّ } [الجن: ١] هذا قول الفراء، وعلى هذا القول يكون الوسواس: موسوساً للجن، كما يوسوس للإنس.

والثاني: أن الوسواس الذي يوسوس في صدور الناس، هو من الجِنَّة، وهم من الجن. والمعنى: من شر الوسواس الذي هو من الجن. ثم عطف قوله تعالى: «والناس» على «الوسواس» والمعنى: من شر الوسواس، ومن شر الناس، كأنه أمر أن يستعيذ من الجن والإنس هذا قول الزجاج.

# الباب الخامس تقنيات النص القرآني

# الباب الخامس الفصل الأول المفردة القرآنية

#### ١- أبعاد المفردة القرآنية:

تعد المفردة القرآنية الوحدة الأولى التي بُنيت منها الجملة القرآنية، والتي تألف منها التركيب القرآني، ثم الأسلوب القرآني والمفردة (الكلمةُ) القرْآنيةُ ذات أبعاد عدة متعددة بعد صوتي تنغيمي، وبعد هيئة وصيغة. وبعد أصل لغوي تكونت منه، وبعد موقع وقعت فيه بدوائره المتعددة: دائرة الموقع في الجملة، ودائرة الموقع في الآية، ودائرة الموقع في السورة، ودائرة الموقع في القرآن كله، كل دائرة في داخل التي من بعدها وأعمها دائرة السياق الكلي للقرآن الكريم، ولهذه الأبعاد كلها ينحدر منها العطاء الدلالي للكلمة القرآنية.

فالنظر في الكلمة القرآنية نظر في كلمة ربانية قامت في بناء جملةٍ قامت في بناء آية قامت في بناء معقد قامت في بناء سورة قامت في بناء القرآن الكريم كلّه، وكلٌّ بناءٍ من هذه الأبنية المتصاعدة يأخذ من سابقه ويعود عليه بفيض من عطائه، وهذا يجعل الناظر في المفردة القرآنية حالاً مرتحلاً، لا يحلّ في دائرة من دوائر السياق إلا ليرتحل منها إلى أخرى يجمع منها فيضًا من العطاء.

يستعمل القرآن الكريم بُنية الكلمة استعمالاً في غاية الدقة والجمال، فمن ذلك استعمال الفعل والاسم. فمن المعلوم أن الفعل يدل على الحدوث والتجدد والاسم يدل على الثبوت، ومن هذا الضرب قوله تعالى: {إِنِّ جَاعِلٌ فِي الأرض خَلِيفَةً} [البقرة: ٣٠]. فهو لم يجعله بعد ولكن ذكره بصيغة اسم الفاعل للدلالة على أن الأمر حاصل لا محالة فكأنه تم واستقر وثبت.

### ٢- جمالية المفردة القرآنية:

المفردة القرآنية ذات جمال صوتي أخّاذ يتجلى في:

أ ـ نظام القرآن الصوتي: المتمثل باتساق القرآن، وائتلافه في حركاته وسكناته، ومداته ونغهاته، واتصالاته وسكناته، اتساقاً عجيباً، وائتلافاً رائعاً يسترعي الأسماع ويستهوي النفوس بطريقة لا يمكن أن يصل إليها أي كلام آخر من منظوم ومنثور.

ب. جمال القرآن اللغوي: المتمثل بوصف حروفه وترتيب كلماته، ترتيباً دونه كل ترتيب ونظام تعاطاه الناس في كلامهم وعرفوا جماليته وذلك من خلال علمنا أن حروف الهجاء في لغة العرب موزعة بين حروف الإخفاء وحروف الإظهار والحروف المهموسة والحروف الجهرية، وحروف المد وحروف الاستعلاء وحروف القلقلة وحروف التفخيم والترقيق إلى آخر هذه التقسيمات المعروفة في فقه اللغة وفي علم التجويد.... وأن اجتماع الحروف بعضها بجانب بعض في الكلمات والآيات يعطي هذه الجمالية الساحرة الآخذة بالألباب.

# الباب الخامس الفصل الثاني الأساليب القرآنية

لا يشك أحد من أصحاب الحصافة والعقل ممن عرف أسرار الكلام العربي أن للقرآن الكريم أسلوباً خاصاً به يتميز عن أساليب بلغاء العرب السابقين واللاحقين وإن جاء على أساليب العرب، ومن أهم أساليبه:

#### ١ ـ أسلوب النداء:

وهو أسلوب يقصد به التنبيه إلى فعل خيري أو تجنب فعل شري قال ابن مسعود: إذا ما سمعت الله عز وجل يقول: " يأيها الذين آمنوا" فأرْعه سمعك فإنَّ من بعده خيرًا يأمر به أوْ شرّاً ينهى عنه. وإنَّ فقه النداء في القرآن الكريم يُعنى بتبصُّر ما يعبر به عن المنادَى في سياقه والقصد المنصوب له الكلام، هذا تراه ظاهر التصريف البليغ المعجز في نداء سيدنا محمد صلى الله عليه وصحبه وسلم حيناً يناديه: يا أيها النبيُّ، وحيناً يناديه: يا أيها الرسول، ولكلِّ سياقه ومقامُه ومقتضاه، ولم يأت البتة: يا محمد، كها جاء في نداء سائر الأنبياء على الرغم أنَّ في اسمه: "محمد" من الثناء ما فيه، فهو دالٌ على ذاته ونعته: أيْ المُبالغ في حمْدِه لعظيم خلقه ومنزلته عند ربِّه عزَّ وجلَّ وهذا من عظيم إجلال الله عز وجلَّ، عبده ونبيه ورسوله محمدًا على وكذلك خبر بها تعملون).

### ٢ ـ أسلوب الاستفهام:

تتعدد غايات الاستفهام في القرآن الكريم بحسب سياق الآيات القرآنية بين إنكار أو توبيخ أوتقرير أو غير ذلك.

ومن روائع الاستفهام القرآني قوله تعالى: (ما لكم إذا قيل لكم انفروا في سبيل الله اثاقلتم إلى الأرض) ففي قوله (مالكم) استفهام توبيخي يوبِّخ كل متثاقل عن الجهاد وقد هُيِّئ له

فكيف بمن دُعِي إليه وحُثَّ وأُغْرِيَ بِه، ولم يُحرم منه من يفعل، فقد باء بغضب الله تعالى. ومعنى الاستفهام: "أي شيء لكم في التثاقل عن الجهاد وقت أن يقال لكم انفروا في سبيل الله تعالى؟

ومن ثُمَّ جاء الاستفهام الإنكاري التوبيخي التسفيهي الدَّال على ضلال الاختيار في الجملة التي من بعدها: (أرضيتم بالحياة الدنيا من الآخرة) الاستفهام في " أرضيتم" إنكاريُّ توبيخي تسفيهي، بمعنى ما كان ينبغي لكم أن يكون منكم ذلك.

#### ٣ ـ أسلوب القصر:

القصر أسلوب قرآني غايته التخصيص

قال تعالى: (فها متاع الحياة الدنيا في الآخرة إلا قليل)

في عطف هذه الجملة بـ "الفاء" إشارة إلى تفرعها عبًّا قبلها، وفيها معنى التسبيب، فكأنَّ هذا الاستفهام الإنكاري التوبيخي منسول منه هذه الحقيقة المقررة المؤكدة قلة متاع الحياة الدنيا نظراً إلى متاع الآخرة. وفي هذا التخصيص إبلاغ في توسيع شقة المقايسة بين أمرين هما في الحقيقة ليسا بمنزلة ما تقام بينها مقايسة، فإنَّ العاقل لا يقايس متاع دنيا بنعيم آخرة.

وكأنَّ البيان القرآني الكريم يتنزل هنا على ما هو قائم في نفوس أولئك، مجاراة لهم وتأليفاً لقلوبهم.

#### ٤ ـ أسلوب الشرط:

الشرط في العربية جملتان بُنيت الثانية على الأولى لتحقيق غرض بلاغي، ففي قوله تعالى: (إلا تنصروه فقد نصره الله.....) جملة شرط بُنيت على (إن) التي هي أم أدوات الشرط، وإذا ما كان علماء البيان يقولون: إنَّ "إنْ" الأصل فيها أن تكون فيها لا يجزم بوقوعه أو عدم وقوعه

من فعل الشرط، وذلك في لسان العربية، فإنك إذا ما جئت للنظر في موقعها في بيان الله تعالى جدُّه، فها يكون لك أن تقول: إن الله تعالى جدُّه لا يجزم بوقوعه أو عدم وقوعه كها تقول في بيان الناس، ولكنا نقول: إن الله تعالى جدُّه إذ يأتي في بيانه هو غير محكي عن أحد من خلقه، وهذا إعلام من الله تعالى أصحاب رسوله على أنه المتوكل بنصر رسوله على أعداء دينه وإظهاره عليهم دونهم، أعانوه أو لم يعينوه.

## ٥ ـ أسلوب التوكيد،

أسلوب يتخذ لتقوية الكلام حينها يكون السامع متردداً في قبول ما يُلقى إليه من أخبار، والقرآن الكريم قد يؤكد بـ (إنّ) وحدها مثلاً، أو قد يؤكد باللام أو يجمع بينهها وبمؤكدات أخرى، ولو أطلقت النظر لوجدت أن كل موضع يقتضي التعبير الذي عبر به فلا يصح أن تزاد اللام في الموضع المنزوع منه، ولا تحذف في موطن الذّكر أينها وردت في القرآن الكريم وكذلك (إنّ) ونحوها. فهو يقول مثلاً: (إن الله شديد العقاب) مؤكداً بإن وحدها في مواطن عديدة من القرآن، يقول: {وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ العقاب} [الرعد: ٦] مؤكداً بإن واللام.

ويقول: {إِنَّ الله غَفُورٌ رَّحِيمٌ} [البقرة: ١٧٣] مؤكداً بإن، ويؤكد بإن واللام في مواضع أخرى متعددة. ويحذف ويؤكد في تعبيرات أخرى تبلغ المئات، وهو يراعي في كل ذلك الدقة في التعبير ووضع كل لفظ في مكانه حسبها يقتضيه السياق بحيث لا يصح وضع تعبير مُؤكّد في مكان غير مؤكد، ولا ما أُكِّد بأكثر من مؤكد في موطن أُكد بمُؤكدٍ واحد.

وكذا الأمر في غير (إنّ): {وَإِن لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنكُونَنَّ مِنَ الحاسرين} [الأعراف: ٢٣] بتوكيد الجواب. ويقول: {لَئِن لَمْ يَرْحَمْنَا رَبُّنَا وَيَغْفِرْ لَنَا لَنكُونَنَّ مِنَ الحاسرين} [الأعراف: ١٤٩] بتوكيد الجواب وبذكر اللام الموطئة قبل الشرط، كل ذلك حسبها يقتضيه الموطن والسياق.

#### ٦ ـ أسلوب القسم

#### أ- القسم:

هو الحلف واليمين بالله تعالى أو بأحد صفاته وإن كان الله تعالى يقسم ببعض مخلوقاته، والصيغة الأصلية للقسم أنه يؤتى بالفعل "أقسم" أو "أحلف" متعدياً بالباء إلى المقسم به،

ثم يأتي المقسم به – وهو المسمى بجواب القسم، كقوله تعالى: (وأقسموا بالله جهد أيهانهم لا يبعث الله من يموت) فأجزاء صيغة القسم الثلاثة: الفعل الذي يتعدى بالباء، والمقسم به، والمقسم عليه. ثم اختصر، نظراً لكثرة القسم في الكلام، فصار يحذف فعل القسم، ويكتفي بالباء، ثم عوض عن الباء بالواو في الأسهاء الظاهرة كقوله تعالى: (والنجم إذا هوى ما ضلّ صاحبكم وما غوى) وبالتاء في لفظ الجلالة كقوله تعالى: (وتالله لأكيدن أصنامكم بعد أن تولوا مدبرين) واستعمال الواو أكثر. وأكثر الأقسام في القرآن المحذوفة الفعل لا تكون إلا بالواو، فإذا ذكرت الباء أتى بالفعل، كقوله (وأقسموا بالله) ولا تجد الباء مع حذف الفعل. والمقسم به في القرآن الكريم نفس الله تعالى الموصوفة، وصفاته، أو بآياته المستلزمة لذاته وصفاته، وأقسامه ببعض مخلوقاته دليل على أنه من عظيم آياته، وقد أقسم الله تعالى بنفسه في القرآن في ثهانية مواضع، وسائر القسم بمخلوقاته سبحانه، كقوله: (والفجر وليال عشر والشمع والوتر) (والليل إذا يغشى والنهار إذا تجلى، وما خلق الذكر والأنثى) وقوله: (فلاأقسم بالخنس الجوار الكنس)، (والتين والزيتون وطور سنين...).

## ب- أقسام القرآن:

الأول: إن الله تعالى إنها أقسم بنفسه وآياته، وأن القسم بالمخلوقات هو أيضاً من باب القسم بذاته؛ لأنها من آياته. وذلك لإزالة شبهة تعظيم المخلوق فوق مكانته، بناء على أن القسم يتضمن تعظيم المقسم به.

والثاني: هو أن الأقسام كلها دلالات على المقسم عليه (ولهذا جاء القسم في القرآن على أمور مهمة) (كالمعاد والتوحيد والرسالة تأكيداً للمنكرين) والقسم في الأصل أسلوب من أساليب التأكيد عند الأمم، وربها عبروا عنه بأخذ اليمين، كها كانت عليه عند العرب والروم والعبرانيين، فإذا أخذ بعضهم يمين بعض عند معاهدة أو أمر عظيم كان ذلك عنواناً على العزم والتأكيد، وكأنهم بذلك يقولون: (قد رهنا بهذا الأمر أيهاننا)، ولذلك سموا القسم يميناً. ومن هنا تضمن القسم معنى الكفالة والضهانة، أو معنى التأكيد المطلق الذي لا يحتاج معه إلى وجود المقسم به، وإلى تقديره في كل موضع.

وإذا راجعنا سائر الكلمات التي كثر استعمالها للقسم يتبين لنا أن القسم لا يلزمه المقسم به، فضلاً عن تعظيمه؛ أما حين يتضمن القسم مقسماً به، فإن هذا المقسم به كان يرد في الأصل لمعنى الاستشهاد به، وإنها كان تعظيمه عارضاً من عوارض القيم حين يكون بالله وبشعائره، وهذا النوع كثير في كلام العرب، فقد يشهدون بأشياء لم يعبدوها ولا عظموها، وإنها أرادوا الاستدلال بجعل المقسم به شاهداً على أقوالهم، وقد صرح القرآن بكون هذه الأمور المقسم بها من السهاء والأرض، والشمس والقمر، والنجوم والسحاب... وغيرها مسخرة مذلّلة طائعة، فتعظيمها غير مراد، ولكن المراد من القسم بها محض الإشهاد بها. ولذلك ترى بأن الأقسام التي جاءت في أوائل بعض السور جاءت للتعظيم كسورة الذاريات كلها دلائل أخرجها في صورة الأيهان، قال تعالى في سورة الواقعة: (فلا أقسم بمواقع النجوم وإنه لقسم لو تعلمون عظيم)، وفي هذا دلالة عظيمة وشهادة كبيرة، على عظمة القسم لا بعظمة المقسم به.

وقريب منه قوله تعالى: (والنجم إذا هوى) وقوله: (فلا أقسم بالخنس الجوار الكنس) وقوله: (والصافات صفاً فالزاجرات زجراً فالتاليات ذكراً) وقوله: (والذاريات ذرواً فالحاملات وقراً فالجاريات يسراً فالمقسمات أمراً) وقوله: (ولا أقسم بالنفس اللوامة).

لقد أقسم الله تعالى بالماء والأرض، والشمس والقمر، والليل والنهار، وأقسم بالفجر، والضحى، والريح، والسحاب، والجبال والبحر، والبلد، والإنسان والوالد والولد، والذكر والأنثى.. قال تعالى: (إن في خلق السموات والأرض، واختلاف الليل والنهار، والفلك التي تجري في البحر بها ينفع الناس، وما أنزل الله من السهاء من ماء فأحيا به الأرض بعد موتها، وبث فيها من كل دابة، وتصريف الرياح والسحاب المسخر بين السهاء والأرض لآيات لقوم يعقلون).

وقد أقسم الله تعالى بنفسه في القرآن في ثمانية مواضع، استعملت فيها جميعاً لفظة "الرب" في ثلاث منها أمر من الله لنبيه أن يقسم به (قل: بلى وربي) في موضعين (قل أي وربي) في موضع واحد، والقسم هنا للتأكيد والتعظيم؛ لأنه جار على لسان النبي على ولكن لفظ "الرب" في المواضع الأخرى ورد مضافاً إضافات تدعو إلى التأمل، وتذكر في الوقت نفسه بها

أشرنا إليه من معنى الاستدلال في القسم، حتى يكون القسم بالله تعالى، قال تعالى (فورب السياء والأرض إنه لحق) أضاف لفظ الرب إلى السياء والأرض لما في هذه الإضافة من الإشارة إلى خضوع السياء والأرض لأمره، وفي ذلك تنبيه إلى ضرورة الاستدلال بها، فوق ما فيه من تعظيم لشأنه، وإيحاء بأن من كان هذا أمره لا يزج باسمه إلا فيها هو حق لا مرية فيه. وفي آية أخرى أضيف لفظ الرب إلى المشارق والمغارب، فقال: (فلا أقسم برب المشارق والمغارب) لما توحي به هذه الإضافة من القدرة البالغة التي تسخر هذا الجرم الهائل، وهو الشمس، فيشرق ويغرب في دقة وأحكام.

أما الأقسام الكثيرة بمخلوقات الله فتأمل منها جمال القسم في قوله تعالى: (والشمس وضحاها والقمر إذا تلاها، والنهار إذا جلاها، والليل إذا يغشاها، والسماء وما بناها، والأرض وما طحاها، ونفس وما سواها، فألهمها فجورها وتقواها قد أفلح من زكّاها، وقد خاب من دسّاها "). أو لا ترى هذا القسم مثيراً في النفس أقوى إحساسات الإعجاب بمدبر هذا الكون، أليس في ذلك كله ما يبعث النفس إلى التفكير العميق والاستدلال بها على الخالق لها المصرف لشؤونها، وأن هذا الخالق لا يذكر هو وما خلق محاطاً بهذا الإجلال إلا في مقام الحق والصدق.

وتأمل جلال القسم في قوله تعالى: (فلا أقسم بمواقع النجوم وإنه لقسم لو تعلمون عظيم) وقوله سبحانه: (والنجم إذا هوى ما ضلّ صاحبكم وما غوى) وانظر كيف وجه النظر إلى ما حفظ النجوم في مواقعها فلا تسقط ولا تضطرب، من قدرة قديرة على هذه الصيانة والضبط، وما يبعثه هُويُّ النجوم من رهبة في النفس وكلا الأمرين دلالة على الخالق، ومثار إعجاب به. أما المقسم عليه فالغالب أن يكون جملة خبرية كقوله تعالى: (فورب السهاء والأرض إنه لحق مثلها أنكم تنطقون) وقد يكون جملة طلبية كقوله: (فوربك لنسألنهم أجمعين عها كانوا يعملون) مع أن هذا قد يراد به تحقيق المقسم عليه فيكون من باب الخبر. والمقسم عليه يراد بالقسم توكيده وتحقيقه، فلابد أن يكون مما يحسن فيكون من باب الخبر. والمقسم عليه يراد بالقسم توكيده وتحقيقه، فلابد أن يكون مما يحسن في فذلك، كالأمور الغائبة والخفية ونحو ذلك، أو يأتي القسم على التوحيد أو القرآن الكريم أو على شيء من أصول الإيهان.

فمثال القسم على التوحيد قوله تعالى: (والصافات صفاً، فالزاجرات زجراً، فالتاليات ذكراً، إن إلهكم لواحد) ومثال القسم على القرآن وأنه حق قوله تعالى: (فلا أقسم بمواقع النجوم، وإنه لقسم لو تعلمون عظيم، إنه لقرآن كريم) وقوله تعالى: (حم، والكتاب المبين إنا جعلناه قرآناً عربياً لعلكم تعقلون)(حم والكتاب المبين إنا أنزلناه في ليلة مباركة) والقسم على الرسول كقوله: (يس، والقرآن الحكيم إنك لمن المرسلين على صراط مستقيم).

هذا وقد أقسم الله تعالى على الجزاء والوعد والوعيد، وعلى أحوال الإنسان وعلى صفاته.... وأما حذف جواب القسم، فإنه أكثر ما يرد إذا كان في المقسم به نفسه دلالة على المقسم عليه فإن المقصود يحصل بذكره فيكون حذف المقسم عليه أبلغ وأوجز، وكقوله: (ص، والقرآن ذي الذكر) فإن في المقسم به من تعظيم القرآن ووصفه بأنه ذو الذكر المتضمن لتذكير العباد وما يجتاجون إليه.

وتأمل مطابقة هذا القسم، وهو نور الضحى الذي يوافي بعد ظلام الليل، المقسم عليه، وهو نور الوحي الذي وافاه بعد احتباسه عنه قوله تعالى مخاطباً نبيه عليه السلام: (والضحى والليل إذا سجى، ما ودعك ربك وما قلى) لترى روعة القسم.

ومثله قوله: (والنجم إذا هوى ما ضل صاحبكم وما غوى وما ينطق عن الهوى) اختار القسم بالنجم إذا هوى وخرج عن مداره على أن النبي لم يضل ولم يخرج عن حدود الرسالة التي أرسل بها، والتي أمر بإبلاغها إلى الناس، ولهذا قال: (وما ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى) فليس الأمر أمره، ولا القرآن كلامه (ولو تقول علينا بعض الأقاويل لأخذنا منه باليمين ثم لقطعنا منه الوتين، فها منكم من أحد عنه حاجزين). وفي سورة العاديات يقسم الله تعالى بصورة من صور الغزو (والعاديات ضبحاً، فالموريات قدحاً، فالمغيرات صبحاً، فأثرن به نقعاً، فوسطن به جمعاً) صورة الخيل التي تضج بأنفاسها، وتوري النار بوقع حوافرها، تغير في وقت الأمن والنوم على قبيلة أخرى أو ناس آخرين، هذه الصورة من حياة الإنسان يقسم بها الله تعالى على أن الإنسان منكر للنعمة كنود جحود (إن الإنسان لربه لكنود) والمناسبة بين الأمرين واضحة....

ج- الدور البلاغي الذي تؤديه أقسام القرآن: يتمثل في:

١- أن أسلوب القسم في القرآن على إظهار التأكيد والجد في القول، كما ترى في قوله تعالى: (والسماء ذات الرجع، والأرض ذات الصدع: إنه لقول فصل وما هو بالهزل).

٧- القسم يبهم على الخصم طريق الإنكار؛ لأن القسم إنشاء ولي بخبر، فإن شاء الخصم أنكر جواب القسم حين يكون خبراً، ولكن لا تسنح له فرصة إنكار القسم نفسه كما أنه لا يتوجه إلى إنكار الصفة مع أنها في الحقيقة من الأخبار. وربها جمعت بعض أقسام القرآن بين هذين الخبرين، كالقسم (بالقرآن المجيد) أو (باليوم الموعود أو (بالصافات صفاً) فإنك لو حللت هذه الأقسام لرأيت فيها جملتين خيريتين: أن هذا القرآن مجيد، أن لهم يوماً موعوداً وأن الملائكة صافون كالعبيد فإن كان ذلك عما ينتبه الخصم لإنكاره فتارة يصرف الخطاب إلى النبي كقوله تعالى: (يس والقرآن الحكيم، إنك لمن المرسلين) وتارة يحذف جواب القسم الذي يكون جملة خبرية، ويكتفي بالمقسم به، ليبادرهم بكلام آخر مؤيد لما حذف.. ليكلا يجد الخصم فرصة لتحويل الإنشاء إلى الخبر فينازع فيه، وكأن القسم بهذا يهيًىء فرصة للساع وانتظار الجواب فيهجم عليه ما يؤيد الاستدلال المقصود من الكلام السابق كقوله تعالى: (ص والقرآن ذي الذكر، بل الذين كفروا في عزة وشقاق) فاكتفى بالجملة الإنشائية واجتنب الخبرية، واستغنى عنها بها ذكر وفي القسم من صفة القرآن، وكأنه قيل: قد شهد القرآن أنه ذكر ولم وناصح.

7- إيجاز هذا الأسلوب للاستدلال على أنه يمكنك أن تجمع دلائل عديدة في قرب بعضها من بعض، فإذا وجدت في القرآن أنها دلت على أمر واحد من جهات مختلفة، كانت أشد أثراً وأحكم أمراً، كما ترى في أقسام سور (الطور، والبلد، والتين). قال تعالى في سورة الطور: (والطور. وكتاب مسطور. في رق منشور. والبيت المعمور. والسقف المرفوع. والبحر المسجور. إن عذاب ربك لواقع. ماله من دافع.).

٤- هذه الأقسام أسهمت في التصوير وتوشية مطالع السورة بألوان كثيرة، ولعل
 القسم من أصلح أساليب الكلام للتصوير، فإن الذي أقسمت به كأنك دعوته كالشاهد

فأوقفته بين يدي المخاطب، فلما أراد الله تعالى أن يوشي عنوان السورة بألوان الصور بدأها بأقسام خاصة. فترى أحياناً صورة أمر واحد "كالقلم الكاتب " و" النجم " الثاقب والخيل العاديات، والرياح الذاريات وتنظر أخرى إلى صور عديدة يضعها أمر جامع بينها كالتين والزيتون وطور سينين والبلد الأمين، أو كالطور والكتاب والمسطور والبيت المعمور والسقف المرفوع والبحر المسجور. أو كالشمس والقمر والليل والنهار... إلخ وأهمية التصوير في عرض الفكرة وتجليتها وحمل المخاطب على فهمها والإحاطة بجوانبها والتأثر بها.

### ٧ ـ أسلوب الحذف

هو أسلوب يعتمد على ذكر جزء من الكلام وحذف جزء منه، ويستدل على المحذوف المذكور من الكلام وهذا الأسلوب أكثر أساليب العرب استخداماً وهو يدل على بلاغة العرب المتميزة.

نحوقوله تعالى: (قالوا سلاماً) أي: سلمنا سلاماً، ونحو (وقيل للذين اتقوا ماذا أنزل ربكم قالوا خيراً) أي: أنزل الله خيراً، ونحو (قال سلام قوم منكرون) أي سلام عليكم أنتم قوم منكرون، ولذلك تستحيل صحة الكلام عقلاً إلا بتقدير محذوف ونحو (وجاء ربك) أي جاء أمره بمعنى عذابه؛ لأن الحق دل على استحالة مجيء البارئ؛ لأنه من سات الحادث وعلى أن الجائي أمره ونحو: (أوفوا بالعقود) و(أوفوا بعهد الله) أي بمقتضى العقود وبمقتضى عهد الله؛ لأن العقد والعهد قولان قد دخلا في الوجود وانقضيا فلا يتصور فيها وفاء ولا نقض وإنها الوفاء والنقض بمقتضاهما وما ترتب عليهما من أحكامهما، ونحو (هل ينظرون إلا أن يأتيهم الله) أي أمره بدليل أو يأتي أمر ربك، ونحو (وجنة عرضها السموات) أي كعرض بدليل العمد الآية - ٢٢ – وكذلك رسول من الله أي من عند الله، ونحو (وقال اركبوا فيها باسم الله مجراها ومرساها) وفي حديث (باسمك ربي وضعت جنبي) وفي (وقال اركبوا فيها باسم الله مجراها ومرساها) وفي حديث (باسمك ربي وضعت جنبي) وفي

# الباب الخامس الفصل الثالث فهم المعنى القرآني

لا يمكن للمرء أن يستوعب المعنى القرآني على حقيقته دون أن يكون مضطلعاً بكثير من العلوم، صحيح أن أسلوب القرآن الكريم من السهل الممتنع الذي يفهم مقاصده العالم والأمي، إلا أن فقه المعنى القرآني يحتاج إلى قدرة عميزة، وهذا لا يتأتى إلا لمن يتابع قراءة سور القرآن الكريم وآياته قراءة ما بين السطور.

{بسم الله الرحمن الرحيم \* حم \* وَالْكِتَابِ اللَّبِينِ \* إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآناً عَرَبِيّاً لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ \* وَإِنَّهُ فِي أُمِّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيٌّ حَكِيمٌ } (الزخرف: ١ - ٤)

فالتحليل البياني لهذه لسورة القرآنية هو القادر على إضاءة السورة داخلياً حيث تشرق مضامين الهدى منها في نفوسنا على نحو يحقق المضمون التشريعي ببعديه: العقدي والمسلوكي، والمضمون التثقيفي كمضمونين متوازيين أو متهازجين.

من خلال القناعة والرضا القلبيّ المثمر زهدًا في كلّ ما يشغل عن التلذّذ بالعبودية لرب العالمين، فإنَّ للمعاني القرآنية لذة تستوعب من الفهم الحقيقي لهذه المعاني وهي الثواب الحقيقيّ للإخلاص في كلّ طاعة مما يجعل ذائقها في الفردوس على الرغم من أنَّه قد يكون حينتلاٍ أشعث أغبر ذا طِمرين مدفوعًا بالأبواب لا يؤبه له.

وقد فهم أبو بكر رضي الله عنه المعنى الحقيقي لسبب نزول قوله تعالى: (إذا جاء نصر الله والفتح ......) أن أجل رسول الله على قد دنا، وهذا هو الفهم الحقيقي مع أنه لم يذكر في الكلام.

# الباب الخامس الفصل الرابع معرفة نظم القرآن الكريم

إذا كان الكلام يتألف من حروف وكلهات وجمل فإن سر إعجاز القرآن يأتي من توافق هذه الحروف وتلك الكلهات والجمل بشكل يرضي الروح والعقل والنفس، بل يسلبها إلى شفافيته ومن هنا يأتي سر إعجاز القرآن فكم من الكلهات تأسر عقلك أو تسبح بروحك في الفضاء أو ترضي نفسك وتبلغ بها مبلغ الرضا والقبول فإذا قرأت قوله تعالى في سورة الأنبياء – الآية – ارن الذين سبقت لهم منا الحسنى أولئك عنها مبعدون لا يسمعون حسيسها وهم فيها اشتهت أنفسهم خالدون) وتمعنت في كلمة (حسيسها) وعرفت ما معنى الحسيس في النار من سماع صوت النار نفسها أدركت مدى قدرة التعبير القرآني على توصيل المعاني إلى أعهاق النفس الإنسانية.

وإذا أنت قرأت قوله تعالى: (تلك إذن هي قسمة ضِيزى) وعرفت أن معنى (ضيزى) هو جائرة عرفت أن أصوات الحروف في هذه الكلمة تعبر عن معاني الجور التي تأنف منها الفطرة البشرية السليمة فتتابع الأصوات بطريقة معينة على نسب معينة بين مخارج الحروف المختلفة هو بلاغة اللغبة الطبيعية التي خلقت في نفس الإنسان كذلك الفواصل القرآنية التي تنتهي بها آيات القرآن ما هي إلا صور تامة للأبعاد التي تنتهي بها جمل التناغم التي تطرب لها النفس الإنسانية، وهذا يعني أن الله تعالى أوجد في عمق الإنسان استجابة للكلام الجميل، وهو ما نسميه مقاييس الجال التي أودعها الله تعالى في العقل البشري والتي تستجيب بسرعة لجمالية الكلمة وتعبيرها عن المعنى المراد.

إن استجابات الفطرة البشرية لانعكاسات الكلمات إنها يتأتى من (صوت النفس وصوت العقل وصوت الحس) الذي يتناغم مع ما أودعه الله تعالى من مقاييس الجمال.

فالقرآن الكريم ذو قدرة على التأثير في الحس النفسي ولو تدبرت ألفاظ القرآن الكريم في نظمها لرأيت حركاتها الصرفية واللغوية تجري مجرى الحروف نفسها فيها هي له من أمر الفصاحة بحيث لا تجدها إلا مؤتلفة مع أصوات الحروف مساوقة لها في النظم التناغمي، وإننا لنحار إذا ما تأملنا تركيب القرآن الكريم ونظم كلهاته في الوجوه المختلفة التي يتصرف فيها، وما يمكن لنا أن نقول في كلام ترى لكل لفظ معنى، ثم يكون لهذا المعنى في التركيب معنى آخر يضيف إلى النفس روحاً جديدة تحمل وجوه التنفس في تلوين المعاني كأنها ركب هذا الكلام على مقادير العقول والقوى البشرية وأحوال العصور المغيبة وعبارة قرآنية مثل (ولكم في القصاص حياة يا أولي الألباب) تحمل من الاقتصاد في اللفظ والاتساع في المعاني ما يسحر العقول والألباب ويأخذ بالنفوس والأرواح.

# الباب الخامس الفصل الخامس إعجاز القرآن الكريم

#### أ. تعريف الإعجاز:

ضعف في القدرة الإنسانية في محاولة المعجزة واستمرار هذا الضعف على تراخي الزمن وتقدمه.

#### ب. مصدر الإعجاز؛

وقد جاء إعجاز القرآن من أنه في الدرجة العليا من البلاغة التي لم يعهد مثلها، ومما اشتمل عليه من النظم الغريب المخالف لنظم العرب ونثرهم، ومن سلامة ألفاظه من التعقيد والاستكراه، ومن (نظم القرآن) ومن فصاحة ألفاظه والبلاغة في معانيه وصورة نظمه والإعجاز باق إلى يوم القيامة، وهذا الإعجاز يتأتى من عدة جوانب عرفنا بعضها، وستتعرف الأجيال على الباقي في كل العصور، وكان الله تعالى أراد أن يكون لكل عصر نصيبه من معجزات قرآنه، فإذا فتشنا فيها مضى من الدهور وجدنا أن العلماء كشفوا عن وجوه إعجاز في النظم والتركيب والأسلوب والتنظير والمقابلة واكتناه الروح التاريخية وفي وجوه البلاغة وأسرار الوضع اللغوي التي مرجعها إلى الإبانة عن حياة المعنى بتركيب حى من الألفاظ.

فالقرآن الكريم معجز في تاريخه وأثره الإنساني، وفي حقائقه وأحكامه وشرائعه وموافقة من الطبيعة الإنسانية والفطرة البشرية والكونية والعلمية وعجائب آيات الله الكونية والوجه البياني لهذا الإعجاز والتصوير الفني القرآني لكثير من القضايا والمشاهد الماضية والحاضرة والمستقبلية إضافة إلى مشاهد تغيرات الكون وقيام الساعة، وكيف عبرت كلمات القرآن الكريم عن ذلك في إعجاز القرآن والمعجزة أمر خارق للعادة مقرون بالتحدي سالم عن المعارضة، وهي إما حسية وإما عقلية، وأكثر معجزات بني إسرائيل كانت حسية ومعجزة هذه الأمة عقلية؛ لأن هذه الشريعة لما كانت باقية على صفحات الدهر إلى يوم القيامة خصت

بالمعجزة العقلية الباقية ليراها ذوو البصائر كها قال را من الأنبياء نبي إلا أعطي ما مثله آمن عليه البشر وإنها كان الذي أوتيته وحياً أوحاه الله إليَّ فأرجو أن أكون أكثرهم تابعاً) أخرجه البخاري.

فمعجزات الأنبياء انقرضت بانقراض أعصارهم فلم يشاهدها إلا من حضرها ومعجزة القرآن مستمرة إلى يوم القيامة وخارقة للعادة والقرآن الكريم معجز في أسلوبه وبلاغته وإخباره بالمغيبات، فلا يمر عصر من العصور إلا ويظهر فيه شيء مما أخبر به أنه سيكون... يدل على صحة دعواه والمعجزات الواضحة الماضية كانت حسية تشاهد بالأبصار (كناقة صالح وعصا موسى) و(معجزة القرآن) تشاهد بالبصيرة فيكون من يتبعه لأجلها أكثر؛ لأن الذي يشاهد بعين الرأس ينقرض بانقراض مشاهده، والذي يشاهد بعين العقل باق يشاهده كل من جاء بعد الأول مستمراً.

ولا خلاف بين العقلاء أن كتاب الله تعالى معجز لم يقدر واحد على معارضته بعد تحديهم بذلك قال تعالى: (وإن أحد من المشركين استجارك فأجره حتى يسمع كلام الله) فلولا أن سياعه حجة عليه لم يقف أمره على سياعه ولا يكون حجة إلا وهو معجزة، وقال تعالى: (وقالوا لولا أنزل عليه آيات من ربه قل إنها الآيات عند الله وإنها أنا نذير مبين أو لم يكفهم أنا أنزلنا عليك الكتاب يتلى عليهم) فأخبر أن الكتاب آية من آياته كاف في الدلالة قائم مقام معجزات غيره وآيات من سواه من الأنبياء، ولما جاء به النبي إليهم وكانوا أفصح الفصحاء ومصاقع الخطباء وتحداهم على أن يأتوا بمثله وأمهلهم طول السنين فلم يقدروا كها قال تعالى (فليأتوا بحديث مثله إن كانوا صادقين) ثم تحداهم بعشر سور منه في قوله تعالى: (أم يقولون افتراه افتراه قل فأتوا بعشر سور مثله مفتريات وادعوا من استطعتم من دون الله إن كنتم صادقين فإن لم يستجيبوا لكم فاعلموا أنها أنزل بعلم الله) ثم تحداهم بسورة في قوله (أم يقولون افتراه قل فأتوا بسورة من مثله..) الآية، ثم كرر في قوله (وإن كنتم في ريب مما نزلنا على عبدنا فأتوا بسورة من مثله..) الآية.

فلما عجزوا عن معارضته والإتيان بسورة تشبهه على كثرة الخطباء فيهم والبلغاء نادى عليهم بإظهار العجز وإعجاز القرآن فقال: (قل لئن اجتمعت الإنس والجن على أن يأتوا

بمثل هذا القرآن لا يأتون بمثله ولو كان بعضهم لبعض ظهيراً) هذا وهم الفصحاء، وقد كانوا أحرص شيء على إطفاء نوره وإخفاء أمره، فلو كان في مقدرتهم معارضته لعدلوا إليها قطعاً للحجة.

ولم ينقل عن أحد منهم أنه حدث نفسه بشيء من ذلك ولا رامه، بل عدلوا إلى العناد تارة وإلى الاستهزاء أخرى فتارة قالوا سحر وتارة قالوا شعر وتارة قالوا أساطير الأولين، وقد أخرج الحاكم عن ابن عباس قال: (جاء الوليد بن المغيرة إلى النبي فقرأ عليه القرآن فكأنه رقَّ له فبلغ ذلك أبا جهل فأتاه فقال: يا عم إن قومك يريدون أن يجمعوا لك مالاً ليعطوكه فإنك أتيت محمداً لتعرض لما قبله قال: قد علمت قريش أني من أكثرها مالاً قال: فقل فيه قولاً يبلغ قومك إنك كاره له قال: وماذا أقول فوالله ما فيكم رجل أعلم بالشعر مني ولا برجزه ولا بقصيده ولا بأشعار الجن والله ما يشبه الذي يقول شيئاً من هذا ووالله إن لقوله الذي يقول حلاوة وإن عليه لطلاوة وإنه لمشمر أعلاه مغدق أسفله وإنه ليعلو ولا يعلى عليه وإنه ليحطم ما تحته قال: لا يرضى عنك قومك حتى تقول فيه قال: دعني حتى أفكر فلما فكر قال: هذا سحر يؤثر يأثره عن غيره) وقد بعث الله محمداً أكثر ما كانت العرب شاعراً وخطيباً وأحكم ما كانت لغة وأشد ما كانت عدة فدعا أقصاها وأدناها إلى توحيد الله وتصديق رسالته فدعاهم بالحجة، فلما قطع العذر وأزال الشبهة وصار الذي يمنعهم من الإقرار الهوى والحمية دون الجهل والحيرة همهم على حظهم بالسيف فنصب لهم الحرب ونصبوا له.

لَّا ثبت كون القرآن معجزة نبينا وجب الاهتمام بمعرفة:

#### ج. وجه الإعجاز؛

١ - زعم قوم أن التحدي وقع بالكلام القديم الذي هو صفة الذات.

٢ - أنه وقع بالدال على القديم وهو الألفاظ.

٣- زعم النظام أن إعجازه بالصرفة أي أن الله صرف العرب عن معارضته وسلب عقولهم وكان مقدوراً لهم لكن عاقهم أمر خارجي فصار كسائر المعجزات، وهذا قول فاسد بدليل قوله تعالى: (قل لئن اجتمعت الإنس والجن.. الآية)، فإنه يدل على عجزهم مع بقاء قدرتهم ولو سلبوا القدرة لم يبق لهم فائدة لاجتهاعهم لمنزلته منزلة اجتهاع الموتى وليس عجز

الموتى مما يحتفل بذكره هذا مع أن الإجماع منعقد على إضافة الإعجاز إلى القرآن فكيف يكون معجزاً وليس فيه صفة إعجاز، بل المعجز هو الله تعالى حيث سلبهم القدرة على الإتيان بمثله وأيضاً فيلزم من القول بالصرفة زوال الإعجاز بزوال زمان التحدي وخلو القرآن من الإعجاز، وفي ذلك خرق لإجماع الأمة أن معجزة الرسول العظمى باقية ولا معجزة له باقية سوى القرآن.

- ٤ قال قوم وجه إعجازه ما فيه من الإخبار عن الغيوب المستقبلة.
- قال آخرون ما تضمنه من الإخبار عن قصص الأولين وسائر المتقدمين حكاية من شاهدها وحضرها.
- ٦ وقال آخرون ما تضمنه من الإخبار عن الضمائر من غير أن يظهر ذلك منهم بقول أو فعل كقوله: (إذ همت طائفتان منكم أن تفشلا) (ويقولون في أنفسهم لو لا يعذبنا الله).
- ٧- وجه إعجازه ما فيه من النظم والتأليف والترصيف وأنه خارج عن جميع وجوه النظم
   المعتاد في كلام العرب ومباين لأساليب خطاباتهم.
  - ٨ أن الإعجاز في بعض القرآن أظهر وفي بعضه أدق وأغمض.
  - ٩- وجه الإعجاز الفصاحة وغرابة الأسلوب والسلامة من جميع العيوب.
- ١ وجه الإعجاز راجع إلى التأليف الخاص به لا مطلق التأليف بأن اعتدلت مفرداته تركيباً وزنة وعلت مركباته معنى بأن يوضع كل فن في مرتبته العليا في اللفظ والمعنى.

11 - وجه إعجازه أنه بنظمه وصحة معانيه وتوالي فصاحة ألفاظه وذلك أن الله أحاط بكل شيء علماً وأحاط بالكلام كله علماً، فإذا ترتبت اللفظة من القرآن علم بإحاطته أي لفظة تصلح أن تلي الأولى وتبين المعنى بعد المعنى، ثم كذلك من أول القرآن إلى آخره وكتاب الله تعالى لو نزعت منه لفظة، ثم أدير لسان العرب على لفظة أحسن منها لم يوجد ونحن تتبين لنا البراعة في أكثره ويخفى علينا وجهها في مواضع كما قامت الحجة في معجزة موسى بالسحرة وفي معجزة عيسى بالأطباء، فإن الله إنها جعل معجزات الأنبياء بالوجه الشهير أبرع ما تكون في زمن النبي الذي أراد إظهاره فكان السحر قد انتهى في مدة موسى إلى غايته، وكذلك الطب في زمن عيسى، والفصاحة في زمن محمد.

١٢ - وجه الإعجاز في القرآن من حيث استمرت الفصاحة والبلاغة فيه من جميع أنحائها في جميعه استمراراً لا يوجد له فترة ولا يقدر عليه أحد من البشر وكلام.

١٣ - وجه المعجزة في القرآن تعرف بالتفكر في علم البيان.

1 الناس بعجاز القرآن ذكر من وجهين أحدهما إعجاز يتعلق بنفسه والثاني بصرف الناس عن معارضته، فالأول إما أن يتعلق بفصاحته وبلاغته أو بمعناه أما الإعجاز المتعلق بفصاحته وبلاغته فلا يتعلق بعنصره الذي هو اللفظ والمعنى فإن ألفاظه ألفاظهم قال تعالى: (قرآناً عربياً) بلسان عربي، ولا بمعانيه فإن كثيراً منها موجود في الكتب المتقدمة قال تعالى: (وإنه لفي زبر الأولين) وما هو في القرآن من المعارف الإلهية وبيان المبدأ والمعاد والإخبار بالغيب فإعجازه ليس براجع إلى القرآن من حيث هو قرآن، بل لكونها حاصلة من غير سبق تعليم وتعلم ويكون الإخبار بالغيب إخباراً بالغيب سواء كان بهذا النظم أو بغيره مورداً بالعربية أو بلغة أخرى بعبارة أو بإشارة فإذن النظم المخصوص صورة القرآن واللفظ والمعنى عنصره وباختلاف الصور يختلف حكم الشيء واسمه لا بعنصره.

10 - الإعجاز المختص بالقرآن يتعلق بالنظم المخصوص وبيان كون النظم معجزاً يتوقف على بيان نظم الكلام، ثم بيان أن هذا النظم نخالف لنظم ما عداه، ولهذا قال تعالى: (وإنه لكتاب عزيز لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه) تنبيهاً على أن تأليفه ليس على هيئة نظم يتعاطاه البشر فيمكن أن يغير بالزيادة والنقصان كحالة الكتب الأخرى.

١٦ - إن إعجاز القرآن يدرك ولا يمكن وصفه كاستقامة الوزن تدرك ولا يمكن وصفها وكالملاحة وكها يدرك طيب النغم العارض لهذا الصوت ولا يدرك تحصيله لغير ذوي الفطرة السليمة إلا بإتقان علمَى المعاني والبيان والتمرين فيهها.

1۷ – إن القرآن إنها صار معجزاً؛ لأنه جاء بأفصح الألفاظ في أحسن نظوم التأليف مضمناً أصح المعاني من توحيد لله تعالى وتنزيهه له في صفاته ودعاء إلى طاعته وبيان لطريق عبادته من تحليل وتحريم وحظر وإباحة ومن وعظ وتقويم وأمر بمعروف ونهي عن منكر، وإرشاد إلى محاسن الأخلاق وزجر عن مساويها واضعاً كلّ شيء منها موضعه الذي لا يرى شيئاً أولى منه، ولا يتوهم في صورة العقل أمر أليق به منه مودعاً أخبار القرون الماضية وما نزل من

مثيلات الله بمن مضى وعائد منهم منبئاً عن الكوائن المستقبلة في الأعصر الآتية من الزمان جامعاً في ذلك بين الحجة والمحتج له والدليل والمدلول عليه ليكون ذلك أوكد للزوم ما دعا عليه وإنباء عن وجوب ما أمر به ونُهي عنه، ومعلوم أن الإتيان بمثل هذه الأمور والجمع بين أشتاتها حتى تنتظم وتتسق أمر تعجز عنه قوى البشر ولا تبلغه قدرتهم فانقطع الخلق دونه وعجزوا عن معارضته بمثله أو مناقضته في شكله، ثم صار المعاندون له يقولون مرة إنه شعر لما رأوه معجوزاً عنه غير مقدور عليه.

وقد كانوا يجدون له وقعاً في القلوب وقرعا في النفوس يرهبهم ويحيرهم فلم يتهالكوا أن يعترفوا به نوعاً من الاعتراف، ولذلك قالوا: إن له لحلاوة وإن عليه لطلاوة وكانوا مرة بجهلهم يقولون أساطير الأولين اكتتبها فهي تملى عليه بكرة وأصيلاً مع علمهم أن صاحبهم أمي وليس بحضرته من يملي أو يكتب في نحو ذلك من الأمور التي أوجبها العناد والجهل والعجز.

1\lambda - في إعجاز القرآن وجه ذهب عنه الناس وهو صنيعه في القلوب وتأثيره في النفوس فإنك لا تسمع كلاماً غير القرآن منظوماً ولا منثوراً إذا قرع السمع خلص له إلى القلب من اللذة والحلاوة في حال ومن الروعة والمهابة في حال آخر ما يخلص منه إليه قال تعالى: (لو أنزلنا هذا القرآن على جبل لرأيته خاشعاً متصدعاً من خشية الله) وقال تعالى: (الله نزل أحسن الحديث كتاباً متشابهاً مثاني تقشعر منه جلود الذين يخشون ربهم).

19 – هو الإيجاز مع البلاغة وقال آخرون: هو البيان والفصاحة وقال آخرون: هو الرصف والنظم وقال آخرون: هو كونه خارجاً عن جنس كلام العرب من النظم والنثر والخطب والشعر مع كون حروفه في كلامهم ومعانيه في خطابهم وألفاظه من جنس كلماتهم وهو بذاته قبيل غير قبيل كلامهم وجنس آخر متميز عن أجناس خطابهم حتى أن من اقتصر على معانيه وغير حروفه أذهب رونقه، ومن اقتصر على حروفه وغير معانيه أبطل فائدته فكان في ذلك أبلغ دلالة على إعجازه، وقال آخرون: هو كون قارئه لا يكل وسامعه لا يمل وإن تكررت عليه تلاوته.

• ٢- هو ما فيه من الإخبار عن الأمور الماضية، وقال آخرون: هو ما فيه من علم الغيب والحكم على الأمور بالقطع، وقال آخرون: هو كونه جامعاً لعلوم يطول شرحها ويشق حصرها.

٢١ - أن الإعجاز وقع بجميع ما سبق من الأقوال لا بكل واحد على انفراده فإنه جمع ذلك كله فلا معنى لنسبته إلى واحد منها بمفرده مع اشتباله على الجميع، بل وغير ذلك مما لم يسبق فمنها الروعة التي له في قلوب السامعين وأسماعهم سواء المقر والجاحد.

ومنها أنه لم يزل ولا يزال غضاً طرياً في أسماع السامعين وعلى ألسنة القارئين ومنها جمعه بين صفتي الجزالة والعذوبة وهما كالمتضادين لا يجتمعان غالباً في كلام البشر، ومنها جعله آخر الكتب غنياً عن غيره وجعل غيره من الكتب المتقدمة قد يحتاج إلى بيان يرجع فيه إليه كما قال تعال: (إن هذا القرآن يقص على بنى إسرائيل أكثر الذي هم فيه يختلفون).

٢٢ أن القرآن منطو على وجوه من الإعجاز كثيرة وتحصيلها من جهة ضبط أنواعها في أربعة وجوه:

أولها: حسن تأليفه والتئام كلمه وفصاحته ووجوه إيجازه وبلاغته الخارقة عادة العرب الذين هم فرسان الكلام وأرباب هذا الشأن.

الثاني: صورة نظمه العجيب والأسلوب الغريب المخالف لأساليب كلام العرب ومنهاج نظمها ونثرها الذي جاء عليه ووقفت عليه مقاطع آياته وانتهت إليه فواصل كلماته ولم يوجد قبله ولا بعده نظير له، قال: وكل واحد من هذين النوعين الإيجاز والبلاغة بذاتها والأسلوب الغريب بذاته نوع إعجاز على التحقيق لم تقدر العرب على الإتيان بواحد منهما إذ كل واحد خارج عن قدرتها مباين لفصاحتها وكلامها خلافاً لمن زعم أن الإعجاز في مجموع البلاغة والأسلوب.

الثالث: ما انطوى عليه من الإخبار بالمغيبات وما لم يكن فوجد كما ورد.

الرابع: ما أنبأ به من أخبار القرون السالفة والأمم البائدة والشرائع الداثرة مما كان لا يعلم منه القصة الواحدة إلا الفذ من أحبار أهل الكتاب الذي قطع عمره في تعلم ذلك فيورده على وجهه، ويأتي به على نصه وهو أمى لا يقرأ ولا يكتب.

وقد أسلم جماعة عند سماع آيات منه كما وقع لجبير بن مطعم أنه سمع النبي يقرأ في المغرب بالطور قال: فلما بلغ هذه الآية: (أم خلقوا من غير شيء أم هم الخالقون) إلى قوله

(المسيطرون) كاد قلبي يطير قال: وذلك أول ما وقر الإسلام في قلبي وقد مات جماعة عند سماع آيات منه أفردوا بالتصنيف ثم قال: ومن وجوه إعجازه كونه آية باقية لا يعدم ما بقيت الدنيا مع تكفل الله بحفظه ومنها أن قارئه لا يمله وسامعه لا يمجه بل الانكباب على تلاوته يزيده حلاوة وترديده يوجب له مجبة وغيره من الكلام يعادي إذا أعيد ويمل مع الترديد، ولهذا وصف القرآن بأنه لا يخلق على كثرة الرد ومنها جمعه لعلوم ومعارف لم يجمعها كتاب من الكتب ولا أحاط بعلمها أحد في كلهات قليلة وأحرف معدودة.

#### د ـ القدر المعجز من القرآن:

اختلف في قدر المعجز من القرآن:

- ١ ـ أنه متعلق بجميع القرآن.
- ٢ ـ يتعلق الإعجاز بسورة طويلة كانت أم قصيرة.
- ٣ ـ يتعلق بقليل القرآن وكثيره لقوله: (فليأتوا بحديث مثله إن كانوا صادقين)
  - ٤ ـ بسورة منه.

# الباب الخامس الفصل السادس أسرار الإعجاز القرآني

من أسرار الإعجاز القرآني هذا الأسلوب القرآني المعتمد على:

۱- التصوير باللون والحركة والإيقاع: عن طريق الوصف والحوار وجرس الكلمات ونغم العبارات وتآلف السياق «مثل الذين كفروا بربهم أعمالهم كرماد اشتدت به الريح في يوم عاصف، لا يقدرون على شيء مما كسبوا».

Y- تصوير الحالات النفسية والمعنوية: «واتل عليهم نبأ الذي آتيناه آياتنا فانسلخ منها، فاتبعيه الشيطان فكان من الغاوين، ولو شئنا لرفعناه بها، ولكنه أخلد إلى الأرض واتبع هواه فمثله كمثل الكلب إن تحمل عليه يلهث أو تتركه يلهث».

" - رسم نموذج إنساني واضح للعيان: كحالة العناد السخيف والمكابرة العمياء التي لا يجدي معها حجة ولا برهان «ولو فتحنا عليهم باباً من السهاء فظلوا فيه يعرجون لقالوا: إنها سكرت أبصارنا بل نحن قوم مسحورون».

٤ - إنه يلجأ في التصوير المشخص إلى مشاهد الحوادث الواقعة والأمثال المضروبة والقصص والمروية.

٥ - إنه يلجأ إلى التجسيم: للمعنويات وإبرازها أجساماً أو محسوسات (وعلى الثلاثة الذين خلفوا، حتى إذا ضاقت عليهم الأرض بها رحبت وضاقت عليهم أنفسهم وظنوا أن لا ملجأ من الله إلا إليه)، فالأرض تضيق عليهم، ونفوسهم تضيق بهم كها تضيق الأرض ويستحيل الضيق المعنوى في هذا التصوير ضيقاً حسياً أوضح وأوقع.

7- العناية بالتنسيق اللفظي والعضوي والنفسي؛ ليعبر عن إيقاع نغمي عذب جاء نتيجة لهذا التناسق العضوي بين الأغراض والتناسب في الانتقال من غرض إلى غرض،

وكذلك عني القرآن بالتنسيق النفسي بين الخطوات المتدرجة في بعض النصوص، هذا بالإضافة إلى التناسق الفني الذي عني بالتصوير عناية فائقة. (ومن آياته خلق السموات والأرض وما بث فيها من دابة وهو على جمعهم إذا يشاء قدير) فصورة بث الدواب وصورة جمعها تلتقيان، «وأصحاب الشهال ما أصحاب الشهال. في سموم وحميم وظل من يحموم. لا بارد ولا كريم. إنهم كانوا قبل ذلك مترفين» فالسموم والحميم والظل الذي ليس له من الظل إلا اسمه؛ لأنه «من يحموم» «لا بارد ولا كريم» صورة هذا الشظف تقابل صورة الترف «إنهم كانوا قبل ذلك مترفين»

٧ - الجمع بين مزايا تفوق مزايا النثر والشعر جميعاً: فقد أعفي التعبير القرآني من قيود القافية الموحدة والتفعيلات التامة فنال بذلك حرية التعبير الكاملة عن جميع أغراضه العامة وفاق في الوقت ذاته خصائص الشعر (التنغيم الداخلي والفواصل المتقاربة).

٨ - الظاهرة القصصية: التي خضعت في موضوعها وفي طريقة عرضها وإدارة حوادثها لمقتضى الأغراض الدينية.

9- تصوير المعاني الذهنية والحالات النفسية: وإبرازها في صورة حسية، والسير على طريقة تصوير المشاهد الطبيعية والحوادث الماضية والقصص المروية والأمثال القصصية ومشاهد القيامة وصور النعيم والعذاب والنهاذج الإنسانية كأنها كلها حاضرة شاخصة بالتخييل الحسى الذي يفهمها بالحركة المتخيلة.

10- قدرة المعاني القرآنية على حاجة النفس أحسن تقدير؛ فإننا لا نحس فيها بتخمة الإسراف ولا بمخمصة التقتير بكل معنى يؤدى لا يشوبه شيء مما هو غريب، عنه ولا يشذ عنه شيء من عناصرها الأصلية أوجز لفظ وأنقاه. (والذين كفروا أعمالهم كسراب بقبعة.. أو كظلمات في بحر لجي يغشاه موج من فوقه سحاب، ظلمات بعضها فوق بعض إذا أخرج يده لم يكد يراها...) و(ألم تر أن الله أنزل من السماء ماء فسلكه ينابيع في الأرض، ثم يخرج به زرعاً مختلفاً ألوانه ثم يهيج فتراه مصفراً ثم يجعله حطاماً إن في ذلك لذكرى لأولي الألباب) و(والليل إذا عسعس والصبح إذا تنفس) و(هو الذي خلقكم من تراب ثم من نطفة ثم من علقة ثم يخرجكم طفلاً ثم لتبلغوا أشدكم ثم لتكونوا شيوخاً) ووصف القرآن الكثير

من غرائز الإنسان وعواطفه وصفاته النفسية (إن الإنسان خلق هلوعاً إذا مسه الشر جزوعاً وإذا مسه الخير منوعاً) والمعاني الاجتماعية في النصوص القرآنية غير قليلة، فقد أوردها القرآن في معرض الاعتبار والعظة وبيان عواقب الظلم والفساد واسترسال في الترف والنعيم.

11 - طريقة القرآن في القصص طريقة خاصة به، إنه ينتقي أبرز حوادثها وأشدها صلة بالعبرة المقصودة ويغفل التفاصيل الزائدة والجزئيات التي لا فائدة منها وبجعل الأفكار التي يريد تلقينها متضمنة فيها ثنايا حوار جدل أو خطاب أو دعاء.

17 - يعرض لنا المعاني الحقيقية القريبة المحيطة؛ لينقلها إلى الحقيقة البعيدة الحقيقة اللانهائية يسير بنا من الطبيعية إلى مبدعها، ومن الإنسان إلى خاطره.

17- المعاني التي أثارها القرآن في النفس الإنسانية كبرى: مسألة (المصير... مصير الإنسان والحياة) و(والعاديات ضبحاً، فالموريات قدحاً فالمغيرات صبحاً، فأثرن به نقعاً فوسطن به جمعاً. إن الإنسان لربه لكنود. وإنه على ذلك لشهيد. وإنه لحب الخير لشديد. أفلا يعلم إذا بعثر ما في القبور. وحصل ما في الصدور. إن ربهم بهم يومئذ لخبير) إن القرآن بعد أن انتهى من إقرار فكرة المسؤولية والإيهان بالحساب في حياة أخرى بالعودة إلى حكم الله الذي يبدأ الخلق، ثم يعيده يرسم المعنى الحقيقي الأخلاقي.

14 - يرسم الحقيقة كما يجب أن تكون ويضع نظاماً جديداً لقيم الحياة هو ثورة على النظام القديم القائم على تقديم شرف النسب وصلة القرابة ووجاهة المال ونفوذ السلطان، ويستبدل به نظاماً يقوم على أساس المسؤولية والعمل النافع للمجتمع والإخلاص لله والمساواة بين عباده وإقامة العدل بينهم وفعل الخير والدعوة إليه واتخاذ المال والقوة والسلطان والقناعة وسائل لخدمة قيم أعلى منها وهي الحق والعدل والخير. (قل إن كان آباؤكم وأبناؤكم وإخوانكم وأزواجكم وعشيرتكم وأموال اقترفتموها وتجارة تخشون كسادها ومساكن ترضونها أحب إليكم من الله ورسوله وجهاد في سبيله.. فتربصوا حتى يأتي الله بأمره والله لا يهدي القوم الفاسقين) هذه الآية تعبر عن كثير من المعاني التي سلف ذكرها تعبيراً واضحاً.

10 - التعرض لقيم الحياة وتحديد موقفه منها في جميع المجتمعات ومذاهبها الفلسفية والخلقية وتبين لنا كيف أثار القرآن أهم مشكلات الإنسان وقضاياه الكبرى وفي

مقدمتها المسؤولية ومصير الإنسان والحياة (أيحسب الإنسان أن لن نجمع عظامه بلى قادرين على أن نسوى بنانه بل يريد الإنسان ليفجر إمامه يسأل أيان يوم القيامة).

17 - تجاوز الأمور المحلية الزمنية حدود البيئة: (ومن آيته الجوار في البحر كالأعلام إن يشأ يسكن الريح فيظللن رواكد على ظهره) (إن في خلق السموات والأرض واختلاف الليل والنهار والفلك التي تجري في البحر بها ينفع الناس وما أنزل الله من السهاء من ماء فأحيا به الأرض بعد موتها وبث فيها من كل دابة وتصريف الرياح والسحاب المسخر بين السهاء والأرض لآيات لقوم يعقلون).

1۷. ايقاظ ضمير الإنسان وريطه بخالقه: وإشعاره بمسؤولية وتحريره من الجزئيات ليسير في مبادئ واتجاهات وإقامة نظام لحياته وسلوكه.

# الباب الخامس الفصل السابع الأداء القرآني

### أ- تعريف الأداء القرآني:

نعني بالأداء القرآني هو قدرة الكليات على حمل المعاني وتأديتها بشكل ناجح، والقرآن الكريم يمتاز عن غيره من كلام البشر بمزايا مختلفة، فهو يعبر عن أمور ضخمة لها مدلولات عظيمة يستحيل على العقل البشري أن يقدر على اختراعها كذلك تجد النص القرآني الواحد يحوي مدلولات متنوعة ومتناسقة، وكل مدلول منها يأخذ حقه من البيان والبلاغة والوضوح دون أن يكون هناك اضطراب في الأداء أو اختلاط في التدليل، كها وأن هذا الأداء القرآني قادر على استحضار المشاهد المعبرة عن القضية المطروحة فيه كها لو كان المشهد حاضراً أمام أعيننا قال تعالى: (وجاوزنا ببني إسرائيل البحر.... حتى إذا أدركه الغرق قال آمنت أنه لا اله إلا الذي أمنت به بنو إسرائيل وأنا من المسلمين) وتعقيب القرآن بعد ذلك في مشهد آخر (الآن وقد عصيت... إلى قوله: (إن كثيراً من الناس عن آياتنا لغافلون) ثم متابعة ذلك بقوله تعالى: (قل أي شيء أكبر شهادة قل الله... وإنني بريء مما تشركون) وكذلك قوله تعالى حين يكرر الالتفاتات: (ويوم يحشرهم جميعاً... يا معشر الجن...) إلى قوله تعالى: (ذلك أن لم يك ربك مهلك القرى بظلم وأهلها غافلون) لو تفحصنا هاتين الآيتين وغيرهما من آيات القرآن الكريم لوجدنا أن من.

### ب- خصائص الأسلوب القرآني:

للأسلوب القرآني خصائص متعددة منها:

١ - القصد في اللفظ.

٢ - الوفاء يحقق المعنى.

- ٣- البيان مع الإجمال.
  - ٤ إقناع العقل.
- ٥ إمتاع العاطفة والإحساس.
- ٦ خطاب العامة من الناس والخاصة.

# الباب الخامس الفصل الثامن التعبير القرآني

### أ- روعة التعبير القرآني:

من الثابت أن القرآن الكريم كان يأخذ قارئيه بروعة بيانه وأنهم لا يملكون أنفسهم عن سهاعه، ولذلك سعى المشركون من العرب إلى أن يحولوا بين القرآن وأسهاع الناس. سعوا إلى أن لا يصل إلى الأذن؛ لأنهم يعلمون أن مجرد وصوله إلى السمع يُحْدِثُ في النفس دَويّاً هائلاً وهِزّة عنيفة، وقد حكى الله عنهم هذا الأسلوب فقال: {وَقَالَ الذين كَفَرُواْ لاَ تَسْمَعُواْ لهذا القرآن والغوا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَعْلِبُونَ} [فصلت: ٢٦].

وقد قال الوليد بن المغيرة في التعبير القرآني على الرغم من عداوته للرسول على وللقرآن الكريم: "والله إنَّ لقوله حلاوة وإن عليه لطلاوة وإنه ليعلو وما يُعلى عليه".

### ب- قصدية التعبير القرآني؛

إن التعبير القرآني تعبير فني مقصود كل لفظة بل كل حرف فيه وُضِعَ وضعاً فنياً مقصوداً، ولم تُراعَ في هذا الموضع الآية وحدها ولا السورة وحدها، بل رُوعي في هذا الوضع التعبير القرآنى كله.

لقد انتبه القدماء إلى أن السور التي بدأت بالحروف المفردة بنيت على ذلك الحرف، فإن الكلمات القافيّة ترددت في صورة (ص) كثيراً والكلمات الصاديّة ترددت في صورة (ص) كثيراً وأن سبب بدء سورة (لقمان) بـ (ألم) وسورة يونس بـ (ألم): "أنَّه تكرر في سورة يونس من الكلام الواقع فيها الراء مئتا كلمة وعشرون كلمة أو نحوها.

ثم إن القرآن له خصوصيات في استعمال الألفاظ: فقد اختص كثيراً من الألفاظ باستعمالات خاصة به مما يدل على القصد الواضح في التعبير فمن ذلك أنه:

#### ج- خصوصية التعبير القرآني:

١ – استعمل (الرياح) حيث وردت في القرآن الكريم في الخير والرحمة، واستعمل (الريح)
 في الشر والعقوبات

ولم يستعمل الريح في الخير إلا في موطن واحد أعقبها بالشر، وهو قوله تعالى: {إِذَا كُنتُمْ فِي الفلك وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيحٍ طَيِّبَةٍ وَفَرِحُواْ بِهَا جَآءَتْهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَآءَهُمُ الموج مِن كُلِّ مَكَانٍ} [يونس: ٢٢] وهي خاتمة غير حميدة.

٢ - ومن ذلك ذِكْرُ المطر فإنك "لا تجد القرآن يلفظ به إلا في موضع الانتقام بخلاف الغيث الذي يذكره القرآن في الخير.

٣- ومن ذلك ما اختص به القرآن الكريم في استعمال العيون والأعين. فلم يستعمل العيون إلا لعيون الماء. وقد وردت كلمة (العيون) في القرآن الكريم في عشرة مواطن كلها بمعنى عيون الماء في حين جمع العين الباصرة على أعين مثل قوله تعالى: {الذين كَانَتْ أَعْينتُهُمْ فِي غِطاءَ عِن ذِكْرِي} [الكهف: ١٠١].

٤ – ومن ذلك استعمال (وصى) و(أوصى) فكل ما ورد فيه من (وصّى) بالتشديد فهو في الدين والأمور المعنوية، وكل ما ورد من (أوصى) فهو في الأمور المادية.

٥ – ومن ذلك قوله تعالى: (يشاق) و(يشاقق) وهما لغتان: الفَكُ لغةُ الحجاز والإدغام لغة تميم، فالتعبير القرآني هو في قمة الأدب والفن. فإنك إذا نظرت إلى أَيِّ ضَرْبٍ من ضروب التعبير فيه وجدته وحدة متكاملة ليس فيها نُبوُّ ولا اختلاف. أهو كتاب لغة أم كتاب أدب أم كتاب تشريع أم كتاب اقتصاد أم كتاب تربية أم كتاب تاريخ أم كتاب اجتماع أم كتاب سياسة أم كتاب عقائد أم هو كل ذلك وفوق ذلك؟!

#### د- عمومية معارفه:

يراه الأديبُ معجزاً ويراه اللغوي معجزاً، ويراه أرباب القانون والتشريع معجزاً، ويراه علماء الاقتصاد معجزاً، ويراه المربون معجزاً، ويراه علماء النفس والمَعْنيون بالدراسات النفسية معجزاً، ويراه علماء الاجتماع معجزاً، ويراه المصلحون معجزاً، ويراه كل راسخ في علمه معجزاً.

# الباب الخامس الفصل التاسع بناء السورة القرآنية

يقوم بناء السورة القرآنية الكريمة على (الوحدة الفنية): وهي (وحدة النص): وتنقسم الوحدة الفنية إلى قسمين:

أ- الأفكار: التي تتضمنها السورة الكريمة.

ب- وحدة العناصر اللفظية الصورية والإيقاعية: التي توظف من أجل إلقاء إنارة على الفكرة التي يتضمنها النص، وقد لوحظ أن السور الكريمة تخضع لأنهاط متعددة من البناء المتمثل بـــ:

١ - أن السورة تتضمن فكرة واحدة، وتتضمن موضوعاً واحداً لتجسيد الفكرة، ومثالها: سورة (الفيل) التي تتضمن فكرة هي: أن الله تعالى يقف بالمرصاد لكل من تسول له نفسه التعرض للكعبة، وتتضمن موضوعاً واحداً هو الحادثة العسكرية التي هزم فيها العدو.

٢ ـ أن تتضمن موضوعات متنوعة لتجسيد الفكرة، ومثالها سورة (الكهف) حيث تتضمن فكرة {زينة الحُياةِ الدُّنيا} والموقف منها.

٣ ـ أن السورة تتضمن أكثر من فكرة وأكثر من موضوع، ومثالها: سورة المطففين التي تتضمن جملة موضوعات وجملة أفكار مثل: التطفيف، السخرية من المؤمنين، الجزاء الأُخروي. وكل واحد من هذه الموضوعات ينطوي على فكرة يعبر عنها الموضوع ذاته. من حيث الأسباب. إن وحدة السورة تعني أن كل جزء من السورة يعد سبباً للاحقه ومسبباً عن سابقه، من خلال أنهاط متنوعة، إن هذه المستويات من بناء السورة القرآنية الكريمة تنسحب على جزئيات السورة أيضاً، أي أن الآية الواحدة تحمل الخصائص البنائية نفسها التي لحظناها، وإن الآيتين فصاعداً تحمل السمة ذاتها، وإن المقطع من السورة يحمل السمة ذاتها أيضاً، وأن السورة بأكملها تحمل السمة ذاتها.

# الباب الخامس الفصل العاشر الفاصلة القرآنية

#### أ- تعريفها:

#### فالفاصلة القرآنية:

هي الكلمة التي تختم بها الآية من القرآن، ولعلها مأخوذة من قوله تعالى: (كتاب فصلت آياته قرآناً عربياً لقوم يعملون) وبها يتم بيان المعنى، ويزداد وضوحه جلاء وقوة، وهذا لأن التفصيل فيه توضيح وجلاء وبيان، قال تعالى: (ولو جعلناه قرآناً أعجمياً لقالوا لولا فصلت آياته....) وتنزل الفاصلة من آيتها، فتكمل من معناها، ويتم بها النغم الموقع للآية فنراها أكثر ما تنتهي بالنون والميم وحروف المد، وتلك هي الحروف الطبيعية في التنغيم نفسه: والعرب إذا ترنموا يلحقون الألف والياء والنون.

### ب- كيف تأتي الفاصلة في القرآن الكريم:

تأتي الفاصلة في القرآن مستقرة في قرارها، مطمئنة في موضعها، غير نافرة ولا قلقلة يتعلق معناها بمعنى الآية كلها تعلقاً تاماً، بحيث لو طرحت لاختل المعنى واضطرب الفهم، فهي تؤدي في مكانها جزءاً من معنى الآية، فالآية القرآنية بناء قد أحكمت لبناته، ونسقت أتم تنسيق، لا تحس فيها بكلمة تضيق بمكانها، أو تنبو عن موضعها.

### ج- دور الفاصلة القرآنية:

ودور الفاصلة يسهم في هذا البناء، قال تعالى في وصف القرآن: (وما هو بقول شاعر قليلاً ما تؤمنون " ما تؤمنون، ولا بقول كاهن قليلاً ما تذكرون) جاءت فاصلة الآية الأولى كلمة " تؤمنون " وفاصلة الآية الثانية " تذكرون"، فتم بهذا التلوين التنغيم للآية وختم الآية الأولى بـ: (تؤمنون). ومنه (رد العجز على الصدر) – ومثلوا له بقوله تعالى: (أنزله بعلمه، والملائكة يشهدون، وكفى بالله شهيداً) وقوله: (ولقد استهزئ برسل من قبلك فحاق بالذين سخروا

منهم ما كانوا به يستهزئون) وقوله تعالى: (انظر كيف فضلنا بعضهم على بعض وللآخرة أكبر درجات وأكبر تفضيلاً) وفي ذلك وشبهه ما يدل على التحام الفاصلة بالآية التحاماً تاماً، ولكن ربها ظن في بعض الأحيان أن الآية تهيّئ لفاصلة بعينها، ولكن القرآن يأتي بغيرها، لا في سبيل مراعاة سائر الفواصل السابقة واللاحقة في السورة – لتتم للنص نغميته الخاصة، هذه الفواصل لها قيمتها في إتمام المعنى وإحكام بناء الآية، ولها أثرها التنغيمي في نظم الكلام، وأسلوب القرآن فيه هذه التنغيمية المؤثرة.

وقد يشتد التقارب التنغيمي في الفواصل، حتى تتحد الفاصلتان في الوزن والقافية، كها في قوله تعالى: (فيها سرر مرفوعة، وأكواب موضوعة)، وقوله: (إن إلينا إيابهم. ثم إن علينا حسابهم) فقد ترى أنه مرة يقدم كلمة ومرة يؤخرها انسجاماً مع فواصل الآيات، فمثلاً يقول مرة: {قَالُواْ آمَنَا بِرَبِّ العالمين \* رَبِّ موسى وَهَارُونَ} [الشعراء: ٤٧ - ٤٨] بتقديم موسى على هارون، فيجعل لكمة (هارون) نهاية الفاصلة انسجاماً مع الفواصل السابقة واللاحقة، ومرة يقول: {قالوا آمَنَا بِرَبِّ هَارُونَ وموسى} [طه: ٧٠] بتقديم هارون وجعل (موسى) نهاية الفاصلة؛ لأن الألف فيها هي التي تناسب فواصل الآي في سورة طه. وقد ترى أنه يخذف شيئاً من الكلم لتنسجم مع فواصل الآي، إذ لو أبقى المحذوف لم ينسجم، وذلك نحو قوله تعالى: {قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ \* أَوْ يَنفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُّونَ} [الشعراء: ٢٧ – ٧٧] إذ الأصل: (أو يضرونكم) مقابل: (ينفعونكم).

فيجعل في نهاية كل آية ما ينسجم موسيقياً مع أخواتها، وذلك نحو قوله تعالى: {وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ الله لاَ تُحْصُوهَا إِنَّ الإنسان لَظَلُومٌ كَفَّارٌ} [إبراهيم: ٣٤] وقوله: {وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ الله لاَ تُحْصُوهَا إِنَّ الله لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ} [النحل: ١٨] فأنت ترى أن الآيتين متشابهتان إلا في خواتم الآي، وقد ترى أنه يضع كلمة في مكان ويضع غيرها في مكان آخر يبدو شبيها بالموضع الأول تجنباً للتكرار، وذلك نحو قوله تعالى: {وَمَن يُشْرِكُ بالله فَقَدِ افترى إِثْماً عَظِيماً} النساء: ١٨] وقوله في مكان آخر من السورة نفسها: {وَمَن يُشْرِكُ بالله فَقَدْ ضَلَّ ضَلاًلاً بَعِيداً} [النساء: ١٨]. مراعاة للانسجام النغمى.

لقد تبين أن القرآن الكريم لا يعني بالفاصلة على حساب المعنى ولا على حساب مقتضى الحال والسياق، فهو يختار الفاصلة مراعياً فيها المعنى والسياق والجرس ومراعياً فيها خواتم الآي وجو السورة ومراعياً فيها كل الأمور التعبيرية والفنية الأخرى، بل مراعياً فيها عموم التعبير القرآني وفواصله، بحيث تدرك أنه اختار هذه الفاصلة في هذه السورة لسبب ما، واختار غيرها أو شبيهاً بها في سورة أخرى لسبب دعا إليه. وجمع بين كل ذلك ونسقه بطريقة فنية في غاية الروعة والجهال حتى كأنك تحس أنها جاءت بصورة طبيعية غير مقصودة، مع أنها في أعلى درجات الفن.

# الباب الخامس الفصل الحادي عشر القرآن الكريم ليس سجعاً ولا شعراً

#### أ- تعريف السجع:

السجع في اللغة: هو صوت الحمام المتناغم الذي يوقع القبول والاستجابة في النفس فرحاً وحزناً، وهو في الأدب توافق آخر الكلمات من الجمل النثرية.

#### ب- فنية السجع:

ولقد كان السجع الفني سمة جميلة بارزة لبعض النصوص المتفردة في أدبنا الحافل على مر العصور والذي لم يكن يحفل بهذا السجع تكلفاً. إذ كانت العصور المتأخرة قد أساءت إليه لمجيئه على نحو متكلف، فإن ذلك لم يطفئ بريق الأصيل من إنتاجه في سالف العهود ولم يذهب متعة المتذوقين لفنه التنغيمي.

وقد بقي الكلام المسجوع على هذا النحو أعني بالحافظة من أساليب الترسل. لذلك ضمن من البقاء خطاً لم يتح للكلام المطلق إذ كان أدنى إلى الشعر بإحكام مقاطعه ووزنه وموسيقاه.

و لم يكن السجع المطبوع مجرد حلية لفظية تقف عند الشكل وحده، وهو في حقيقة أمره عمل وجداني أدبي صدى لأحاسيس حية يزيد في تجليتها، ويترجم عنها ترجمة ذات إيحاء وتأثير. ولهذا كان السجع المطبوع عملاً ضرورياً يزيد في الإفصاح عن المشاعر، ولا يستريح القارئ للفاصلة الجيدة والقطع القوي؛ لأن في ذلك إمتاعاً لأذنه فحسب بل لأنه صادف من نفسه هزة.

### ج- القرآن الكريم والسجع:

والقرآن الكريم ميدانه ميدان النقاش المفحم والحجاج الملجم. والذي يثبته بعض الباحثين بحق أن السجع المطبوع يقنع ويستميل: يقنع بالمنطق الجاد والرأي النافذ والحجاج الناصع:

ويستميل بالتصوير الجهد والملاءمة المنسقة والإيقاع المؤثر، والقرآن الكريم وإن ظهر لنا أنه يشابه السجع في فواصله القرآنية إلا أنه يبقى ذا أسلوب خاص به، واستمع معي إلى قول الله عز وجل في سورة الواقعة: «نحن خلقناكم فلولا تصدقون، أفرأيتم ما تمنون، أأنتم تخلقونه أم نحن الخالقون. نحن قدرنا بينكم الموت وما نحن بمسبوقين، على أن نبدل أمثالكم وننشئكم في ما لا تعملون، ولقد علمتم النشأة الأولى فلولا تذكرون، أفرأيتم ما تحرثون، أأنتم تزرعونه أم نحن الزارعون، لو نشاء جعلناه حطاماً فظلتم تفكهون، إنا لمغرمون، بل نحن محرومون، أفرأيتم الماء الذي تشربون، أأنتم أنزلتموه من المزن أم نحن المنزلون، لو نشاء جعلناه أجاجاً فلولا تشكرون، أرأيتم النار التي تورون، أأنتم أنشأتم شجرتها أم نحن المنشئون، نحن جعلناها تذكرة ومتعا للمقوين، فسبح باسم ربك العظيم فلا أقسم بمواقع النجوم، وإنه لقسم لو تعملون عظيم، إنه لقرآن كريم، في كتاب مكنون، لا يمسه إلا المطهرون تنزيل من رب العالمين».

أو إلى قوله تعالى في سورة البلد: «لا أقسم بهذا البلد، وأنت حل بهذا البلد، ووالد وما ولد، لقد خلقنا الإنسان في كبد، أيحسب أن لن يقدر عليه أحد، يقول أهلكت مالاً لبداً، أيحسب أن لم يره أحد ألم نجعل له عينين، ولساناً و شفتين، وهديناه النجدين، فلا اقتحم العقبة، وما أدراك ما العقبة، فك رقبة، أو إطعام في يوم ذي مسغبة، يتيا ذا مقربة أو مسكيناً ذا متربة، ثم كان من الذين آمنوا وتواصوا بالصبر وتواصوا بالمرحمة، أولئك أصحاب الميمنة، والذين كفروا بآياتنا هم أصحاب المشأمة، عليهم نار مؤصدة» لتتأكد من أن القرآن الكريم غير مسجوع.

وإذا ثبت أن السجع المطبوع فن ضروري لا زينة شكلية، وأنه يقدم من ألوان الحجاج والإقناع قدر ما يتيح من فنون البهجة والإمتاع إلا أنه أسلوب بشري لا يداني أسلوب القرآن الكريم ولا يمكن له أن يشابهه ولو كان القرآن سجعاً لكان غير خارج من أساليب كلامهم، ولو كان داخلاً فيها لم يقع بذلك إعجاز.

#### د- الفواصل التنغيمية في القرآن الكريم:

والفواصل التنغيمية التي يختلف جرسها وتتنوع نبراتها.. شدة وليناً. وعنفاً وهدوءاً وتماوجاً وطولاً وقصراً تأتي بحسب الموضوع الذي تعالجه الآيات والصور التي ترسمها هذه

الفواصل تأتي دون أن تحيف الفاصلة على المعنى، أو الشكل على المضمون، بل على العكس من ذلك تماماً. والتناغم الذي ورد في القرآن الكريم يختلف عن السجع. وهذه السور القرآنية بين أيدينا، توضح هذا الذي نقول قال تعالى في سورة الشمس: (والشمس وضحاها. والقمر إذا تلاها. والنهار إذا جلاها. والليل إذا يغشاها. والسهاء وما بناها. والأرض وما طحاها. ونفس وما سواها. فألهمها فجورها وتقواها. قد أفلح من زكّاها. وقد خاب من دسّاها كذبت ثمود بطغواها. إذ انبعثت أشقاها. فقال لهم رسول الله ناقة الله وسقياها. فكذبوه فعقروها. فدمدم عليهم ربهم بذنبهم فسوّاها. ولا يخاف عقباها) نغمية تبعث الطمأنينة في النفس دون أن تخلَّ عليهم ربهم بذنبهم فسوّاها. ولا يخاف عقباها) نغمية تبعث الطمأنينة في النفس دون أن تخلَّ

#### هـ الخصائص الفنية للنص القرآني:

والخصائص الفنية للنص القرآني تقتضي أن لكل موضوع حلية لفظية تناسبه قد لا تناسب موضوعاً آخر وإن الفاصلة القرآنية ليست زينة يؤتي بها بحيث يكون المعنى تابعا للفظ ذلك أن الطويل من الكلام قد لا تناسبه الفاصلة القرآنية لأداء الأحكام التشريعية الدقيقة على نحو ما جاءت الآيات المدنية، حيث تبقى الفاصلة الحلية المناسبة، والبيان الملائم، بمقدار ما يؤدي هذا الدور في الترغيب والترهيب، والوعد والوعيد، وذكر الجنة والنار، والزراية بالأصنام والأوثان، وسرد القصص التاريخية المتعلقة بالأنبياء السابقين...... ومن هنا كثر هذا الأسلوب في الآيات المكية دون المدنية، كما لاحظنا ذلك في هذه الآيات المكية فلكل منحى إيقاعه ولكل حديث نبرة ونغم؛ لأن النغمية لا تأتي على وتيرة واحدة إلا إذا اتحد الغرض فوافق الثوب الجسم موافقة تنطق بالتلاؤم والتجانس، وتقرن المثيل بالمثيل.

# الباب الخامس الفصل الثاني عشر اللغة القرآنية وتأثيرها في الأدب واللغة العربية

أ- أثر الإسلام في تطور الأدب؛ يقصد بالأدب في عصر صدر الإسلام النتاج الثقافي والأدبي من لغة وأدب وشعر ونثر خلال الفترة من بعثة النبي محمد الله إلى آخر أيام الخلفاء الراشدين، والذي ينتهي بمقتل على بن أبي طالب عام ٤٠ هـ.

وتعرضت هذه الحقبة من الزمن لأقوى مؤثر يمكن للأدب أن يتأثر به، وهو نزول القرآن وبعثة النبي على الله المرازية النبي المرازية المرازية

### أولاً: القرآن الكريم:

١ - القرآن هو كلام الله ومعجزة النبي على عدد عدد عدد عدد عدد الإنس والجن؛ لما كان العرب في الجاهلية يتباهون بالبيان والبلاغة.

٢ - فقد تحدى الله العرب أن يأتوا بمثله. ولذا عندما سمعوه أكبروه وعجزوا عن أن يردوه إلى نوع من أنواع الكلام المعروفة فقالوا مضطربين: إنه شعر شاعر، أو فعل ساحر، أو سجع كاهن.

٣- وصفهم إياه بأنه نوع من هذه الأنواع التي تشترك في فتنة العقل دليل على فعله القوي في نفوسهم. فكان يروع سامعيه ويأخذ بمجامع قلوبهم، سواء كانوا من أنصاره أم كانوا من أعدائه؟. وأكبر شاهد على هذا ما قاله الوليد بن المغيرة بعد ساعه آي القرآن الكريم، حيث توجه إلى نفر من قريش فقال لهم: "والله لقد سمعت من محمد كلاماً ما هو من كلام الإنس ولا من كلام الجن، وإن له لحلاوة وإن عليه لطلاوة، وإن أعلاه لمثمر، وإن أسفله لمغدق، وإنه يعلو ولا يُعلى عليه "لا شك أنه أحس أن هذا الكلام نمط معجز ببيانه وبلاغته، عجز العرب عن معارضته عجزاً تاماً. وببلاغة القرآن تحدّى الله العرب.

٤ - هناك وجوه أخرى لإعجاز القرآن لم يقع فيها التحدي وهي: الإخبار عن الغيبيات والأمور المستقبلية، والإخبار عن الأمم الماضية، كما ظهر في هذا العصر وجه جديد وهو ما يسمى بالإعجاز العلمى، ولكل من هذه الوجوه أمثلة لا يتسع المقام لذكرها.

#### أثر القرآن في اللغة والأدب:

١ – جمع العرب على لهجة قريش التي كانت تسود القبائل الشهالية في الجاهلية سيادة غير تامة؛ فقد كان الشعراء هم الذين يستخدمونها، أما قبائلهم فتتكلم بلهجاتها المختلفة. فعمل القرآن على تقريب هذه اللهجات واستكهال سيادة اللهجة القرشية.

٢ - حفظ اللغة العربية من الضياع، ونشرها في أقطار الأرض، وجعلها لغة حية خالدة. إذ
 كانت تلاوته فرضاً مكتوباً على كل مسلم في مشارق الأرض ومغاربها على مر العصور.

٣- الإسلام دين سهاوي، له مضمونه الجديد. فأحل في اللغة معاني لم تعرفها العرب، ولا كانت تعرف كيفية التعبير عنها إلا بالألفاظ التي ابتدأها القرآن ابتداءً، مثل: الفرقان والكفر والإيهان والنفاق والصوم والصلاة والزكاة والتيمم والركوع والسجود، وغيرها.

٤ - تكونت حول القرآن الكريم علوم كثيرة اشتقها العلماء منه لخدمته: كعلم القراءات والتفسير وأسباب النزول ونحو القرآن وإعرابه وبلاغته، وعلم الفقه وأصوله. عما هيأ بقوة لنهضة العرب العلمية.

٥ - هذَّب القرآن اللغة العربية من الحوشية والغريب، وجعل لها أسلوباً جزلاً واضحاً قريباً من الأفهام وله رونق وطلاوة. فالقرآن هو الذي ابتدع هذا الأسلوب السهل الممتنع الذي تلذه الأسهاع والأفواه والقلوب.

٦ - ألفاظ القرآن لها نسق بلاغي حيَّر العقول وأعجز البلغاء، فها تستطيع مهها أوتيت من بلاغة أن تستبدل بكلمة واحدة من القرآن كلمة مثلها في بلاغتها. وعلى هذه البلاغة قام عمود الأدب العربي منذ ظهوره، فاحتذاه الخطباء والكتاب والشعراء

٧- وإذا كان العلماء قد أجمعوا على أن القرآن الكريم نزل بلغة قريش فقد راعى لغات العرب الأخرى التي وافقت لغة قريش في أداء المعاني القرآنية والحكم المأخوذة من نزول القرآن بلغة قريش توحيد العرب على لغة واحدة وجعل اللغة العربية لغة دينية ذات بعد

حضاري، وهذا هو المقصود من قوله تعالى: (وإنه لذكر لك ولقومك) والغاية من مراعاة اللغات الأخرى التدليل على أهمية فروع العرب ولغاتهم وقدرتها على أداء المعاني القرآنية وتوافقها مع لغة قريش.

 $\Lambda$  وقد كان من اللغات التي نزلت بها القرآن الكريم غير لغة قريش (لغة بني سعد بن بكر) (لغة جشم بن بكر) (لغة نصر بن معاوية) (لغة ثقيف) (لغة خزاعة) (لغة هذيل) (لغة كنانة) (لغة أسد) (لغة ضبة).

٩ - وقال بعض العلماء: إنى تدبرت الوجوه التي تختلف به لغات العرب فوجدتها سبعة:

أ- إبدال لفظ بلفظ (كالحوت بالسمك).

ب- إبدال حرف بحرف (كالتابوت - التابوه).

ج- تقديم وتأخير بالكلمة أو بالحرف (سلب زيد ثوبه - سلب ثوب زيد) (أفلم ييأس - أفلم يأيس).

د- زيادة حرف أو نقصانه (ما ليه - سلطانيه)(فلا تك في مرية).

هـ- اختلاف حركات البناء (فلا تحسبن - فلا تحسبن).

و- اختلاف الإعراب (ما هذا بشراً - ما هذا بشرٌ).

ز- التفخيم والإملالة (وهذا في اللحن والتزيين).

۱۰ - وفي القرآن الكريم ألفاظ تسمى (بالغرائب) وهي حسنة في اللفظ مستغربة في التأويل بلغت (۷۰۰) لفظة أو تزيد قليلاً فهي من لغات متفرقة كما وعد العلماء أكثر من مئة لفظة ترجع إلى لغات الفرس والروم والنبط والحبشة والبربر والسريان والعبران والقبط، وجدوا فيه ألفاظاً تسمى (الوجوه والنظائر) كلفظ الهدى فيه / ۱۷ / وجها (الثبات - الدين – الدعاء) وكذلك ألفاظ (الصلاة - الرحمة - السوء - الفتنة - الروح).

11- وقد أثّر القرآن الكريم بمفردات اللغة العربية فصفاها من أكدارها وأجراها في مظاهرها على بواطن أسرارها وصورها بالحقيقة وأنطقها بالمجاز وطاوعها في تقلب الأساليب وتحول التراكيب وطبع الكثير من شعرها وكلامها بطابع الروعة والجمال.

# الباب السادس كيف نتذوق القرآن الكريم؟

# الباب السادس الفصل الأول القرآن الكريم والأدب

1 – لقد استطاعت الموجة الأدبية في هذا العصر – عصر صدر الإسلام – أن تخطو خطوة واسعة في مضهار الرقي الفكري والأدبي (النثر الفني) وذلك بفضل هذا الانقلاب الفكري الخطير الذي أحدثه ظهور الإسلام، والذي يتمثل بالقرآن الكريم إذ كانت الأمة العربية أدنى إلى الجدب الفكري، فلها جاء القرآن الكريم ملأ هذا الفراغ بها حمله من أفكار جديدة ملأت على العرب حياتهم وتفتحت أمام الفكر العربي نوافذ جديدة يطل منها على عالم الفكر وآفاقه. ومن الطبيعي أن ينعكس مدى هذا الغنى الفكري في ألوان الحركات الأدبية وآية ذلك الشعر والخطابة وفنون الكلام الأخرى، فإننا نشتم من تلك الحركات عمق التأثير القرآني، فها كاد الإسلام يبسط ظله على الأمة العربية، وما كاد القرآن الكريم يُتلى على أسهاع العرب حتى اكتسبت هذه الحركة طابعاً إسلامياً واضح السهات، ومن المحقق أن كثيراً من الخصائص الفنية والأدبية التي تجلّت في الحركات الأدبية مصدرها القرآن الكريم...

٢ فقد أوتي القرآن نفوذاً مزدوجاً في هذا التأثير باعتباره كتاباً دينياً شرع للمسلمين أحكام دينهم، وباعتباره أثراً أدبياً أعجز الفصحاء بروعة بيانه وبلاغة نظمه، ولذلك كان المتأدبون يحرصون أول ما يحرصون على أن يجعلوا كتاب الله مادة ثقافتهم الأولى. لقد رفعت تعاليم القرآن المستوى العقلي للعرب إلى درجة كبرى.. فقد كان للقرآن أثر كبير في تغيير قيمة الأشياء الأدبية والأخلاقية في نظر العرب، فارتفعت قيم وانخفضت قيم أخرى. لقد حققت الحركة الأدبية انتصاراً قذاً بهذه النقلة إلى جو جديد، ذلك الجو الذي غير مسيرة الأدب عبر القرون وأعطاها زخماً لا ينفد... وحسبنا أن نقول: إن القرآن كان رسالة أدبية إنسانية رسالة فوق المحلية والزمنية.. فوق اللغة وآدابها فوق كل شيء.

# الباب السادس الفصل الثاني

### القرآن الكريم والبيئة الاجتماعية والطبيعية

١ - لا نستطيع فهم مغازي القرآن الكريم دون الاطلاع على البيئة التي نزل فيها القرآن الكريم؛ لما لذلك من الأثر الواضح في فهمه مع لفت الانتباه للبيئة الكونية التي تحيط بالإنسان.

٢ - وإن من وسائل فهم القرآن الضرورية معرفة عادات العرب في أقوالها وأفعالها ومجاري أحوالها حالة التنزيل، ويجب علينا دراسة البيئة التي نزل فيها القرآن الكريم؛ لأن القرآن الكريم لا يفسر إلا بمعرفة البيئة، ولأن الله تعالى خاطب العرب بالمواد التي بين ظهرانيهم.

٣- فنحن نجد سورة الغاشية متلاقية مع بيئة العربي (أفلا ينظرون إلى الإبل كيف خلقت
 والى السهاء كيف رفعت وإلى الجبال كيف نصبت وإلى الأرض كيف سطحت).

3 – من هنا كانت معرفة عادات العرب وبيئتهم التي كانوا يعيشون فيها ضرورية لفهم الكثير من آيات القرآن، فعاداتهم وأحكامهم قبل الإسلام منها ما أقره القرآن ومنها ما أبطله ونهى عنه، وإن العرب كان لها اعتناء بعلوم ذكرها الناس وكان لعقلائهم اعتناء بمكارم الأخلاق واتصاف بمحاسن شيم فحصت الشريعة منها ما هو صحيح وزادت عليه وأبطلت ما هو باطل.

٥- إن أمثلة القرآن التي أتت لتوضيح مبادئه وقواعده الكلية والبراهين قد روعي فيها هذه الأمثلة والبراهين والقواعد أن تكون بلغة العربي. ولم يكتف بذلك حتى خوطبوا أيضاً مع الإنسانية جمعاء بدلائل التوحيد فيها يعرفون من سهاء وأرض وجبال وسحاب ونبات وهي بيئة كونية، وكذلك بدلائل الآخرة والنبوة وبها أنعم الله على الناس جميعاً مما هو لديهم وأخبروا عن نعيم الجنة وإضافة بها هو معهود في تنعمهم في الدنيا وتبين في مأكولات الجنة ومشروباتها ما هو معلوم عندهم كالماء واللبن والخمر والعسل والنخيل والأعناب وسائر ما

هو عندهم مألوف دون الجوز واللوز والتفاح والكمثرى، وغير ذلك من فواكه الأرياف وبلاد العجم، بل أجمل ذلك في لفظ الفاكهة. وقد كانوا عارفين بالحكمة وكان بينهم حكماء فأتاهم من الحكمة بها عجزوا عن مثله، ولم يجادلهم إلا على طريقة ما يعرفون من الجدل.

7- إن المنظر المعجز في القرآن الكريم لا يخرجه عن حالته عربياً بنهج أساليبهم وكلامهم ويضرب الأمثلة مأخذه مما يلف حولهم. ولكن المجاز القرآني ليس دائماً ولا غالباً انعكاساً للحياة البدوية في الصحراء عناصره وألفاظ تشبيهاته من بيئات وأجواء ومشاهد جد مختلفة، فقد يكون المجاز انعكاساً لحياة الناس جميعاً، فالأفكار المتصلة بالنبات كالشجرة وأنواع الرياض تصور لنا طبيعة أرض كثيفة الزرع طيّبة الهواء أكثر من أن تصور أرض الصحراء القاحلة والأنهار التي تخترق المروج الخضر تذكرنا بالأرض الخصبة على ضفاف النيل أو الفرات أكثر مما تذكرنا بمفازات بلاد العرب، والسحب التي تسوقها الرياح لتحيي الأرض بعد موتها ليست من المشاهد اليومية في سماء بلاد العرب، فإن هذه السماء القارية صافية ملتهبة وفضلاً عن ذلك فإننا نجد في القرآن صوراً ذهنية كثيرة لا تتصل بسماء الجزيرة ولا بأرضها. على أية حال فإن الكثرة المطلقة من الصور القرآنية جاءت على طريقة الخيال الذي كان انعكاساً لماديات الحياة... تلك الماديات التي بين ظهراني الكون كله.

# الباب السادس الفصل الثالث القرآن الكريم والبلاغة العربية

أ- القرآن الكريم.... ذلك الكلام المعجز المنزل على الرسول صلى عليه وسلم المكتوب في المصاحف الذي سحر العرب منذ اللحظة الأولى. لقد كانت ألفاظ القرآن محكمة وكانت دلالاته منتظمة وافية، وكانت الألفاظ يسهل جريانها على اللسان ويخف وقعها على السمع ويألفها الذوق غير ناب عنها، وهي مع ذلك جارية على ما ينطق العرب أو يجري على قياس لغتهم... إن للبحث في إعجاز القرآن آفاقاً كثيرة اتجه إليها المفسرون وعلماء البيان بتفصيل فكشفوا الغطاء عن كثير من أسرارها. وأول ظاهرة تثير انتباهنا هي ظاهرة:

1- انتظام الدلالة في القرآن العظيم.... حيث يطرق اللفظُ سمعَك فيخطر معناه في قلبك، انظر إلى قوله تعالى في سورة الإخلاص: (قل هو الله أحد، الله الصمد، لم يلد، ولم يولد، ولم يكن له كفواً أحد) تجد قولاً يسبقُ معناه لفظَه ويسهل فهمُه دون عناء، ويقول الله تعالى في سورة الانشراح: (ألم نشرح لك صدرك ووضعنا عنك وزرك الذي أنقض ظهرك، ورفعنا لك ذكرك، فإن مع العسر يسراً، إن مع العسر يسراً فإذا فرغت فانصب، وإلى ربك فارغب) هذه الوجوه التي يرجع إليها حسن البيان يتنافس فيها البلغاء من الكتاب والشعراء؛ يتفاضلون درجات، فإذا أردنا دراسة البلاغة الأدبية في نص قرآني ما أتينا إلى البحث عنها من هذه الوجوه ننظر في الألفاظ وفصاحتها، ومن جهة مواقعها ننظر من جهة تصويرها المعاني وإيصالها إلى الأذهان من غير تعسف ولا التواء، ثم ندرسها من جهة ما تحمل من المعاني التي يستدعى المقام مراعاتها.

٢- فصاحة الألفاظ: فلا نمر بكلمة إلا وجدناها محكمة الوضع خفيفة الوقع على السمع.

٣- متانة نظمه: فقد بلغت الغاية التي ليس وراءها مطمع.. يصل الكلمة بها يلائمها يعطف الجملة على ما يناسبها ويضع الجملة معترضة بين الكلمتين المتلائمتين أو الجملتين

المتناسبتين... فترى الكلمتين أو الجملتين مع الجملة المعترضة بينها كالبناء المحكم المتلائم الأجزاء.. فلا يكاد الفكر يشعر بأنه انقطع بالجملة المعترضة عن الكلمة الأولى أو الجملة.

3- حسن البيان: في التشابيه الرائعة والأمثال البارعة والاستعارات الطريفة والمجازات اللطيفة والكنايات المنطقية النظير والتعريض الذي يقتضيه المقام فيكون أقرب إلى حسن البيان من القول الصريح

٥- استيفاؤه للمعاني: التي يستدعي الحال الإفصاح عنها أو الإيحاء إليها فإنك تنظر في الآية وتتدبر المعنى الذي سيقت من أجله، فتعود منها ويدك مملوءة من الفوائد التي تقع عليها من حيث تقرير شريعة أو تقييم حجة أو تلقى موعظة أو ترسل حكمة.

7- بلوغ القرآن الطرف الأعلى من البلاغة؛ إنك ترى البليغ من البشر يحسن البيان ويأخذ لبك بالمنشآت الرائعة حتى إذا طال به مجال القول وقطع فيه أشواطاً واسعة رأيت في جمله وأبياته تفاوتاً في البراعة، ولكن القرآن على طول أمده وكثرة سورة نزل متناسباً في حسن بيانه (الله نزل أحسن الحديث كتاباً متشابهاً) يتصرف في فنون كثيرة فلا تتفاوت فيها ألفاظه الرشيقة وأساليبه البديعة.

٧- حقائق القرآن الكريم: المعروف أن القرآن أتى بحقائق أسس بها شريعة واسعة النطاق وليس من شأن هذه المعاني أن تظهر فيها براعة البلغاء كها تظهر فيها القوة من نحو المديح والرثاء والتهنئة والغزل ووصف المشاهد إلى غير ذلك مما يطلقون لأفكارهم فيه العنان فتذهب مع الخيال كل مذهب وترتكب من المبالغات ما استطعت أن ترتكب والقرآن يعبر عن تلك المعاني التي تستدعي صدق اللهجة وصوغ الأقوال على أقدار تلك الحقائق.. فترى الفصاحة ضاربة أطنابها والبلاغة مرسلة أشعتها.

٨- أنه يورد القصة: في أوفى درجة من حسن البيان، ثم يعيدها في سورة أخرى على حسب ما يقتضيه مقام الوعظ حتى إذا عقدت موازنة بين حكايتها هنا وحكايتها هناك وجدتها في مرتبة واحدة من البلاغة لا تنزل إحداهما عن الأخرى بحال. – ووصل القرآن بالبلاغة – وهي مطابقة الكلام لمقتضى الحال – إلى أعلى مما وصلت إليه بلغاء العرب فتحداهم بقوله: «فأتوا بسورة من مثله» وائتمنهم حكاماً على هذا التحدي. والفرق بين بلاغة القرآن وأبلغ متكلم باللغة العربية فرق بعيد وهيهات هيهات بين الاثنين.

### الباب السادس الفصل الرابع الصورة الأدبية (التشبيه والاستعارة) في القرآن الكريم

#### أ- التشبيه:

1- تعريف التشبيه: التشبيه لمح صلة بين أمرين من حيث وقعها النفسي، وبه يوضح الأديب شعوره نحو شيء ما، حتى يصبح واضحاً وضوحاً وجدانياً، وحتى يحس السامع بها أحس المتكلم به، فهو ليس دلالة مجردة، ولكنه دلالة فنية هذه الدلالة تدل على مشاركة أمر لأمر في معنى من خلال إخراج الأغمض إلى الأظهر وإلحاق شيء بذي وصف في وصفه بحيث تثبت للمشبه حكماً من أحكام المشبه به.

٢- الغرض منه: الوضوح والتأثير وتأنيس النفس بإخراجها من خفي إلى جلي وإدنائه البعيد من القريب ليفيد بياناً، وقيل: الكشف عن المعنى المقصود مع الاختصار.

٣- أدواته: حروف وأسماء وأفعال فالحروف الكاف نحو كرماد، وكأن نحو كأنه رؤوس الشياطين، والأسماء مثل وشبه ونحوهما مما يشتق من المهاثلة والمشابهة، ولا تستعمل مثل إلا في حال أو صفة لها شأن وفيها غرابة نحو (مثل ما ينفقون في هذه الحياة الدنيا كمثل ريح فيها صر) والأفعال نحو (يحسبه الظمآن ماء) (يخيل إليه من سحرهم أنها تسعى) وربها يذكر فعل ينبئ عن التشبيه فيؤتى في التشبيه القريب بنحو علمت زيداً أسداً الدال على التحقيق، وفي البعيد بنحو حسبت زيداً أسداً الدال على الخال على الأفعال البعيد بنحو حسبت زيداً أسداً الدال على الظن وعدم التحقيق، فقالوا في كون هذه الأفعال تنبئ عن التشبيه نوع خفاء والأظهر أن الفعل ينبئ عن حال التشبيه في القرب والبعد وأن الأداة محذوفة مقدرة لعدم استقامة المعنى بدونه.

٤- استخدامه في القرآن الكريم: وإذا كان التشبيه هو أكثر كلام العرب وأهم عناصر البلاغة العربية فإن القرآن الكريم قد أكثر من استخدامه؛ وإذا كان النقاد العرب قد قسموا

الشعر إلى ثلاثة أقسام: (المثل السائر، والاستعارة الغريبة، والتشبيه النادر). وما وراء ذلك "كلام وسط ودون، لا طائل فيه ولا فائدة معه فقد حكموا بأن أجلَّ هذه التقسيات الشعرية وأصعبها على صانعها هو التشبيه. والقرآن الكريم قد أكثر من هذه التشبيهات والتي كان أكثرها على نوعين:

(تشبيه الأشخاص، وتشبيه الأفعال).

أ- تشبيه الأشخاص: ومثل النوع الأول تشبيه القرآن الكريم القمر بالعرجون قال تعالى: (والقمر قدرناه منازل حتى عاد كالعرجون القديم).

ب- تشبيه الأفعال: ومثل النوع الثاني تشبيهه أعمال الكفار بالسراب... (والذين كفروا أعمالهم كسراب بقيعة يحسبه الظمآن ماء حتى إذا جاءه لم يجده شيئاً ووجد الله عنده) ولتشبيهات القرآن وما تمتاز به من الدقة وإيجاز العبارة، وإحكام المعنى، ما يدل على إعجاز القرآن وأنه تنزيل من حكيم حميد. ويمكن أن نميز بين أن القرآن الكريم نزل على مقتضى كلام العرب ولغتها، وعلى عادتهم في التشبيه والاستعارة وضروب البيان، ومن هنا جاء استشهاده بكثير من شعر الجاهلية بخاصة. ومدى تأثر العرب بالقرآن، ومحاولتهم محاكاته في هذا النوع من البلاغة، على ما في محاولاتهم من القصور عنه. قال في قوله تعالى: (خشعاً أبصارهم يخرجون من الأجداث كأنهم جراد منتشر) (الآية ٧ من سورة القمر ٥٣).

شبه الناس في وقت البعث بالجراد المنتشر، كما شبههم بالفراش المبثوث في قوله تعالى: (القارعة ما القارعة، وما أدراك ما القارعة يوم يكون الناس كالفراش المبثوث، وتكون الجبال كالعهن المنفوش) لأنهم يومئذ يموج بعضهم في بعض. وأما قوله في سورة القارعة: (يوم يكون الناس كالفراش المبثوث) فالفراش ما تراه كصغار البق يتهافت في النار. وهذا التشبيه كالأول. وقد اعتمد القدماء في عقد التشبيه على العقل "يجعلونه رابطاً بين أمرين أو مفرقاً بينهما" مغفلين وقع الشيء على النفس، وشعورهم به سروراً أو ألماً. كما اعتمدوا في عقد التشبيه أيضاً على الحواس.. وأدوات التشبيه منها "الكاف" و"كأن" و"مثل" و"كذلك" وي بعض الأحيان – وربما استغني عن هذه الأدوات بالمصدر، نحو: خرج خروج الأسد، وطلع طلوع النجم، ومرق مرور السهم وربما جاءت "الكاف" لهذا التشبيه الفني الخالص –

علماً بأنها من أكثر أدوات التشبيه دوراناً – بل لإيقاع التساوي بين أمرين، كقوله تعالى: "(وعد الله المنافقين والكفار نار جهنم خالدين فيها هي حسبهم، ولعنهم الله، ولهم عذاب مقيم، كالذين من قبلكم، كانوا أشد منكم قوة، وأكثر أموالاً وأولاداً، فاستمتعوا بخلاقهم، فاستمتعتم بخلاقكم كها استمتع الذين من قبلكم بخلاقهم، وخضتم كالذي خاضوا أولئك حبطت أعهالهم في الدنيا والآخرة وأولئك هم الخاسرون) وقوله تعالى: (إنا أرسلنا إليكم رسولاً شاهداً عليكم كها أرسلنا إلى فرعون رسولاً فعصى فرعون الرسول فأخذناه، أخذاً وبيلاً) فهو يعقد موازنة بينهم وبين من سبقهم، ويبيّن لهم الوجوه التي يتفقون فيها معهم، ولا ينسى أن يذكر ما أصاب سابقيهم، وإلى هنا يقف تاركاً لهم أن يرقبوا بأنفسهم إلى ما ينتظرهم من العواقب، وربها جاءت هذه الكاف أيضاً للإيضاح، كقوله تعالى: (خلق الإنسان من صلصال كالفخار) وقوله: (وإذ تخلق من الطين كهيئة الطير بإذني فتنفخ فيه فتكون طيراً بإذني).

- تشبيه المحسوس بالمحسوس وتشبيه المعقول بالمحسوس في القرآن الكريم:

وفي الوقت الذي نجد أن القرآن ليس فيه سوى هذين اللونين من التشبيه: (المحسوس بالمحسوس وتشبيه المعقول بالمحسوس) إلا أن الذي يجمع بين المشبّة والمشبّة به ليس هو الحس وحده ولكنه الحس والنفس جميعاً، بل إن للنفس النصيب الأكبر والحظ الأولى، وهذا بالإضافة إلى رسم الصورة كما تحس بها النفس، فيؤدي التشبيه بكل ذلك غرضه في الوضوح والتأثير على أحسن وجوه الأداء. انظر إلى قوله تعالى يصف سفينة نوح: (وهي تجري بهم في موج كالجبال) ألا ترى الجبال تصور للعين هذه الأمواج الضخمة، وتصور في الوقت نفسه ما كان يحس به ركاب هذه السفينة، وهم يشاهدون هذه الأمواج من رهبة وجلال معاً، كما يحس بها من يقف أمام شامخ الجبال، وفي قوله تعالى: (وتكون الجبال كالعهن المنفوش) يمكن أن نضيف أن الصوف المنفوش هو الذي صوَّر لنا منظر هذه الجبال وقد صارت هشة لا تتهاسك أجزاؤها.

وقد يوضح لنا القرآن الكريم الأمور المعنوية بالصور المرئية المحسوسة، عن طريق التشبيه – وشواهد هذا الموضوع في القرآن كثيرة – قال تعالى: (مثل الذين اتخذوا من دون الله أولياء

كمثل العنكبوت اتخذت بيتاً وإن أوهن البيوت لبيت لعنكبوت لو كانوا يعلمون) فهؤلاء المشركون يعهدون ويبذلون جهداً يظنونه مثمراً وهو لا يجدي... هذا الأمر المعنوي... وهو زوال أعالهم وأنها لا تنفعهم - شبهه بذلك الحيوان الذي يتعب نفسه في البناء، ويبذل جهده في التنظيم ليخرج بيتاً متهافتاً ضعيفاً، ومثل ذلك في قوله تعالى: (مثل الذين كفروا: أعالهم كرماد اشتدت به الريح في يوم عاصف لا يقدرون مما كسبوا على شيء، ذلك هو الضلال البعيد)؛ وربها جاء المشبه به خيالياً - غير محسوس - إذا كانت صورته كالمحسوس لرسوخها وقوة فعلها في النفس، كما قال تعالى: (إنها شجرة تخرج في أصل الجحيم طلعها كأنه رؤوس الشياطين) لما استقر في النفس من بشاعة رؤوس الشياطين. حتى لكأن صورة هذه الرؤوس محسوسة ترى بالعين وتلمس باليد، فلما كانت هذه الصورة من القوة إلى هذا الحد ساغ وضعها في موضع التصوير والإيضاح.

ولا نستطيع أن ننكر ما لهذه الصورة من تأثير بالغ في النفس. ويستمد التشبيه في القرآن عناصره من الطبيعة، وذلك سر خلوده – فهو باق ما بقيت الطبيعة – وسر عمومة للناس جميعاً يؤثر فيهم لأنهم يدركون عناصرها ويرونها قريبة منهم، وبين أيديهم. وقد اتخذ القرآن من الطبيعية ميداناً يقتبس منها صورة تشبيهاته، من نباتها، وحيوانها، وجمادها. فها اتخذ منها مشبّهاً به من نبات الأرض (العرجون، وأعجاز النخل، والعصف المأكول، والشجرة الطيبة والشجرة الخبيثة، وهشيم المحتظر، والزرع الذي أخرج شطأه وغير ذلك. ومما اتخذ مشبّهاً به من حيوانها وحشراتها: (العنكبوت والحهار والكلب، والفراش، والجراد، والجهال، والأنعام). والماقت مشبّهاً به من جمادها: (العهن المنفوش، والصخر، والجهال، والحجارة، والرماد، والياقوت، والخسب....)... إلخ. وهذا يذكرنا بالغرض الأساسي من التشبيه الذي سبقت والياقوت، والخسب للنست مما يزيد المعنى، وضوحاً، والصورة أثراً وتأثيراً.... وما أجمل هذه الصورة التي تعبر عن الإحساس البصري والشعور النفسي معاً حينها تحدث القرآن أجمل هذه الصورة التي تعبر عن الإحساس البصري والشعور النفسي معاً حينها تحدث القرآن عن الهلال، فقال: (والقمر قدرناه منازل حتى عاد كالعرجون القديم) فهذا العرجون القديم عن المدقيق النحيل المحدودب الذي لا تكاد العين تنتبه إليه بعد أن كان قمراً منيراً يبدد ظلمة النحيل المحدودب الذي لا تكاد العين تنتبه إليه بعد أن كان قمراً منيراً يبدد ظلمة الدعيل المحدودب الذي لا تكاد العين تنتبه إليه بعد أن كان قمراً منيراً يبدد ظلمة

الليل، ويملأ النفس حبوراً وأنساً... هذا العرجون يصور لعينك هيئة الهلال في آخر الشهر، ويحمل إلى نفسك ضآلة أمره معاً لتصل أخيراً إلى أن حياة الإنسان نفسه ستؤول إلى ذلك.

وتستمد تشبيهات القرآن عناصرها من الطبيعة، وهذا سر خلودها ومن تلك التشبيهات تشبيه أعال أكفار، من حيث لا تنفعهم وهم يظنون ذلك، بهذين التشبيهين: (والذين كفروا أعالهم كسراب بقيعة يحسبه الظمآن ماء حتى إذا جاءه لم يجده شيئاً، ووجد الله عنده فوفاه حسابه، والله سريع الحساب. أو كظلهات في بحر لجي يغشاه موج من فوقه موج من فوقه سحاب، ظلهات بعضها فوق بعض إذا أخرج يده لم يكد يراها. ومن لم يجعل الله له نوراً فها له من نور) دع عنك هذا التصوير المبدع للبحر اللجيّ الذي يغشاه موج... إلخ، والذي صورته الحروف بأوضح وأدق مما ترسمه لك ريشة ذات أصباغ وألوان... ولأنها أضافت إليه أيضاً عنصر الحركة في الصورة، وانظر إلى التشبيه الذي استمد عنصره من الطبيعة التي تنقسم إلى بر وبحر، وكيف شبّهت أعهال الكافرين بتشبيهين مستمدّين من هذين الشطرين... ليتأملها ويتعظ بها أبناء البر والبحر على حدد سواء.

وانظر كيف يجد القرآن الكريم في أعجاز النخل المنقعر المقتلع عن مغرسه، وفي الهشيم الضعيف الذاوي صورة قريبة من صورة هؤلاء الصرعى؟، قد أرسلت عليهم ريح صرصر تنزعهم من أماكنهم، فألقوا على الأرض مصرعين هنا وهناك فيقول: (إنا أرسلنا عليهم ريحاً صرصراً في يوم نحس مستمر، تنزع الناس كأنهم أعجاز نخل منقعر) و يقول: (إنا أرسلنا عليهم صيحة واحدة فكانوا كهشيم المحتظر).

### ٥- خصائص التشبيه القرآني:

أ ـ إن لله مكانه الأساسي في نقل الفكرة وتصويرها: فهو ليس عنصراً إضافياً في الجملة، ولكنه جزء أساسي " لا يتم " المعنى دونه، فكأنه ليس مقصوداً لذاته، بمقدار ما هو ضروري لإيضاح وتجليته أتم جلاء انظر إلى شدة الفزع والرهبة التي ألمت بهؤلاء الذين دعوا إلى الجهاد، فلم يدفعهم إيهانهم إليه في رضا وتسليم، بل ملأ الخوف نفوسهم من أن يكون الموت في انتظارهم مع داعي الجهاد. قال تعالى (يجادلونك في الحق بعدما تبين، كأنها يساقون إلى الموت وهم ينظرون) ويدرك القارئ اضطراب المرأة وقلقها، وعدم استقرارها على حل

لتصبح حياتها مليئة بالتعب والعناء، من قوله تعالى: (ولن تستطيعوا أن تعدلوا بين النساء، ولو حرصتم، فلا تميلوا كل الميل فتذروها كالمعلقة) وقل أن يأتي التشبيه في القرآن بعد أن تتضح الفكرة نوع وضوح، كما في قوله تعالى: (وإذ نتقنا الجبل فوقهم كأنه ظلة) وأنت إذا تأملت أسلوب الآية الكريمة وجدت هذا التعبير أقوى من أن يقال: إذ صار الجبل كأنه ظلة، لما في كلمة " نتق" من تصوير انتزاع الجهل من الأرض تصويراً يوحي إلى النفس بالرهبة والفزع ولما في كلمة " فوقهم " من زيادة هذا القصور المفزع وتأكيده في النفس، وذلك كله يمهم للتشبيه خير تمهيد، حتى إذا جاء مكن للصورة في النفس، ووطّد من أركانها. ومع ذلك كله فليس التشبيه في الآية عملاً إضافياً، بل فيه إتمام المعنى وإكماله، فهو يوحي بالإحاطة بهم، وشمولهم، والقرب منهم قرب الظلة من المستظل بها، وفي ذلك ما يوحي بخوف سقوطه عليهم.

ب. الدقة التامة والإحاطة والإحكام: حتى تصبح الصورة دقيقة واضحة أخّاذة، قال تعالى في شان المعرضين عن الهداية والتذكر بالقرآن: (فها لهم عن التذكرة معرضين كأنهم همر مستنفرة فرت من قسورة) فلم يكتف في تصوير إعراضهم بقوله: إنهم كالحمير، بل صور نفرتهم، وحركتهم الهوجاء التي لا تعقل في الابتعاد عنها، بقوله: (كأنهم همر مستنفرة) تحمل نفسها على الهرب، وتحثها عليه، ثم أضاف إلى ذلك أن الذي يزيد في هربها وفرارها أسد هصور يجري خلفها، فهي تخرق في كل مكان، وتجري غير مهتدية في جربها وهي جادة لا تلوي على شيء...

ولم يكتف القرآن في تشويه الناس وهم يبعثون يوم القيامة بأنهم كالجراد، بل وصف هذا الجراد " بالمنتشر " فقال: (يخرجون من الأجداث كأنهم جراد منتشر) حتى يكون دقيقاً في تصوير هذه الجموع الحاشدة، خارجة من أجداثها منتشرة في كل مكان تملأ الأفق، ولا يتم هذا التصوير إلا بهذا الوصف الكاشف، ولعل من أهم ما يساعد على هذه الدقة والكمال في التشبيه القرآني اختيار الفاصلة الدقيقة المصورة الموحية.

ج ـ الاختيار الدقيق للألفاظ: تجد ذلك في كل تشبيه قرآني: "و نجد القرآن الكريم قد شبه السفن الضخمة بالجبال في موضعين، فقال: (وهي تجري بهم في موج كالجبال) وقال:

(ومن آياته الجواري في البحر كالأعلام) ولكنك تراه قد آثر كلمة " الجبال " عند الموج، لما أنها توحي بالضخامة والجلال معاً، أما عند وصف السفن – الجواري جمع جارية وهي الصفيقة – فقد آثر كلمة " الأعلام " جمع عَلَم بمعنى جبل، وسرُّ إيثارها هو أن للكلمة المشتركة بين عدة معان تتداعى هذه المعاني عند ذكر هذه الكلمة، ولما كان من معاني العلم: الراية التي تستخدم للزينة والتجميل، كان ذكر الأعلام محضراً إلى النفس هذا المعنى، إلى جانب إحضارها صورة الجبال، وعند ذكر السفن الجارية فوق البحر، تزين سطحه، أريد الإشارة إلى جلالها وجمالها معاً، وفي كلمة " الأعلام " وفاء " بتأدية هذا المعنى أدق وفاء " وشبه القرآن الموج بالجبال في موضعين، فقال تعالى في سفينة نوح: (وهي تجري بهم في موج كالخلال دعوا الله مخلصين له الدين).

وسر هذا التنوع أن الهدف في الآية الأولى يرمي إلى تصوير الموج عالياً ضخاً حتى أن الغرق شمل كل شيء إلا هذه السفينة – وكلمة " الجبال " تستطيع أن توحي به إلى النفس، أما الآية الثانية فتصف قوماً يذكرون الله عند الشدة وينسونه عند الرخاء، ويصف موقفاً من مواقفهم كانوا فيه خائفين مرتاعين، يركبون سفينة تتقاذفها الأمواج، ألا ترى أن الموج يكون أشد إرهاباً وأقوى تخويفاً إذا هو ارتفع حتى ظلل الرؤوس؟ هنالك يملأ الخوف القلوب، وتذهل الرهبة النفوس وتبلغ القلوب الحناجر، وفي تلك اللحظة يدعون الله مخلصين له الدين، فلما كان المقام مقام رهبة وخوف، كان وصف الموج بأنه كالظلل أدق في تصوير هذا المقام وأصدق.

# الباب السادس الفصل الخامس الكنايات والتعريض في القرآن الكريم

#### أ- الكنايات:

عرف أهل البيان الكناية بأنها – لفظ أريد به لازم معناه – وهي ترك – التصريح بالشيء إلى ما يساويه في اللزوم، فينتقل منه إلى الملزوم – وإنها يعدل عن التصريح إلى الكناية لإيضاح أو بيان حال الموصوف أو مقدار حاله أو القصد إلى المدح أو الذم أو الاختصار، أو الستر أو الصيانة أو التعمية والإلغاز، أو التعبير عن الصعب بالسهل أو عن المعنى القبيح باللفظ الحسن، وأنكر وقوعها في القرآن من أنكر المجاز فيه بناء على أنها مجاز.

### وللكناية أسباب:

أحدها: التنبيه: على عظم القدرة نحو (هو الذي خلقكم من نفس واحدة) كناية عن آدم.

ثانيها: ترك اللفظ إلى ما هو أجمل: نحو (إن هذا أخي له تسع وتسعون نعجة ولي نعجة واحدة) فكنى بالنعجة عن المرأة كعادة العرب في ذلك؛ لأن ترك التصريح بذكر النساء أجمل منه، ولهذا لم تذكر في القرآن امرأة باسمها إلا مريم، قال السهيلي: وإنها ذكرت مريم باسمها على خلاف عادة الفصحاء؛ لأن الملوك والأشراف لا يذكرون حرائرهم في ملأ ولا يبتذلون أسهاءهن، بل يكنون عن الزوجة بالفرش والعيال ونحو ذلك فإذا ذكروا الإماء لم يكنوا عنهن ولم يصونوا أسهاءهن عن الذكر، فلما قالت النصارى في مريم ما قالوا صرح الله باسمها ولم يكن تأكيداً للعبودية إلا التي هي صفة لها وتأكيداً لأن عيسى لا أب له، وإلا لنسب إليه.

ثالثها: أن يكون التصريح مما يستقبح ذكره: ككناية الله عن الجاع بالملامسة والمباشرة والإفضاء والرفث والدخول والسر في قوله: (ولكن لا تواعدوهن سراً)، والغشيان

في قوله (فلها تغشاها) أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس قال: المباشرة الجهاع ولكن الله يكني وأخرج عنه قال: إن الله كريم يكني ما شاء وإن الرفث هو الجهاع وكنى عن طلبه بالمراودة في قوله: (وراودته التي هو في بيتها عن نفسه) أو عن المعانقة باللباس في قوله: (هن لباس لكم وأنتم لباس لهن) وبالحرث في قوله: (نساؤكم حرث لكم) وكنى عن البول ونحوه بالغائط في قوله: (أو جاء أحد منكم من الغائط) وأصله المكان المطمئن من الأرض وكنى عن قضاء الحاجة بأكل الطعام في قوله في مريم وابنها: (كانا يأكلان الطعام) وكنى عن الأستاه بالأدبار في قوله (يضربون وجوههم وأدبارهم). أخرج ابن أبي حاتم عن مجاهد في هذه الآية قال: يعني أستاههم، ولكن الله يكني، وأورد على ذلك التصريح بالفرج في قوله: (التي أحصنت فرجها) وأجيب بأن المراد به فرج القميص والتعبير به من ألطف الكنايات وأحسنها أي لم يعلق ثوبها بريبة فهي طاهرة الثوب كها يقال: نقي الثوب وعفيف الذيل كناية عن العفة، ومنه (وثيابك فطهر) وكيف يظن أن نفخ جبريل وقع في فرجها وإنها نفخ في جيب درعها ونظيره أيضاً (ولا يأتين ببهتان يفترينه بين أيديهن وأرجلهن) وعلى هذا ففي الآية كناية عن كناية وظيره من مجاز المجاز.

رابعها: قصد البلاغة والمبالغة: نحو (أو من ينشؤ في الحلية وهو في الخصام غير مبين) كنى عن النساء بأنهن يُنشَّأن في الترفه والتزين الشاغل عن النظر في الأمور ودقيق المعاني ولو أتى بلفظ النساء لم يشعر بذلك، والمراد نفي ذلك عن الملائكة وقوله: (بل يداه مبسوطتان) كناية عن سعة جوده وكرمه جداً.

خامسها: قصد الاختصار: كالكناية عن ألفاظ متعددة بلفظ فعل نحو (لبئس ما كانوا يفعلون) (فإن لم تفعلوا ولن تفعلوا) أي فإن لم تأتوا بسورة من مثله.

سادسها: التنبيه على مصيره: نحو (تبت بدا أبي لهب) أي جهنمي مصيره إلى اللهب (حمالة الحطب في جيدها حبل) أي نبّامة مصيرها إلى أن تكون حطباً لجهنم في جيدها غلُّ.

#### ب- وأما التعريض:

فهو لفظ استعمل في معناه - للتلويح بغيره - نحو (بل فعله كبيرهم هذا) نسب الفعل إلى كبير الأصنام المتخذة آلهة كأنه غضب أن تعبد الصغار معه تلويحاً لعابدها بأنها لا تصلح أن

تكون آلهة لما يعلمون إذا نظروا بعقولهم من عجز كبيرها عن ذلك الفعل والإله لا يكون عاجزاً فهو حقيقة أبداً، ونحو (وما لي لا أعبد الذي فطرني) أي وما لكم لا تعبدون بدليل قوله: (وإليه ترجعون) وكذا قوله: (أأتخذ من دونه آلهة) ووجه حسنه إسهاع من يقصد خطابه الحق على وجه يمنع غضبه إذ لم يصرح بنسبته للباطل والإعانة على قبوله إذ لم يرد له إلا ما أراده لنفسه، وإما لاستدراج الخصم إلى الإذعان والتسليم فمنه قوله تعالى: (لئن أشركت ليحبطن عملك) خوطب النبي وأريد غيره لاستحالة الشرك عليه شرعاً، وإما للذم نحو (إنها يتذكر أولوا الألباب) فإنه تعريض بذم الكفار وأنهم الذين لا يتذكرون، وإما للإهانة والتوبيخ نحو قوله تعالى: (وإذا الموءودة سئلت بأي ذنب قتلت) فإن سؤالها لإهانة قاتلها وتوبيخه.

والتعريض قسمان قسم يراد به معناه الحقيقي ويشار به إلى المعنى الآخر المقصود، وقسم لا يراد، بل يضرب مثلاً للمعنى الذي هو مقصود التعريض كقول إبراهيم: (بل فعله كبيرهم هذا).

# الباب السادس الفصل السادس الحقيقة والمجازفي القرآن الكريم

### أ- الكلام الحقيقي في القرآن الكريم:

لا خلاف في وقوع الحقائق في القرآن- وهي كل لفظ بقي على موضوعه ولا تقديم فيه ولا تأخير - وهذا أكثر الكلام.

### ب- الكلام المجازي في القرآن الكريم:

وأما المجاز فالجمهور أيضاً يشير إلى وقوعه فيه، وأنكره جماعة وشبهتهم أن المجاز أخو الكذب والقرآن منزه عنه وأن المتكلم لا يعدل إليه إلا إذا ضاقت به الحقيقة فيستعير وذلك محال على الله تعالى، وهذه شبهة باطلة ولو سقط المجاز من القرآن سقط منه شطر الحسن فقد اتفق البلغاء على أن المجاز أبلغ من الحقيقة ولو وجب خلو القرآن من المجاز وجب خلوه من الحذف والتوكيد وتثنية القصص وغيرها.

### ج- ومن المجاز في التركيب:

ويسمى مجاز الإسناد والمجاز العقلي الذي علاقته الملابسة بأن يسند الفعل أو شبهه إلى ما هو له أصالة لملابسته له كقوله تعالى: (وإذا تليت عليهم آياته زادتهم إيهاناً) نسبت الزيادة وهي فعل الله إلى الآيات لكونها سبباً لها وقوله: (يذبح أبناءهم)، (يا هامان ابن لي) نسب الذبح وهو فعل الأعوان إلى فرعون والبناء وهو فعل العملة إلى هامان، لكونها آمرين به، وكذا قوله: (وأحلوا قومهم دار البوار) نسب الإحلال إليهم لتسببهم في كفرهم بأمرهم إياهم به، ومنه قوله تعالى: (يوماً يجعل الولدان شيباً) نسب الفعل إلى الظرف لوقوعه في هو (عيشة راضية)، أي مرضية (فإذا عزم الأمر) أي عزم عليه بدليل فإذا عزمت.

# الباب السابع الفصل السابع بنية النصوص القرآنية خارجياً

إذا كنا نريد التعرف على البنية الخارجية للنصوص القرآنية لابد لنا من معرفة:

أ- سبب نزول هذه النصوص ولمعرفة أسباب النزول فوائد:

١ - الوقوف على المعنى.

٢- إزالة الإشكال.. فلا يمكن معرفة تفسير آية من الآيات دون الوقوف على قصتها
 وبيان سبب نزولها.

٣- بيان سبب النزول طريق قوي في فهم معاني النص القرآني.

إلى العلم بالسبب يورث العلم بالمسبب. لقد أشكل على جماعة من السلف معاني آيات كثيرة حتى وقفوا على أسباب نزولها فزال عنهم الأشكال أو كاد. وليس لنا في أسباب النزول إلا أن نستوحي الواقع والإنسان والحق وحسب، فالتعبير عن سبب النزول ومعرفة القصة ينم عن ذوق رفيع، في سبب النزول إلا قصة تستمد من الواقع عرضها، فصلها، عقدتها، حبكتها أشخاصها وأحداثها. من أجل هذا كان جهل الناس بأسباب النزول كثيراً ما يبعدهم عن إحضار النص القرآني ذهنياً ويبعدهم عن تذوقه وربطه المنطقي.

وانطلاقاً من ذلك كان علماء السلف يتشددون كثيراً في الروايات المتعلقة بأسباب النزول وشددوا أيضاً في التمييز بين الزيف الدخيل من الروايات وبين الأصيل الصحيح. ونحن يجب ألا نقف عند اختلاف العلماء بأسباب نزول سورة ما.. لأن أسباب النزول لا تعدو أن تكون قرائن مما حول النص والأصح عند الأصوليين (أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب). وإن للسورة وللآيات مكية كانت أو مدنية خصائص وسات تميِّز بعضها عن بعض.

ب- المكان الذي نزلت به تلك النصوص وأعني بالمكان المهدين اللذين نزلت تلك النصوص القرآنية بين ظهرانيها.. أعني مكة المكرمة، والمدينة المنورة صرح الرسالة المحمدية ونحن إذ نستقصى السبب والمهد فلغايةٍ من وراء ذلك:

1 – لأن التعبير القرآني يحمل في خلفيته عادات وتقاليد تلك البيئات.. فإذا كان الأمر كذلك كان لابد لنا من معرفة أسباب نزول ذلك النص القرآني الذي نحن بصدد التعمق فيه والتقصي والدراسة ذلك النزول الذي يحمل لنا فوائد جمة ويسلط وميضاً على فهم النص القرآني. وذلك الوميض الذي يكشف لنا شيئاً من ماهية النص، وليست معرفة البيئة أقل من ذلك.. إن معرفة البيئة مكية كانت أو مدنية ضرورية لفهم الكثرة المطلقة من آيات وسور القرآن الكريم.

٢ إن الغشاء الذي يحيط بالنص المدني يختلف عن ذلك الغشاء الذي يحيط بالنص المكي
 ف قليل أو كثير وقل ذلك في المحتوى ولا تخفف.

٣- إن اللهجة المدنية تختلف عن اللهجة المكية.. وشتان بينهما هناك في المدينة الإطناب والأسلوب التشريعي الهادئ وتفصيل البراهين والأدلة على الحقائق. وهنا في مكة الإيجاز وحرارة التعبير والدعوة إلى أصول الإيمان بالله واليوم الآخر وتصوير الجنة والنار وأفانين العذاب.

ج- معرفة قصة السورة أو الآية والأسباب التي اقتضت نزولها أعون على دقة الفهم وأدنى إلى استلهام أرجع التأويل وأوضع التفسير، ذلك أننا من القرآن الكريم أمام شيء أسمى من علم التفسير ونحن من القرآن إزاء شيء فوق اللغة وآدابها.. أمام شيء فوق التاريخ. ونحن من القرآن إزاء شيء فوق اللغة وقواعدها وآدابها فإن ظلال التعبير في القرآن وإيحاءات المفردات في آياته وألوان التعابير في قصصه ولوحاته لترتبط أوثق الارتباط بالواقع الحي والأحداث والمشاهد الشواخص.

### الباب السادس

### الفصل الثامن

#### خصائص الآيات والسور القرآنية

#### أ. خصائص الآيات والسور الكية:

- ١ قصر آياتها وسورها وإيجازها وحرارة تعبيرها وتجانسها الصوتي.
- ٢ الدعوة إلى أصول الإيهان بالله واليوم الآخر وتصوير الجنة والنار.. وأفانين العذاب والآلام.
  - ٣- الدعوة إلى التمسك بالأخلاق الكريمة والاستقامة على الخير.
    - ٤ مجادلة المشركين وتسفيه أحلامهم.
    - ٥ كثرة القسم جرياً على أساليب العرب.
      - ٦ كل سورة فيها سجدة فهي مكية.
      - ٧- كل سورة فيها لفظ (كلا) فهي مكية.
- ٨- كل سورة فيها (يا أيها الناس) وليس فيها (يا أيها الذين آمنوا) فهي مكية إلا سورة الحج ففي أواخرها «يا أيها الذين آمنوا اركعوا واسجدوا».
  - ٩ كل سورة فيها قصص الأنبياء والأمم الغابرة فهي مكية سوى البقرة.
    - ١٠ كل سورة فيها قصة آدم وإبليس فهي مكية سوى البقرة.
- ١١ كل سورة تفتح بأحرف التهجي كـ «ألم» و «ألر» ونحو ذلك فهي مكية سوى البقرة وآل عم ان.
  - ١٢ نزول الآيات التي تقرع المشركين.
  - ١٣ نزول الآيات تشتد في تسفيه أحلامهم.
  - ١٤ نزول الآيات التي تسلِّي الرسول والمؤمنين وتعليمهم السماحة والصفح الجميل.
    - ب. خصائص الآيات والسور المدينة:
    - ١ طول أكثر سورها وبعض آياتها وإطنابها وأسلوبها التشريعي الهادئ.

- ٢ تفصيل البراهين والأدلة على الحقائق.
- ٣- كل سورة فيها إذن بالجهاد أو ذكر له وبيان لأحكامه فهي مدنية.
- ٤ كل سورة فيها تفاصيل لأحكام الحدود والفرائض والحقوق والقوانين المدنية والاجتماعية والدولية فهي مدنية.
  - ٥ كل سورة فيها ذكر المنافقين فهي مدنية ماعدا سورة العنكبوت.

7 - كل سورة فيها مجادلة أهل الكتاب ودعوتهم إلى عدم الغلو في دينهم فهي مدينة. هذه الخصائص تصور الخطى الحكيمة المتدرجة التي كان يخطوها الإسلام في تشريعه فخطاب أهل المدينة لا يمكن أن يكون مماثلاً لخطاب أهل مكة.. لأن البيئة الجديدة في المدينة أصبحت تستدعي التفصيل في التشريع وفي بناء المجتمع الجديد.. كان في مكة قوم طغاة معاندون يضطهدون رسول الله على والمؤمنين، وهكذا كثر في مكة نزول الآيات التي تقرع المشركين وتعليمهم الساحة والصفح الجميل.

أما المدنية فكان فيها بعد الهجرة ثلاثة أصناف من الناس: (المؤمنون من مهاجرين وأنصار، ثم المنافقون، ثم اليهود)، فأما اليهود فجادلهم القرآن ودعاهم إلى كلمة سواء. وأما المنافقون ففضحهم وكشف مساوئهم. وأما المؤمنون فشجعهم على المضي في الصراط المستقيم.. وشرع لهم ما يتعلق بالسلم والحرب وبحياة الفرد والمجموع وبالسياسة والاقتصاد. إذن: كان من المعروف أن القرآن الكريم في العهد المكي وأوائل المدني معني بأصول الدعوة ومنها ما يتصل بالغيب واليوم الآخر.. ثم اتجهت عنايته بعد ذلك إلى الشؤون العملية بعد أن صار المسلمون مجتمعاً متميزاً يحتاج إلى تنظيمه بأحكام تشريعية وخلقية واجتماعية.

ولا يمنع هذا من مجيء آيات في العهد المدني معنية بأصول العهد المكي كأصول الدعوة.. كآية الحج (يا أيها الناس اتقوا ربكم إن زلزلة الساعة شيء عظيم يوم ترونها تذهل كل مرضعة عما وتضع أرضعت كل ذات حمل حملها وترى الناس سكارى وما هم بسكارى ولكن عذاب الله شديد). كما لا يمنع من مجيء آيات في العهد المكي الأولى خاصة بالأحكام والنظم الاجتماعية من العهد المدني مثل آيات البلد: (فلا اقتحم العقبة... وما أدراك ما العقبة فك رقبة أو إطعام في يوم ذي مسغبة. يتيماً ذا مقربة. أو مسكيناً ذا متربة).

# الباب السادس الفصل التاسع بنية النصوص القرآنية داخلياً

۱ – في سبيل التعرف على البنية الداخلية للنصوص القرآنية لابد من معرفة الخصائص القرآنية الفنية وطرائق التعبير والتركيب والكلام فيها، وما استعمله القرآن من ألفاظ وكلمات وأنغام متناسبة مع الموضوع ومسايرة للفكرة.

٢ - لقد غدا القرآن الكريم من جراء ذلك فكراً مصوراً نغمياً لا ينفصل فيه الفكر عن الفن ولا الفن عن الفكر، والحديث عن الأمر الواحد يجرّ إلى أمور غيره، ولكنها إنها تندرج جميعا في سياق الحديث تبعاً لمقتضيات التفكير ومنطق الوقائع وطبيعة تشعب النفس.. وإن منافذ البحث يدخل إليها عن طريق تقصّي الأساليب القرآنية والمعاني الموحية من الأسلوب إلى المعنى حيث تتضح لنا تلك الخصائص القرآنية التي شعّت في تلك النصوص.

٣- ولقد سجلت لنا السيرة النبوية في ذلك العصر معلومات واسعة عن التأثير الغلاب الذي كان لآيات القرآن على النفس البدوية. إن اللغة العربية تحت تأثير الموجة القرآنية لم تتطور تدريجياً، بل أصابها ما يشبه الانفجار الثوري المباغت، وبهذا تكون اللغة العربية قد مرت في طفرة من المرحلة اللهجية الجاهلية إلى لغة منظمة فنياً. لقد استخدم القرآن في أسلوبه ألفاظاً جديدة غير التي نجدها في الحجاز وبخاصة تلك الألفاظ الآرامية التي استخدمها لتعيين مفاهيم توحيدية جديدة من الناحية النوعية، فمن وجهة الدراسات اللغوية يبدو القرآن كأنها قد استحضر ثروته اللفظية الخاصة وأنشأها إنشاء بطريقة فجائية وغريبة، لقد كان القرآن إذا أراد أن يدخل في اللغة العربية فكرته الدينية ومفاهيمه التوحيدية يتجاوز الحدود التقليدية للأدب الجاهلي.

والحق أنه قد أحدث انقلاباً هائلاً في الأدب العربي بتغييره الأداة الفنية في التعبير فهو: أ- قد جعل الجملة المنظمة في موضع البيت الموزون. ب- أدخل مفاهيم وموضوعات جديدة قد هضمها القرآن وتمثلها، ثم كيَّفها حتى تناسب العقلية العربية والإنسانية.

ج- والقرآن يتحاشى بهذا التكييف اللبس فهو يعبر بالصورة المحسة المتخيلة عن المعنى الذهبي، ثم يرتقي بالصورة التي يرسمها فيمنحها الحركة والحياة. فإذا المعنى الذهبي حياة وحركة. وهكذا فقد جاء القرآن الكريم بلغة جديدة مميزة عن اللغة الجاهلية.

# الباب السادس الفصل العاشر التشابه والاختلاف في تعبيرات القرآن الكريم

في القرآن الكريم آيات وتعبيرات تتشابه مع تعبيرات أخرى ولا تختلف عنها إلا في مواطن ضئيلة كأن يكون الاختلاف في حرف أو كلمة. أو نحو ذلك.

وإذا تأملت هذا التشابه والاختلاف وجدته أمراً مقصوداً في كل جزئية من جزئياته قائماً على أعلى درجات الفن والبلاغة والإعجاز. وكلما تأملت في ذلك ازددت عجباً وانكشف لك سر مستور أو كنز مخبوء من كنوز هذا التعبير العظيم. فمن ذلك استعمال لفظ (مكة) و(بكة) لأم القرى. جاء في قوله تعالى: {إِنَّ أُوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكاً وَهُدًى لَلْعَالَينَ \* فِيهِ ءايات بينات مَّقامُ إبراهيم وَمَن دَخَلَهُ كَانَ آمِناً وَشُعَ عَلَى الناس حِجُّ البيت مَنِ استطاع إليه سبيلاً وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ الله غَنِيُّ عَنِ العالمين} [آل عمران: ٩٦ - ٩٧]. فاستعمل اللفظ (بكة) بالباء في حبن قال: {وَهُو الذي كَفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ عَنْهُم بِبَطْنِ مَكَّةً مِن بَعْدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَنْهُم بَعْضُ وَكَانَ الله بِهَا تَعْمَلُونَ بَصِيراً} [الفتح: ٢٤]. فاستعمل لفظ (مكة) بالميم وهو الاسم المشهور لأم القرى. وسبب إيرادها بالباء في آل عمران أن الآية في سياق الحج: {وَلله السم المشهور لأم القرى. وسبب إيرادها بالباء في آل عمران أن الآية في سياق الحج: {وَلله الزحام؛ لأنه في الحج يبك الناسُ بعضهم بعضاً، أي: يزحم بعضهم بعضاً، وسميت (بكة) الدال على الزحام؛ لأنه في الحج يبك الناسُ بعضهم بعضاً، أي: يزحم بعضهم بعضاً، وسميت (بكة) لأنهم يزدحون فيها. وليس السياق كذلك في آية الفتح، فجاء بالاسم المشهور لها أعني: (مكة) بالميم، فوضع كل لفظ في السياق الذي يقتضيه؛ والأمثلة على ذلك كثيرة.

# الباب السادس الفصل الحادي عشر دراسة تطبيقية لنص قرآني - سورة الحاقة -

قال تعالى: ﴿ الْحَاقَّةُ \* مَا الْحَاقَّةُ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْحَاقَّةُ \* كَذَّبَتْ ثَمُودُ وَعَادٌ بِالْقَارِعَةِ \* فَأَمَّا ثَمُودُ فَأُهْلِكُوا بِالطَّاغِيَةِ \* وَأَمَّا عَادٌ فَأُهْلِكُوا بِرِيح صَرْصَرِ عَاتِيَةٍ \* سَخَّرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيَالٍ وَثَهَانِيَةَ أَيَّام حُسُومًا فَتَرَى الْقَوْمَ فِيهَا صَرْعَىٰ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلِ خَاوِيَةٍ \* فَهَلْ تَرَىٰ لَهُم مِّن بَاقِيَةٍ \* وَجَّاءَ فِرْعَوْنُ وَمَن قَبْلَهُ وَالْمُؤْتَفِكَاتُ بِالْخَاطِئَةِ \* فَعَصَوُّا رَسُولَ رَبِّهمْ فَأَخَذَهُمْ أَخْذَةً رَّابِيَةً \* إِنَّا لَّا طَغَى الْمَاءُ حَمَلْنَاكُمْ فِي الْجَارِيَةِ \* لِنَجْعَلَهَا لَكُمْ تَذْكِرَةً وَتَعِيَهَا أُذُنَّ وَاعِيَةٌ \* فَإِذَا نُفِخَ فِي الصُّورِ نَفْخَةٌ وَاحِدَةٌ \* وَحُمِلَتِ الْأَرْضُ وَالْجِبَالُ فَدُكَّتَا دَكَّةً وَاحِدَةً \* فَيَوْمَئِذِ وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ \* وَانشَقَّتِ السَّمَاءُ فَهِيَ يَوْمَئِذٍ وَاهِيَةٌ \* وَالْمَلَكُ عَلَىٰ أَرْجَائِهَا وَيَحْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئِذٍ ثَمَانِيَةٌ \* يَوْمَئِذٍ تُعْرَضُونَ لَا تَخْفَىٰ مِنكُمْ خَافِيَةٌ \* فَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ فَيَقُولُ هَاؤُمُ اقْرَءُوا كِتَابِيَهُ \* إِنِّي ظَنَنتُ أَنِّي مُلَاقٍ حِسَابِيَهُ \* فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَّاضِيَةٍ \* فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ \* قُطُوفُهَا دَانِيَةٌ \* كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِيئًا بِهَا أَسْلَفْتُمْ فِي الْأَيَّامِ الْخَالِيَةِ \* وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَابَهُ بِشِمَ اللهِ فَيَقُولُ يَا لَيْتَنِي لَمْ أُوتَ كِتَابِيَهْ \* وَلَمْ أَدْرِ مَا حِسَابِيه \* يَا لَيْتَهَا كَانَتِ الْقَاضِيَةَ \* مَا أَغْنَىٰ عَنِّي مَالِيَهْ \* هَلَكَ عَنِّي سُلْطَانِيَهْ \* خُذُوهُ فَغُلُّوهُ \* ثُمَّ الجُحِيمَ صَلُّوهُ \* ثُمَّ فِي سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبْغُونَ ذِرَاعًا فَاسْلُكُوهُ \* إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ الْعَظِيمِ \* وَلَا يَخُضُّ عَلَىٰ طَعَامِ الْمِسْكِينِ \* فَلَيْسَ لَهُ الْيَوْمَ هَاهُنَا حَمِيمٌ \* وَلَا طَعَامٌ إِلَّا مِنْ غِسْلِينٍ \* لَّا يَأْكُلُهُ إِلَّا الْحَاطِئُونَ \* فَلَا أُقْسِمُ بِمَا تُبْصِرُونَ ﴿ وَمَا لَا تُبْصِرُونَ \* إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ \* وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلًا مَّا تُؤْمِنُونَ \* وَلَا بِقَوْلِ كَاهِن قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ \* تَنزِيلٌ مِّن رَّبِّ الْعَالَمِينَ \* وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ \* لَأَخَذْنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ \* ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ \* فَمَا مِنكُم مِّنْ أَحَدٍ عَنْهُ حَاجِزِينَ \* وَإِنَّهُ لَتَذْكِرَةٌ لِّلْمُتَّقِينَ \* وَإِنَّا لَنَعْلَمُ أَنَّ مِنكُم مُّكَذِّبِينَ \* وَإِنَّهُ لَحَسْرَةٌ عَلَى الْكَافِرِينَ \* وَإِنَّهُ لَحَقُّ الْيَقِينِ \* فَسَبِّحْ بِاسْم رَبِّكَ الْعَظِيمِ \*.

#### أ- التحليل للسورة:

أ – مقصد السورة المكية... نزلت لتوطيد أسس العقيدة الجديدة، ولقد كان من الحكمة أن تتعرض السور المكية الأولى للجزئيات، ولكنها تقابل عقيدة بعقيدة، وأفكار بأفكار. والمعلوم أن السور المكية تنقسم إلى قسمين:

1- السور التي طريقتها إثارة السامع ومفاجأته بها يهزه ويحركه عن طريق الألفاظ الجديدة أو الصور الرهيبة أو النغمات الشديدة أو غير ذلك مما يوقظ الفكر ويحرك القلب.

٢- السور التي طريقتها الجدل وبسط الأفكار وعرض المشاهد وتفصيل القصص واستنتاج العبر. وسورة الحاقة من النوع الذي تغلب عليه طريقة الإثارة والاتعاظ.

#### ب- مضامين السورة

١ - أن جوها جو تهديد وإرهاب.. فقد افتتحت بـ (الحاقة والقارعة) وتلا ذلك (هلاك الأقوام - وأهوال يوم القيامة.

٢ - معارضة المشركين وتكذيبهم للرسول ودعوته...

٣ - أنها تضمنت الوعيد والتهديد.

٤ - أنها تضمنت تثبيت الرسول على يق دعوته وفي صلته برب العالمين.

#### ج- أقسام السورة

تقسم السورة إلى أقسام عدة:

1 – ثلاث آيات قصيرة شديدة الوقع جديدة في التعبير تطول بالتدريج شيئاً فشيئاً.. تعبير جديد وتسمية جديدة لموضوع يجهله السامع ويتلهف لمعرفته... فإذا سمع الآية الثانية (ما الحاقة) زاده الأمر غموضاً وذلك مما يزيد شوقه وتلهفه إلى معرفة الجواب، فإذا بالآية الثالثة وهي أطول الثلاثة وأشدها تساؤلاً واستفهاماً لتضمنها لاستفهامين وأدعاها لترقب الجواب والتلهف لمعرفة الحقيقة ثلاث موجات متعاقبة، متدرجة في الطول وكلها قصيرة يتوالى فيها السؤال.. والاستفهام وتكرر فيها كلمة (الحاقة) وهي الكلمة الجديدة التي تعبر هنا عن يوم القيامة والحساب متكرر فيها هذه القاف المشددة التي تقرع السمع قرعاً من حيث معناها، ومن حيث نغمها وجرسها... يتهيأ بها السامع كل التهيؤ للإصغاء.

٢ - فيها مجموعة من أخبار التاريخ وقصص الماضي، معروضة عرضاً سريعاً قوياً موجزاً،
 غايته التفكير في المصبر.

ابتدأت الآيات بذكر قوم عاد وثمود، وليس خبرهم عن أهل الجزيرة ببعيد، والمهم في المرهم هنا أنهم كذبوا (بالقارعة) والقارعة لفظ جديد استعمل في القرآن لأول مرة بمعنى يوم القيامة والحساب. وكانت نتيجة التكذيب بالحساب الهلاك، وتصف هذه الآيات هلاك ثمود وعاد. وتخيم بهذه الصورة الحسية القوية (فترى القوم فيها صرعى كأنهم إعجاز نخل خاوية) ثم بهذا الاستفهام الداعي إلى التأمل والتفكير (فهل ترى لهم من باقية). ثم تطوي الآيات صفحات التاريخ رجوعاً إلى الماضي البعيد، فتشير إشارة سريعة إلى فرعون ومن قبله وإلى قرى قوم لوط المنقلبة (المؤتفكات) ومن وراء هؤلاء الأقوام جميعاً قصة الطوفان التي لخصت هنا في آيتين، بل في آية واحدة وفيه في الثانية لما في الحادثة من عبرة (إنا لما طغى الماء حملناكم في الجارية. لنجعلها لكم تذكرة وتعيها أذن واعية).

٣- تنقل السورة السيرة من التاريخ البعيد والماضي السحيق، إلى المستقبل البعيد إلى ما بعد هذه الحياة، وهذا الانتقال وحده ضرب من المفاجأة المثيرة، وفي هذا القسم تصوير مخيف لليوم الذي تنتهي فيه الحياة، ويضرب فيه نظام الكون ويؤذن بذلك نفخة الصور ويعقبها تداعي الجبال، وانشقاق السياء وانفراط عقد نجومها، ثم تظهر العظمة الإلهية مستوية على العرش الذي تحمله الملائكة، ويعرض الناس على الحساب وتبدو في هذا القسم الفكرة الأساسية التي هي هدف السورة، وما ورد فيها من صور التاريخ ومشاهد القيامة، وهي فكرة الحساب فكرة مسؤولية الإنسان عن أعاله. وفي هذا القسم صور موجزة سريعة ولكنها قوية مثيرة، تبعث على التفكير..

### ٤ - في هذا القسم الحساب والجزاء.. ويبدو فيه مشهدان:

أ- مشهد أهل النعيم الذين آمنوا بالحساب في الحياة الأخرى.. حيث يتحدث عمن أوتي كتابه بيمينه - وإتيان الكتاب باليمين كناية عن اليمن والخير - فرحاً مسروراً فيقول (هاؤم اقرؤوا كتابيه) ويذكر سبب سعادته، ذلك أنه اعتقد بالمسؤولية والحساب، وسلك في حياته السلوك الذي يقتضيه هذا الاعتقاد فكان صالحاً محسناً، ثم تأتي الآيات على وصف حياته (فهو في عيشة راضية: في جنة عالية قطوفها دانية) آيات ثلاث قصيرة، ولكنها تعبر كل التعبير عن

سعادته مع خطوط سريعة لصورة حسية يزينها التقابل بين العلو والدنو فالجنة عالية مرتفعة قطوفها دانية متدلية، ثم يوجه الخطاب إلى هذا الإنسان السعيد بطريقة تمثيلية تجعل الصورة حية بهذا الخطاب الموجه له ولأمثاله من أهل اليمين (كلوا واشربوا هنيئا بها أسلفتم في الأيام الخالية) فقد تضمن هذا الخطاب الربط بين العمل الصالح في الحياة الماضية ومكافأته بالحياة الرغيدة في يوم الجزاء والحساب.

ب- ومشهد أهل الشقاء الذين اعتمدوا على المال والسلطان، حيث يتحدث عمن أوتي كتابه بشهاله - وذلك كناية عن الشؤم وسوء العاقبة.. فيتمنى أنه لم يؤت كتابه ولم يدر حسابه ويتمنى لو كانت ميتته ميتة الفناء النهائي.. ويندم على اعتهاده على المال والسلطان ثم يتوجه إليه الخطاب من غير لفظ يشعر بقائل، وذلك أقوى في التمثيل واستحضار المشهد. والخطاب الموجه لفاعل الشر ومستحق العقاب يتضمن صوراً رهيبة مخيفة: «خذوه - فغلوه ثم الجحيم صلوه ثم في سلسلة - ذرعها سبعون ذراعاً - فاسلكوه» وكل ذلك صور حسية ومشاهد تبعث الرعب.. ثم يأتي بيان سبب العقاب الشديد: (إنه كان لا يؤمن بالله العظيم، ولا يحض على طعام المسكين) ذلك هو عدم الإيهان بالله والإعراض عن الحض على إطعام المساكين.

٥- أن القرآن وحي من الله وما محمد بن عبد الله صلوات الله وسلاماته عليه إلا رسول مبلغ لرسالة ربه. (فلا أقسم بها تبصرون وما لا تبصرون) أقسم بالوجود كله، ما يرى منه ويشاهد وما وراءه مما لا يبصر ولا يشاهد من العالم المغيب عن حواس الإنسان. وهل هنالك قسم أجمع في مضموناته من هذا القسم الذي تضمن (عالم الشهادة) و(عالم الغيب). وقد صدر القسم بالنفي وهو أسلوب معروف عند العرب تنفي الآيات التالية عن الرسول ﷺ صفة الشعر والكهانة رداً على المعاندين من المشركين وتثبت له صفة الرسالة وللقرآن صفة النزول من عند الله (رب العالمين) ثم يؤكد هذا المعنى بآيات تتضمن التهديد تهديد الرسول نفسه ﷺ (ولو تقول علينا بعض الأقاويل لأخذنا منه باليمين ثم لقطعنا منه الوتين فها منكم من أحد عنه حاجزين) والمتكلم هنا بصفة الجمع هو الله تعالى موحي القرآن العظيم ومنزله على رسوله والتهديد الموجه للرسول مصوغ في صيغ شديدة ولكنه مصدر بـ(لو) وهي أداة امتناع لامتناع وقتم السورة بتعابير تتضمن وصف القرآن فهو للمتقين تذكرة أي تعليم وإرشاد وهو على الكافرين به المعرضين عنه سبب للحسرة والندامة، وهو في ذاته يقين وحق، بل هو (حق

اليقين) والآية الأخيرة التي ختمت بها السورة خوطب بها الرسول نفسه صلوات الله عليه تثبيتاً له وحضاً له على الاتصال بربه والتسبيح بحمده (فسبح باسم ربك العظيم)..

#### د- معاني السورة

و تتضمن السورة عدة معانٍ وهي:

١ - مسؤولية الإنسان عن أعماله أمام الله في الحياة الآخرة في يوم الجزاء وتبين بوضوح في قوله تعالى (يومئذ تعرضون لا تخفى منكم خافية).

٢ - القرآن كلام الله المنزل على رسوله فهو تنزيل من رب العالمين وهو تذكرة للمتقين المؤمنين.

٣- والرسول مبلغ عن ربه كها تلقاها من غير زيادة ولا نقصان.

٤ - فكرة الإيمان بالله تعالى فكرة مسلم بها ولم تأت السورة لبيانها، بل هي متضمنة في الفكرتين السابقتين: مسؤولية الإنسان أمام الله وكون القرآن الكريم تنزيلاً من الله يبلغه رسوله المكلف بتبليغه.

#### هـ- الأفكار الجزئية فيها

۱ – إن المال والسلطان زائلان وليسا خالدين حتى يعتمد عليهم (ما أغنى عني ماليه هلك عنى سلطانيه).

٢ - الحض على إطعام المساكين والإحسان إليهم.

٣ - إن ارتكاب الخطايا ومعصية الرسول تسبب الهلاك.

و- أسلوب عرض المعاني

تنوع أسلوب هذه المعاني في العرض واحتوت على فنون متعددة منها:

١- العرض التاريخي: وهو عرض سريع لحوادث تاريخية بارزة في خطوطها الكبرى وانتقاء لصور موجزة مؤثرة يراد منها العبرة.

٢- الموصف والتصوير بطريقة موجزة: وذلك في عرض حوادث التاريخ ووصف مشاهد القيامة ويوم الحساب. فمن الصور الحسية: الريح الصرصر العاتية و(ترى القوم فيها صرعى. كأنهم إعجاز نخل خاوية) و(لما طغى الماء) و(نفخ في الصور)...

- ٣- التمثيل والحوار: إن في فسح المجال لأهل الجنة والنار أن يتحدثوا وفي توجيه الخطاب لهم بدلاً من الكلام عنهم بصيغة الغائب إحضاراً للصورة وإبرازاً لها وإحضاراً للمشهد (هاؤم اقرؤوا كتابيه) (يا ليتنى لم أوت كتابيه).
- ٤- العرض المجرد: فمن الأفكار ما عرض عرضاً مباشراً كالقسم الأخير من السورة (إنه لقول رسول كريم).

## ز- ميزات أسلوب الآيات

- 1- قد تكون الآية كلمة واحدة كالحاقة أو كلمتين أو بضع كلمات ولكنها لا تطول كثيراً على كل حال ونلاحظ بين الآيات ترابط واتصال ولاسيها في كل قسم من أقسام السورة.
- ٢- كل قسم من أقسام السورة يتضمن موضوعاً أو فكرة واحدة وتتسلسل آيته
   وتتصل حتى تؤدي المعنى وتعبر عن الفكرة.
- ٣- تنوع الآيات واختلافها في الطول والقصر أكسبها جدة وحيوية وكذلك اختلاف تراكيبها..
- 3- تنوع الجمل بين الفعلية حين تصوير الحوادث (فإذا نفخ في الصور.. وحملت الأرض.. فيومئذ وقعت الواقعة.. وانشقت السهاء والاسمية للتعبير عن الحقائق الثابتة: (إنه لقول رسول كريم) (وإنه لتذكرة للمتقين)، ومنها ما ورد بصيغة التمني للتعبير عن الحسرة (يا ليتني لم أوت كتابيه، يا ليتها) وأما سائر الجمل فقد جاءت بصيغة الخير، ولكن تنوع فيها الفصل فقد يأتي بصيغة الماضي للتأكيد والتحقيق (فيومئذ وقعت الواقعة) وقد يأتي بصيغة المضارع لاستحضار الماضي البعيد (فترى القوم فيها صرعى).
- 0- جاءت التعابير في السورة مجسمه للحوادث مبرزة لها وذلك كقوله تعالى: (ريح صرصر عاتية) فلفظ (صرصر) يصور صوت الريح، ولفظ (عاتية) يفيد معنى الشدة وقد رتبت الجمل في بعض الآيات على غير الترتيب الطبيعي فقدم ما حقه التأخير أو أخّر ما حقه التقديم. وذلك كقوله: (ويحمل عرش ربك فوقهم يومئذ ثهانية) فوضع الفاعل في آخر الجملة وقدم عليه المفعول والظرف فاكتسبت الجملة بذلك جمالاً في الجرس والنغمة، وكذلك أخّر الفعل وقدم المجرور في قوله: (ثم في سلسلة ذرعها سبعون ذراعاً فاسلكوه) للتقديم والتأخير أثر واضح في حلاوة النغمة بالإضافة إلى دقة المعنى.

7- في السورة من الألفاظ ما هو جديد في استعماله للمعنى الذي استعمل له (كالحاقة) و(القارعة) و(الواقعة) وكلها ألفاظ معروفة من حيث اشتقاقها، ولكنها جديدة في إطلاقها على معنى يوم القيامة ولهذه الجدة أثر في نفس السامع، في إثارته وتنبيهه إلى المعنى المقصود. ومن الألفاظ القرآنية الجديدة في السورة (يؤمن) و(الكافرين) و(المتقين) ونلاحظ أيضاً قوة التصوير والمناسبة بين المعنى واللفظ ففي السورة ألفاظ مصورة لمعناها مثيرة لمدلولها كلفظ (غسلين) فهي بجرس حروفها وصيغتها المنتهية بالياء المحدودة بعدها نون توحي بمعناها، وكذلك (الدك) في دكتا دكة واحدة مقابلة لمعناها.

ونلاحظ أخيراً دقة التعبير وحسن الاختيار ويبدو ذلك في مثل الألفاظ التالية (تقول علينا – تعرضون – دكتا – الأقاويل) وأما النغمية فإنك تشعر عند قراءة هذه السورة بالمناسبة التامة والانسجام الواضع بين موضوعها ونغمتها، فقد جاءت مقدمتها قوية الجرس ذات فواصل قصيرة متلاحقة متدرجة في الطول، ثم أعقبتها آيات يغلب عليها القصر وتتوازن فيها المدود والحركات في توزيع منسجم، وهي الآيات التي صورت حوادث التاريخ: (فأما ثمود فأهلكوا بالطاغية).. فإذا ما بلغت قوله تعالى: (فترى القوم فيها صرعى كأنهم إعجاز نخل خاوية) شعرت أنك ترتِّل قطعة منغمة موزونة وتسير في هذه الموجات المنسجمة حتى آخر هذا القسم من السورة، ثم تنتقل إلى نغمة أخرى وفواصل مختلفة حين يبتدئ القسم الثالث من السورة، وفيه تصوير ليوم القيامة (فإذا نفخ في الصور نفخة واحدة... إلى...)

تتناسب المعاني مع النغات وتنسجم الأفكار مع الأصوات والأوزان فتشعر بالحسرة والتأوه حينها تصغي إلى من أوي كتابه بشهاله (يا ليتني لم أوت كتابيه ولو أدر ما حسابيه) وتحس بوقع ذلك الصوت الأجش الشديد الذي يأمر بزجه في جهنم في قوله تعالى: (خذوه فغلوه ثم الجحيم صلّوه) وهكذا نجد المقابلة بين موضوع السورة ونغمة آياتها وحسن تقطيعها والانسجام بين معانيها وأفكارها من جهة ونغمية ألفاظها وتراكيبها من جهة أخرى.

# الباب السابع القصة القرآنية

## الباب السابع الفصل الأول ماهية القصة القرآنية

القصة القرآنية أحد فنون القول التي اعتمدها القرآن الكريم لعبر وعظات وللتدليل على صدق هذا القرآن وأنه من عند الله تعالى، وإن القصة الواحدة في القرآن الكريم قد يكون فيها أكثر من موطن عبرة وأكبر من جانب استشهاد، فلا غرو إذن أن تذكر في المناسبة التي يُرادُ الاستشهاد لها أو الموطن الذي يراد الاتعاظ به، وأن يبرز منها ما يراد الاعتبار أو الاستشهاد به ويسلط الضوء عليه. وهذا شأن القصص القرآني، فأنت ترى أن القصة في القرآن كأنها تتكرر في أكثر من موطن، والحقيقة أنها لا تتكرر ولكن يعرض في كل موطن جانب منها بحسب ما يراد من موطن العبرة والاستشهاد.

إن قصة موسى مثلاً فيها مواطن عبر كثيرة ومواطن استشهاد متعددة منها:

١ - بيان أن قدر الله ماضٍ لا محالة وأنه لا يستطيع أحد أن يغيره أو يرجئه مهها حاول واتخذ من أسباب ووسائل، ويتجلى ذلك في قتل فرعون أبناء بني إسرائيل حذراً من ظهور الشخص الذي يزيل ملكه منهم، إلا أنه رُبِّ في حجر الشخص الذي كان مُقَدَّراً له أن يُزيلَ مُلْكَهُ.

٢ - بيان عاقبة الظُّلم والظالمين، ويتجلى ذلك في نهاية فرعون النهاية الوبيلة.

٣- بيان لنفسية الشعوب المستضعفة المُستذَلَة ولِتكونن الله والسبل التي ينبغي أن تسلكها لتتحرر. ويتجلى ذلك في ذكر نفسية وتكوين بني إسرائيل الذين تربّوا على الذلة والجبن والخنوع وذكر عنادهم وصَلفِهم وجُبنهم وحبهم للدنيا، ومحاولة سيدنا موسى إعدادهم إعداداً آخر يرفعهم من وهدة الوحل الذي يتمرغون فيه، فلم يستجيبوا له حتى قضى الله عليهم بالتيه أربعين سنة أهلك فيها هذا الجيل وأخرج جيلاً آخر لم يتكون مثل هذا التكوين الذليل ولم ينشاً تلك النشأة المهينة.

٤ - بيان أن الحق له السلطان الأعظم على النفوس إذا ما عرفته وآمنت به، وأنه ليس بوسع أيّ أحد أن يحول بينها وبينه مهما اتخذ من وسائل إغراء أو تهديد، ويبدو ذلك في إيهان السحرة بموسى وفي دخول الحق بيت فرعون أعني إيهان امرأة فرعون، فذكر في كل موطن ما يقتضيه السياق منها. ولذا نراه لا يذكر القصة على صورة واحدة، بل نراه يذكر في موطن ما يؤخره في ذكره في موطن آخر، ويقدم في موطن ما يؤخره في موطن آخر. بل تراه أحياناً يغير في التعبيرات ونظم الكلام تغييراً لا يخل بالمعنى. كل ذلك يفعله بحسب ما يقتضيه السياق وما يتطلبه المقام، وذلك في حشد فني عظيم.

## الباب السابع الفصل الثاني

## أهداف القصة في القرآن الكريم

لا يخفى على أحد ما تدل عليه أخبار الأمم مع أنبيائها، ووقائع الماضي البعيد الذي عفت عليه الأيام، وذهب بعلمه ومعرفته، فالقصص عن الأمم السابقة معجزة بينة، وحجة حاسمة من دلائل علم الغيب الذي لا يعلمه إلاالله، كما أنه دروس وعبر، وحكم بأنباء السابقين أيما عناية، وبث هذه الأخبار في ثنايا دعوته، ولتأييد حججه وبيناته.

## وللقصة في القرآن أهداف:

أولاً: أن القرآن وحي يُوحى من الله تعالى، وذلك لأن علم الماضي قد ذهب واندثر، والنبي صلى الله عليه وسلام أمي لا يقرأ ولا يكتب وقومه كذلك، ولا خالط أحداً من أهل العلم بالكتاب السابق ولا تلقّى عن أحد منهم شيئاً قط.

فكان كها قال تعالى في وصف القرآن: «مصدقاً لما بين يديه من الكتاب ومهيمناً عليه». مع أن علماء أهل الكتاب كانوا يخفون تلك العلوم التي عندهم ولا يطلعون أحداً عليها، فدل ذلك القصص على أنه لا يمكن إلا أن يكون تلقياً من عالم الغيب والشهادة الذي يعلم السر في السموات والأرض. وقد ذكر القرآن الكريم هذا الوجه من الإعجاز، وصرح به في مواضع متعددة، تأكيداً لإعجازه، وتأكيداً لتحدي المرتاب الشاك، والمنكر المعاند. فتجده عقب ذكر قصة مريم وكفالة نبي الله زكريا لها يقول: (ذلك من أنباء الغيب نوحيه إليك وما كنت لديهم إذ يلقون أقلامهم أيهم يكفل مريم وما كنت لديهم إذ يختصمون)، ويقول في سورة هود: (تلك من أبناء الغيب نوحيها إليك ما كنت تعلمها أنت ولا قومك من قبل هذا فاصبر إن العاقبة للمتقين)، كذلك يقول في سورة القصص عقب قصة موسى عليه السلام: (وما كنت بجانب الغربي إذ قضينا إلى موسى الأمر وما كنت من الشاهدين ولكنا أنشأنا قروناً فتطاول عليهم العمر وما كنت ثاوياً في أهل مدين تتلو آياتنا ولكنا كنا مرسلين. وما كنت بجانب الطور إذ نادينا ولكن رحمة من ربك لتنذر قوماً ما أتاهم من نذير من قبلك لعلهم يتذكرون).

فقد كان النبي الله أمياً لم يقرأ كتاباً قط، ولا تعلم من عالم قط، وقومه كذلك أميون، وهو لم يشاهد تلك الحوادث، ولا التقى بشخصيات تلك الوقائع التي قصها القرآن، بل قد تعرض للامتحان فيها يأتي به قصص الغيب الماضي، فطرح عليه أهل الكتاب أسئلة مما يعلمونه مغيباً عنه فسألوه بواسطة أهل مكة عن (أهل الكهف والروح وذي القرنين)، فأجابهم عن ذلك بدقة وتفصيل.

ثانياً: بيان أن الله تعالى ينصر أنبياءه ورسله في النهاية، ويهلك الكافرين المكذبين، ولا يخفى ما في ذلك من تثبيت قلب النبي في وتقوية نفوس المؤمنين وزجر الضالين المعاندين وزحزحتهم عن مواقفهم، فتتأثر النفوس كل نفس بحسب ما تحتاج إليه، إذ يتوالى عليها بيان نصر المؤمنين، وخذلان الكافرين،

وإحقاق الحق وإزهاق الباطل ويتكرر رفع راية العدل، ومحق قوة الظلم من خلال وقائع القصص التي يذكرها القرآن، بل بها يقع فيه من التصريح بهذا التنبيه، وإثارة هذه القضية، في كثير من مناسبات القصص.

تأمل هذه الآيات تعقيباً على قصص الأنبياء في سورة هود: (ذلك من أنباء القرى نقصه عليك منها قائم، وحصيد. وما ظلمناهم ولكن ظلموا أنفسهم فها أغنت عنهم آلهتهم التي يدعون من دون الله من شيء لما جاء أمر ربك وما زادوهم غير تثبيت، وكذلك أخذ ربك إذا أخذ القرى وهي ظالمة إن أخذه أليم شديد) وفي سورة غافر يقول تعالى عقب قصة موسى وفرعون ومؤمن آل فرعون وإنجاز الله لموسى وعده وإهلاك فرعون: (إنّا لننصر رسلنا والذين آمنوا في الحياة الدنيا ويوم يقوم الأشهاد، يوم لا ينفع الظالمين معذرتهم ولهم اللعنة ولهم سوء الدار).

ثالثاً: بث المعاني الدينية الواضحة وترسيخ قواعد الدين، بها يقع في ثنايا القصص من حوار، ومواعظ وحجاج، يُصغي إليها السامع ويتابعها القارئ، تأمل ما يلقيه مؤمن آل فرعون لما خشي على موسى من طغيان فرعون وبطشه: (وقال رجل مؤمن من آل فرعون يكتم إيهانه أتقتلون رجلاً أن يقول ربي الله وقد جاءكم بالبيّنات من ربكم.)... الآيات إلى آخر القصة في سورة غافر. ففي قصة موسى مع فرعون هنا برزت التوجيهات على لسان الرجل المؤمن يقرر أموراً على غاية الأهمية وهي جميعها معاندينية، وتوجيهات صريحة تضمنها الحوار القصصي، مما يجعل وقعها في النفوس أبلغ وأعمق.

## الباب السابع

## الفصل الثالث

## طريقة القصص في القرآن الكريم

لما كانت القصة في القرآن تهدف إلى مقاصد دينية وإيهانية كانت طريقة القص في القرآن متميزة عن المألوف في هذا الفن، لكي يتلاءم أسلوب عرض القصة مع الوفاء بحق الغرض الذي سيقت لأجله، ومن أبرز سهات طريقة القرآن في القصص ما يلى:

أولاً القصة لا ترد في القرآن بتمامها دفعة واحدة: بل يقتصر على الجزء الذي يناسب الغرض الذي تساق القصة لأجله، كما يكتفي بالجملة من الآية أو شطر البيت من الشعر للاستشهاد به. وهذا الجزء الذي يذكر إنها يذكر بالحدود الملائمة للغرض كذلك. فقصة موسى مع فرعون في سورة غافر وردت في جو كأنه جو معركة؛ لأن فيها بيان الصراع بين الحق والباطل، والمعركة بين الإيمان والكفر واحتيال فرعون للتهرب من دلائل الحق وبراهينه إلى أن تأتي نهايته بالهلاك: (فوقاه الله سيئات ما مكروا وحاق بآل فرعون سوء العذاب) فكان الختام ملائماً لجو السورة، كما أنه في الوقت نفسه ختام فني رائع لذلك المشهد الذي يبرز فيه فرعون وقومه قد حل بهم سوء العذاب (النار يعرضون عليها غدواً وعشياً ...).

ثانياً - استخراج التوجيهات والعظات: والإعلان بها في القصة وختامها، مما توحي به القصة من العبر والدروس. ففي قصة لقمان مثلاً: (وإذ قال لقمان لابنه وهو يعظه يا بني لا تشرك بالله إن الشرك لظلم عظيم). يأتي البيان القرآني بتعقيب على هذه الموعظة بقوله تعالى: (ووصينا الإنسان بوالديه.. الآيات..) فهذه وصية لقمان الأولى ليس من كلام لقمان. بل هو من كلام الله تعالى يوجهه سبحانه لعباده لمناسبة وعظ لقمان، يحقق غرضين كبيرين:

1- التأكيد على وصية لقمان (لا تشرك بالله) ببيان أنه أعظم الحقوق، وأنه لا يجوز التساهل إزاء قضية الإيهان وتوحيد الله تعالى لأي اعتبار، ولو كان هو حق الوالدين البالغ غاية التقديس.

٢- تأكيد حق الوالدين، وبيان أنه أجل حقوق العباد على الإنسان، وأقدس واجبات الإنسان تجاه الإنسان لكنه مع ذلك لا يقاوم حق الله تعالى. ومن ذلك ما نقرؤه في ثنايا حوار موسى ومؤمن آل فرعون، فموسى يقول: (إني عذت بربي وربكم من كل متكبر لا يؤمن بيوم الحساب). وهذا يشير إلى فظاعة من اتصف بذلك، وفي ثنايا كلام مؤمن آل فرعون: (إن الله لا يهدي من هو مسرف كذاب): (كذلك يطبع الله على كل قلب متكبر جبار). وتقرأ في سورة غافر هذا التعقيب على القصة، وكأنه استنتاج من وقائعها: (إنا لننصر رسلنا والذين آمنوا في الحياة الدنيا ويوم يقوم الأشهاد يوم لا ينفع الظالمين معذرتهم ولهم اللعنة ولهم سوء الدار).

ثاثاً- التكرار: والتكرار خاصة من خصائص أسلوب القرآن بصورة عامة، وهو في طريقة عرض القرآن للقصة جزء من تلك الطريقة. ولهذا نجمع بحث هذه السمة لنلخص بحثها في هذه المناسبة في فقرتين: تكرار القصة في القرآن، تكرار العبارات في القرآن.

## ١- تكرار القصة في القرآن:

إن إطلاق كلمة تكرار هنا فيها كثير من التسامح والتساهل، وما يعرضه القرآن من أحداث مع نبي من الأنبياء مع قومه في أكثر من موضع هو ليس تكراراً بالمعنى الحقيقي، إنها هو استشهاد بالقصة لأغراض متعددة، لذلك لا نجد القصة تعاد كها هي، وإنها يذكر الجزء المناسب للغرض والقصد الذي اقتضى الاستشهاد بالقصة باستعراض سريع.

أما جسم القصة فلا يكرر إلا نادراً، ولاستنباط دروس وعبر جديدة منه مما يجعله على الحقيقة غير مكرر. وهكذا وردت قصة آدم في القرآن لتثير العبر حول خطر اتباع الهوى ومخالفة أمر الله تعالى، وضعف الإنسان أو توبته وقبول توبته وهكذا. كذلك وردت قصة إبراهيم في نحو عشرين موضعاً تثير في كل موضع عبرة ودرساً، في التوحيد، أو تأسيس البيت العتيق، أو الأذان في الحج.. إلى آخر ما هنالك. وهكذا تكررت قصة موسى، مع فرعون، ومع قومه، ومع نبى الله شعيب في مدين.... وفي كل موضع عبرة وعظة وحكمة ودروس....

#### ٢ـ تكرار العبارات في القرآن:

هذا القسم من التكرار يبرز بعض خصائص أسلوب القرآن، وأسرار بلاغته المعجزة؛ فتارة يكرر الجملة أو العبارات بنصها دون تغيير فيها، لما في ذلك من التأكيد، أو التهويل، أو

التصوير، وكل ذلك له أثر عظيم في تعميق المعنى في النفس وصدعها عها تصر عليه ويظهر سورة ذلك بوضوح بالمثال الذي يتبادر للذهن أول شيء لدى ذكر التكرار، وهو سورة الرحمن التي تكرر فيها كثيراً قوله تعالى: (فبأي آلاء ربكها تكذبان). فإن هذه السورة تعدد للمنكرين نعم الله عليهم وكل نعمة تؤكد على وجوب الانقياد لله تعالى شكراً له. وخضوعاً لعظمته. لكنهم كفروا هذه النعم فوضعوها في غير موضعها، وكفروا بالنعم وأشركوا بها غيره فعبدوا الأوثان والشركاء، فجاءت سورة الرحمن تحاجّهم على كل واحدة منها بالحجة الملزمة، وهكذا بالتعداد المفصل لتلك النعم والدلائل حتى تزحزح المعاند عن عناده، وترسخ في أعهاق النفس الشعور بوجوب شكره تعالى، فعقب ذكر كل واحدة من النعم والدلائل وتارة يكون التكرار مع اختلاف في نظم الجملة، أو إيجاز أو إطناب أو نحو ذلك، وذلك يبرز سرا من أسرار إعجاز القرآن، وهو التعبير عن المعنى الواحد بأكثر من أسلوب دون أن ينال تكرار المعنى من سمو الأسلوب وإعجازه.

بينها لا يخلو كلام البشر في مثل هذا الحال من تفاوت بين الأسلوبين واختلاف مستوى الأداءين. وذلك من جملة تصريف البيان في القرآن في مناسبات متعددة. كقوله تعالى: (وكذلك صرفنا فيه من الآيات وليقولوا درست..) وقوله: (وصرفنا فيه من الوعيد لعلهم يتقون أو يحدث لهم ذكراً) وحقيقة التصريف: (إعادة اللفظ أو مرادفه لتقرير معنى، خشية تناسى الأول لطول العهدبه).

وبهذا التصريف المعجز حقق القرآن هدفاً عظيهاً هو خطاب الناس كافة، من تكفيه الإشارة والمجاز من القول، ومن لا يسد خلل فهمه إلا التفصيل، وهكذا تنوع أسلوب القرآن. وقد لفت هذا التصرف المعجز أنظار البلغاء وراحوا يكشفون ما في كل موقع من سرّ بلاغي، وإعجاز بياني، حتى في الكلمة الواحدة تختلف بها العبارة من موقع إلى موقع، ونشأ عن هذا العرض الأخير فن هو (متشابه القرآن اللفظي) قال تعالى في سورة الأنعام: (ولا تقتلوا أولادكم من إملاق نحن نرزقكم وإياهم). وقال في سورة الإسراء: (ولا تقتلوا أولادكم خشية إملاق نحن نرزقهم وإياكم). فالسؤال هنا: ضمير المخاطب (نحن نرزقكم). وفي الثاني ضمير الغائب: (نحن نرزقهم...) والجواب عن هذا من أكثر من وجه نذكر منها ما

يختص بالمعنى: أن الآية الأولى تحرم قتل الأولاد الذي يدفع إليه الفقر النازل فعلاً بالآباء كها قال (من إملاق). فناسب لذلك تقدم ذكر الآباء؛ لأنهم هم الذين يعانون الفقر فعلاً، وهو يدفع بعضهم للتخلص من أعز شيء عليه، فكان الملائم للمقام هنا تقدم ذكر الآباء. أما في الآية الثانية: فتحرم قتل الأولاد الذي يدفع إليه خوف الفقر في المستقبل (خشية إملاق) لتضاعف مسؤوليات النفقة بسبب الأولاد. فناسب لذلك تقدم ذكر الأبناء (نحن نرزقهم) لضهان مستقبلهم من الله وإزاحة هذا التخوف والوسواس الذي تحرك في القلب بسببهم، ولذلك أمثلة كثيرة أتى في دراستها العلهاء بروائع الإعجاز القرآني.

## رابعاً . أسلوب القصة الفني في القرآن:

وأسلوب القصة في القرآن جزء من أسلوبه المعجز بخصائصه العامة. لكنا هنا نقف على جديد في الأسلوب هو تجاوب أسلوب القص الفني في القرآن أحدث فنون القصة، فأنت واجد في قصص القرآن مقومات القصة الفنية من تمهيد وعرض أحداث وعقدة وحل للعقد، ثم خاتمة ونهاية للقصة. بل تجد في قصص القرآن ما لا يخطر على بالك، ذلك هو خصوصية المسرحية والأسلوب التمثيلي حتى إن القصة في القرآن ليمكن أن تعرض مسرحياً دون أي تعديل فيها، وذلك ما لا يتأتى في غيره من القصص إلا أن تكون قد كتبت وأعدت إعداداً خاصاً لهذا الغرض.

ومن يتأمل ما ورد في سورة غافر من حوار موسى مع فرعون وجد مصداق ذلك في تلك الآيات، فقد ذكرت هذه السورة من قصة موسى مع فرعون ما يلائم غرض السورة العام وهو معالجة قضية الحق والباطل، وبدأت أولاً بهذا التمهيد: (أولم يسيروا في الأرض فينظروا كيف كان عاقبة الذين من قبلهم كانوا هم أشد منهم قوة وآثاراً في الأرض فأخذهم الله بذنوبهم) فتهيأت الأذهان بهذا التمهيد للقصة التي جاءت بمثابة المثال التطبيقي لهذه القاعدة الكلية التي مهدت بها السورة. ثم جاءت العقدة مبكرة وقد تأتي في مواضع أخرى متأخرة عن مثل هذا الموقع والعقدة: (وقال فرعون ذروني أقتل موسى وليدع ربه...). وهنا يأتي دور مؤمن آل فرعون الذي كتم إيانه من قبل. لكنه الآن يرى الواجب يدعوه لقولة الحق، فتصرف بها يوجبه عليه الوقف بحكمة وتبصر. ودار الحوار وسط تشوق العقل لمعرفة النتيجة

وكيف حل العقدة التي لم تتأثر بهذا النطق السديد الحكيم، فكان الحل أخيراً بهذا الأخذ الإلهي: (فوقاه الله سيئات ما مكروا وحاق بآل فرعون سوء العذاب..).

وكان بعد حل العقدة انتهاء القصة بمشهد ختامي رائع، هو مشهد الطغاة الجبارين يذوقون أليم العذاب: (النار يعرضون عليها غدواً وعشياً) إلى آخر الصورة وما فيها من اختصامهم في النار.... ونلمح في القصة خصوصيتين من خصائص فن القصص المسرحي:

١- الاعتناء بفن التصوير، ويظهر هنا واضحاً في رسم الشخصيات:

فشخصية موسى تظهر هنا بصورة ذلك النبي الواثق بقضيته فهو يواجه تهديد فرعون باللجوء إلى الله تعالى، وشخصية الرجل المؤمن تبدو من خلال الحوار شخصية الحكيم الذي يتبع النطق المعقول، مع إثارة عواطف قومه بالنداء التكرر يا قوم...)

وشخصية فرعون تبدو بجبروتها وخبثها وإصرارها على الباطل، يقابل دعوة الحق بسفك الدماء، ويواجه النطق المفحم بالحيلة والدهاء: (يا هامان ابن لي صرحاً لعلي أبلغ الأسباب..).

Y- حذف الثغرات بين الوقائع مما لا حاجة إليه لفهم القصة، بطريقة فنية عجيبة اخترق بها قصص القرآن أستار القرون ليأتي متلائماً مع العرض التمثيلي الذي نها في هذا العصر إلى أبدع أسلوب وصل إليه الأدب. فتجدنا مع قصص القرآن ننتقل من مشهد إلى مشهد، كها كنا أمام القضية تعرض علينا صوراً. فمن مشهد إرسال موسى ودعوته فرعون وتهديد فرعون بالقتل، إلى مشهد مجلس خاص بين فرعون وحاشيته يبرز فيه آل فرعون حيث يدور بهم سوء العذاب في ختام القصة.

ومن تأمل سائر قصص القرآن تبيّن له ما عرضناه هنا، وتذوق إعجاز أسلوب القرآن في القصة، وزاد إحساسه بذلك إذا لاحظ البون الهائل بين القصة في الأدب العربي وآداب العالم في عصر نزول القرآن وما تطور إليه فنُها في العصر الحديث.

## الباب السابع الفصل الرابع قصص القرآن حقيقة تاريخية

لقد صرح القرآن بأنه يقص القصص الحق أي الثابت الواقع، فكان ذلك دلالة على أن ما جاء في هذا الكتاب الكريم تبيانٌ لوقائع في غيب الماضي الذي اندثرعلمه عن الناس، وكان هذا القصص وجهاً من إعجاز القرآن الدالة على أنه من عند الله تعالى. غير أن التحريف والدس في قصص الأنبياء الذي وقع في تراث الأمم السابقة عامة، وفي المرويات الإسرائيلية خاصة دفع الباحثين العلميين الأجانب إلى التشكك في هذه القصص، بل إلى الغلو في التشكك، حتى في القضايا البدهية، مثل وجود بعض الأنبياء الذين كان له الأثر الكبير في تحول الإنسانية مثل إبراهيم أبي الأنبياء أو موسى وعيسى عليهم السلام، والعجب أن القرآن الكريم أحال الناس من قديم على مخلفات الأمم السائدة وآثارها، قبل أن يتقدم علم الآثار ليقرأ فيها الباحثون أخبارها ويستنطقونها أحوالها، تأمل قوله تعالى: (وإنكم لتمروّن عليهم مصبحين وبالليل..) وقال لفرعون: (فاليوم ننجيك ببدنك لتكون لمن خلفك آية).

لقد أثيرت أسئلة حول موسى عليه السلام وعلاقة فرعون بقومه، وزعم بعض المبطلين أنه كان مجرد طاغية كافر، ليس بينه وبين قومه علاقة عبادة، وأطلق بعض المشككين ألسنتهم بها شاء لهم أدبهم في حق القرآن. وأثيرت أيضاً ريبة حول إبراهيم عليه السلام ووجوده، أثار المستشرق اليهودي جولد تسيهر هذه الريبة. لكن تقدم علم الآثار وتفوق العلهاء في قراءة الأحافير جاء ليسجل مصداق ما جاء به القرآن الكريم، وأنه صحح أخطاء في تراث الأمم السابقة، وتفرد بمعلومات دقيقة لم تكن معروفة عند أحد من العالم. أما بشأن فرعون فقد تبين من الآثار أنه كان يقيم نوعاً من علاقة التأليه مع شعبه. كها اكتشف جثته التي تفرد القرآن بالإخبار عن نجاتها: (فاليوم ننجيك ببدنك لتكون لمن خلفك آية).

وعقد الدكتور موريس بوكاي فصلاً مهاً حول هذه القضية وهو شاهد (مومياء) فرعون هذا بنفسه في متاحف القاهرة واختتم الفصل بقوله: (أي بيان رائع لآيات القرآن ذلك الذي يخص بدن فرعون والذي تهبه قاعة الموميات الملكية بدار الآثار بالقاهرة لكل من يبحث في معطيات المكتشفات الحديثة عن أدلة على صحة الكتب المقدسة). وأما بشأن إبراهيم الخليل عليه السلام فقد جاءت الحفريات لتثبيت أخبار القرآن عنه وعن قومه تلك التي قام بدراستها (ليوناردو وولي) وألف بناء عليها كتابه عن إبراهيم، وإذا به يخبر عن قوم بابل وعبادتهم للنجوم، وأن عبادة القمر سابقة على عبادة الشمس خلافاً لما قد يتبادر للذهن، وأن رب الأرباب عند اليونان هو كوكب المشتري وليس الشمس أو القمر، ومن ذلك قدم القرآن ذكرالكوكب في قصة إبراهيم (فلها رأى كوكباً قال هذا ربي...) يقول الدكتور بوكاي عن ذكرالكوكب في عصر محمد كما كان كل شيء مجهولاً عن هذا الأمر ولم تكتشف هذه الجثث جثة فرعون: (في عصر محمد كالله عشر، وكها يقول القرآن فقد أنقذ بدن هذا الفرعون، وأياً كان هذا الفرعون فهو الآن في قاعة المومياءات الملكية في المتحف المصري بالقاهرة، ويستطيع الزوار أن يوو).

وأخيراً صدق الله العظيم: (وما كنت بجانب الغربي إذ قضينا إلى موسى الأمر وما كنت من الشاهدين، ولكنا أنشأنا قروناً فتطاول عليهم العمر، وما كنت ثاوياً في أهل مدين تتلو عليهم آياتنا ولكنا كنا مرسلين، وما كنت بجانب الطور إذ نادينا ولكن رحمة من ربك لتنذر قوماً ما أتاهم من نذير من قبلك لعلهم يتذكرون).

## الباب الثامن المثل في القرآن الكريم

## الباب الثامن الفصل الأول تعريف وماهية الأمثال في القرآن الكريم

إذا كان المثل هو إبراز المعنى في صورة رائعة موجزة في النفس، فإن القرآن الكريم قد استخدمه لإبراز الحقائق والإفادة منها فالحقائق السامية في معانيها وأهدافها تأخذ صورتها الرائعة إذا صيغت في قالب حسن يقربها إلى الأفهام بقياسها على المعلوم اليقيني، والتمثيل هو القالب الذي يبرز المعاني في صورة حية تستقر في الأذهان، بتشبيه الغائب بالحاضر، والمعقول بالمحسوس. وقياس النظر على النظير، وكم من معنى جميل أكسبه التمثيل روعة وجمالاً، فكان ذلك أدعى لتقبل النفس له، واقتناع العقل به، وهو من أساليب القرآن الكريم في ضروب بيانه ونواحي إعجازه. والأمثال: جمع مثل والمثل: هو الشبيه والمثل في الأدب: قول محكي سائر يقصد به تشبيه حال الذي حكى فيه بحال الذي قيل لأجله، أي يشبه مضربه بمورده، ويطلق يقصد به تشبيه حال الذي حكى فيه بحال الذي قيل لأجله، أي يشبه مضربه بمورده، ويطلق المثل على الحال والقصة العجيبة الشأن.

## الباب الثامن الفصل الثاني أنواع الأمثال في القرآن

الأمثال في القرآن ثلاثة أنواع:

(الأمثال المصرحة، والأمثال الكامنة، والأمثال المرسلة)

النوع الأول (الأمثال المصرحة): وهي ما صرح فيها بلفظ المثل، أو ما يدل على التشبيه. وهي كثيرة في القرآن نورد منها ما يأتي:

أ. قوله تعالى في حق المنافقين (مثلهم كمثل الذي استوقد ناراً فلما أضاءت ما حوله ذهب الله بنورهم وتركهم في ظلمات لا يبصرون، صم بكم عمي فهم لا يرجعون، أو كصيب من السماء فيه ظلمات ورعد وبرق – إلى قوله – إن الله على كل شيء قدير) ١٧ –٢٠ البقرة ففي هذه الآيات ضرب الله للمنافقين مثلين: مثلاً نارياً في قوله: (كمثل الذي استوقد ناراً..) لما في النار من مادة النور، ومثلاً مائياً في قوله: (أو كصيّب من السماء....) لما في الماء من مادة الحياة، وقد نزل الوحي من السماء متضمناً لاستنارة القلوب وحياتها. وذكر الله حظ المنافقين في الحالين. فهم بمنزلة من استوقد ناراً للإضاءة والنفع حيث انتفعوا مادياً بالدخول في الإسلام، ولكن لم يكن قد أثر النور في قلوبهم، فذهب الله بما في النار من الإضاءة (ذهب الله بنورهم) وأبقى ما فيها من الإحراق، وهذا مثلهم الناري. وذكر مثلهم المائي فشبههم بحال من أصابه مطر فيه ظلمة ورعد وبرق فخارت قواه ووضع إصبعيه في عينيه خوفاً من صاعقة تصيبه؛ لأن القرآن بزواجره وأوامره ونواهيه وخطابه نزل نزول الصواعق.

ب ـ وذكر الله المثلين (المائي والمناري): في سورة الرعد للحق والباطل. فقال تعالى: (أنزل من السهاء ماء فسالت أودية بقدرها فاحتمل السيل زبداً رابياً ومما يوقدون عليه في النار ابتغاء حلية أو متاع زبد مثله كذلك يضرب الله الحق والباطل، فأما الزبد فيذهب جفاء وأما ما ينفع الناس فيمكث في الأرض كذلك يضرب الله الأمثال)١٧ - الرعد. شبه الوحي الذي

أنزله من السهاء لحياة القلوب بالماء الذي أنزله لحياة الأرض بالنبات، وشبه القلوب بالأودية، والسيل إذا جرى في الأودية احتمل زبداً وغثاء، فكذلك الهدى والعلم إذا سرى في القلوب أثار ما فيها من الشهوات ليذهب بها وهذا هو المثل المائي في قوله (أنزل من السهاء ماء...) وهكذا يضرب الله الحق والباطل. وذكر المثل الناري في قوله (ومما يوقدان عليه في النار...) فالمعادن من ذهب أو فضة أو نحاس أو حديد عند سكبها تخرج النارما فيها من الخبث وتفصله عن الجوهرالذي ينتفع به فيذهب جفاء. فكذلك الشهوات يطرحها قلب المؤمن ويجفوها كما يطرح السيل والنار ذلك الزبد وهذا الخبث.

النوع الثاني من الأمثال (الأمثال الكامنة): وهي التي لم يصرح فيها بلفظ التمثيل ولكنها تدل على معان رائعة في إيجازه، يكون لها وقعها إذا انقلب إلى ما يشبهها، ويمثلون لهذا النوع بأمثلة منها:

١ - ما في معنى قولهم (خير الأمور الوسط):

أ- قوله تعالى في البقرة: (لا فارض ولا بكر عوان بين ذلك ٦٨ - البقرة).

ب- قوله تعالى في النفقة: (والذين إذا أنفقوا لم يسرفوا و لم يقتروا وكان بين ذلك قواماً
 ٦٧ – الفرقان).

ج- قوله تعالى في الصلاة: (ولا تجهر بصلاتك ولا تخافت بها وابتغ بين ذلك سبيلاً ١١٠- الإسراء)

٢ - ما في معنى قولهم (ليس الخبر كالمعاينة):

قوله تعالى في إبراهيم عليه السلام: (قال أولم تؤمن قال بلى ولكن ليطمئن ٢٦٠ - البقرة).

٣- ما في معنى قولهم (كما تدين تدان) قوله تعالى: (من يعمل سوءاً يُجْزَ به ١٢٣ - النساء).

٤ - ما في معنى (لا يلدغ المؤمن من جحر مرتين). قوله تعالى على لسان يعقوب (قال هل آمنكم عليه إلا كما أمنتكم على أخيه من قبل ٦٤ - يوسف).

النوع الثالث: الأمثال المرسلة في القرآن: وهي جملة أرسلت إرسالاً من غير تصريح بلفظ التشبيه. فهي آيات جارية مجرى الأمثال.

- ١ (الآن حصحص الحق ٥١ يوسف).
- ٢ (ليس لها من دون الله كاشفة ٥٨ النجم).
- ٣- (قضى الأمر الذي فيه تستفتيان ٤١ يوسف).
  - ٤ (أليس الصبح بقريب ٨١ هود).
    - ٥- (لكل نبأ مستقر ٦٧ الأنعام).
  - ٦ (ولا يحيق المكر السيع إلا بأهله ٤٣ فاطر).
    - ٧- (قل كل يعمل على شاكلته ٨٤ الإسراء).
- ٨- (وعسى أن تكرهوا شيئاً وهو خير لكم ٢١٦ البقرة).
  - ٩ (كل نفس بها كسبت رهينة ٣٨ المدثر).
  - ١٠ (هل جزاء الإحسان إلا الإحسان ٦٠ -الرحمن).
    - ١١ (كل حزب بها لديهم فرحون ٥٣).
    - ١٢ (ضعف الطالب والمطلوب ٧٣ الحج).
    - ١٣ (لمثل هذا فليعمل العاملون ٦١ الصافات).
    - ۱٤ (لا يستوى الخبيث والطيب ١٠٠ المائدة).
- ١٥ (كم من فئة قليلة غلبت فئة كثيرة بإذن الله ٢٤٩ البقرة).
  - ١٦ (تحسبهم جميعاً وقلوبهم شتى ١٤ الحشر).

واختلفوا في هذا النوع من الآيات الذي يسمونه إرسال المثل، ما حكم استعمال الأمثال؟ فرآه بعض أهل العلم خروجاً عن أدب القرآن، قال الرازي في تفسيره قوله تعالى: (لكم دينكم ولي دين) (جرت عادة الناس بأن يتمثلوا بهذه الآية عند المتاركة، وذلك غير جائز، لأنه تعالى ما أنزل القرآن ليتمثل به، بل ليتدبر فيه، ثم يعمل بموجبه)، ورأى آخرون أنه لا حرج فيها يظهر أن يتمثل الرجل بالقرآن في مقام الجد كأن يأسف أسفا شديداً لنزول كارثة قد كشفها عن الناس فيقول: (ليس لها من دون الناس الله كاشفة) أو يحاوره صاحب مذهب فاسد يحاول استهواءه إلى باطله فيقول: (لكم دينكم ولي دين) والإثم الكبير في أن يقصد الرجل إلى التظاهر بالبراعة فيتمثل بالقرآن حتى في مقام الهزل والمزاح.

## الباب الثامن الفصل الثالث فوائد الأمثال في القرآن الكريم

للأمثال في القرآن الكريم فوائد جمة منها:

١ - أنها تبرز المعقول في المحسوس الذي يلمسه الناس، فيتقبله العقل لأن المعاني المعقولة
 لا تستقر في الذهن إلا إذا صيغت في صورة حسية قريبة الفهم، كما ضرب الله مثلاً لحال
 الإنفاق رياء، حيث لا يحصل من إنفاقه على شيء من الثواب، فقال تعالى: (فمثله كمثل صفوان عليه تراب فأصابه وابل فتركه صلداً لا يقدرون على شيء مما كسبوا ٢٦٤ - البقرة).

٢ - وتكشف الأمثلة عن الحقائق، وتعرض الغائب في معرض الحاضر، كقوله تعالى
 (الذين يأكلون الربا لا يقومون إلا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس ٢٧٥ - البقرة).

٣- وتجمع الأمثال المعنى الرائع في عبارة موجزة كالأمثال المرسلة في الآيات الآنفة الذكر.

٤ - ويضرب المثل للترغيب في الممثل به مما ترغب فيه النفوس، كما ضرب الله مثلاً لحال المنفق في سبيل الله حيث يعود عليه الإنفاق بخير كثير، فقال تعالى: (مثل الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله كمثل حبة أنبتت سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبة والله يضاعف لمن يشاء والله واسع عليم ٢٦١ - البقرة).

٥ - ويضرب المثل للتنفير حيث يكون الممثل به مما تكرهه النفوس، كقوله تعالى في النهي عن الغيبة (ولا يغتب بعضكم بعضاً أيجب أحدكم أن يأكل لحم أخيه ميتاً فكرهتموه ١٢ - الحجرات).

٦- ويضرب المثل لمدح الممثل كقوله تعالى في الصحابة: (ذلك مثلهم في التوراة ومثلهم في الإنجيل كزرع أخرج شطأه فآزره فاستغلظ فاستوى على سوقه يعجب الزراع ليغيظ بهم الكفار ٢٩- الفتح) وكذلك حال الصحابة فإنهم كانوا في بدء الأمر قليلاً، ثم أخذوا في النمو حتى استحكم أمرهم. وامتلأت القلوب إعجاباً بعظمتهم.

٧- ويضرب المثل حيث يكون للممثل به صفة يستقبحها الناس، كما ضرب الله مثلاً لحال من آتاه الله كتابه، فتنكب الطريق عن العمل وانحدر في الدنايا منغمساً. فقال تعالى (واتلُ عليهم نبأ الذي أتيناه آياتنا فانسلخ منها فأتبعه الشيطان فكان من الغاوين، ولو شئنا لرفعناه بها ولكنه أخلد إلى الأرض واتبع هواه فمثله كمثل الكلب إن تحمل عليه يلهب أو تتركه يلهب ذلك مثل القوم الذين كذبوا بآياتنا (١٧٤، ١٧٥ - الأعراف).

٥- والأمثال أوقع في النفس، وأبلغ في الوعظ، وأقوى في الزجر، وأقوم في الإقناع، وقد أكثر الله تعالى في الأمثال في القرآن للتذكرة والعبرة، قال تعالى: (ولقد ضربنا للناس في هذا القرآن من كل مثل لعلهم يتذكرون ٢٧- الزمر) وقال: (وتلك الأمثال نضربها للناس وما يعقلها إلا العاملون ٤٣- العنكبوت) وضربها النبي في حديثه، واستعان بها الداعون إلى الله في كل عصر لنصرة الحق وإقامة الحجة، ويستعين بها المربون، ويتخذونها من وسائل الإيضاح والتشويق، ووسائل التربية في الترغيب أو التنفير، في المدح والذم.

## حكم ضرب الأمثال بالقرآن:

جرت عادة أهل الأدب أن يسوقوا الأمثلة في مواطن تشبه الأحوال التي قيلت فيها، وإذا صح هذا في أقوال الناس التي جرت مجرى المثل، فإن العلماء يكرهون ضرب الأمثال بالقرآن، ولا يرون أن يتلو الإنسان آية من آيات الأمثال في كتاب الله عند شيء يعرض من أمور الدنيا، حفاظاً على روعة القرآن، ومكانته في نفوس المؤمنين قال أبو عبيد: «وكذلك الرجل يريد لقاء صاحبه أو يهم بحاجته، فيأتيه من غير طلب فيقول كالمازح: (جئت على قدر يا موسى) – طه) فهذا من الاستخفاف بالقرآن، ومنه قول ابن شهاب الزهري: لا تناظر بكتاب الله ولا بسنة رسول الله عبيد: يقول: لا تجعلهما نظيراً من القول ولا الفعل.

## الباب الثامن الفصل الرابع من أمثال القرآن الكريم

- ١ إنها يخشى الله من عباده العلماء.
  - ٢ وما يعقلها إلا العالمون.
- ٣- قل هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون.
  - ٤ واعتصموا بالله جميعاً ولا تفرقوا.
  - ٥ ولا تنازعوا فتفشلوا وتذهب ريحكم.
    - ٦ عفا الله عما سلف.
    - ٧- إن العهد كان مسؤولاً.
- ٨- ولا تجعل يدك مغلولة إلى عنقك ولا تبسطها كل البسط فتقعد ملوماً محسوراً.
  - ٩ خذ العفو وأمر بالعرف وأعرض عن الجاهلين.
    - ١٠ وأولو الأرحام بعضهم أولى ببعض.
      - ١١ لئن شكرتم لأزيدنكم.
      - ١٢ وقليل من عبادي الشكور.
        - ١٣ ادفع بالتي هي أحسن.
  - ١٤ ولو كنت فظاً غليظ القلب لانفضّوا من حولك.
    - ٥١ وإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاماً.
      - ١٦ وإنك لعلى خلق عظيم.
        - ۱۷ ختامه مسك.
      - ١٨ ذرية بعضها من بعض.

١٩ - سياهم في وجوههم.

۲۰ ما شاء الله.

٢١ - صنع الله الذي أتقن كل شيء.

٢٢ - فمن ينكث فإنها ينكث على نفسه.

٢٣ - ولا تلقوا بأيديكم إلى التهلكة.

٢٤ - ولا تصعر خدك للناس.

٢٥ - ولا تمش في الأرض مرحاً.

٢٦ - كل حزب بها لديهم فرحون.

٢٧ - لم تقولون ما لا تفعلون.

٢٨ - كمثل الحهار يحمل أسفاراً.

٢٩ - إنهم لفي سكرتهم يعمهون.

۰ ۳- أن رآه استغنى.

٣١ - قتل الإنسان ما أكفره.

٣٢ - بل أنتم شر مكاناً.

٣٣- يعرف المجرمون بسياهم.

٣٤ - ومن يهن الله فها له من مكرم.

٣٥ ليس لها من دون الله كاشفة.

٣٦- لن تنالوا البرحتى تنفقوا مما تحبون.

٣٧- الآن حصحص الحق.

٣٨- وضرب لنا مثلاً ونسي خلقه.

٣٩ - ذلك بها قدمت يداك.

٠٤ - قضي الأمر الذي فيه تستفتيان.

- ١ ٤ أليس الصبح بقريب.
- ٤٢ وحيل بينهم وبين ما يشتهون.
  - ٤٣ لكل نبأ مستقر.
- ٤٤ ولا يحيق المكر السيع إلا بأهله.
  - ٥٤ قل كل يعمل على شاكلته.
- ٤٦ وعسى أن تكرهوا شيئاً وهو خير لكم.
  - ٤٧ كل نفس بها كسبت رهينة.
  - ٤٨ ما على الرسول إلا البلاغ.
  - ٤٩ ما على المحسنين من سبيل.
  - ٥- هل جزاء الإحسان إلا الإحسان.
  - ١ ٥ كم من فئة قليلة غلبت فئة كثيرة.
    - ٢٥ الآن وقد عصيت من قبل.
    - ٥٣ تحسبهم جميعاً وقلوبهم شتى.
      - ٤٥ ولا ينبئك مثل خبير.
  - ٥٥ ولو علم الله فيهم خيراً لأسمعهم.
    - ٥٦ وقليل من عبادي الشكور.
    - ٥٧ لا يكلف الله نفساً إلا وسعها.
    - ٥٨ قل لا يستوي الخبيث والطيب.
      - ٥٥ ظهر الفساد في البر والبحر.
      - ٦٠ ضعف الطالب والمطلوب.
      - ٦١ لمثل هذا فليعمل العاملون.
        - ٦٢ فاعتبروا يا أولى الأبصار.

# الباب التاسع الأدب النبوي الشريف

# الباب التاسع الفصل الأول عياة الرسول ﷺ

## (۱) أسرته ونشأته

## أ ـ نسب الرسول ﷺ:

يرجع الرسول بنسبه إلى بني هاشم، وهم من أهم بطون قريش. وكان جدة عبد المطلب من سادات قريش وزعائها البارزين، وهو الذي تفاوض مع أبرهة الحبشي عندما حاول هدم الكعبة، وكان عظيم الشأن في قومه، كما كان يشرف على الأمور التي لها علاقة بسقاية الحجاج. ومن أعمام الرسول البارزين أبو طالب وحمزة والعباس.

## ب ـ نشأة الرسول على:

ولد الرسول روا الله في مدينة مكة في الثاني عشر من شهر ربيع الأول عام ٧١ه م (عام الفيل). وهو العام الذي جاء فيه أبرهة الحبشي على ظهر فيل لغزو مكة وهدم الكعبة، ولكنه باء بالهزيمة والفشل.

توفي والد الرسول رضي واسمه عبد الله بن عبد المطلب في يثرب قبل ولادة الرسول، حيث كان عائداً من تجارة له ودفن عند أخواله بنى النجار.

وبعد فترة من ولادته تولت رضاعته السيدة (حليمة السعدية) رضي الله تعالى عنها التي كانت تقيم في بادية بني سعد، حيث الهواء الطلق واللغة العربية السليمة. وكان من عادة أشراف العرب في قبيلة قريش في تلك الفترة إرسال أولادهم للرضاعة في البادية لفترة من الوقت.

وعندما أصبح عمره ست سنوات توفيت والدته آمنة بنت وهب فكفله جده عبد المطلب.

ولما بلغ الثامنة من عمره توفي جده عبد المطلب فكفله عمه أبو طالب الذي كان شديد المحبة له والاهتمام به، وكان يعامله مثل معاملته لأولاده (علي، وعقيل، وجعفر) وقد رعاه وتعهده إلى أن أصبح شاباً يافعاً.

وعندما كان صغير السن وفي التاسعة من عمره رافق عمه أبا طالب في تجارة له في بلاد الشام. وقد التقيا في مدينة بصرى الشام مع الراهب النصراني (بحيرى) الذي رأى فيه علامات النبوة، ونصح عمه أبا طالب أن يعود بابن أخيه محمد الله الله على الله على

اشتغل الرسول رضي الله في صباه برعي الغنم وكان يفتخر بهذا العمل.

ومما تجدر الإشارة إليه أن معظم أهالي قريش في تلك الفترة كانوا يعملون في التجارة وإليها يرجع سبب غناهم وثرائهم. وكانت القوافل التجارية تتجه شهالاً نحو بلاد الشام، حيث يتم التبادل التجاري في مدينة بصرى، أو تتجه جنوباً نحو اليمن والحبشة، وقد سميت رحلاتهم هذه برحلة الشتاء والصيف. وقد ورد ذلك في القرآن حيث يقول الله تعالى في سورة قريش: (لإيلاف قريش، إيلافهم رحلة الشتاء والصيف، فليعبدوا رب هذا البيت، الذي أطعمهم من جوع وآمنهم من خوف» وكانت القوافل التجارية تتجه نحو بلاد الشام في فصل الصيف غالباً بينها تتجه القوافل إلى اليمن والحبشة في فصل الشتاء.

## ج - رضاعة الرسول ﷺ:

كانت عادة العرب أن تسترضع أولادها في البادية، ليتعلموا فصاحة الأعراب وخشونة العيش في البادية، ويستنشقوا هواءها وعبيرها صافياً بعد كدر.

دفعت آمنة رضي الله تعالى عنها طفلها محمد الله إلى حليمة السعدية لترضعه في منازل قومها بني سعد قرب الطائف، وذلك على عادة العرب في تربية أولادهم في البادية، لتقوى عزائمهم وتشتد همهم. فكان قدومه على بنى سعد بركة وخيراً.

ومكث الرسول على عند حليمة ثلاث سنوات حتى بلغ الخامسة، حيث كانت حليمة ترعاه فيها أحسن رعاية وتكرمه أحسن الإكرام كها لو كان واحداً من أولادها.

#### (٢) أسرته ونشأته

#### أ ـ مكانة الرسول في قومه:

كان الرسول على خلق عظيم، وقد ورد في القرآن الكريم قوله تعالى «وإنك لعلى خلق عظيم» سورة القلم، الآية (٤).

وقد اشتهر بين قومه بالمروءة، والوفاء بالعهد، وحسن الجوار، والحلم والعفة والتواضع والصدق والأمانة، حتى لقبوه بالصادق الأمين.

## ب. حلف الفضول

كان الرسول على يشارك في أعمال مجتمعه ويتعاون مع أبناء قومه في كل ما يعود عليهم بالخير والنفع. فقد شارك وهو في السابعة عشرة من عمره في حلف الفضول الذي عقده سادات مكة لنصرة الضعيف والمظلوم. وكلمة فضول مشتقة من الفضل والفضيلة وسبب هذا الحلف أن رجلاً قدم إلى مكة ومعه بضاعة فاشتراها منه العاص بن وائل السهمي، ثم رفض أن يدفع له ثمنها، فاستنجد بأشراف قريش الذين اجتمعوا وأعادوا له ثمن بضاعته وتعاهدوا على نصرة المظلومين والضعفاء ضد من يعتدي عليهم.

وكان له الفضل في إنهاء الخلاف الذي نشب بين القبائل المختلفة. وكاد يتطور إلى القتال بينهم بشأن وضع الحجر الأسود في المكان المخصص له من الكعبة، حيث أشار عليهم بطريقة أرضت الجميع ودلت على ذكائه ورجاحة عقله، وثقة قومه به.

#### ج ـ زواجه من خديجة بنت خويلد:

كانت خديجة إحدى نساء قريش الفاضلات، وهي معروفة برجاحة عقلها وعراقة نسبها. وكان لديها مال تعمل فيه في التجارة، حيث تستأجر من يشرف على تجارتها لقاء مبلغ من المال. وعندما سمعت بصدق الرسول وإخلاصه وأمانته طلبت منه أن يذهب بتجارتها إلى بلاد الشام، فوافق على ذلك. ورافقه في الرحلة غلامها ميسرة وقد كانت الرحلة ناجحة. وربحت خديجة مبلغاً كبيراً من المال، وشجّعها ذلك على الزواج منه وكان عمر الرسول

خمساً وعشرين سنة. ولقد ساعده زواجه من خديجة على العيش بهدوء، حيث وقفت إلى جانبه بقوة وإخلاص ولاسيها في بداية نزول الوحى عليه.

## د - انصراف الرسول على المتفكير في الأمور الدينية:

لم يكن الرسول والله واضياً عن معتقدات قومه الوثنية وعبادتهم للأصنام، وإيهانهم بتعدد الآلهة. وكان يشعر في قرارة نفسه بوجود إله واحد عظيم لا شريك له. وهو الذي خلق هذا الكون الفسيح والرائع بجميع محتوياته. ولذلك كان يذهب إلى خارج مكة المكرمة ويتجول بين شعابها ووديانها حتى يصل إلى غار حراء، حيث يعتكف هناك لفترة من الوقت يقضيها بالتأمل في جمال الكون وروعة نظامه، وقدرة الخالق العظيم التي لا حدود لها.

#### ه - إعادة بناء الكعبة:

كانت قريش قد قررت إعادة بناء الكعبة بعد أن تصدعت جدرانها، وعندما تم هدمها جمعت القبائل الحجارة لبنائها، ثم بنوا حتى إذا بلغ البنيان موضع الحجر اختصموا فيه، كل قبيلة تريد أن ترفعه إلى موضعه دون الأخرى حتى تحاوزوا وتحالفوا وتواعدوا للقتال فمكثت قريش أربع ليال – أو خمس ليال – على ذلك. ثم اجتمعوا في الكعبة فتشاوروا وتناصفوا. ثم اتفقوا أن يجعلوا بينهم فيها يختلفون فيه أول من يدخل من باب هذا المسجد، يقضي بينهم فيه، فكان أول من دخل عليهم رسول الله على أرؤه قالوا: هذا الأمين رضينا به، هذا محمد.

فلما انتهى إليهم وأخبروه الخبر قال: هلم لي ثوباً. فأتي به. فأخذ الركن، فوضعه فيه بيده، ثم قال: لتأخذ كل قبيلة بناحية من الثوب، ثم رفعوه جميعاً ففعلوا حتى إذا بلغوا به موضعه وضعه بيده، ثم بنى عليه وكانت قريش تسمّي الرسول عليه قبل أن ينزل عليه الوحي (الأمين).

## الباب التاسع الفصل الثاني

## جهاد الرسول الله الدعوة

(1)

## أ ـ نزول الوحي على الرسول ﷺ:

بينها كان الرسول على جالساً في غار حراء يتأمل في الكون والحياة، أوحي إليه وهو في الأربعين من عمره بأن الله تعالى قد اختاره لنشر دعوة التوحيد والتبشير بدين الإسلام، ولقد نزل عليه جبريل عليه السلام وأخبره بذلك وطلب منه أن يقرأ، ثم علمه الآيات الخاصة بسورة العلق، وبدايتها قوله سبحانه وتعالى «اقرأ باسم ربك الذي خلق، خلق الإنسان من علق، اقرأ وربك الأكرم، الذي علم بالقلم.....»

وقد عاد الرسول الله إلى بيته وأخبر زوجته خديجة بها جرى له، فسألت قريبها ورقة بن نوفل عن ذلك، وكان من حكهاء العرب فأخبرها بأن زوجها جاءته النبوة الصادقة، ولذلك فإن خديجة آمنت بالرسول وشجعته ووقفت إلى جانبه.

## ب ـ أدوار الدعوة الإسلامية:

للدعوة الإسلامية دوران أساسيان أولها الدور المكي الذي يتضمن الحوادث التي حصلت في مكة المكرمة. أما الثاني فهو الدور المدني يشمل الحوادث التي جرت في مدينة يثرب (المدينة المنورة) حرسها الله بعد هجرة الرسول إليها.

أما الدور المكي فهو يتألف من فرعين أيضاً وهما:

## ١ - الدور السري:

بعد نزول الوحي على الرسول على بنزول آيات القرآن الكريم بدأ يدعو الناس إلى الدخول في الإسلام، ولكنه كان يفعل ذلك سرّاً؛ لأنه كان يخاف من قريش زعيمة الشرك والوثنية في شبه جزيرة العرب.

ولقد استمر هذا الدور ثلاث سنوات تقريباً، كان الرسول من خلاله يدعو أهل بيته وأصدقاءه إلى عبادة الإله الواحد وترك عبادة الأوثان. وكان أول من آمن به من الرجال صديقه أبو بكر رضي الله عنه، ومن النساء زوجته خديجة رضي الله عنها ومن الصبية ابن عمه علي بن أبي طالب رضي الله عنه، كما آمن به مولاه زيد بن حارثة (والمولى معناه في تلك الفترة العبد المعتق أو طالب الالتجاء)، ثم بدأ عدد المسلمين يزداد تدريجياً، وكان الرسول يلتقيهم في دار الأرقم.

## ٢ - الدور العلني:

بعد ذلك صعد الرسول إلى جبل الصفا و أخذ يدعو أهله وأعهاه وأهل مكة للدخول في دين الإسلام. وقد حصل ذلك جهراً وعلناً امتثالاً لأوامر الله عز وجل، حيث ورد في سورة الشعراء قوله تعالى: «وأنذر عشيرتك الأقربين» الآية ٢١٤، كها ورد في سورة الحجر قوله تعالى: «فاصدع بها تؤمر وأعرض عن المشركين» الآية ٩٤

لقد دعا الرسول على قومه للإيهان برسالة الإسلام ومناصرته، ولكن قريشاً رفضت الاستجابة لدعوته، وأخذت تقاومه وتعارضه وتكيد له؛ لأنهم كانوا يعتقدون أن انتشار الإسلام سوف يهدد مكانة قريش وزعامتها الدينية والاقتصادية. وطبعاً كان ذلك الاعتقاد خاطئاً؛ لأن انتصار الإسلام أعطى لقريش ومكة مكانة عظيمة وأهمية كبيرة، واستمر ذلك حتى الوقت الحاضر.

لقد استمر هذا الدور عشر سنوات كانت خلاله قريش تسيء معاملة الرسول هي المسلمين بأشكال مختلفة، وقد تم تعذيب عدد كبير منهم أيضاً. ومن الواضح أن السبب الرئيس لمقاومة قريش للرسول يكمن في أنه دعاهم إلى أمور تختلف عما عرفوه عن آبائهم وأجدادهم، ولم يكونوا في قرارة أنفسهم يرفضون مبادئ الدين الجديد. يقول تعالى في سورة الزخرف موضحاً رأي قريش: «قالوا إنا وجدنا آباءنا على أمة وإنا على آثارهم مهتدون» الآية ٢٢.

## ج ـ أبو طالب وموقفه من الرسول:

طلبت قريش من أبي طالب أن يمنع ابن أخيه عن المضي في دعوته إلى الدين الجديد، عن طريق إغرائه بالمال والجاه، ولكنه رفض ذلك وقال: «والله يا عم لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في يساري على أن أترك هذا الأمر ما تركته حتى يظهره الله أو أهلك دونه» واستمر الرسول في في دعوته وبقي أبو طالب يدافع عنه مما زاد من حقد قريش وأذاها للمسلمين، وبخاصة للذين لا ينتمون إلى بطون قوية تحميهم أو كانوا من الأرقاء والموالي، مثل عمار بن ياسر وبلال الحبشي.

## الباب التاسع الفصل الثالث

## جهاد الرسول الله الدعوة

**(Y)** 

## أ ـ هجرة المسلمين إلى الحبشة:

عندما تزايد اضطهاد المشركين من قريش للمسلمين عرض عليهم الرسول وأن يهاجر بعضهم إلى الحبشة تخلصاً من أذى المشركين. وقد اختار الحبشة دون غيرها من البلدان؛ لأن سكانها يدينون بالمسيحية، وما عرف عن ملكها (النجاشي) من تسامح وعدل ولبعدها أيضاً عن قوافل قريش وتجارتها.

هاجر عدد من المسلمين إلى الحبشة على دفعتين. وقد رحب النجاشي بالمهاجرين وأكرم وفادتهم، وترك لهم الحرية في ممارسة شعائر دينهم.

## ب ـ موقف قريش من الهجرة إلى الحبشة:

غضبت قريش من هجرة المسلمين إلى الحبشة واستاءت من موقف النجاشي، فأرسلت وفداً محملاً بالهدايا ليطلب منه طرد المهاجرين من بلاده، إلا أن النجاشي رد وفد قريش على أعقابه خائباً عندما تأكد من سلامة نوايا المهاجرين وصدق إيهانهم.

## ج ـ مقاطعة قريش لبني هاشم:

خافت قريش من ازدياد عدد المسلمين، وبالتالي استفحال خطرهم وبخاصة بعد أن أسلم رجلان مهمّان، وهما حمزة عم الرسول وعمر بن الخطاب، فقررت مقاطعة بني هاشم حتى يسلموا الرسول وشيقة تنص على عدم مخالطتهم والتعامل معهم بيعاً أو شراءً أو مصاهرة .

رفض بنو هاشم طلب قريش ولجؤوا إلى شِعْبِ أبي طالب شرقي مكة حيث أقاموا ثلاث سنوات لاقوا خلالها الكثير من التعب والعناء.

اجتمع بعض عقلاء قريش وقرروا تمزيق الوثيقة وإنهاء المقاطعة وعاد بنو هاشم إلى بيوتهم، وعاود المسلمون نشر دعوتهم فازداد عددهم.

#### د ـ عام الحزن:

بعد انتهاء المقاطعة وفي العاشر من البعثة توالت المحن على الرسول الله على فقد توفيت زوجته خديجة، كما توفي عمه أبو طالب، ففقد بموتها ما كان يتمتع به من حماية ودعم، ولهذا سُمِّي هذا العام بعام الحزن. بعد ذلك تجرّأت قريش واشتدت في إيذائها للمسلمين، ففكَّر الرسول بالخروج إلى الطائف لعله يجد فيها نصيراً له.

## الباب التاسع الفصل الرابع

## جهاد الرسول ﷺ لنشر الدعوة

**(**T)

## أ ـ الخروج إلى الطائف:

قرر الرسول الله الخروج من مكة إلى الطائف، لكي يدعو أهلها إلى مساعدته والدخول في الإسلام. ولكن أهالي الطائف لم يستجيبوا له، بل عمدوا إلى إيذائه لأسباب متعددة منها تأصُّل المعتقدات والوثنية في نفوسهم، وكذلك حرصهم على الاستمرار بالعلاقات الودية بينهم وبين قريش، لاسيها وأن بلدهم يعدُّ منطقة اصطياف لأغنياء مكة.

عاد الرسول إلى مكة وهو أكثر تصميهاً على متابعة دعوته الناس للدخول في الإسلام، ولاسيها بالنسبة لأفراد القبائل الذين يزورون مكة في موسم الحج، ومن أكثرهم أهمية وفود يثرب.

## ب ـ الإسراء والمعراج:

بعد عودة الرسول و الطائف إلى مكة حصلت حادثة الإسراء والمعراج، والإسراء معناه انتقال الرسول و ليلاً من مكة إلى المسجد الأقصى في القدس بمساعدة جبريل عليه السلام. أما المعراج فهو يعني صعود الرسول إلى السياء بمساعدة جبريل أيضاً، ثم عودته إلى مكة. وقد وردت في القرآن الكريم سورتان لها علاقة بهذه الحادثة، وهما الإسراء والنجم. قال تعالى في سورة الإسراء: (سبحان الذي أسرى بعبده ليلاً من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى الذي باركنا حوله لنريه من آياتنا إنه هو السميع البصير).

## ج. بيعة العقبة الأولى:

توجه الرسول ﷺ بدعوته إلى الوافدين من أهل يثرب في موسم الحج، فاستجاب لدعوته اثنا عشر شخصاً، وبايعوه على اعتناق الإسلام، فأرسل الرسول معهم مصعب بن عمير لكى

يعلمهم القرآن ويشرح لهم أصول الدين الإسلامي، وقد حصلت هذه البيعة في منطقة قريبة من مكة تقع إلى الشهال منها وتُسمَّى العقبة، ولذلك سُميت بيعة العقبة الأولى، وكان لهذه البيعة أثر كبير في انتشار الإسلام في مدينة يثرب.

## د . بيعة العقبة الثانية:

وفي موسم الحج التالي اجتمع الرسول على مع مجموعة ثانية من أهل يثرب بلغ عدد أفرادها ثلاثة وسبعين رجلاً وامرأتين حيث بايعوا الرسول على اعتناق الإسلام ونصرته، ودعوه للهجرة إلى يثرب لكى يتولوا حمايته ومساعدته على نشر الدين الإسلامي.

## هـ . الأوس والخزرج:

والواقع أن مدينة يثرب كان يعيش فيها في تلك الفترة قبيلتان هامتان وهما الأوس والخزرج، وكان هناك خلافات كبيرة بينهما، ولذلك فإن قبولهم دعوة الرسول للدخول في الإسلام من خلال بيعتي العقبة الأولى والثانية ساعد على إيجاد الوَحْدة والمودة بينهما.

## و ـ موقف قريش:

استاءت قريش من موقف أهل يثرب، وبخاصة بعد هجرة المسلمين إليها وتشكيلهم قوة لا يستهان بها تهدد طريق القوافل التجارية المتجهة من مكة إلى بلاد الشام، وأخذت تفكر جدياً بالتخلص من الرسول على وأصحابه.

#### ز. موقف أهل الطائف:

ولما انتهى رسول الله على إلى الطائف، عمد إلى نفر من ثقيف، هم يومئذ ساداتها، فجلس إليهم ودعاهم إلى الله، وكلمهم بها جاءهم من أجله، فردوا عليه ردّاً منكراً، وفاجؤوه بها لم يكن يتوقع من الغلظة وسمج القول.

فقام الرسول من عندهم وهو يرجوهم أن يكتموا خبر مقدمه، فلم يجيبوه إلى ذلك، ثم أغروا به سفهاءهم وعبيدهم يسبونه ويصيحون به. وجعلوا يرمونه بالحجارة.

# الباب التاسع الفصل الخامس الفصل الخامس هجرة الرسول إلى المدينة المنورة وتأسيس الدولة العربية الإسلامية

## أ ـ الهجرة النبوية:

بعد بيعة العقبة الثانية ازداد عدد المسلمين في يثرب، وأصبحوا قوة لا يستهان بها مما جعل الرسول على يفكّر بنقل مقر دعوته من مكة إلى يثرب. ولذلك أذن لأصحابه المسلمين في مكة بالهجرة إلى مدينة يثرب على دفعات حتى لا يشعر بهم المشركون، فيكيدون لهم ويمنعونهم من الهجرة وقد استقبلهم مسلمو يثرب بالمحبة والترحاب.

ونتيجة لذلك قرر سادة قريش منع المسلمين من الهجرة إلى يثرب، كما قرروا قتل الرسول على بمشاركة عدد من الشباب الذين يمثلون قبائل مكة المختلفة فيضيع بذلك دمه، ولا يتمكن بنو هاشم من محاربة جميع القبائل لأخذ ثأرهم منهم.

وعندما أذن الله لرسوله بالهجرة غادر مكة سرّاً مع صاحبه أبي بكر وطلب من ابن عمه علي بن أبي طالب أن يبيت في فراشه. وعندما اكتشف المشركون خروج الرسول وصاحبه من مكة أسرعوا إلى اللحاق بها، ولكنهم أخفقوا في ذلك إذ كان الرسول وصاحبه مختبئين في غار ثور، فلما علما بأن قريشاً عادت إلى مكة بعد أن أخفقت في القبض عليهما تابعا سيرهما، ولحق بها علي بن أبي طالب. وقبل دخول يثرب توقف الرسول في (قباء) ووضع أساس أول مسجد في الإسلام وهو (مسجد قباء). وقد دخل مدينة يثرب في الثاني عشر من شهر ربيع الأول عام ٢٢٢ م، واستقبله أهلها بالبهجة والأناشيد.

أصبحت يثرب منذ ذلك التاريخ تعرف باسم المدينة المنورة، وأصبح سكانها من الأوس والخزرج الذين أسلموا يعرفون باسم الأنصار، بينها أطلقت على المسلمين المهاجرين من مكة

كلمة المهاجرين، وأصبح مجتمع المدينة المنورة الإسلامي مؤلفاً من المهاجرين والأنصار، وهم الذين شاركوا في غزوات الرسول. وأصبحت حادثة الهجرة بداية للتاريخ الإسلامي (التاريخ الهجري).

## ب ـ تأسيس الدولة العربية الإسلامية:

بعد وصول الرسول الله إلى المدينة المنورة بدأت مرحلة جديدة من الدعوة الإسلامية تعرف باسم الدور المدني، بينها كانت المرحلة السابقة لها تُسمى بالدور المكي. ومن أهم الأعمال التي قام بها الرسول والمحل من أجل بناء الدولة العربية الإسلامية:

- ١ بناء مسجد المدينة المنورة.
- ٢ المؤاخاة بين المهاجرين والأنصار.
  - ٣ إصدار الصحيفة (الوثيقة).
- ٤ إعداد الجيش الإسلامي للجهاد في سبيل الله.

ويتبين من مراجعة الوثيقة وما يتعلق بها أن مجتمع المدينة أصبح منظماً على أسس جديدة من أهمها:

- ١ الرسول رئيس المسلمين وقائدهم دينياً ودنيوياً، وينبغي الرجوع إليه لأخذ رأيه في جميع الأمور قبل تنفيذها.
  - ٢ حَلَّت رابطة العقيدة الإسلامية والأخوة الدينية محلَّ رابطة النسب والعصبية القبلية.
    - ٣- يتم التعامل بين المسلمين بها ينسجم مع أحكام الشريعة الإسلامية
      - ٤ كفل الإسلام حرية العقيدة لجميع سكان المدينة.
    - ٥- كفل الإسلام الأمن لجميع سكان المدينة وحدد حقوقهم وواجباتهم
      - ٦- أصبح الدفاع عن المدينة واجباً على كل من يقيمون فيها.
      - ٧- أصبح مسجد الرسول المقرّ الرئيسي لإدارة شؤون المسلمين.

## ج ـ عناية الله تعالى في الغار:

أما – المشركين – فقد انطلقوا بعد أن علموا بخروج الرسول على ينتشرون في طرق المدينة، ويفتشون عنه في كل مكان حتى وصلوا إلى غار ثور. وسمع الرسول على وصاحبه أقدام المشركين تخفق من حولهم، فأخذ الروع أبا بكر، وهمس يحدّث الرسول الله ولو نظر أحدهم تحت قدمه لرآنا) فأجابه عليه الصلاة السلام: «يا أبا بكر ما ظنك باثنين الله ثالثهما» فأعمى الله أبصار المشركين، حتى لم يحن لأحد منهم التفاتة إلى الغار، ولم يخطر ببال واحد منهم أن يتساءل عما يكون بداخله.

## الباب التاسع الفصل السادس غزوة بدر الكبرى ۲ / هـ، ۲۲۶ / م

استمرت قريش والقبائل الموالية لها في مقاومة الدعوة الإسلامية، وأخذت تخطط للقضاء عليها، وذلك خوفاً على مصالحها الدينية والتجارية. وقد فرض الله تعالى الجهاد على المسلمين، دفاعاً عن النفس من جهة، وإزالة للعقبات التي تعرض سير الدعوة الإسلامية من جهة أخرى.

## أ ـ أسباب غزوة بدر الكبرى:

١ - إظهار قوة المسلمين.

٢ - تهديد مصالح قريش التجارية.

٣- التعويض على المهاجرين الذين صادرت قريش أموالهم.

## ب ـ أحداث غزوة بدر الكبرى:

علم الرسول و أن قافلة تجارية كبيرة لقريش مؤلفة من ألف بعير قادمة من بلاد الشام بقيادة أبي سفيان، فخرج مع أصحابه وعددهم ٣١٣ رجلاً لاعتراضها، ولكن أبا سفيان، غيَّر خط سير القافلة واتجه بها نحو الطريق الساحلي، وأرسل يستنفر قريشاً لحاية قافلتها من المسلمين.

وعلى الرغم من نجاة القافلة، فقد أصر بعض زعهاء قريش وعلى رأسهم أبو جهل على محاربة المسلمين؛ لأنهم أصبحوا يهددون طريق التجارة الرئيسي الذي يصل بين مكة وبلاد الشام.

قاد زعماء قريش وفي طليعتهم أبو جهل جيشاً مؤلفاً من ٩٥٠ رجلاً، ودارت المعركة بينهم وبين المسلمين عند – ماء بدر – .

كانت نتيجة المعركة انتصاراً رائعاً للمسلمين بسبب شجاعتهم وإيهانهم العميق بالعقيدة التي يدافعون عنها، والتزامهم بأوامر الرسول على وكذلك بسبب دعائهم الله عز وجل بأن ينصرهم على أعدائهم المشركين.

أما بالنسبة للمشركين فقد انهزموا هزيمة منكرة، ولقي بعض زعائهم الشهيرين مصرعه، ومن بينهم أبو جهل نفسه. وقد سقط كثير من القتلى في صفوف المشركين، كما تمّ أسرُ عدد كبير منهم. أما عدد شهداء المسلمين فقد كان قليلاً للغاية.

ولقد بلغ من اهتمام الرسول على بالعلم أن افتدى الأسير المتعلم عن طريق تعليم عشرة من أبناء المسلمين.

والواقع أن كلمة غزوة تعني (الحملة العسكرية التي قادها الرسول بنفسه لمحاربة أعداء المسلمين)، وقد بلغ عدد غزوات الرسول بمجموعها ٢٧ غزوة، أما السَّرِية فهي تعني (الحملة البسيطة التي كان يرسلها الرسول لأداء مهمة معينة ولم يكن قائداً لها). وقد سُميت هذه الغزوة بغزوة بدر الكبرى، بسبب وجود غزوة سابقة حصلت في العام نفسه ٢ هـ، وسميت غزوة بدر الأولى. ولقد نزلت في القرآن الكريم بعض الآيات حول غزوة بدر، ومنها قوله تعالى في الآية ١٢٣ من سورة آل عمران: «ولقد نصر كم الله ببدر وأنتم أذلة». وبعد معركة بدر تم إجلاء بني قينقاع عن المدينة بسبب غدرهم بالمسلمين.

## ج. نتائج غزوة بدر الكبرى:

١ - هي أول معركة يخوضها العرب ضد بعضهم تتم على أساس العقيدة والدين، وليس على أساس النسب والعصبية القبلية.

- ٢ هي أول انتصار عسكري للمسلمين على المشركين.
  - ٣- زادت ثقة المسلمين بأنفسهم.
- ٤ أصبح المسلمون يهددون الطرق التجارية لمدينة مكة.

الباب التاسع الفصل السابع غزوة أحد ٣ / هـ، ٦٢٥ / م

## أ ـ أسباب غزوة أحد:

١ - رغبة قريش في الأخذ بثأرها من المسلمين.

٢ - رغبة قريش في استرداد هيبتها بين القبائل.

#### ب ـ أحداث غزوة أحد:

خصصت قريش أموال القافلة التي حاول المسلمون اعتراضها للإنفاق على غزوة الثأر، وجهزت جيشاً قوامه ثلاثة آلاف مقاتل بقيادة أبي سفيان لمحاربة المسلمين. وقد خرج جيش المشركين من مكة، ثم عسكر عند جبل أحد قرب المدينة المنورة.

شاور الرسول الله أصحابه، واستقرّ الأمر على ملاقاة العدو خارج المدينة، فخرج الرسول الله عدد من على مع ألف رجل لملاقاة المشركين. وفي الطريق انسحب المنافقين وعادوا إلى المدينة، بهدف خلق الفوضي وتمزيق وحدة صف المسلمين.

تمركز المسلمون في وادي جبل أحد، ووضع الرسول على بعض رماته على جبل أحد، وأمرهم بحماية ظهر المسلمين من الخلف وعدم مغادرة أماكنهم مهم كانت النتيجة.

دارت المعركة واشتد القتال بين الطرفين، وكاد النصر يكون حليف المسلمين، ولكن المعركة تحولت في نهاية المطاف لصالح قريش بسبب:

١ - مخالفة الرماة لأوامر الرسول رضي عيث إنهم اعتقدوا أن المسلمين قد انتصروا، فتركوا أماكنهم وانصر فوا لجمع الغنائم.

٢- أشاع بعضهم أن الرسول على قد قتل، وهذا أحدث ارتباكاً كبيراً في صفوف المسلمين.

٣- استغل خالد بن الوليد- وكان لا يزال من المشركين- تخلي الرماة عن مواقعهم، فقام بعملية التفاف حول الجبل، وبذلك أصبح جيش المسلمين بين قوتين من المشركين، وأدى ذلك إلى هزيمة المسلمين وقلب المعركة لصالح المشركين.

## ج. نتائج غزوة أحد:

- ١ هزيمة المسلمين بسبب مخالفة الرماة لأوامر الرسول على الله المسلمين المسل
- ٢ استشهاد عدد من المسلمين من بينهم حمزة عم الرسول.
- ٣- عرف المسلمون أن بينهم عدداً من المنافقين خذلوهم وعادوا من منتصف الطريق.
- ٤ عدم تحقيق قريش لأهدافها، وعودتها إلى مكة مهددة متوعدة بأنها ستعود لقتال المسلمين والقضاء عليهم.
- ٥- إجبار يهود بني النضير على الجلاء عن المدينة المنورة بسبب تآمرهم على الرسول والمسلمين.

#### د ـ وصف معركة أحد:

 بالنبل لا يأتونا من خلفنا إن كانت لنا أو علينا، اثبت مكانك لا تؤتين من قبلك... فاقتتل الناس حتى حميت الحرب... فأنزل الله نصره وصدقهم وعده وكانت الهزيمة لا يشك فيها... لولا أن الرماة الذين عينهم الرسول (علم على الجبل تركوا أماكنهم وانحدروا ليجمعوا الغنائم مما أعطى فرصة لخالد بن الوليد للالتفاف على المسلمين ومباغتتهم من خلف، فتراجعوا وصاح أحد المشركين أن محمد قد قتل، وفي الحقيقة أصيبت رباعيته وشج في وجنتيه وكُلِمَت شفتاه... وقاتل مصعب بن عمير دون الرسول الله (علم) ومعه لواؤه حتى قتل فأعطى رسول الله (علم) على بن أبي طالب اللواء. ثم عرف المسلمون ما برسول الله فنهضوا به ونهض معهم نحو الشعب ومعه صحابته. ولما انصرف أبو سفيان ومن معه نادى: إن موعدكم بدر العام المقبل فقال رسول الله لرجل من أصحابه: قل: نعم هي بيننا وبينكم موعد.

## الباب التاسع الفصل الثامن غزوة الخندق ـ الأحزاب ٥ / هـ، ٦٢٧ / م

## أ. أسباب غزوة الخندق؛

قام يهود بني قريظة بتأليب القبائل ضد المسلمين وشجعوهم على التحالف مع قريش لمحاربة المسلمين.

## ب. أحداث غزوة الخندق:

ألفت قريش حلفاً مع عدد من القبائل المعادية للإسلام، ثم توجهت جموعهم في حوالي عشرة آلاف مقاتل نحو المدينة المنورة، بقصد احتلالها وتدميرها وقتل سكانها.

استشار الرسول الله أصحابه، فأشار عليه الصحابي سلمان الفارسي رضي الله عنه بحفر خندق حول القسم المكشوف من المدينة، وقد شارك الرسول الله بحفر الخندق، كما جهّز جيشاً قوامه ثلاثة آلاف مجاهد بقصد التصدي للمشركين.

فوجئت قريش وحلفاؤها بوجود الخندق، وهو أمر لم يألفه العرب في حروبهم السابقة، ولذلك لم يتمكن جيش المشركين من اجتياز الخندق للوصول إلى المدينة المنورة.

لم تحدث معركة حاسمة أو مواجهة مباشرة بين الطرفين، واقتصر الأمر على بعض المبارزات الفردية مع المشركين الذين تمكن بعضهم من القفز فوق الخندق، فتصدى لهم المسلمون فبعضهم قتل وبعضهم الآخر هرب.

لجأ الرسول إلى العمل السياسي لفك الحصار عن المدينة المنورة عن طريق بث الفرقة في صفوف الأحزاب، وقد نجح في ذلك. كما أن تسخير عوامل الطبيعة التي أرسلها الله تعالى من عواصف وأمطار غزيرة أسهمت في فشل الحصار، حيث تم اقتلاع الخيام وتشرد الخيول فانسحب المشركون وعادوا خائبين.

## ج ـ نتائج غزوة الخندق:

- ١ هزيمة الأحزاب وفشلهم في تحقيق أهدافهم.
  - ٢ فقدان قريش هيبتها بين القبائل.
  - ٣- ارتفاع شأن المسلمين بين القبائل العربية.
- ٤ اكتساب المسلمين أساليب جديدة في القتال.
- ٥ معاقبة الرسول على بني قريظة عقاباً شديداً بسبب غدرهم بالمسلمين، ونقضهم العهد
   مع الرسول، وانحيازهم إلى الأحزاب.

سُميت هذه الغزوة بغزوة الخندق نسبة إلى الخندق الذي حفره المسلمون حول القسم المكشوف من المدينة المنورة. وتسمى أيضاً (غزوة الأحزاب) نسبة إلى اتفاق جماعات مختلفة ضد المسلمين.

## د ـ المبارزة بين علي بن أبي طالب وعمرو بن ود العامري في غزوة الخندق (السنة الخامسة للهجرة):

فلما كان يوم الخندق خرج عمرو بن ود وهو مقنع بالحديد فنادى: من يبارز؟ فقام على بن أبي طالب فقال: أنا لها يا نبي الله، فقال النبي: اجلس. ثم نادى عمرو: ألا رجل يبرز؟ فجعل يؤنبهم ويقول: أين جنتكم التي تزعمون أنه من قتل منكم دخلها؟ أفلا تبرزون إليَّ رجلاً؟ فقام على فقال: أنا يا رسول الله! فقال: اجلس. ثم نادى الثالثة فقام على رضي الله عنه فقال: يا رسول الله أنا فقال: إنه عمرو، فقال: وإن كان عَمْراً. فأذن له رسول الله (ك)، فمشى إليه، فقال له عمرو: من أنت؟ قال: أنا علي، قال أبنُ عبد مناف؟ قال: أنا علي بن أبي طالب. فقال: يا ابن أخي من أعهامك من هو أسن منك فإني أكره أن أقتلك؟ فقال له علي: لكني والله لا أكره أن أقتلك، فغضب فنزل وسل سيفه كأنه شعلة نار، ثم أقبل نحو علي مغضباً واستقبله علي بدرقته فضربه عمرو في درقته وأثبت فيها السيف وأصاب رأسه فشجه، وضربه علي على حبل عاتقه فسقط وثار العجاج، وسمع رسول الله التكبير فعرفنا أن علياً قد قتله، ثم أقبل على نحو رسول الله ووجهه يتهلًل.

الباب التاسع الفصل التاسع صلح الحديبية ٦٢٨ / م

## أ ـ رغبة الرسول (ﷺ) في أداء العمرة:

من شعائر ديننا الإسلامي أداء فريضة الحج مرة في العمر لمن استطاع إلى ذلك سبيلاً. ويتم الحج في أيام محددة من العام الهجري. أما العمرة فهي تعني أداء مناسك الحج في غير موسمه. وفي السنة السادسة للهجرة، وبعد أن ازدادت قوة المسلمين قرر الرسول على زيارة مكة لأداء العمرة، وإظهار قوة المسلمين وتعظيمهم للكعبة المشرفة.

خرج الرسول ( من المدينة على رأس ألف وأربعمئة من المسلمين قاصداً مكة. وقد حاولت قريش إقناعه بالعدول عن دخول مكة، ولكنه أصر على موقفه، وأرسل إليها وفداً برئاسة عثمان بن عفان رضي الله عنه، ليبيِّن للمشركين أنه جاء إلى مكة مسالماً لا محارباً.

تأخر وفد المسلمين لدى قريش ثلاثة أيام، وسرت إشاعة مفادها أن عثمان بن عفان رضي الله عنه قد قتل، فبايع المسلمون الرسول على محاربة قريش، وسُمِّيت هذه البيعة (بيعة الرضوان) لكن الوفد عاد سالماً وتم عقد الصلح بين الطرفين، وسمي صلح الحديبية نسبة إلى المكان الذي عقد فيه الصلح.

## ب. شروط صلح الحديبية:

١ - إيقاف الحرب بين الطرفين أي الرسول وقريش لمدة عشر سنوات.

٢ - أن يردَّ الرسول ﷺ من يأتيه مسلماً من قريش دون إذن وليه ولا تلتزم قريش بردِّ من يأتيها من المسلمين.

- ٣- أن يرجع الرسول ﷺ وصحبه هذا العام، فإذا كان العام القادم دخلوا مكة لأداء
   العمرة بعد أن تخرج منها قريش.
- ٤ من أراد الدخول في حلف قريش فله ذلك، ومن أراد الدخول في حلف المسلمين فله ذلك.

## ج ـ نتائج صلح الحديبية،

- ١ اعترفت قريش رسمياً بالجانب الإسلامي ممثلاً بالرسول على وأصحابه المؤمنين.
- ٢ بدأ عدد من مشاهير الرجال في مكة بالدخول في الإسلام مثل خالد بن الوليد وعمرو
   بن العاص.
  - ٣- أتاح هذا الصلح الفرصة لتأديب من تبقَّى من اليهود وهم يهود خيبر.
- ٤- أتاح هذا الصلح الفرصة للرسول الشي النشر دعوته في بقية أجزاء الجزيرة العربية وخارجها فأرسل عدة رسائل إلى الملوك والأمراء في عصره يدعوهم فيها إلى الإسلام.

#### د ـ الرسائل إلى الملوك والحكام:

من الملوك والحكام الذين تمَّ إرسال رسائل إليهم لدعوتهم إلى الإسلام كسرى ملك الفرس، وهرقل ملك الروم، والمقوقس حاكم مصر، وكذلك النجاشي ملك الحبشة. وقد كان ردُّ الملوك والحكام مختلفاً. فمنهم من كان رده لطيفاً مع أعضاء الوفد، ومنهم من كان ردُّ قاسياً وجافاً. ولكن لم يقبل أحد منهم الدخول في الإسلام.

## هـ ـ غزوة خيبر ٧ هـ - ٦٢٩ م:

شعر الرسول الله على بأن الوقت قد حان لمعاقبة يهود خيبر بسبب مواقفهم المملوءة بالخداع والتآمر، وتعرضهم لقوافل المسلمين الذاهبة إلى بلاد الشام. وقد حاصر الرسول حصونهم وفتحها، وتم إجلاء قسم منهم عن المنطقة، وسمح للقسم الآخر بالبقاء فيها شريطة تقديم قسم من غلالها للمسلمين.

## و ـ غزوة مؤتة (١) ٨ هـ - ٦٣٠ م:

تقع قرية مؤتة على مشارف بلاد الشام. وفي السنة الثامنة للهجرة أرسل الرسول جيشاً لحاربة الروم في تلك المنطقة، وكان يقوده زيد بن حارثة وعدده ثلاثة آلاف مقاتل. وعندما وصل إلى هناك وجد أن الروم قد حشدوا له ما يزيد على مئة ألف مقاتل. وقد دارت معركة قاسية قتل فيها قائد المسلمين زيد بن حارثة، واستشهد بعضهم في المعركة، وتمكن خالد بن الوليد من إعادة جيش المسلمين إلى المدينة.

وتكمن أهمية غزوة مؤتة أنها أول توجيه من الرسول السلامين بضرورة محاربة الروم وطردهم من بلاد الشام.

## الباب التاسع الفصل العاشر فتح مكة المكرمة ٨ / هـ، ٦٣٠ / م

## أ. فتح مكة:

نقضت قريش صلح الحديبية؛ لأنها ساعدت قبيلة بكر المتحالفة معها ضد قبيلة خزاعة المتحالفة مع المسلمين، ولذلك صمَّم الرسول على تنفيذ الاتفاق الذي عقده مع القبيلة المتحالفة معه.

جهَّز الرسول جيشاً مؤلفاً من عشرة آلاف مقاتل وخرج قاصدا مكة وقد حاولت قريش تجديد الصلح مع المسلمين، ولكن الرسول رفض ذلك.

قبل وصول المسلمين إلى مكة التقوا أبا سفيان فأسلم وعاد إلى مكة يدعو أهلها للدخول في الإسلام ويبلغهم قول الرسول ( الله عن دخل دار أبي سفيان فهو آمن ومن دخل المسجد الحرام فهو آمن، ومن دخل بيته وأغلق بابه فهو آمن.

قسم الرسول على جيش المسلمين إلى أربعة أقسام ليدخل كل قسم من جهة، ودخل المسلمون مكة دون مقاومة. وطاف الرسول على مع المسلمين حول الكعبة وحطموا الأصنام. ولقد عفا الرسول عن أهل مكة، وقال لهم عبارته المشهورة: (اذهبوا فأنتم الطلقاء).

## ب ـ نتائج فتح مكة:

- ١ تحطيم الأصنام وانتهاء عهد الوثنية في مكة.
- ٢- إعلان قريش ومعظم القبائل دخولها الإسلام.
- ٣- تمهيد الطريق لتوحيد شبه الجزيرة العربية تحت راية الإسلام.

## ج ـ غزوة حنين وحصار الطائف: ٨ / هـ، ٦٣٠ / م

بعد فتح مكة ودخول قريش في الإسلام لم يبق على الوثنية في مكة والمناطق القريبة منها سوى قبيلتي هوازن وثقيف اللتين تحالفتا ضد المسلمين. وقد سار الرسول على رأس الجيش الذي فتح به مكة باتجاه وادى حنين المؤدى إلى الطائف.

وكانت مفاجأة غير متوقعة للمسلمين أن مقاتلي هوازن وثقيف تمركزوا في شعاب وادي حنين، ثم هجموا فجأة على المسلمين، وأحدثوا ارتباكاً كبيراً في صفوفهم. ولكن المسلمين تمكنوا من استعادة قوتهم وهزموا المشركين، وحاصروا مدينة الطائف، ولكنهم لم يتمكنوا من فتحها وانسحبوا منها وبعد فترة قدم وفد من هوازن وثقيف إلى المدينة المنورة وأعلنوا إسلامهم. وقد وردت في القرآن الكريم في سورة التوبة آيتان تتحدثان عن غزوة حنين «ويوم حنين إذ أعجبتكم كثرتكم».....

#### د ـ غزوة تبوك: ٩/ هـ، ٦٣١ / م:

بعد استقرار الأمور في منطقة الحجاز قاد الرسول جيشا تعداده حوالي ٣٠ ألف مقاتل لقتال الروم المحتشدين في تبوك. ولكن لم تحصل معركة أو مواجهة مباشرة بين المسلمين والروم؛ لأن هؤلاء انسحبوا من تبوك قبل وصول المسلمين إليها فدخلها الرسول وصالح أهلها، ثم عاد إلى المدينة المنورة.

#### هـ عام الوفود: ٩ / هـ، ٦٣١ / م:

بعد غزوة تبوك أخذت القبائل العربية من جميع أنحاء شبه جزيرة العرب تفد إلى المدينة المنورة لكي تعلن إسلامها. وكان ذلك في السنة التاسعة للهجرة، ولذلك أطلق على ذاك العام السم عام الوفود.

## و. خطاب الرسول (ﷺ) يوم فتح مكة:

وقف الرسول على بعد أن فتح مكة المكرمة على باب الكعبة ثم قال: «لا إله إلا الله وحده لا شريك له، صدق وعده ونصر عبده وهزم الأحزاب وحده، ألا كل مأثرة أو دم أو مال يُدّعى

فهو تحت قدمي هاتين، إلا سدانة البيت وسقاية الحاج، ألا وقتل الخطأ مثل العمد بالسوط والعصا، فيهم الدية مغلظة.

يا معشر قريش، إن الله قد أذهب عنكم نخوة الجاهلية وتعظُّمَها بالآباء. الناس من آدم، وآدم خلق من تراب، ثم تلا: «يا أيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثى، وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا إن أكرمكم عند الله أتقاكم» الحجرات / ٤٩/. يا معشر قريش (أو يا أهل مكة) ما ترون إني فاعل بكم؟ قالوا: خيراً، أخ كريم وابن أخ كريم، قال: اذهبوا فأنتم الطلقاء.

## الباب التاسع الفصل الحادي عشر حجة الوداع - ١٠ هـ، ٦٣٢ م

## أ ـ تأدية المسلمين لفريضة الحج:

اجتمع في مكة أكثر من مئة ألف حاج من مختلف أنحاء شبه الجزيرة العربية.

وبعد تأدية المسلمين لفريضة الحج وقف الرسول ولله للقي خطبته الأخيرة، ويعلن استكمال تعاليم الدين الإسلامي، حيث ورد في سورة المائدة قوله تعالى: (اليوم أكملت لكم دينكم، وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام ديناً) (الآية رقم ٣).

كانت هذه أول وآخر حجة للرسول، وقد سميت بحجة الوداع؛ لأن المسلمين شعروا من خلالها وكأن الرسول يودِّعهم، ولن يلقاهم مرة ثانية في موسم الحج.

## ب ـ تجهيز جيش أسامة:

كان الرسول على يشعر بأن الحدود الشهالية لشبه الجزيرة العربية ما تزال مهددة بالخطر بسبب وجود الروم في جنوب بلاد الشام، ولذلك أمر بتجهيز جيش لمحاربة الروم بقيادة أسامة بن زيد بن حارثة. ولكن هذا الجيش لم ينفِّذ مهمته بسبب وفاة الرسول على المناه المن

## ج ـ وفاة الرسول ١١/ هـ ٦٣٢ / م:

عاد الرسول على من مكة إلى المدينة بعد حجة الوداع وقد مرض بالحمَّى، وتوفي بسبب هذا المرض في الثاني عشر من شهر ربيع الأول عام ١١هـ عن عمر يناهز الثالثة والستين عاماً، بعد أن أدى الأمانة وبلَّغ الرسالة ونصح الأمة وحدد لها الطريق المستقيم.

#### د ـ مقتطفات من خطبة الرسول في حجة الوداء:

وقف الرسول على في آخر حجة له خطيباً فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال:

(أيها الناس اسمعوا مني أبين لكم، فإني لا أدري لعلي لا ألقاكم بعد عامي هذا في موقفي هذا. أيها الناس: إن دماءكم وأموالكم حرام عليكم، إلى أن تلقوا ربكم كحرمة يومكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا. ألا هل بلغت؟ اللهم اشهد. فمن كانت عنده أمانة فليؤدها إلى من ائتمنه، عليها وإن ربا الجاهلية موضوع، وإن أول ربا أبدأ به ربا عمي العباس بن عبد المطلب وإن دماء الجاهلية موضوعة وإن أول دم نبدأ به دم عامر بن ربيع بن الحارث بن عبد المطلب.

أيها الناس: إن عدة الشهور عند الله اثنا عشر شهراً في كتاب الله، يوم خلق السموات والأرض منها أربعة حرم، ثلاثة متواليات وواحد فرد: ذو القعدة وذو الحجة والمحرم ورجب الذي بين جمادى وشعبان، ألا هل بلغت؟ اللهم اشهد؛ أيها الناس: إن لنسائكم عليكم حقاً ولكم عليهن حق، فاتقوا الله في النساء واستوصوا بهن خيراً، ألا هل بلغت؟ اللهم اشهد؛ أيها الناس: إنها المؤمنون إخوة، ولا يحل لامرئ مال أخيه إلا عن طيب نفس منه، ألا هل بلغت؟ اللهم اشهد؛ فلا ترجعن بعدي كفاراً يضرب بعضكم رقاب بعض فإني قد تركت فيكم ما إن أخذتم به لن تضلوا بعدها كتاب الله ألا هل بلغت؟ اللهم اشهد؛ أيها الناس: إن ربكم واحد، وإن أباكم واحد، كلكم لآدم، وآدم من تراب إن أكرمكم عند الله أتقاكم، ليس لعربي على أعجمي فضل إلا بالتقوى، ألا هل بلغت؟ اللهم اشهد؛ قال: فليبلغ الشاهد الغائب).

# الباب العاشر سمات النبي صلى الله عليه وسلم

## الباب العاشر الفصل الأول

## السمات الخُلُقيَّة والنفسيَّة للنبي ﷺ

لا شك أن الله تعالى عندما خلق الإنسان جعله في أحسن تقويم كرماً منه ومحبة واصطفاءً على سائر المخلوقات وهو في الوقت نفسه قد اختار أنبياء على أحسن صورة خلقية ونفسية بين البشر، فقد أثنى الله تعالى على أخلاق أنبيائه ورسله، وفضل نبينا محمد على سائر هؤلاء الأنبياء والرسل بدلالة إمامته لهم في بيت المقدس في حديث الإسراء والمعراج، ولو أنا أردنا أن نتوقف عند خلق هذا النبي الكريم محمد لله لاحتجنا إلى بحث مستقل وليس في تاريخ الأنبياء أو العظهاء أو المصلحين من عرفت صفاته وأخلاقه بكل دقائقها وتفاصيلها على النحو الذي عرفت فيه صفة محمد بن عبد الله – صلوات وسلامه الله عليه – وأخلاقه، وقد حفظت لنا كتب السيرة والحديث وصفاً دقيقاً شاملاً لصفة النبي وهيئة وحركته وسكونه... إلخ ووصفاً آخر له ولأخلاقه و" لهديه " في جميع أبواب التعامل مع الأسرة والمجتمع والعالم وصورت لنا – في صفحات كثيرة – دقائق حياته عليه الصلاة والسلام في كل شيء.. ويكفي وصورت لنا – في صفحات كثيرة – دقائق حياته عليه الصلاة والسلام في كل شيء.. ويكفي للدلالة على ما نقوله مراجعة واحد من فهارس كتب السيرة المشهورة، مثل كتاب "زاد المعاد في هدي خير العباد" لابن القيم "الشفا بتعريف قوة المصطفى" للقاضي عياض.

ويعود السبب في ذلك فوق أن النبي مشرع وقدوة ومثل أعلى، إلا أن حياته في فيها مجال للتفريق بين الحياة الشخصية والحياة الرسمية أو العامة ففي الوقت الذي يقول فولتير: "إن الرجل لا يكون عظيماً في داخل بيته، ولا بطلاً في أسرته يعني بذلك أن عظمة الرجل لا يعترف بها أقرب الناس إليه؛ لأنهم يقفون على دخيلته ومباذله، نجد الرسول الكريم في لا يصح فيه هذا القول، ونحن نرى دقائق حياته معروفة لدينا دون استثناء ودون تفريق.. ونرى في هذه الدقائق – مع الذين شاهدوها ونظموها – مثلاً نادراً من أمثلة الرقة والإخلاص والعظمة والبطولة. فهل يمكننا القول إذن: إنه كلها اقترنت هاتان الصورتان في حياة الإنسان:

صورة حياته الخاصة وصورة حياته العامة كان أقرب إلى الكمال؟ إذا أمكننا ذلك، أدركنا واحداً من الوجوه الكثيرة التي كان بها رسول الله - وقد اتحدت هاتان الصورتان في شخصه الكريم - المثل الأعلى، والإنسان الكامل.

وإذا كان لابد لنا هنا من "الإشارة" إلى بعض جوانب هذا الكهال وذلك المثل، فإننا نكتفي من ذلك: أن حياة النبي عليه السلام على النحو السابق قد شملت جميع وجوه النشاط الإنساني في كل الحالات، وفي جميع الأشياء فكان رسول الله (نبياً، وقائداً، وحاكماً وزوجاً، وأباً، ومحارباً، وإدارياً، وخطيباً، ومربياً..) كها ضرب لنا المثل في حياته في البيت، وفي السوق، وفي المسجد، وفي السفر وفي الحضر، وبين الأصحاب.. بحيث يمكن لحياته - وأن تكون قدوة وأسوة في كل شيء، مصداقاً لقوله تعالى: (لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة) وأن رسول الله بلغ في كل حالة من تلك الحالات، وفي كل صورة من هذه الصور غاية ما يصل إليه إنسان فرغ نفسه وحياته لهذه الصورة أو تلك الحالة فكان - ومثال الأنبياء، ومثال الأزواج، ومثال الآباء، و مثال المحاربين... إلخ. إن العظهاء الذين أصابوا في التاريخ وجها الأخرى على أناس عادين في بعض الأحيان أو أشرار وضيعين في أحيان أخرى، أما محمد بن عبدالله – صلوات الله وسلامه عليه – فقد كان عظيماً في كل شيء، نبيلاً في كل شيء قائداً ومثلاً أعلى في كل شيء ... اذكر ما شئت من " صفات النبل " واذكر ما شئت من " معالم النشاط الإنساني، ووجوه التعامل مع الكون " ثم انظر في سيرة رسول الله تجده على عظيم الغطاء، وبطل الأبطال.

١ - إذا ذكرت "الرحمة والمودة والإنسانية" ذكرت رسول الله وقد قارب الستين يبكي على قبر أمه بكاء من لا ينسى.. وذكرت حنانه على مرضعته وحفاوته بها يتلقاها وقد جاوز الأربعين هاتفاً بها أمي.... أمي.

٢- وإذا ذكرت " التواضع والسياحة " ذكرت قوله عليه الصلاة والسلام - وقد قام له بعض الصحابة عندما دخل عليهم مرة - : لا تقوموا كها يقوم الأعاجم يعظم بعضهم بعضاً " وقوله: "إنها أنا عبد أكل كها يأكل العبد، وأجلس كها يجلس العبد " وذكرت موقفه يوم

فتح مكة، الذي يعدل – وحده – ألف موقف من مواقف التاريخ، دخل رسول الله مكة بعد كفاح إحدى وعشرين سنة بينه وبين أهلها – لم يتركوا خلالها طريقاً للقضاء عليه وعلى دعوته إلا سلكوه.. فلما دخل مدينتهم فاتحاً دخلها مطأطئ الرأس، على راحلته حتى كاد يمس قادمته، ثم استغفر لأهلها وأطلق لهم حريتهم بكلمة المشهورة "أقول كما قال أخي يوسف: (لا تثريب عليكم اليوم يغفر الله لكم وهو أرحم الراحمين) وقد جاء في صفته – انه كان "كلب شاته، ويرقع ثوبه، ويخصف نعله، ويخدم نفسه، ويقم البيت، ويعقل البعير،، ويأكل مع الخادم، ويحمل بضاعته من السوق.

٣- أما عفته وأمانته وصدقه فبحسبك منها أنه كان يسمى قبل نبوته (الأمين). وأن أهل مكة - بعد دعوته - كانوا يتركون عنده ودائعهم - وهم خصومه - حتى اضطر علي بن أبي طالب أن يخلفه في مكة يوم الهجرة ليرد الودائع إلى أهلها، وهذا النضر بن الحارث يقول لقريش: قد كان محمد فيكم غلاماً حدثاً أرضاكم فيكم، وأصدقكم حديثاً، وأعظمكم حديثاً، وأعظمكم أمانة حتى إذا رأيتم في صدغه الشيب وجاءكم بها جاءكم به قلتم ساحر. لا والله ما هو بساحر. وإذا تركت هذه الصفات وانتقلت إلى طرف من معالم النشاط الإنساني.. فإذا ذكرت " الحرب وقيادة الجيوش " برز لك رسول الله قائداً بغير نظير.. وذكرت مع القيادة مشاركة في القتال حديث يعفي بعض القادة العظام أنفسهم من القتال...

٤ - وإذا ذكرت مع كل ذلك شجاعة لا تدانيها شجاعة؛ لأنها الشجاعة المثلى التي يعتد بها الشجعان، وبحسبك أن يقول علي بن أبي طالب فارس الفرسان: "كنا إذا حمي البأس اتقينا برسول الله فها يكون أحد أقرب منه إلى العدو.

0- وإذا ذكرت " الإدارة وتدبير الشؤون العامة " ذكرت تلك السليقة المطبوعة التي تعرف النظام، وتعرف التبعة، وتعرف الاختصاص بالعمل فلا تسنده إلى كثيرين متفرقين يتولاه كل منهم على هواه.." وقرأت في سيرة الرسول الكريم أنه كان يوصي بالرياسة حيثها وجد العمل الاجتهاعي أو العمل المجتمع الذي يحتاج إلى تدبير، ورأيت مع ذلك أنه كان يعني بإسناد الأمر إلى المدبر القادر عليه، وأنه كان حريصاً على تقرير التبعات في الشؤون ما كبر منها وما صغر على النهج الذي أوضحه بقوله: (كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته، فالأمير

الذي على الناس راع وهو مسؤول عن رعيته، والرجل راع على أهل بيته وهو مسؤول عنهم، والمرأة راعية على بيت بعلها وهي مسؤولة عنه... ألا فكلكم راع، وكلكم مسؤول عن رعيته) وحسبك من إدارته العليا – عليه السلام تدبيره للشؤون العامة حين تصطدم بالأهواء وتنذر بالفتنة والنزاع، كما صنع حين أقام الحجر الأسود في مكانه يوم اختلفت على ذلك القبائل.. وكما صنع حين نزل على دار أبي أيوب يوم الهجرة، وقد ترك الزمام لناقته تبرك حيث طلب لها أن تبرك..

7- وكان على موضع الأسوة الحسنة للفقراء والضعفاء والمساكين... أو بتعبير أدق موضوع الأسوة في الجانب الذي تقل فيه حيلة الإنسان، ولا يجد ما يركن إليه أفضل من التأسي والصبر والمصابرة... إن الإنسان بحاجة على الدوام إلى " مثل أعلى " يحتذيه، ولكنه أكثر ما يكون حاجة إلى هذا المثل وهو مهيض الجناح، ضعيف الجانب، ليقوى فيه جانب العزيمة والأمل... وحتى لا يقع فريسة للضعف الذي ينتابه من كل جانب.. إن الحديث عن الآثار النفسية التي يتركها مثل هذا الأمر على نفس الإنسان وعلى نشاطه وسلوكه أهم وأدق من أن يتسع لها وقتنا الآن.

ولكن يمكننا القول على سبيل المثال: لا يقعد باليتيم يتمه، ولا بالفقير فقره.. فإن رسول الله – أشرف مخلوق على الله – ولد يتياً... ونشأ فقيراً.. وعاش زاهداً.. ومات وليس على وجه الأرض رجل سعى كسعيه، ونجح كنجاحه.. فلم يقعد به اليتم أو الفقر... أو ما لقيه من الأذى والصدِّ والعدوان.. أن يدعو، وأن يجاهد، وأن يصبر.. وأن يعلم.. وأن يبلغ ذروة الكمال الذي أعطاه الله للإنسان.. حتى وصفه الله تعالى بقوله: (وإنك لعلى خلق عظيم).

٧- إن حياة النبي على الله بعد نشأته الأولى التي لم يعرف فيها أباه، وماتت فيها أمه وهو صغير، ثم فقد عمه أبا طالب كافله.. والتي اضطر فيها إلى العمل في سن مبكر.

إن حياته على النشأة القاسية كانت معرضاً لأقسى ما يمكن أن يصاب فيه إنسان.. من الضنك والكفاف.

تقول السيدة عائشة رضي الله عنها: "توفي رسول الله ولم يشبع يومين متتاليين " وتقول: " لم يكن في بيته يوم التحق بالرفيق الأعلى سوى صاع واحد من شعير.. " وتقول أيضاً: "لم يطو

ثوبه ﷺ أبداً " تعني أنه لم يكن له ثوب آخر غير الذي على جسده الطاهر. ولم يكن هذا الكفاف الذي عاش فيه النبي ﷺ ؛ لأن مالاً لم يكن يأتيه على الدوام.. ولكن لأنه آلى على نفسه أن يعيش هكذا على الدوام.. مثلاً لأصحاب الكفاف إلى يوم الدين، وهو خلق قد أخذ به أهله كذلك – ﷺ – ولنذكر مع عاطفة الأبوة وحبه ﷺ لابنته فاطمة سيدة نساء العالمين أنه امتنع من زيارتها مرة؛ لأنه وجد في يدها سوارين من فضة، حتى أرسلتها إليه فباعها بدرهمين ونصف وتصدق بها على الفقراء.

٨- وعلى ذكر الأبوة والبنوة:... فهذا رسول الله على يمضي عليه نيف وعشرون سنة لا تلد له في خلالها زوجة من زوجاته.. ويموت في هذه الفترة كل أولاده ماعدا فاطمة رضي الله عنها التي ماتت بعده بقليل، مات القاسم والطاهر طفلين، وماتت زينب ورقية وأم كلثوم بعد أن تزوجن....

رسول الله يفجع بأولاده وبناته صغاراً وكباراً وهو صابر محتسب.. أي عزاء للأب المفجوع أكبر من هذا العزاء. وأي أسوة ومثل أعلى وأفضل من هذا المثل.. بل إن هنا في هذا العزاء بقية لمتأمل.. فقد ولد لرسول الله بعد نيف وعشرين سنة ولده إبراهيم الذي تخيَّر له رسول الله هذا الاسم على أمل أن يكون له أعقاب كأعقاب جده الأعلى إبراهيم عليه السلام.. فيكون رجاء لا ينتهي بانتهاء الزمان.. ثم مات إبراهيم الطفل وضاع الأمل الكبير ورسول الله في الستين من عمره، فذرف الدمع لفقد ولده.. وقال: (إن القلب ليحزن، وإن العين لتدمع.. ولا نقول إلا ما يرضى ربنا.. وإنا على فراقك يا إبراهيم لمحزونون..).

أي صورة من صور الصبر والاحتمال أقوى من هذه الصورة؟ وأي مثل أعلى من هذا المثل؟

9 - ثم هذا رسول الله يتهم في عرضه وفي أحب نسائه إليه.. وتلغط المدينة بحديث الإفك.. ويقف النبي أمام هذا الحديث المريب، فلا يقبله بغير بيّنه، ولا يرفضه بغير بيّنه.. على ما أصابه فيه من ألم ممض وأسى موجع.. ويبقى في معاملته لزوجته على أكرم ما يكون الرجل وأنبل ما يكون الزوج.. حتى ينزل الله تعالى براءة السيدة عائشة من فوق سبع سموات. كل هذا، وأمور أخرى كثيرة تصيب النبي على في حياته.. فأي أسوة حسنة أعلى من هذه الأسوة في

جانب المحن والآلام التي لا حيلة لإنسان في دفعها أو رفعها.. إن علينا أن نهتدي بهدي رسول الله، وأن نقلده في مجموعة صفاته النفسية وملكاته الأخرى من الشجاعة والكرم والوفاء والتضحية.. ما استطعنا إلى ذلك سبيلاً، وفي حدود ما نقدر عليه من هذه الصفات.. ولكن الأسوة الرائعة التي ليس فوقها أسوة: الصبر على احتمال المكاره والمصائب التي لا حيلة للإنسان فيها... والتي تجمع منها في شخص النبي الكريم ما لو وزِّع على عشرات الأبطال لقعد بهم.. والتي قلما يصيب الإنسان منها أكثر من مكروه أو نازلة كاليتم والفقر، والأذى، وفقد المهل وفقد الولد أو فقد القريب والنصير أو الطعن في العرض... ونحو ذلك من ضروب الآلام.

إذا ذكرنا سيرة رسول الله صلى عليه وسلم في هذا الجانب.. وذكرنا معها أن الضعفاء في الأرض هم الأكثرون.. وأن قيام أمر الأمم بجيوشها ومفكريها وزعمائها منوط بالفقراء والمساكين لا بالأغنياء والمترفين... أدركنا أي مدى نفسي تعطيه سيرة النبي لأمته... وأي سلطان قاهر مذل ترفعه عن أعناقها.. واستطعنا أن نفسر طرفاً من استعصاء هذه الأمة على المحو والزوال. إنها سيرة الرسول والعظيم.. ترتفع أمام أعينهم سامقة حية تعزيهم وتصبرهم.. وتمسح عنهم جراحهم.. وتضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم..

إن الحديث حول هذه النقطة يطول، وبحسبي هذه الإشارة العابرة.. وبحسبي أيضاً أن أقول على سبيل المثال: كم من طفل رُبِّي في بلاد العروبة والإسلام لم يكن يحس بها يحس به سائر الأطفال من متعة المأكل والملبس والسكن، لفقر أو يتم.. ولكن الألم والحسرة لم تتسرب إلى نفسه لتطفئ فيها جذوة الأمل، أو روح الذكاء والعمل؛ لأنه كان يمضي من درس معلمه وقد وعى صورة النبي اليتيم.. وصورة النبي الذي لم يشبع يومين متتاليين... فتتقد في نفسه جذوة الأمل والكفاح وهو يردد في خاطره قول الله تعالى: (لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة).

## الباب العاشر الفصل الثاني

## السمات الخَلقيَّة - الجسدية للنبي محمد ﷺ

أحصى العلماء شمائل وصفات النبي محمد الله الجسدية إحصاء دقيقاً متواتراً في النقل، فقد روي عن الحسن بن علي رضي الله عنهما أنه قال: سألت هند بن أبي هالة عن حلية رسول الله وكان وصافاً وأنا أرجو أن يصف لى منها شيئاً أتعلق به فقال:

١ - «كان رسول الله ﷺ فخماً مفخماً، يتلألأ وجهه تلألؤ القمر ليلة البدر، أطول من المربوع.

٢ - (لا بالطويل ولا بالقصير) وأقصر من المشذب.

٤ – عظيم الهامة.

٥- رجَل الشعر (ليس بسيط ولا جعد)، إن انفرقت عقيقته فرق (انفراق شعر الرأس)
 وإلا فلا يجاوز شعره شحمة أذنيه إذا هو وفرة.

٦- أزهر اللون.

٧- واسع الجبين.

٨- أزج الحواجب (الحواجب طويلة وافرة الشعر) من غير قرن (غير متصل شعر الحاجبين) بينها عرق يدره الغضب.

٩ - أقنى العرنين (السائل الأنف المرتفع وسطه) له نور يعلوه، ويحسبه من لم يتأمله أشم.

١٠ - كث اللحية.

١١ - أدعج (شديد سواد الحدقة).

١٢ - سهل الخدين.

- ١٣ ضليع الفم (واسع).
- ١٤ أشنب (رونق الأسنان ورقتها) مفلج الأسنان (فرق بين الثنايا).
  - ١٥ دقيق المسربة (خيط الشعربين الصدر والسرة).
    - ١٦ كأن عنقه جيد دمية في صفاء الفضة.
  - ١٧ معتدل الخلق بادناً متماسكاً (ذا لحم من عضل لا من شحم).
    - ١٨ سواء البطن والصدر (ليس له بطن مرتفع ضخم).
      - ١٩ بعيد ما بين المنكبين (عريض الأكتاف).
      - ٢٠ ضخم الكراديس (ضخم رؤوس العظام).
  - ٢١ أنور المتجرد، موضوماً بين اللبة والسرة بشعر يجرى كالخط.
    - ٢٢ عارى الثديين ما سوى ذلك.
    - ٢٣ أشعر الذراعين والمنكبين، وأعالى الصدر.
      - ٢٤ طويل الزندين.
      - ٢٥ رحب الراحة (واسع الراحة).
      - ٢٦ شثن الكفين والقدمين (لحميها).
    - ٧٧ سائل الأطراف (طويل الأصابع) سبط العصب.
- ٢٨ خمصان الأخمصين (متجافى أخمص القدم لا تنال الأرض من وسط قدمه).
  - ٢٩ مسيح القدمين (أملسهما) ينبو عنهما الماء إذا زال تقلعا.
    - ٣٠- يرفع رجله بقوة ويخطو تكفؤاً.
    - ٣١- يميل خطوة إلى سنن المشى وقصده.
- ٣٢ ويمشي هدناً (برفق ووقار) ذريع المشية (إذا مشى كأنها ينحطُّ من صَبَب).
- ٣٣- وإذا التفت التفت جميعاً خافض الطرف نظره إلى الأرض أطول من نظره إلى السهاء جُلُّ نظره الملاحظة يسوق أصحابه ويبدأ من لقيه بالسلام.

قلت: صف لى منطقه، قال:

٣٤- «كان رسول الله على متواصل الأحزان دائم الفكرة ليست له راحة و لا يتكلم في غير حاجة طويل السكوت (كان سكوته على الحلم والحذر والتقدير والتفكير).

٣٥ - يفتتح الكلام ويختمه بأشداقه (يستعمل جميع فمه للتكلم ولا يقتصر على تحريك الشفتين) ويتكلم بجوامع الكلم فضلاً لا فضول فيه ولا تقصير (قوله قول فصل يصيب مقطع المعنى ولا حشو في كلامه ولا تقصير).

٣٦ - دمثاً ليس بالجافي ولا المهين (سهل الخلق وليس بالغليظ) يعظِّم النعمة وإن دقت ولا يذم شيئاً لم يكن يذم ذواقاً ولا يمدحه (لا يذم ما يتذوقه من الطعام ولا يمدحه).

٣٧- ولا يقام لغضبه إذا تعرض للحق بشيء، حتى ينتصر له ولا يغضب لنفسه ولا ينتصر لها.

٣٨ - إذا أشار أشار بكفه كلها وإذا تعجب قلبها وإذا تحدث اتصل بها فضرب بإبهام اليمنى راحته اليسرى

٣٩- إذا غضب أعرض وأشاح.

٠٤ - وإذا فرح غض طرفه.

١١ - جل ضحكه التبسم ويفتر عن مثل حب الغمام.

# الباب العاشر الفصل الثالث الحديث النبوي الشريف

#### أ- مصطلح السنة النبوية المطهرة:

يطلق مصطلح الحديث النبوي الشريف، أو السنة النبوية عند المحدثين على كل ما صدر عن النبي عليه السلام من قول أو فعل أو تقرير، فمن قوله عليه السلام: – عليكم بالصدق فإنه يهدي إلى البر – . ومن أفعاله التي نقلت عن السيدة عائشة أنه كان يصلي الضحى أربعاً ويزيد ما شاء الله، ومن تقريره عليه السلام عدم إنكاره عليه علد بن الوليد عندما أكل الضب أمامه، وقد رفض عليه الصلاة والسلام أكل الضب قائلاً: – إنّ نفسي تعافه وهو ليس في أرض قومي.

وتعود أهمية الحديث من كونه مفصلاً ومفسراً وموضحاً ومكملاً لما جاء في القرآن الكريم، وقد حفظ الكثير من الصحابة أحاديث الرسول وسجل بعضهم الكثير منها في حياته وإن كان قد نهى عليه السلام عن كتابة الحديث حتى لا تختلط بكلام القرآن. وممن كتبوا الحديث في حياته: عبد الله بن عمرو بن العاص في صحيفة أسهاها الصادقة.

### ب- مكانة السنة النبوية من التشريع:

تعد السنة النبوية المطهرة المصدر الثاني للتشريع، ولا خلاف بين الفقهاء على أنها حُجَّة في التشريع بجانب القرآن الكريم، لذا فالسنة قد تؤكد ما ورد في القرآن الكريم من أحكام، وقد تفسر نصوصه، أو تفصل ما أجمل من أحكامه، وقد تُنشئ حكماً لحالات لم يرد بشأنها نص في الكتاب، ومع ذلك لا يُلجأ إلى السنة دليلاً للأحكام إلا عند خلوِّ القرآن من نص يفي بالمطلوب، فالسنة هي التي وضحت لنا – نحن المسلمين – أن الصلوات المفروضات خمس في اليوم والليلة، وهي التي بينت لنا عدد ركعانها وأركانها، وهي التي بينت لنا حقيقة الزكاة، وعلى من تجب وأنصبتها، وكيفية الحج والعمرة، وأن الحج لا يجب إلا مرة واحدة في العمر،

وبينت مواقيته، وعدد الطواف. فعلى كل من يدعي أنه متمسك بالقرآن، ويهجر السنة أن يبادر إلى تجديد إيهانه، وبالرجوع إلى الله تعالى قال سبحانه - : وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِمَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا ثُمَّ اهْتَدَى [طه: ٨٢].

قال عز من قائل: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهُ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهُ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا [النساء: ٥٩]. وقال سَبحانه: وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ [النحل: 2٤]. وقال تعالى: وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا [الحشر: ٧].

#### ج- دور السنة النبوية:

ها هو الإمام ابن قيم الجوزية رحمه الله يحدد في كتابه (إعلام الموقعين عن رب العالمين) دور السنة بالنسبة للقرآن الكريم فيقول: "السنة مع القرآن على ثلاثة أوجه:

أحدها: أن تكون موافقة له من كل وجه، فيكون توارد القرآن والسنة على الحكم الواحد من باب توارد الأدلة وتضافرها.

والثاني: أن تكون بياناً لما أريد بالقرآن، وتفسيراً له.

والثالث: أن تكون موجبة لحكم سكت القرآن عن إيجابه، أو محرمة لما سكت عن تحريمه، ولا تخرج عن هذه الأقسام، فلا تعارض القرآن بوجه ما".

### د- مراحل تدوين السنة النبوية المطهرة:

وقد مرّ تدوين الحديث النبوي في ثلاث مراحل:

١ - مرحلة الصحف والأجزاء الصغيرة: وبقيت منتشرة حتى عصر أوائل التابعين.

٢ - مرحلة ضم التسجيلات المتفرقة: وقد استمرت حتى أوائل القرن الثاني الهجري بدعم
 من الأمويين وبفضل ابن شهاب الزهرى.

٣- مرحلة تصنيف الأحاديث في فصول وأبواب: ومن أشهر المصنفات في هذه المرحلة الموطأ لمالك بن أنس، ثم أفردت الأحاديث في مؤلفات خاصة تسمى بالمساند وهي تخلو من فتاوى الصحابة والتابعين كمسند الإمام أحمد بن حنبل، ثم دُونت كتب الصحاح كصحيح مسلم والبخاري وسنن أبي داود والترمذي وابن ماجه.

وقد كان للحديث أثر في اللغة والأدب والثقافة بقضايا لا تتعدى أغراض وموضوعات القرآن وموضوعاته المتركزة حول العقيدة والعبارة والمعاملات وشؤون الحياة الاجتهاعية والسياسية والعسكرية، وقد رويت أحاديث كثيرة بمعانيها لا بألفاظها مما جعل الروايات تختلف في الحديث الواحد، بالإضافة إلى ما صنعه الأعاجم من تغيير في هذه الروايات ومن تعديل وإبدال ألفاظ بألفاظ أخرى، مما جعل المفسرين لا يهتمون بها في اللغة والاستدلال بقواعدها وإن كان بعضهم قد أجاز ذلك.

ومن أمثلة الأحاديث التي رويت رواية تواتر بلفظها ومعانيها، قال عليه الصلاة و السلام غاطباً الأنصار: أما والله ما علمتكم إلا لتقلّون عند الطمع، وتكثرون عند الفزع. وقال عليه الصلاة والسلام: أوصاني ربي بتسع: أوصاني بالإخلاص في السر والعلانية، وبالعدل في الرضا والغضب، وبالقصد في الغنى والفقر وأن أعفو عمّن ظلمني، وأعطي من حرمني، وأصل من قطعني، وأن يكون صمتي فكراً ونطقي ذكراً ونظري عبراً. وقوله: هي الوطيس. وقد دارت بعض أحاديثه دوران الأمثال كقوله: لا يلسع المؤمن من جحر مرتين. ويعد الرسول عليه الصلاة والسلام من فصحاء العرب وهو القائل: أنا أفصح العرب بيد أني من قريش. وكان الرسول الكريم يخاطب القبائل العربية بلهجاتها.

### هـ أثر الحديث النبوي الشريف في اللغة والأدب.

إذا كان الحديث النبوي الشريف هو كل ما حُكي عن النبي الله من قول أو فعل أو تقرير، فإن أهميته تكمن في تفصيل أصول الدين الإسلامي وأحكامه التي وردت في القرآن الكريم: كتفصيل أوقات الصلاة وأنصبة الزكاة، وتبيين أحكام الشريعة والمبادئ الأخلاقية والاجتماعية والإنسانية وتصويرها عملياً. وقد سُمي الحديث حديثاً؛ لأنه نقل من جيل إلى

جيل عبر الرواية والنقل الشفهي. ويُسمى أيضاً السنة، وهي في اللغة: العادة. ويراد بها العادة المقدسة التي رويت عن النبي على وصحابته.

دُونت بعض أحاديث النبي على في حياته، ولكنها كانت محدودة جداً لنهي النبي على أن تصبح كتابة الحديث عامة؛ حتى لا يختلط بالقرآن. ولم يدونه الصحابة رضوان الله عليهم من بعده.

وظل الحديث ينقل بالرواية حتى تولى عمر بن عبد العزيز الخلافة فأمر بتدوينه. وأخذ التصنيف والتأليف في الحديث بعده يكثر ويتسع، وللحديث أثر مهم في اللغة والأدب وإن لم يصل إلى أثر القرآن العظيم فيهما؛ لأنه دونه في البلاغة، وإن كان قائله أفصح العرب قاطبة.

#### ومن آثاره في اللغة والأدب:

١ ـ أنه عاون القرآن الكريم في انتشار اللغة العربية وفي حفظها وبقائها.

 ٢\_ وكان له أثر أيضاً في توسيع المادة اللغوية بها أشاع من ألفاظ دينية وفقهية لم تكن تُستخدم من قبل، استمد منها المتأدبون في رسائلهم وأشعارهم.

٣ وفتح الباب للكتابة التاريخية. فهو السبب في أن المسلمين أشد الأمم عناية بتواريخ رجالهم، وهيًّا لظهور كتب الطبقات في كل فن.

٤- إضافة إلى ما نشأ عنه من علوم الحديث ومشاركته في علوم التفسير والفقه، مما بعث على نهضة علمية رائعة.

# الباب العاشر الفصل الرابع

## فصاحة النبى إلله وبلاغته

قيل: إنه كانت عند النبي على ملكة من ملكات الخلق والتكوين، ووضع من أوضاع النسب والنشأة، ووجه من وجوه الأداء والتبليغ في رسالة كان معجزتها " بياناً" يتلى، وقد قالت عائشة رضي الله عنها: ما كان رسول الله على يسرد كسردكم هذا. ولكن كان يتكلم بين فصل، يحفظه من جلس إليه. وفي رواية أخرى عنها أيضاً: كان رسول الله على يحدث حديثاً لو عده العاد لأحصاه.

فأنت ترى أن هذا المنطق الذي يمر بالفكر قبل أن ينطق بالفم، وأن العقل فيه من وراء اللسان فهو غالب عليه مصرف له، حتى لا يعتريه لبس، ولا يتخونه نقص، وليس إحكام الأداء وروعة الفصاحة وعذوبة المنطق وسلاسة النظم إلا صفات كانت فيه على الله المنطق وسلاسة النظم المنطق و المنطق و

#### سمات البلاغة النبوية:

فالبلاغة النبوية لها سهات كثيرة ومتنوعة فقد قال يونس بن حبيب: (ما جاءنا عن أحد من روائع الكلام ما جاءنا عن رسول الله على).

١ - فكلامه على هو الكلام الذي قل عدد حروفه وكثرت معانيه.

٢ - جل عن الصنعة، ونزه عن التكلف، وكان كما قال الله تبارك وتعالى: قل يا محمد (وما أنا من المتكلفين)..

٣- وهو الكلام الذي ألقى الله عليه المحبة، وغشاه بالقبول، وجمع له بين المهابة والحلاوة وبين حسن الإفهام، وقلة عدد الكلام، مع استغنائه عن إعادته، وقلة حاجة السامع إلى معاودته.

٤ - لم تسقط له كلمة، ولا زلت به قدم، ولا بارت له حجة، ولم يقم له خصم ولا أفحمه خطيب.

٥- لم يسمع الناس بكلام قط أعم نفعاً، ولا أقصد لفظاً، ولا أعدل وزناً، ولا أجمل مذهباً، ولا أكرم مطلباً، ولا أحسن موقعاً، ولا أسهل مخرجاً، ولا أفصح معنى، ولا أبين في فحوى من كلامه على.

٦ - تضمن كلامه و أكثر من " فن " أو سمة من سمات البلاغة النبوية والكلام النبوي نجد قلة الحروف والكلمات و كثرة المعانى (" جوامع الكلم").

٧- تنزه هذه البلاغة عن الصنعة والتكليف (مراعاة مقتضى الحال) وهجره للساقط من القول، في قوله " استعمال المبسوط في موضع البسط"... إلخ.." لقد كان رسول الله أفصح العرب وأبلغ من نطق بالضاد.. قال ذلك عن نفسه ولم ينكره عليه أحد.

٨- يخاطب جميع القبائل العربية، كل واحدة بلحنها وعلى مذهبها.... وكان في هذا الخطاب أحسنهم بياناً وأقومهم منطقاً ولعل من أوضح الأدلة على هذه المكانة ما أضافه النبي إلى ميراث اللغة العربية والبيان العربي من الألفاظ والمعاني والكلمات المفردة التي لم يسبق إليها، أو بحسب تعبير الجاحظ "" مما لم يسبقه إليه عربي ولا شاركه فيه عجمي، ولم يدع لأحد، ولا ادعاه أحد " حتى صار مستعملاً ومثلاً سائراً كقوله عليه السلام: "مات حتف أنفه " - وقد روي عن علي بن أبي طالب أنه قال: ما سمعت كلمة غريبة من العرب (أي بروعتها وبيانها) إلا وسمعتها من رسول الله، وسمعته يقول: " مات حتف أنفه " وما سمعتها من عربي قبله - وكقوله - لله لأبي تميمة الهجيمي: "إياك والمخيلة " قال: يا رسول الله، نحن قوم عرب، فها المخيلة فقال: " سبل الإزار " فذهبت هذه الكلمة دالة على الكبر ونحوه وكقوله: " ياخيل الله اركبي " و" لا تنتطح فيها عنزان " و" حمي الوطيس " و" كل الصيد في جوف الفرا " وقوله في يوم بدر: " هذا يوم له ما بعده".

9 - الموضوعات التي تطل من خلالها هذه البلاغة الرائعة لم تأت في معرض العاطفة أو الخيال... بل جاءت في معرض الحديث عن الخير والشر، والحلال والحرام... وما يكون من شأن المؤمن أن يقوله أو يفعله على سبيل المثال - الحديث عن " الكاسيات العاريات " وقال

في شأن النساء "رفقاً بالقوارير قال: "ومنهن ربيع مربع... والمراد تشبيه المرأة الحسناء المونقة بالربيع المزهر، والروض المنور، وقال لأسامة بن زيد، وقد كساه قبطية فكساها امرأته أخاف أن تصف حجم عظامها وهذه استعارة، والمراد أن القبطية برقتها تلتصق بالجسم، فتبين حجم الثديين والرادفتين، وما يشتد من لحم العضدين والفخذين، فيعرف الناظر إليها مقادير هذه الأعضاء... فجعلها عليه الصلاة والسلام لهذه المحال كالواصفة لما خلفها، والمخبرة عما استتر ما.

وهذه من أحسن العبارات عن هذا المعنى وإلى هذا الغرض رمى عمر بن الخطاب في قوله " إياكم ولبس القباطي، فإنها إلا تشف تصف " وهذا كلام حسن، فإنه عليه الصلاة والسلام لم يقل: أخاف أن تصف حجم أعضائها، بل قال: حجم عظامها، مع أن المراد لحم الأعضاء في حجمه وتكوينه، وذلك منتهى السمو بالأدب، إذ ذكر " أعضاء " المرأة؛ لأنه ينبه إلى صور ذهنية كثيرة، وهي تومئ إلى صور أخرى من ورائها، فتنزه النبي عن كل ذلك وضرب الحجاب اللغوي على هذه المعاني السافرة.. وجاء بكلمة العظام، فالمجاز على ما ترى والحقيقة هي ما علمت وكان للطبيعة أثر في فصاحة النبي عليه السلام في مثل قوله: " إذا طلع حاجب الشمس فأخّروا الصلاة حتى ترتفع، وإذا غاب حاجب الشمس فلا تصلوا حتى تغيب " وقوله - وقد سأله رجل: متى ستصلى العشاء الآخرة قال: "إذا ملأ الليل بطن كل واد" وقوله: "ليدخلن هذا الدين على ما دخل عليه الليل " وقوله: (إن رجلاً من أهل الجنة استأذن ربه في الزرع فقال له: ألست فيها شئت؟ قال: بلى، ولكني أحب أن أزرع، قال: فبذر فبادر الطرف نباته واستواؤه واستحصاده فكان أمثال الجبال).

ومن كلامه ﷺ: (إن المؤمن يرى ذنوبه كأنه قاعد تحت جبل يخاف أن يقع عليه، وإن الفاجر يرى ذنوبه كذباب مر على أنفه).

ومن كلامه - الله حين ذكر الأنصار فقال: (أما والله ما علمتكم إلا لتقلّون عند الطمع، وتكثرون عند الفزع) وقال: (الناس كلهم سواء كأسنان المشط) و(والمرء كثير بأخيه) وقال وذكر الخيل -: (بطونها كنز، وظهورها حرز) وقال عليه الصلاة والسلام: (اليد العليا خير من اليد السفلي وابدأ بمن تعول) وقال: (المسلمون تتكافأ دماؤهم، ويسعى بذمتهم أدناهم،

ويجير عليهم أقصاهم، وهم يد على من سواهم) وقال: (خير المال عين ساهرة، لعين نائمة وهذه استعارة؛ لأن المراد بذلك عين الماء الجارية التي لا ينقطع جريها ليلاً كما لا ينقطع نهاراً، فسهاها ساهرة لهذا المعنى؛ لأنها في ليلها دائبة، وعين صاحبها نائمة، وقال عليه الصلاة والسلام: (يحمل هذا العلم من كل خلف عدوله: ينفون عنه تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين)" وقال: (لا تزال أمتي صالحاً أمرها ما لم تر الأمانة مغنهاً والصدقة مغرماً) وقال: (الناس كإبل مئة لا تجد فيها راحلة) وقال: (الخيل معقود بنواصيها الخير إلى يوم القيامة).

ومن حديث عبد الله بن المبارك يرفعه إلى النبي على قال: (إذا ساد القبيل فاسقهم، وكان زعيم القوم أرذهم، وأُكرم الرجل اتقاء شره فلينتظرالبلاء) وقال عليه الصلاة والسلام (دب إليكم داء الأمم من قبلكم: الحسد والبغضاء. والبغضاء هي الحالقة حالقة الدين لا حالقة الشعر، والذي نفس محمد بيده لا تؤمنون حتى تحابوا. إلا أنبئكم بأمر إذا فعلتموه تحاببتم؟... أفشوا السلام وصلوا الأرحام) وقال: (إياكم والجلوس على الطرقات فإن أبيتم إلا المجالس فأعطوا الطريق حقها: غض البصر وكف الأذى، ورد السلام والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر)، وقال: (إن الله يرضى لكم ثلاثاً، ويكره لكم ثلاثاً: يرضى لكم أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئاً، وأن تعتصموا بحبله جميعاً ولا تفرقوا وأن تناصحوا من ولاه الله أمركم؛ويكره لكم قيل وقال، وكثرة السؤال، وإضاعة المال)، وقال في: (لو كان لابن آدم واديان من مال لابتغى ثالثاً ولا يملأ جوف ابن آدم إلا التراب، ويتوب الله على من تاب).

وقال: (يقول ابن آدم: مالي مالي، وإنها لك من مالك ما أكلت فأفنيت، أو لبست فأبليت أو تصدقت فأبقيت)، وعن الحسن رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: (أوصاني ربي بتسع أوصاني بالإخلاص في السر والعلانية، وبالعدل في الرضا والغضب وبالقصد في الغنى والفقر، وأن أعفو عمن ظلمني، وأعطي من حرمني، وأصل من قطعني، وأن يكون صمتي فكراً، ونطقي ذكراً، ونظري عبراً)، وقال عليه السلام: (قيدوا العلم بالكتاب) وقال: (ستحرصون على الإمارة، فنعمت المرضع، وبئست الفاطمة) وقال: (ليس من أخلاق المؤمن

الملق إلا في طلب العلم) وقال ﷺ: (إن الله كره لكم العبث في الصلاة، والرفث في الصيام، والضحك عند القبور).

# ١٠ - (الإبلاغ أو التبليغ): فالكلام النبوي

أ- من جهة: الصناعة اللغوية مسدد اللفظ محكم الوضع جزل التركيب متناسب الأجزاء في تأليف الكلمات، فخم الجملة، واضح الصلة بين اللفظ ومعناه واللفظ وضربه في التأليف والنسق، ثم لا ترى فيه حرفاً مضطرباً، ولا لفظة مستدعاة لمعناها أو مستكرهة عليه، ولا كلمة غيرها أتم منها أداء لمعنى وتأتياً لمسرة في الاستعمال.

ب- ومن جهة الصناعة البيانية حسن المعرض، بيِّن الجملة، واضح التفعيل، ظاهر الحدود، جيد الرصف، متمكن المعنى، واسع الحلية في تصريفه، بديع الإشارة، غريب اللمحة، ناصع البيان، وقد سلمت له على هذه الجهات الثلاث (اللغة والبيان والحكمة) من نحو قوله: (مات حتف أنفه) وقوله في صفة الحرب يوم حنين: (الآن همي الوطيس) وقوله في حديث الفتنة: (هدنة على دخن) وقوله: (بعثت في نفس الساعة) وكقوله: (حتى تنفرد سالفتي) وقوله: (رفقاً بالقوارير) وقوله: (اشفعوا تؤجروا) وقوله: (لا توك فيوكى عليك) وقوله: (لا يلدغ المؤمن من جحر واحد مرتين ")... إلخ.

وكقوله: (ما بال أقوام يشترطون شروطاً ليست في كتاب الله وما كان من شرط ليس في كتاب الله فهو باطل وإن كان مئة شرط، قضاء الله حق، وشرط الله أوثق وإنها الولاء لمن أعتق) أو قوله: (إن الله حرم عليكم عقوق الأمهات، ووأد البنات، ومنعاً وهات، وكره لكم قيل وقال وكثرة السؤال، وإضاعة المال). وحين كانت مهمة الإبلاغ في أمر من الأمور أو موضوع من المواضيع لا تتم إلا بالإطالة والإسهاب، فقد كان النبي عليه السلام – يطيل في خطبه وأحاديثه على حد سواء.

روى أبو سعيد الخدري أن النبي خطب بعد العصر فقال: (ألا إن الدنيا خضرة حلوة ألا وإن الله مستخلفكم فيها فناظر كيف تعملون، فاتقوا الدنيا، واتقوا النساء ألا لا يمنعن رجلاً مخافة الناس أن يقول الحق إذا علمه) قال أبو سعيد: ولم يزل يخطب حتى لم يبق من الشمس إلا حمرة على أطراف السعف فقال: (إنه لم يبق من الدنيا فيها مضى إلا كها بقى من يومكم هذا فيها

مضى). هذا مع حرص النبي على الإيجاز، وأمره بإطالة الصلاة وقصر الخطبة. وبسبب هذه السمة الرئيسة:

١١ - خلو كلام النبي عليه السلام من المجاز المعقد ومن ضروب الإحالة وفنون الصنعة؛
 لأن هذه المجازات والفنون المصنوعة لا تلتئم مع رسالة الإبداع لجميع الناس.

١٢ - كثرة " الأمثال والاستعارات " في الكلام النبوي، وأي شيء كالمثل يقرب الصور والحقائق لأذهان المدعوين والمكلفين.

17 – اجتماع المعاني الكبار في الكلمات القصار، بل اجتماع العلوم الوافية في بضع كلمات، (وأعطيت جوامع الكلم) (كما تكونون يولى عليكم) (أشد الناس بلاء الأنبياء، ثم الصالحون، ثم الأمثل فالأمثل) ومن بلاغة النبي في قوله: (كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته، الدين النصيحة، دع ما يريبك إلى ما لا يريبك، حبك الشيء يعمي ويصم، حفت الجنة بالمكاره، وحفت النار بالشهوات، المسلمون على شروطهم، من حسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه، الصبر عند الصدمة الأولى، السعيد من وعظ، بغيره).

وقد طبعت سمة الإبلاغ البلاغة النبوية بطابع " العصرية " وأخرجته من حدود الزمان؛ لأن رسالة النبي لا تنتهي بانتهاء الزمان، ولأن " الأسلوب الذي يخرج من الفطرة المستقيمة هو أسلوب كل العصور.

# الباب العاشر الفصل الخامس

## النبي محمد ﷺ ليس بشاعر

#### ١- تنزه النبي عن قول الشعر:

تنزه النبي على عن قول الشعر والاهتهام به، فهو لا ينبغي له، والخبر في ذلك مكشوف متظاهر والروايات صحيحة متواترة، وقد قال الله تعالى: «وما علمناه الشعر وما ينبغي له، إن هو إلا ذكر وقرآن مبين» فكان عليه الصلاة والسلام لا يهتدي إلى إقامة وزن الشعر إذا هو تمثل بيتاً منه، بل يكسره ويتمثل البيت مكسوراً. مع أن ذلك لا يعرض البتة لأحد من الناس في كل حالاته عربياً كان أو أعجمياً، فقد يتعتع المرء في بيت من الشعر ينساه أو ينسى الكلمة منه، فلا يقيم وزنه لهذه العلة، ولكنه يمر في أبيات كثيرة مما يحفظه أو مما يحسن قراءته، فها وزن الشعر إلا نسق ألفاظه، فمن أداها على وجهها فقد أقامه على وجهه، ومن قرأ صحيحاً فقد أنشد صحيحاً.

وهذا خلاف المأثورعنه على أنه على كونه أفصح العرب إجماعاً، لم يكن ينشد بيتاً تاماً على وزنه، إنها كان ينشد الصدر أو العجز فحسب، إن ألقى البيت كاملاً لم يصحح وزنه بحال من الأحوال، وأخرجه عن الشعر فلا يلتئم على لسانه.

أنشد مرة صدر البيت المشهور للبيد، (وهو قوله: ألا كل شيء ما خلا الله باطل)، فصححه، ولكنه سكت عن عجزه «وكل نعيم لا محالة زائل».

وأنشد البيت السائر لطرفة على هذه الصورة:

ستبدي لك الأيام ما كنت جاهلاً ويأتيك (من لم ترود) بالأخبار وإنها هو: «ويأتيك بالأخبار من لم تزود».

وأنشد بيت العباس بن مرادس فقال:

أتجعل نهبي نهب العبيد بين (الأقرع) وعيينة...

وعبيد اسم فرس العباس

فقال الناس: بين عيينة والأقرع. فأعادها عليه الصلاة والسلام: «بين الأقرع وعيينة» ولم يستقم له الوزن.

#### ٢- مما ارتجزه ﷺ:

ولم تجرعلى لسانه على مع وزنه إلا ضربان من الرجز المنهوك (مما ذهب ثلثاه وبقي ثلثه)، لا يمتنع منها شيء على أحد. والمشطور (جعل البيت ثلاثة أجزاء، فيتحد العروض والضرب) وهما أخف أوزان الرجز والمشطور أكثر رجز العرب و(الجزء الأخير من الشطر الأول يُسمى عروضاً، ومثله من الشطر الثاني يسمى ضرباً) أما الأول المنهوك كقوله في رواية البراء: إنه رأى النبي على بغلة بيضاء يوم أحد ويقول:

أنكا النبكي لا ككذب أنكا ابكن عبد المطلب ب والثانى المشطور كقوله في رواية جندب أنه على دميت أصبعه فقال:

هـــل أنـــت إلا إصـــبع دميــت وفي ســــبيل الله مــــا لقيـــت ٣- الرجزية أصله ليس بشعر:

وإنها اتفق له ذلك؛ لأن الرجز في أصله ليس بشعر إنها هو وزن وقد اختلف العلماء في ذلك، وآراؤهم في تعليله مضطربة، فمنهم من يجعل الرجز شعراً، وهو جمهورهم، ومنهم من ينفي أن يكون من الشعر، والصواب أنه ضرب من الوزن، لم يجعل من الشعر إلا أنه كان الأصل في اهتدائهم إليه، ثم أخذ فيه الشعراء بعد ذلك وأجروه مجرى القصيد، فجعلته العادة شعراً، أما هو في أصله وحقيقته فليس من الشعر، وهذا الوزن (الرجز) كأوزان السجع، وهو يتفق للصبيان والضعفاء من العرب، يتراجزون به في عملهم وفي لعبهم وفي سوقهم، ومثل هؤلاء لا يقال لهم شعراء، فقد يتسق لهم الرجز الكثير عفواً غير مجهود، حتى إذا صاروا إلى الشعر انقطعوا. وإنها جعل الرجز من الشعر تتابع أبياته، وجمع النفس عليه، واستعماله في المفاخرات ونحوها، وأنه الأصل في اهتدائهم إلى أوزان الشعر، فأما البيت الواحد من الشعر، فلا يعد قائله شاعراً.

#### ٤- الأوزان فطرية في العرب:

لقد كانت الأوزان فطرية في العرب، فهي في الرجز، وهي في السجع، وهي في الشعر، جميعاً، ولم يعلم أنه على اتفق له في الرجز أكثر من بيت واحد، أو تمثل منه بأكثر من البيت الواحد كبيت أمية بن أبي الصلت:

إن تغفر اللهم تغفر جما وأي عبد لك لا ألم تعفر الله تعالى يأبى لنبيه الشعر:

ولذا قال تعالى: (وما علمناه الشعر وما ينبغي له، إن هو إلا ذكر وقرآن مبين)، ثم يأتي بعد ذلك جلة أصحابه وخلفائه، يأخذون فيها أخذ فيه، فيمضون على ما كان من أمرهم في الجاهلية، ويثبتون على أخلاقهم وعلى أصول طباعهم ويستطير ذلك في الناس، وهو أمر متى تهيّأ نها فيهم، ومتى نها غلب عليهم، ومتى غلب استبد بهم، ومتى استبد لم تقم معه للإسلام قائمة (ولو لا كلمة سبقت من ربك لكان لزاماً وأجل مسمى) على أن منع الشعر إنها أخذ به منذ نشأته، ولذا قال في (لما نشأت بُغّضت إليّ الأوثان وبغض إلي الشعر، ولم أهم بشيء عما كانت الجاهلية تفعله إلا مرتين، فعصمني الله منها، ثم لم أعد).

ولا جرم أن ذلك تأديب من الله أراد به تحويل فطرته على عن الشعر وقوله، حتى لا تنزع به العادة منزعاً، ولا تذهب في أسبابه مذهباً لقوله عليه والسلام: (أدبني ربي فأحسن تأديبي).

### ٦- النبي محمد ﷺ يحب الشعر:

على أنه فيها كان وراء عمل الشعر وتعاطيه وإقامة وزنه، يحب هذا الشعر ويستنشده، ويثيب عليه، ويمدحه متى كان في حقه ولم يعدل به إلى ضلالة أو معصية، ولولا أن ذلك قد كان منه على الرواية بعد الإسلام، ولما وجد في الرواة من يجعل وكده حمل الشعر وروايته وتفسيره واستخراج الشاهد والمثل منه، وكأنه عليه الصلاة والسلام حين سمع الشعر وأثاب عليه ورخص فيه لم يرد إلا هذا المعنى، والشاهد القاطع قوله في أمر الجاهلية: (إن الله قد وضع عنا آثامها في شعرها وروايته) وبمثل هذا القول استأنس العلماء وتجردوا للرواية وتمللوا منها. رحمهم الله وأثابهم بها صنعوا، ولقد كانت السابقة في ذلك لحسان رضى الله عنه، وكان ذا لسان

ما يسره به معقول من معد، وهو الذي قال له النبي على: (قل وروح القدس معك) فكان إذا أرسل لسانه لم يجدوا دفعاً وإذا مسهم بالضر لم يجد شعراؤهم نفعاً، وإذا وضع منهم لم يستطيعوا لما وضعه رفعاً:

إن كان في الناس سباقون بعدهم لا يرقع الناس ما أوهت أكفهم أكسرم بقوم رسول الله شيعتهم

فكل سبق لأدنى سبقهم تبع عند الدفاع، ولا يوهون ما رقعوا إذا تفرقت الأهواء والشيع

### ٧- النبي محمد ﷺ أنه شاعر:

وقد قيل في تعليل عدم حب النبي لقول الشعر أنه (النبي) أراد أن ينفي ما استطاع أنه شاعر ينظم القصيد، وأن سور القرآن قصائد مرتلات كما زعم المشركون، وإن تهمة الشعر التي ألحقها بعضهم بالقرآن الكريم لم تكن أكثر من تعبير عن العجز والسقوط أمام هذا التحدي السافر بالقرآن.. وإلا فقد أقروا – وبخاصة المتقدمين فيهم بالعلم بالشعر ورجزه كالوليد وغيره – بأن القرآن ليس بشعر.. ثم إذا نظرنا إلى الموضوع من الطرف المقابل: ما عسى أن يدل كسر البيت من الشعر، والخروج به إلى ما يشبه جملة مرسلة من الكلام... على أن المتمثل به شاعر أو ليس شاعراً؟ إن دلالة هذا الأمر واضحة على أن صاحبه لا يريد أن ينشد الشعر – أي يقرأ قراءة صحيحة – ولا أن يجري وزنه على لسانه فهو يبتعد عن لحنه و إيقاعه النفس.. يخاف منه أن يحرك فيه تلك الفطرة القوية اللاقطة التي تطاوعه إلى الشعر إن شاء ويخشى هو أن يطاوعها إن أجرى على لسانه شعراً ذا إيقاع رتيب موزون، والرسول يومئذ أفصح العرب كما مرَّ بك: لقد قال الله تعالى في شأن هذا الرسول الكريم: (وما علمناه الشعر وأغراضهم فيه.. على نحو ما كانت عليه في ذلك الحين (وما ينبغي له)، إن شأنه غير هذا المشأن، وهدفه غير هذا الهدف.. ورسالته التي أعد لها أبعد من حدود الزمان والمكان.. فهو ليس لقبيلة من قبائل العرب.. شاعراً.. ولكنه للإنسانية جمعاء.. رسولاً نبياً.

# الباب العاشر الفصل السادس نقد النبي ﷺ للشعر

وقف النبي على من الشعر مواقف شتى حسب هدف الشعر وغايته ونقد النبي للشعر أو حكمه عليه بالحسن والقبح، وحثه عليه أو منعه، ليس في عدم إقامته هو - على - للشعر دليل على المدح والذم.. منه إنها منع من إقامته لأمر رباني، ولابد للوقوف على رأي النبي في الشعر من الرجوع إلى أقواله فيه وإلى موقفه من شعراء المسلمين والمشركين:

١ - قال النبي على: "إن من الشعر حكمة".

٢ وقال في رواية أخرى: (إن من البيان سحراً، وإن من العلم جهلاً وإن من الشعر حكماً، وإن من القول عَيْلاً) والمراد بقوله: إن من الشعر حكمة، إن قاله صادقاً مطابقاً الحق، أو نافعاً يمنع من السفه، كالشعر الذي يرد في الأمثال والمواعظ.

٣- في صحيح الترمذي من حديث جابر بن سمرة قال: "كان أصحاب رسول الله على يتذاكرون الشعر وحديث الجاهلية عند رسول الله فلا ينهاهم وربها يبتسم".

٤ - وقد رخص النبي صراحة في روايته، فتجرد العلماء والرواة لذلك لحمله وروايته.

يضاف إلى ذلك: أن النبي على كان يستنشد الشعر ويثيب عليه، ويمدحه متى كان في حدود تلك الحكمة، أو لم يتجاوز به صاحبه إلى معصية أو صلة أو عدوان.

٥ – وقد روى عنه في حديث ابن ماجه – قوله أعظم الناس فرية رجل هاجى رجلاً فهجا القبيلة بأسرها.

٦- إن مقياس نقد الشعر عند النبي - على النبوة " النبوة المناصل عندها الكلام بموازين الفضيلة والخير والصدق، ومن هنا جاء التفضيل من قوله: أصدق كلمة قالها لبيد: ألا كل شيء ما خلا الله باطل.

۷− إن النبي ﷺ كان له شعراء ينافحون عنه، ويدافعون عن الدعوة، ويتصدون لكيد الكائدين والمتفاخرين من شعراء المشركين.. وأخبار شعراء النبي الثلاثة المشهورين: عبدالله بن رواحة، وحسان بن ثابت، وكعب بن مالك، معروفة في كتب الأدب.

٥- وفي كتب الحديث: روى البخاري عن أبي سلمة بن عبد الرحمن بن عوف أنه سمع حسان بن ثابت يستشهد أبا هريرة فيقول: يا أبا هريرة نشدتك الله هل سمعت رسول الله يقول: (يا حسان أجب عن رسول الله، اللهم أيده بروح القدس)؟ قال أبو هريرة: نعم، وروي أيضاً أن النبي على قال لحسان: (اهجهم - أو قال: هاجهم - وجبريل معك)..

9 - وإذا كان اتخاذ النبي لهؤلاء الشعراء يدل على " الموقف " الحقيقي للنبي من الشعر، وأنه رغب فيه منافحاً عن الدعوة، فإن مما تجدر الإشارة إليه أن مجاراة شعرائه - على المشركين في المفاخرة والهجاء يجب أن تفهم في ضوء الضرورة وفي حدود المعاملة بالمثل، فإن رسول الله لم يبعث للهجاء ولم يؤمن بالفخر، وقد قال: (إن الله تعالى قد أذهب عنكم نخوة الجاهلية وتعاظمها بالآباء).

• ١ - جاء في الحديث الصحيح من حديث محمد بن سيرين - وغيره - قال: "هجا رهط من المشركين النبي وأصحابه فقال المهاجرون: يا رسول الله ألا تأمر علياً فيهجو هؤلاء القوم فقال: إن القوم الذين نعروا بأيديهم أحق أن ينصروا بألسنتهم، فقالت الأنصار: أرادنا والله فأرسلوا إلى حسان فأقبل فقال يا رسول الله والذي بعثك بالحق ما أحب أن لي بمقولي ما بين صنعاء وبصرى".

١١- في حديث آخر أخرجه الطبراني عن عمار بن ياسر قال: لما هجانا المشركون قال لنا رسول الله على: قولوا لهم كما يقولون لكم..

17 - ولما جاء وفد بني تميم بشاعرهم الأقرع بن حابس وخطيبهم عطارد بن حاجب.. ونادوا النبي من وراء الحجرات: يا محمد اخرج إلينا نفاخرك ونشاعرك فإن مدحنا زين وذمنا شين رماهم النبي بمثل خطيبه ثابت بن قيس بن شهاس أو بواحد من شعرائه، يريدون المفاخرة والمشاعرة فيغلبون وينتصرون إنها حالة من حالات الدفاع إن شئت أن تسميها وموقف من مواقف الرد على استطالة كان لابد لها أن تقمع، وكان لابد أن يتنزه عنها النبي

17 - كره النبي الطبع شعر العدوان والعصبية وشعر المجون والفسق: كما كره اشتغال المرء بالشعر حتى يصده عن واجبه في الدين والأسرة والمجتمع، فقال عليه والصلاة والسلام (لئن يمتلئ جوف أحدكم قيحاً يريه خير من أن يمتلئ شعراً).

هذا الحديث وجملة الموقف السابق للنبي عليه السلام يمثل الشرع العملي لقوله تعالى: (والشعراء يتبعهم الغاوون. ألم تر أنهم في كل واد يهيمون. وأنهم يقولون ما لا يفعلون. إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات وانتصروا من بعد ما ظلموا وسيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون) الآيات الأخيرة ٢٢٥ - ٢٢٧ من سورة الشعراء.

قال ابن عباس في تفسير قوله تعالى: (في كل واد يهيمون: في كل لغو يخوضون وقال بعض المفسرين: إن المراد بالشعراء هنا شعراء المشركين يتبعهم سفهاء الناس... وأما الشعر الذي لا لغو فيه ولا باطل... والشعر الذي يخرج إلى ساحة الانتصاف والنصرة للحق.. خير وليس به بأس.

أخرج ابن أبي شيبة من طريق مرسله قال: لما نزلت (والشعراء يتبعهم الغاوون) جاء عبد الله بن رواحة وحسان بن ثابت وكعب بن مالك وهم يبكون؟ فقالوا: يا رسول الله أنزل الله هذه الآية وهو يعلم أنا شعراء، فقال: اقرؤوا ما بعدها (إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات)، أنتم (وانتصروا من بعد ما ظلموا) أنتم، قال ابن عباس في قوله تعالى: (والشعراء يتبعهم الغاوون) إلى قوله: (ما لا يفعلون): إن الله تعالى نسخ من ذلك واستثنى فقال: (إلا الذين آمنوا إلى آخر السورة.

# الباب العاشر الفصل السابع التفريق بين الحقيقة والجاز في فهم الحديث النبوي الشريف

١ – المراد بالمجاز هنا: ما يشمل المجاز اللغوي والعقلي، والاستعارة والكناية، والاستعارة التمثيلية، وكل ما يخرج من اللفظ أو الجملة عن دلالتها المطابقة الأصلية والمجاز أبلغ من الحقيقة، كما هو مقرر في علوم البلاغة.

٢ - والعربية لغة للمجاز فيها نصيب موفور، والرسول الكريم أبلغ من نطق بالضاد وكلامه تنزيل من المجازات، المعبرة عن المقصود بأروع صورة.

وحمل الكلام على المجاز في بعض الأحيان يكون متعيناً، وإلا زلت القدم، وسقط المرء في الغلط. وحين قال الرسول والنسائه من أمهات المؤمنين: «أسرعكن لحوقاً بي أطولكن يداً» حملنه على طول اليد الحقيقي المعهود قالت عائشة: فكن يتطاولن - رضي الله عنهن - أيتهن أطول يداً؟! بل في بعض الأحاديث أنهن أخذن (قصبة) لقياس أي الأيدي أطول؟! والرسول لم يقصد ذلك، إنها قصد طول اليد في الخير وبذل المعروف. وهذا ما صدقه الواقع، فكانت أول نسائه لحوقاً به هي زينب بنت جحش، كانت امرأة صناعاً، تعمل بيدها وتتصدق.

٣- روى البخاري عن عدي بن حاتم قال: لما نزلت هذه الآية «فالآن باشروهن وابتغوا ما كتب الله لكم وكلوا واشربوا حتى يتبين لكم الخيط الأبيض من الخيط الأسود من الفجر، ثم أتموا الصيام إلى الليل) (البقرة: ١٨٧) عمدت إلى عقالين: أحدهما أسود، والآخر أبيض، قال: فجعلتها تحت وسادي قال: فجعلت أنظر إليها، فلما تبين لي الأبيض من الأسود أمسكت، فلما أصبحت غدوت إلى رسول الله في فأخبرته بالذي صنعت قال، فقال: «إن وسادك إذن لعريض! إنها ذلك بياض النهار من سواد الليل».

3 - ومثل ذلك قوله تعالى في الحديث القدسي المعروف: «إن تقرب عبدي إليَّ بشبر تقربت إليه ذراعاً، وإن تقرب إليّ ذراعا تقربت إليه باعاً، وإن أتاني يمشي أتيته هرولة» فقد شغب المعتزلة على أهل الحديث بروايتهم مثل هذا النص، وعزوهم ذلك إلى الله تبارك وتعالى، وهو يوهم تشبيهه تعالى بخلقه في القرب المادي والمشي والهرولة، وهذا لا يليق بكهال الألوهية. وقد رد على هؤلاء الإمام ابن قتيبة في كتابه: «تأويل مختلف الحديث» بقوله: إن هذا تمثيل وتشبيه وإنها أراد: من أتاني مسرعاً بالطاعة أتيته بالثواب أسرع من إتيانه، فكنى عن ذلك بالمشي والهرولة».

وفي حديث الشيخين عن أبي هريرة عن النبي هي قال: «اشتكت النار إلى ربها، فقالت: يا رب أكل بعضي بعضاً! فأذن لها بنفسين نفس في الشتاء، ونفس في الصيف فهو أشد ما تجدون من الحر، وأشد ما تجدون من الزمهرير».

7 - ومثل ذلك حديث أبي هريرة في الصحيحين عن النبي و قال: «إن الله خلق الخلق، حتى إذا فرغ من خلقه، قال الرحم: هذا مقام العائذ بك من القطيعة! قال: نعم. أما ترضين أن أصل من أوصلك، وأقطع من قطعك؟

قالت: بلى يا رب. قال: فهو لك. قال رسول الله على: فاقرؤوا إن شئتم (فهل عسيتم إن توليتم أن تفسدوا في الأرض وتقطعوا أرحامكم...) فهل كلام الرحم وهي القرابة وليتم أن تفسدوا في المجاز؟ اختلف الشراح، ولكن القاضي عياضاً حمل الحديث على المجاز، وأنه من باب ضرب المثل ومثله: (لو أنزلنا هذا القرآن على جبل لرأيته خاشعاً) الآية، وفي آخرها (وتلك الأمثال نضربها للناس) فمقصود هذا الكلام الإخبار بتأكيد أمر صلة الرحم، وأنه تعالى أنزلها منزلة من استجار به فأجاره فأدخله في حمايته، وإذا كان كذلك فجاره الله غير مخذول.

٧- وقد قال رسول الله ﷺ: «من صلى الصبح فهو في ذمة الله، وإن من يطلبه الله بشيء من ذمته يدركه ثم يكبه على وجهه في النار» أخرجه مسلم.

٨- هذا اللون من التأويل، بحمل الحديث على المجاز، لا يضيق الدين به ذرعاً، على أن
 يكون مقبولاً غير متكلف ولا متعسف وأن يكون ثمة موجب للتأويل، والخروج من الحقيقة

إلى المجاز، فالتأويل بغير مسوغ مرفوض، والتأويل المتعسف مرفوض، كما أن حمل الكلام على الحقيقة، مع وجود المانع العقلي أو الشرعي أو العملي أو الواقعي \_ مرفوض أيضاً. وقد يكون رفض اللجوء إلى المجاز هنا باب فتنة للعقليين من الناس، الذين علمهم الإسلام أن لا تعارض بين صحيح المنقول وصريح المعقول.

9- ولنقرأ هذا الحديث الذي رواه الشيخان عن ابن عمر رضي الله عنها قال: قال رسول الله عليه وسلم: "إذا صار أهل الجنة إلى الجنة، وأهل النار إلى النار، جيء بالموت، حتى يجعل بين الجنة والنار، ثم يذبح! ثم ينادي مناد: يا أهل الجنة، لا موت، يا أهل النار لا موت، فيزداد أهل الجنة فرحاً إلى فرحهم، ويزداد أهل النار حزناً إلى حزنهم» وفي حديث أبي سعيد عند الشيخين وغيرهما: "يؤتى بالموت كهيئة كبش أملح) ترى ماذا يفهم من هذا الحديث؟ وكيف يذبح الموت؟ أو يموت الموت؟ لقد وقف عنده القاضي أبو بكر بن العربي، وقال: استشكل هذا الحديث، لكونه يخالف صريح العقل. لأن الموت عرض، والعرض لا ينقلب جسماً، فكيف يذبح؟؟ قال: فأنكرت طائفة صحة الحديث ودفعته. وتأولته طائفة فقالوا: هذا تمثيل، ولا ذبح هناك حقيقة. وقالت طائفة: بل الذبح على وتأولته طائفة فقالوا: هذا تمثيل، ولا ذبح هناك حقيقة. وقالت طائفة: بل الذبح على أن الحافظ قال: لا مانع أن ينشئ الله من الأجساد حقيقته، والمذبوح متولي الموت، على أن الحافظ قال: لا مانع أن ينشئ الله من الأجساد أعراضاً يجعلها مادة لها، كما ثبت في صحيح مسلم في حديث "إن البقرة وآل عمران تجيئان أعراضاً غاماتان" ونحو ذلك من الأحاديث.

• ١ - والمجاز كما يقع في أحاديث الأخبار، يقع في أحاديث الأحكام، فيجب على أهل الفقه التنبه له، والتنبيه عليه، ولمثل هذا اشترطوا في المجتهد أن يكون عالماً بالعربية علماً يمكنه من فهم دلالاتها المختلفة، كما كان يفهمها العربي الخالص في عصر النبوة والصحابة، وإن كان هذا يعرفها بالسليقة وذاك يعرفها بالدراسة، وقد قال الأعرابي:

ولست بنحوي يلوك لسانه ولكن سليقي أقول فأعرب المجاز والحقيقة يوقع في كثير من الخطأ، إن إغلاق باب المجاز في فهم الأحاديث، والوقوف عند المعنى الأصلي الحرفي للنص، يصد كثيراً من المثقفين المعاصرين عن فهم السنة، بل عن فهم الإسلام ويعرضهم للارتياب في صحته إذا أخذوا الكلام على

ظاهره في حين يجدون في المجاز ما يشبع نهمهم، ويلائم ثقافتهم، ولا يخرجون به على منطق اللغة، ولا قواعد الدين.

وقد حُكي عن بعض الصالحين أنه تأخر عن إخوانه يوماً، فسألوه عن ذلك فقال: «كنت أمرغ خدي في رياض الجنة، فقد بلغنا أن الجنة تحت أقدام الأمهات»! ولم يفهم إخوانه منه إلا أنه كان في خدمة أمه، مبتغياً بذلك مثوبة الله تعالى وجنته.

17 – وذكر ابن حزم هنا الحديث الصحيح "سيحان وجيحان والنيل والفرات كل من أنهار الجنة"، وحديث "بين بيتي ومنبري روضة من رياض الجنة"، ثم قال: "هذان الحديثان ليس على ما يظنه أهل الجهل من أن الروضة مقتطعة من الجنة، وأن هذه الأنهار مهبطة من الجنة. هذا باطل وكذب. ثم ذكر ابن حزم أن معنى كون تلك الروضة من الجنة إنها هو لفضلها، وأن الصلاة فيها تؤدي إلى الجنة. وأن تلك الأنهار لبركتها أضيفت إلى الجنة، كما تقول في اليوم الطيب: هذا من أيام الجنة، وكما في الضأن: "إنها من دواب الجنة" وكما قال عليه السلام: "إن الجنة تحت ظلال السيوف". ومثل ذلك الحديث "الحجر الأسود من الجنة". يقول ابن حزم في هذه الأخبار: وإن تأويل الأحاديث والنصوص عامة ـ وإخراجها عن ظواهرها، باب خطر، لا ينبغي للعالم المسلم ولوجه إلا لأمر يقتضي ذلك من العقل أو النقل. وكثيراً ما تؤول الأحاديث ذاتية أو آنية أو موضعية، ثم يظهر للباحث عكس ذلك.

# الباب العاشر الفصل الثامن المثل في الحديث الشريف

#### أ- ماهية المثل في الحديث الشريف:

عبر الحديث النبوي الشريف عن كثير من قضايا الإنسان من خلال وسائل لغوية متعددة من بينها (المثل) وكما أن المثل حمل الكثير من القضايا الحياتية للإنسان من خلال اختزاله لمواقف إنسانية متباينة كذلك عبر المثل النبوي عن الكثير من القضايا الإنسانية والمتصفح لأحاديث النبي في يكتشف أن النبي أوضح الكثير من قضايا عصره والعصور اللاحقة من خلال المثل كقوله: (مثل المؤمنين في توادهم وتراحهم كمثل الجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى) وكقوله: (مثل الصلوات الخمس كمثل نهر جار...)، يعد التعبير بالمثل من أهم وسائل التعبير وطرقه، ذلك أن العقل البشري يستطيع أن يتعلم الدروس والعبر ويفهم مغازي الحياة من خلال هذه الأمثال، فالأمثال طريقة فذة في خلق يعد واضحاً للتعبير عن معاني وأحاسيس يعيشها الإنسان وينقلها للآخرين حتى يستفيدوا من دروس الحياة، ولقد استخدم القرآن الكريم أسلوب المثل في توصيل معاني بالجنة والنار والفوز والخيبة للناس حتى يتحولوا إلى معسكر الإيان والفوز بالجنة والنار والخروج من معسكر الكفر.

والمثل هو نوع من مفردات الإقناع بالحوار الداخلي للعبارة، وكذلك جاء الحديث النبوي الشريف بالإقناع بالمثلية واستخدام الأمثال من أجل توصيل المعاني الإيهانية التي تضمن لهم النجاح والفوز بالدارَيْن، وإنك لو أردت أن تستقصي الأمثال النبوية لعثرت على المئات منها في كتب الصحاح لما في هذه الأمثال من قدرة على التعبير عن قضايا الحياة والكون والإنسان، فقوله وثراهم وتراهم عمثل الجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى) وقوله على: (مثل الجليس الحسن والجليس السوء

كحامل المسك ونافخ الكير فحامل المسك إما أن يحذيك أو تبتاع منه ونافخ الكير.....) يدلل على قدرة المثل على التعبير عن معنى الوحدة التي تؤدي إلى القوة والمنعة وتظافر جهود أفراد المجتمع الإسلامي الموحد في دفع ضعف هذا المجتمع والذي يمثله المرض، فإذا ما ضعف عضو من الأمة فعلى الأعضاء أن يكونوا السند له حتى يتعافى، وهذا المثل عبر عن فكرة (الوحدة سبيل القوة والمنعة) وعدم تمكن الأعداء من بعض أجزاء المسلمين كما يتمكن المرض من الجسد، وكذلك مثلية صديقي الحسن والسوء كبائع المسك والحداد ولو نظرت إلى الحديث التالي (الناس إبل مئة لا تجد فيهم راحلة) وحديث (المؤمن كالنخلة....) لوجدت أن الأول قد عبر عن قضية مهمة من قضايا المجتمع الإسلامي وخاصة تنصل أفراده من تحمل أعباء المسؤولية عن الجهاعة الإسلامية التي يشترك أفرادها كل واحد منهم من أجل تكملة رحلة الحياة الإنسانية نحو الآخرة، فإذا ما تنصل كل أفراد المجتمع الإنساني ولم يبق واحد بلكئة ممن يتعاون مع غيره فإن مركبة المسيرة الإسلامية ستتعثر وتضعف ويتحكم بها أعداؤها.

# ب- من أمثال النبي علياً

عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِي الله عَنْهَمَا أَنَّ رَسُولَ الله عَلَىٰ قَالَ: ﴿إِنَّمَا مَثَلُ صَاحِبِ الْقُرْآنِ كَمَثَلِ صَاحِبِ الْقُرْآنِ كَمَثَلِ صَاحِبِ الْإِبلِ الْمُعَقَّلَةِ إِنْ عَاهَدَ عَلَيْهَا أَمْسَكَهَا وَإِنْ أَطْلَقَهَا ذَهَبَتْ » [أخرجه البخاري ومسلم وابن ماجه وأحمد ومالك].

عَنْ أَبِي مُوسَى عَنِ النَّبِيِّ عَلَىٰ قَالَ: «الْمُؤْمِنُ الَّذِي يَقْرَأُ الْقُرْآنَ وَيَعْمَلُ بِهِ كَالْأَثْرُجَّةِ طَعْمُهَا طَيِّبٌ وَرِيحُهَا طَيِّبٌ وَالْمُؤْمِنُ الَّذِي لَا يَقْرَأُ الْقُرْآنَ وَيَعْمَلُ بِهِ كَالتَّمْرَةِ طَعْمُهَا طَيِّبٌ وَلَا رِيحَ لَهَا وَمَثَلُ الْمُنَافِقِ الَّذِي يَقْرَأُ الْقُرْآنَ كَالرَّيْحَانَةِ رِيحُهَا طَيِّبٌ وَطَعْمُهَا مُرُّ وَمَثَلُ المُنَافِقِ الَّذِي لَا يَقْرَأُ الْقُرْآنَ كَالرَّيْحَانَةِ رِيحُهَا طَيِّبٌ وَطَعْمُهَا مُرُّ وَمَثَلُ المُنافِقِ الَّذِي لَا يَقْرَأُ اللَّوْرَآنَ كَالَّوْمِنَ اللَّذِي وَمَسَلَم والترمذي والنسائي وأبو القُرْآنَ كَالْحُنْظَلَةِ طَعْمُهَا مُرُّ أَوْ خَبِيثٌ وَرِيحُهَا مُر» [البخاري ومسلم والترمذي والنسائي وأبو داود وابن ماجه وأحمد والدارمي.

عَنِ النَّعْمَانِ بْنِ بَشِيرٍ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهَّ ﷺ: «مَثَلُ الْمُؤْمِنِينَ فِي تَوَادِّهِمْ وَتَرَامُمِهِمْ وَتَعَاطُفِهِمْ مَثَلُ الجُسَدِ إِذَا اشْتَكَى مِنْهُ عُضْوٌ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الجُسَدِ بِالسَّهَرِ وَالْحُمَّى».

[أخرجه البخاري ومسلم وأحمد]

ورد في بعض الأحاديث: «أن زوج النبي على اشتكت شدة تعبها في أعمال البيت، وطلبت منه خادمة، فقال لها النبي على: والله لا أؤثرك على فقراء المسلمين».

عن ابن عُمَرَ رضي الله عنه قالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْ:

«مَثَلُ الْمُؤْمِنِ كَمَثَلِ شَجَرَةٍ خَضْرَاءَ لَا يَسْقُطُ وَرَقُهَا وَلَا يَتَحَاتُّ، فَقَالَ الْقَوْمُ: هِيَ شَجَرَةُ كَذَا هِيَ شَجَرَةُ كَذَا هِيَ شَجَرَةُ كَذَا هِيَ النَّخْلَةُ وَأَنَا غُلَامٌ شَابٌ فَاسْتَحْيَيْتُ فَقَالَ: هِيَ النَّخْلَةُ . وعَنِ ابْنِ عُمَرَ مِثْلَهُ وَزَادَ فَحَدَّثْتُ بِهِ عُمَرَ فَقَالَ: لَوْ كُنْتَ قُلْتَهَا لَكَانَ أَحَبَّ إِلَيَّ مِنْ كَذَا النَّخْلَةُ.. وعَنِ ابْنِ عُمَرَ مِثْلَهُ وَزَادَ فَحَدَّثْتُ بِهِ عُمَرَ فَقَالَ: لَوْ كُنْتَ قُلْتَهَا لَكَانَ أَحَبَّ إِلَيَّ مِنْ كَذَا وَكَذَا»: «مَثَلُ اللَّوْمِنِ كَمَثَلِ شَجَرَةٍ خَضْرَاءَ»..

عن أبي هُرَيْرَةَ رَضِي الله عَنْه أَنَهُ سَمِعَ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: ﴿إِنَّمَا مَثَلِي وَمَثَلُ النَّاسِ كَمَثَلِ رَجُلٍ اسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ جَعَلَ الْفَرَاشُ وَهَذِهِ الدَّوَابُّ الَّتِي تَقَعُ فِي النَّارِ يَقَعْنَ وَجُلٍ اسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ جَعَلَ الْفَرَاشُ وَهَذِهِ الدَّوَابُ النَّي تَقَعُ فِي النَّارِ يَقَعْنَ فِيها فَأَنَا آخُذُ بِحُجَزِكُمْ عَنِ النَّارِ وَهُمْ يَقْتَحِمُونَ فِيها ». وَهُمْ يَقْتَحِمُونَ فِيها وَأَمَد [.

"عجب ربك من قوم يساقون إلى الجنة بالسلاسل". عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِي الله عَنْه أَنَّ وَرُشُولَ الله عَنْه أَنَّ عَالَمَ الله عَنْه أَنَّ عَنْه أَنَّ عَنْه أَنَّ عَنْهُ الرِّيحُ تُكَفِّئُهَا وَسُولَ الله عَنْهَ الله عَنْهَ الربح اعتدلت) فَإِذَا سَكَنَتِ اعْتَدَلَتْ (يعني نبتة بسيطة، تأتيها الربح فتميل معها، فإذا وقفت الربح اعتدلت) وَكَذَلِكَ اللَّهُ مِنْ يُكَفَّأُ بِالْبَلاءِ وَمَثُلُ الْكَافِرِ كَمَثَلِ الْأَرْزَةِ صَمَّاءَ مُعْتَدِلَةً حَتَّى يَقْصِمَهَا الله مُ إِذَا شَاءَ» [أخرجه البخاري ومسلم والترمذي وأحمد].

عَنْ أَبِي مُوسَى عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: «إِنَّمَا مَثْلِي وَمَثُلُ مَا بَعَثَنِي اللهُ بِهِ كَمَثُلِ رَجُلٍ أَتَى قَوْمًا فَقَالَ: يَا قَوْمِ إِنِّي رَأَيْتُ الجُيْشَ بِعَيْنَيَّ وَإِنِّي أَنَا النَّذِيرُ الْعُرْيَانُ (النذير العريان مصطلح عربي يعني أنني صادق فيها أخبركم به) فَالنَّجَاءَ فَأَطَاعَهُ طَائِفَةٌ مِنْ قَوْمِهِ فَأَدْلُجُوا (أي ساروا ليلاً). فانطلقوا على مهلهم فَنَجَوْا) وَكَذَّبَتْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ فَأَصْبَحُوا مَكَانَهُمْ فَصَبَّحَهُمُ الجُيْشُ فَاطْكَهُمْ وَاجْتَاحَهُمْ فَلَكُهُمْ وَاجْتَاحَهُمْ فَذَلِكَ مَثَلُ مَنْ أَطَاعَنِي فَاتَّبَعَ مَا جِئْتُ بِهِ وَمَثَلُ مَنْ عَصَانِي وَكَذَّبَ بِهَا فَأَمْدَ إِلهُ مِنَ الْحَقِقَ». [أخرجه البخاري ومسلم وأحمد].

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: ﴿إِذَا كَانَ يَوْمُ الْجُمُعَةِ وَقَفَتِ الْمُلاَئِكَةُ عَلَى بَابِ الْسُجِدِ
يَكْتُبُونَ الْأَوَّلَ فَالْأَوَّلَ وَمَثَلُ اللَّهَجِّرِ كَمَثَلِ الَّذِي يُهْدِي بَدَنَةً ثُمَّ كَالَّذِي يُهْدِي بَقَرَةً ثُمَّ كَبْشًا ثُمَّ
دَجَاجَةً ثُمَّ بَيْضَةً فَإِذَا خَرَجَ الْإِمَامُ طَوَوْا صُحُفَهُمْ وَيَسْتَمِعُونَ الذِّكْرَ».

[أخرجه البخاري ومسلم والترمذي والنسائي وأبو داود وأحمد ومالك[.

عن عبد الله بن قيس رَضِي الله عَنْه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «مَثَلُ الجُلِيسِ الصَّالِحِ وَالجُلِيسِ الصَّالِحِ وَالجُلِيسِ السَّاوْءِ كَمَثَلِ صَاحِبِ الْمِسْكِ إِمَّا تَشْتَرِيهِ وَالجُلِيسِ السَّوْءِ كَمَثَلِ صَاحِبِ الْمِسْكِ إِمَّا تَشْتَرِيهِ أَوْ تَجِدُ مِنْهُ رِيعًا خَبِيثَةً».

[رواه البخاري ومسلم وأحمد].

«" لا تُصَاحِبْ إِلَّا مُؤْمِنًا وَلَا يَأْكُلْ طَعَامَكَ إِلَّا تَقِيٌّ». [أخرجه الترمذي وأبو داود وأحمد].

وعَنِ النَّعْمَانَ بْنَ بَشِيرٍ رَضِي اللهَّ عَنْهَمَا عَنِ النَّبِيِّ قَالَ: «مَثَلُ الْقَائِمِ عَلَى حُدُودِ اللهَّ وَالْوَاقِعِ فِيهَا كَمَثُلِ قَوْمِ اسْتَهَمُوا عَلَى سَفِينَةٍ فَأَصَابَ بَعْضُهُمْ أَعْلَاهَا وَبَعْضُهُمْ أَسْفَلَهَا فَكَانَ وَالْوَاقِعِ فِيهَا كَمَثُلِ قَوْمِ اسْتَهَمُوا عَلَى سَفِينَةٍ فَأَصَابَ بَعْضُهُمْ أَعْلَاهَا وَبَعْضُهُمْ أَسْفَلَهَا فَكَانَ اللَّذِينَ فِي أَسْفَلَهَا إِذَا اسْتَقَوْا مِنَ اللَّهِ مَرُّوا عَلَى مَنْ فَوْقَهُمْ فَقَالُوا: لَوْ أَنَّا خَرَقْنَا فِي نَصِيبِنَا خَرْقًا وَلَيْ اللَّهِ مَنْ فَوْقَهُمْ فَقَالُوا: لَوْ أَنَّا خَرَقْنَا فِي نَصِيبِنَا خَرْقًا وَلَجَوْا وَنَجَوْا وَنَجَوْا وَلَجُوا وَنَجَوْا وَنَجَوْا جَيِعًا وَإِنْ أَخَذُوا عَلَى أَيْدِيهِمْ نَجَوْا وَنَجَوْا جَيعًا». [أخرجه البخاري والترمذي وأهمد].

قال عليه الصلاة والسلام: «بَلِ ائْتَمِرُوا بِالْمُعْرُوفِ وَتَنَاهَوْا عَنِ الْمُنْكَرِ حَتَّى إِذَا رَأَيْتَ شُحَّا مُطَاعًا وَهُوَى مُتَّبَعًا وَدُنْيَا مُؤْثَرَةً وَإِعْجَابَ كُلِّ ذِي رَأْيٍ بِرَأْيِهِ فَعَلَيْكَ بِخَاصَّةِ نَفْسِكَ وَدَعِ الْعَوَامَّ فَإِنَّ مِنْ وَرَائِكُمْ أَيَّامًا الصَّبْرُ فِيهِنَّ مِثْلُ الْقَبْضِ عَلَى الجُمْرِ لِلْعَامِلِ فِيهِنَّ مِثْلُ أَجْرِ خَسْسِنَ رَجُلًا يَعْمَلُونَ مِثْلَ عَمَلِكُمْ، قَالَ عَبْدُ اللهَّ بْنُ اللّبَارَكِ وَزَادَنِي غَيْرُ عُتْبَةً قِيلَ: يَا رَسُولَ اللهَّ أَجْرُ خَسْسِنَ مِنْكُمْ قَالَ أَبو عِيسَى: هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ غَرِيبٌ». [أخرجه الترمذي والنسائي وابن ماجه].

وعن أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِي اللهَّ عَنْه أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللهَّ ﷺ يَقُولُ: «مَثِلِي وَمَثَلُ النَّاسِ كَمَثْلِ رَجُلٍ اسْتَوْقَدَ نَارًا فَجَعَلَ الْفَرَاشُ وَهَذِهِ الدَّوَابُّ تَقَعُ فِي النَّارِ وَقَالَ: كَانَتِ امْرَأَتَانِ مَعَهُمَ ابْنَاهُمَا رَجُلٍ اسْتَوْقَدَ نَارًا فَجَعَلَ الْفَرَاشُ وَهَذِهِ الدَّوَابُ تَقَعُ فِي النَّارِ وَقَالَ: كَانَتِ امْرَأَتَانِ مَعَهُمَ ابْنَاهُمَا

جَاءَ الذِّئْبُ فَذَهَبَ بِابْنِ إِحْدَاهُمَا فَقَالَتْ صَاحِبَتُهَا: إِنَّمَا ذَهَبَ بِابْنِكِ وَقَالَتِ الْأُخْرَى: إِنَّمَا ذَهَبَ بِابْنِكِ فَتَحَاكَمَتَا إِلَى دَاوُدَ فَقَضَى بِهِ لِلْكُبْرَى فَخَرَجَتَا عَلَى سُلَيُهانَ بْنِ دَاوُدَ فَأَخْبَرَتَاهُ فَقَالَ: وَهَبَ بِالْبْنِكِ فَتَحَاكَمَتَا إِلَى دَاوُدَ فَقَضَى بِهِ لِلْكُبْرَى فَخَرَجَتَا عَلَى سُلَيُهانَ بْنِ دَاوُدَ فَأَخْبَرَتَاهُ فَقَالَ: الْتُتُونِي بِالسِّكِّينِ أَشُقُّهُ بَيْنَهُمَ فَقَالَتِ الصُّغْرَى: لَا تَفْعَلْ يَرْحَمُكَ الله مُّهُ وَابْنُهَا فَقَضَى بِهِ لِلصَّغْرَى. قَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ: وَالله إِنْ سَمِعْتُ بِالسِّكِينِ إِلَّا يَوْمَئِذٍ وَمَا كُنَّا نَقُولُ إِلَّا اللَّذِيَةُ».

[أخرجه البخاري ومسلم والنسائي وأحمد].

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِي اللهَّ عَنْه أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «إِنَّ مَثِلِي وَمَثَلَ الْأَنْبِيَاءِ مِنْ قَبْلِي كَمَثَلِ رَجُلٍ بَنَى بَيْتًا فَأَحْسَنَهُ وَأَجْمَلُهُ إِلَّا مَوْضِعَ لَبِنَةٍ مِنْ زَاوِيَةٍ فَجَعَلَ النَّاسُ يَطُوفُونَ بِهِ وَيَعْجَبُونَ لَهُ وَيَقُولُونَ: هَلَّا وُضِعَتْ هَذِهِ اللَّبِنَةُ قَالَ: فَأَنَا اللَّبِنَةُ وَأَنَا خَاتِمُ النَّبِيِّينَ».

[الترمذي وأبو داود وأحمد].

# الباب العاشر الفصل التاسع القصة من الأدب النبوي الشريف

### أولاً- القصة من الأدب النبوي الشريف:

مثلها استثمر القرآن الكريم طريق القص في التعبير عن الكثير من القضايا الحياتية ويسرد حياة الأنبياء وغيرهم من الطغاة، كذلك استخدم الحديث النبوي الشريف طريقة القص في التعبير عن كثير من القضايا الإنسانية كقصة أصحاب الغار الثلاثة الذين أغلق باب الغار عليهم فدعا كل واحد بعمله الصالح ففرج الله عنهم، وقصة الأعمى والأقرع والأبرص، وقصة الرجل الذي قتل تسعة وتسعين نفساً وأكملها على المئة، وكقصة الغلام الذي كان يتردد على الساحر وعلى الراهب، وغير ذلك من القصص.

ولاشك أن القرآن استخدم القصة كأحد الطرق للتعبير عن المعاني الإنسانية الدينية والكونية والشخصية بها في ذلك قصص الأنبياء ومشاركة الملائكة للدفاع عن المسلمين، وكذلك قصص الحيوان والطيور والحشرات (كالبقرة – والنحلة – والهدهد – والفيل) حيث قص علينا رسول الله صلى لله عليه وسلم الكثير من القصص التي تمثل المعاني الإنسانية التي تقود الإنسان نحو تعديل السلوك الإيهاني عند الكثير من الناس بعد أن انحرفت سلوكيات الكثير من الناس عن هذه المعاني الدينية والإنسانية، فقد عبرت قصة (الأعمى والأقرع والأبرص) عن عمق النفس الإنسانية، ومدى تمكن حب المال من هذه النفس بحيث يوجهها نحو معاني مادية حسية تجدف بعكس اتجاه ريح القيم والأخلاق والمبادئ الإسلامية، فقد كانوا مرضى بالعمى والبرص والقرع إضافة إلى كونهم فقراء فبعث الله لهم ملكاً مكنه الله من تبرئتهم من مرضهم وأعطاهم ما تمنوا من المال، فلها جاء هذا الملك إليهم بعد غناهم بهيئة سائل منعه اثنان منهم وأعطاه الثالث.

وهكذا جاءت القصة لتمثل قضية اختبار الله للناس في قضية العطاء من المال، وكون هذا المال مال الله ولتكشف عن شح هذه النفس ولو اغتنت بعد فقر، وكذلك قصة (أصحاب الغار) الذين حبسهم الغار في يوم ماطر وأغلق باب الغار بصخرة لم يستطيعوا أن يخرجوا منه بسببها، فدعا كل واحد بدعوة عسى الله أن يخرجهم من هذا الضيق فكان الأول باراً بوالديه، وكان الثاني قد استأجر أجيراً فثمّر له أجره فلما طلبه أعطاه إياه، وكان الثالث قد رفض أن يبتز ابنة عمه ويستغل حاجتها المادية من أجل نزوة عارضة وكان قبل يراودها عن نفسها فتمتنع فلما احتاجت أرخصت عرضها من أجل الحاجة للمال، ولكنه في حالة الضيق لم يستغل حاجتها فأعطاها النقود و لم يخدش عرضها، وهكذا فتح الغار وزالت الصخرة وهذه القصة عثل معاني ثلاثة مهمة في استقامة الحياة:

الأول: أهمية بر الوالدين على الأبناء.

الثاني: والحفاظ على أجر العامل وتثميره وتمثل معاني الأمانة دون منه.

الثالث: عدم استغلال حاجة الآخرين وخاصة المرأة وابتزازها ولو رحنا نستعرض القصص النبوي الشريف بأبعاد الروحية والإنسانية والاجتهاعية لوجدنا رصيداً كبيراً من هذه الأنواع التي تمد المتلقي بكثير من القيم الواعدة التي ترتقي بالإنسان نحو الخير ويبعده عن الشر.

### ثانياً- مغزى القصة في الحديث:

وللقصة في الحديث النبوي الشريف مغازٍ متعددة على رأسها العظة والعبرة والتزام الطريق المستقيم واعتهاد العمل الصالح من أجل الفوز بالجنة والابتعاد عن النار.

### ثالثاً- نماذج من قصص النبي محمد ﷺ

١ - قصة رجل من بني إسرائيل استدان ألف دينار:

القصة رواها البخاري في صحيحه عن أبي هريرة - رضي الله عنه - عن رسول الله أنه ذكر "أن رجلاً من بني إسرائيل، سأل بعض بني إسرائيل أن يُسْلِفَه ألف دينار، فقال: ائتني بالشهداء أُشْهِدُهُم. فقال: كفي بالله كفيلاً. قال:

صدقت. فدفعها إليه إلى أجل مسمى، فخرج في البحر، فقضى حاجته، ثم التمس مركباً يركبه يَقْدَمُ عليه للأجل الذي أجَّله، فلم يجد مركباً، فأخذ خشبة فنقرها فأدخل فيها ألف دينار، وصحيفة منه إلى صاحبه، ثم زجَّجَ موضعها، ثم أتى بها إلى البحر، فقال: اللهم إنك تعلم أني كنت تسَلَّفْتُ فلاناً ألف دينار، فسألني كفيلاً، فقلت: كفى بالله كفيلاً، فرضي بك، وسألني شهيداً، فقلت: كفى بالله شهيداً، فرضي بك، وأني جَهَدتُ أن أجد مركباً أبعث إليه الذي له، فلم أقدِر، وإني أستودِعُكها.

فرمى بها في البحر حتى ولجت فيه، ثم انصرف، وهو في ذلك يلتمس مركباً يخرج إلى بلده، فخرج الرجل الذي كان أسلفه ينظر لعل مركباً قد جاء بهاله، فإذا بالخشبة التي فيها المال، فأخذها لأهله حطباً، فلها نَشَرَها، وجد المال والصحيفة، ثم قَدِم الذي كان أسلفه، فأتى بالألف دينار، فقال: والله ما زلت جاهداً في طلب مركب لآتيك بهالك، فها وجدت مركباً قبل الذي أتيت فيه. قال: هل كنت بعثت إليَّ بشيء؟ قال: أخبرك أني لم أجد مركباً قبل الذي جئت فيه. قال: فإن الله قد أدَّى عنك الذي بعثت في الخشبة. فانْصَر فْ بألف الدينار راشداً".

هذه قصة رجلين صالحين من بني إسرائيل، كانا يسكنان بلداً واحداً على ساحل البحر، فأراد أحدهما أن يسافر للتجارة، واحتاج إلى مبلغ من المال، فسأل الآخر أن يقرضه ألف دينار، على أن يسددها له في موعد محدد، فطلب منه الرجل إحضار شهود على هذا الدَّيْن، فقال له: كفى بالله شهيداً، فرضي بشهادة الله، ثم طلب منه إحضار كفيل يضمن له ماله في حال عجزه عن السداد، فقال له: كفى بالله كفيلاً، فرضي بكفالة الله؛ مما يدل على إيهان صاحب الدين، وثقته بالله عز وجل.

ثم سافر المدين لحاجته، ولما اقترب موعد السداد، أراد أن يرجع إلى بلده، ليقضي الدين في الموعد المحدد، ولكنه لم يجد سفينة تحمله إلى بلده، فتذكر وعده الذي وعده، وشهادة الله وكفالته لهذا الدين، ففكر في طريقة يوصل بها المال في موعده، فها كان منه إلا أن أخذ خشبة ثم حفرها، وحشا فيها ألف الدينار، وأرفق معها رسالة يبيِّن فيها ما حصل له، ثم سوّى موضع الحفرة، وأحكم إغلاقها، ورمى بها في عرض البحر، وهو واثق بالله، متوكل عليه، مطمئن أنه استودعها من لا تضيع عنده الودائع، ثم انصر ف يبحث عن سفينة يرجع بها إلى بلده.

وأما صاحب الدين، فقد خرج إلى شاطئ البحر في الموعد المحدد، ينتظر سفينة يقدُم فيها الرجل أو رسول عنه يوصل إليه ماله، فلم يجد أحداً، ووجد خشبة قذفت بها الأمواج إلى الشاطئ، فأخذها لينتفع بها أهله في الحطب، ولما قطعها بالمنشار وجد المال الذي أرسله المدين له والرسالة المرفقة، ولما تيسرت للمدين العودة إلى بلده، جاء بسرعة إلى صاحب الدين، ومعه ألف دينار أخرى؛ خوفاً من أن تكون الألف الأولى لم تصل إليه، فبدأ يبيِّن عذره وأسباب تأخره عن الموعد، فأخبره الدائن بأن الله – عز وجل – الذي جعله الرجل شاهداً هو كفيله، قد أدى عنه دينه في موعده المحدد.

إن هذه القصة تدل على عظيم لطف الله وحفظه، وكفايته لعبده إذا توكل عليه وفوَّض الأمر إليه، وآثر التوكل على الله في قضاء الحاجات. فالذي يجب على الإنسان أن يحسن الظن بربه على الدوام، وفي جميع الأحوال، والله عز وجل عند ظن العبد به؛ فإن ظن به الخير كان الله له بكل خير أسرع، وإن ظن به غير ذلك فقد ظن بربه ظن السوء.

٢ - عن صهيب - رضى الله عنه - أن رسول الله قال:

"كان ملكٌ فيمن كان قبلكم، وكان له ساحر، فلما كبر قال للملك: إني قد كبرت فابعث إليّ غلاماً أعلمه السحر. فبعث إليه غلاماً يعلمه، وكان في طريقه إذا سلك راهب، فقعد إليه وسمع كلامه فأعجبه، وكان إذا أتى الساحر مرَّ بالراهب وقعد إليه، فإذا أتى الساحر ضربه، فشكا ذلك إلى الراهب فقال: إذا خشيت الساحر فقل: حبسني أهلي، وإذا خشيت أهلك فقل: حبسني الساحر.

فبينها هو على ذلك إذ أتى على دابة عظيمة قد حبست الناس، فقال: اليوم أعلم الساحرُ أفضل أم الراهب أحبّ إليك من أمر المناحر، فاقتل هذه الدابة حتى يمضى الناس. فرماها، فقتلها ومضى الناس.

فأتى الراهب فأخبره، فقال له الراهب: أي بُنَيّ، أنت اليوم أفضل مني، قد بلغ من أمري كما أرى، فإن ابتُليت فلا تدُلَّ عليَّ.

وكان الغلام يُبرِئ الأكمه والأبرص، ويداوي الناس من سائر الأدواء، فسمع جليس الملك وكان قد عمي فأتاه بهدايا كثيرة فقال: ما هاهنا لك أجمع، إن أنت شفيتني. فقال: إني لا

أشفي أحداً، إنها يشفي الله تعالى، فإن آمنتَ بالله تعالى، دعوتُ الله فشفاك. فآمن بالله تعالى، فشفاه الله تعالى. فأتى الملك فجلس إليه كها كان يجلس، فقال له الملك: من ردَّ عليك بصرك؟ قال: ربي. قال: ولك رب غيري؟! قال: ربي وربك الله. فأخذه فلم يزل يعذِّبه حتى دلَّ على العلام.

فقال له الملك: أي بُنيّ، قد بلغ من سحرك ما تبرئ الأكمه والأبرص وتفعل وتفعل. فقال: إني لا أشفي أحداً إنها يشفي الله تعالى. فأخذه فلم يزل يعذبه حتى دل على الراهب، فجيء بالراهب فقيل له: ارجع عن دينك. فأبَى، فدعا بالمنشار فوضع المنشار في مَفْرِق رأسه فشقه حتى وقع شِقّاه، ثم جيء بجليس الملك فقيل له: ارجع عن دينك. فأبَى، فوضع المنشار في مفرق رأسه، فشقه به حتى وقع شقاه. ثم جيء بالغلام فقيل له: ارجع عن دينك. فأبَى، فدفعه إلى نفرٍ من أصحابه فقال: اذهبوا به إلى جبل كذا وكذا، فاصعدوا به الجبل، فإذا بلغتم فروته فإن رجع عن دينه، وإلا فاطرحوه. فذهبوا به فصعدوا به الجبل فقال: اللهم اكفنيهم بها شئت. فرجف بهم الجبل فسقطوا.

وجاء يمشي إلى الملك. فقال له الملك: ما فعل بأصحابك؟ فقال: كفانيهم الله تعالى. فدفعه إلى نفر من أصحابه، فقال: اذهبوا به فاحملوه في قرقور وتوسطوا به البحر، فإن رجع عن دينه وإلا فاقذفوه. فذهبوا به فقال: اللهم اكفنيهم بها شئت. فانكفأت بهم السفينة، فغرقوا.

وجاء يمشي إلى الملك. فقال له الملك: ما فعل أصحابك؟ فقال: كفانيهم الله تعالى. فقال للملك: إنك لست بقاتلي حتى تفعل ما آمرك به. قال: وما هو؟ قال: تجمع الناس في صعيد واحد وتصلبني على جذع، ثم خذ سهاً من كنانتي، ثم ضع السهم في كبد القوس، ثم قُلْ: بسم الله رب الغلام. ثم ارمني، فإنك إذا فعلت ذلك قتلتني.

فجمع الناس في صعيد واحد وصلبه، ثم أخذ سهاً من كنانته، ثم وضع السهم في كبد القوس ثم قال: بسم الله رب الغلام. ثم رماه، فوقع السهم في صُدْغه، فوضع يده في صدغه، فهات. فقال الناس: آمنا برب الغلام، آمنا برب الغلام، آمنا برب الغلام. فأتي الملك فقيل له: أرأيت ما كنت تحذر، قد والله نزل بك حذرُك قد آمن الناس.

فأمر بالأخدود بأفواه السكك، فخُدَّت وأُضرم فيها النيران وقال: من لم يرجع عن دينه فأقحموه. ففعلوا، حتى جاءت امرأة و معها صبي لها، فتقاعست أن تقع فيها، فقال لها الغلام: يا أماه، اصبري فإنك على الحق". رواه الإمام مسلم.

فهذا الحديث وإن كان يحمل في جوانبه رقائق وزهداً، فإنه يحمل في ثناياه معاني عظيمة، وفوائد جليلة وأفكار بناءة، وهذا ليس بعيداً عن الحديث النبوي الجليل، فقد أوتي جوامع الكلم، وكان الفقهاء يستنبطون من الحديث الواحد فوائد فقهية وتربوية جمّة:

بطل هذه القصة المثيرة هو غلام، وهذا يجعلنا، بل يثير انتباهنا كي نهتم بالأطفال أبلغ اهتهام.

٢ قول الراهب: "أي بُنيّ، أنت اليوم أفضل مني". وهذا اعتراف من الأستاذ بأن تلميذه أصبح أفضل منه.

٣- صدق الالتجاء إلى الله تعالى وطريقة الدعاء والثقة بالإجابة، وذلك عندما قال:
 "اللهم اكفنيهم بها شئت".

٤ - الإصرار على نشر الدعوة، وهذا يؤخذ من هذا المشهد الذي تكرر مرتين في الحديث "وجاء يمشي للملك". فلهاذا بعدما نجا في المرة الأولى وفي المرة الثانية لم يهرب، بل عاد إلى الظالم؟

٥- تبني عامّة الناس المبدأ الصحيح، حيث طلب هذا الغلام من الملك أن يجمع له الناس على صعيد واحد.

٦ - تحديد مفهوم النصر، حيث قام هذا الغلام - الذي هو أفضل بكثير من رجال في هذه الأمة - بتوضيح مفهوم النصر.

وليس مفهوم النصر أن ينتصر الغلام، إنها المفهوم الحقيقي للنصر هو انتصار المبدأ السليم والفكر الصحيح.

٧- الثبات على مبدأ الحق الذي سطع، وذلك من خلال الفقرة التي مثلت صورة الأم مع طفلها وقول الطفل: "يا أماه اصبرى، فإنك على الحق.

# الباب العاشر الفصل العاشر دراسة أدبية لحديث نبوي شريف

جاء في الصحيحين عن النعمان بن بشير - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله - على - : «مَثَلُ الْمُؤْمِنِينَ في تَوَادِّهِم وَتَرَامُهِم وَتَعَاطُفِهِم؛ مَثَلُ الْجَسَدِ إِذَا اشْتَكَى مِنْهُ عُضْوٌ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الْجَسَدِ بِالسَّهَرِ وَالْحُمَّى».

إذا وقفنا أمام قضية التمثيل في الحديث الشريف، نتلمس مواطن الجمال في الصورة الرائعة، وجدنا أنها ترسم لمجتمع الإيهان صورة حية بديعة وأخاذة، تَشُدُّ أبصارنا وتوقظ ضهائرنا، يبدو فيها هذا المجتمع، وقد تآلفت عناصره، وامتزجت جماعاته في أنحاء المعمورة لتشكل جسداً واحداً، تسري فيه الروح، وتنبض في قلبه كل معاني الحب والعطف والرحمة، وتنطوي في نفسه كل المشاعر النبيلة، فهو عند السراء يفرح ويترنم، وعند الضراء يتأوّه ويتألم.

إنه لجسد تتجاذب عواطفه ومشاعره، حتى إذا سمعت أذنه ما تطرب له من حلال، بعثت به – حباً وكرامة – إلى سائر أنحاء الجسد، فانبسطت أسارير وجهه، وبدا البشر على محياه، وأرسلت العين دمعة الفرحة على وجنته، حتى يتملك السرور كل ذرة في هذا الجسد فيهتز طرباً، وينتشي سروراً. أما إذا سمعت الأذن نبأ كارثة حلَّت ببعض المسلمين، أو أبصرت العين منظر فاجعة نزلت بالمستضعفين، فإن الخيال يسرع إلى رسم هذه اللوحة القاتمة الحزينة فتتمثلها النفس ولا تفارقها، فتدفق أمواج الألم والحزن في النفس.

ثم إنه لما كان تمثيل المؤمنين بالجسد يمثل أروع تصوير، وأصدق تمثيل، فإنه يقودنا إلى أن نبحث عن خصائص هذا الجسد ومقوماته حتى إذا علمنا أنه ليس جسداً خاملاً ولا بالياً؛ لأنه يحس ويتألم، أدركنا أن للحديث إيجاءات تدفعنا إلى أن نمثل إيهان الأمة بالروح في هذا الجسد، ونمثل معاني أُخُوَّتِها النابعة من توادِّها وتراحمها وتعاطفها بنبضات القلب في هذا الجسد، كها

نمثل قيادتها الحكيمة الرشيدة التي تقودها إلى كل خير، وتبعدها عن كل شر، بالعقل في هذا الجسد الذي ينظم شؤونه، ويسعى في مصالحه.

وعليه فإن الجسد حين تفارقه روحه يتحول إلى جثة هامدة، وتتوقف دقات قلبه تبعاً لذلك، وتفارقه الحياة.

وهذه حال الأمة المؤمنة إذا ضعف إيها أو غاب، فإن معاني أُخُوَّ هما تتأثر بها يحدث لإيها ها فتقوى بقوته، وتضعف بضعفه، وتموت لفقده، وإذا اعتلَّت فيها معاني أُخوَّ هما، أو غربت دلَّ ذلك على نقص إيها أو غيابه، فحيثها وجد الإيهان كانت الأخوة، كها قال سبحانه: {إِنَّهَا المُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ}. قال على: «لا تدخلون الجنة حتى تؤمنوا، ولا تؤمنون حتى تحابوا»، وقال عليه الصلاة والسلام: «الحياء والإيهان قُرنا جميعاً، فإذا رفع أحدهما رفع الآخر». وقال على: «لا إيهان لمن لا أمانة له، ولا دين لمن لا عهد له». وقال ابن القيم رحمه الله: (وعلى قدر الإيهان تكون هذه المواساة، فكلها ضعف الإيهان ضعفت المواساة، وكلها قوي قويت، وكان رسول الله على أعظم الناس مواساة لأصحابه بذلك كله، فلأتباعه من المواساة بحسب اتباعهم له).

فهذا الترابط بين الإيمان والأخوَّة في مجتمع الإيمان الذي جعل منهما قرينين لا يفترقان، هو مثل الترابط الذي وضحنا صورته بين الروح ونبضات القلب في جسد الإنسان سواء بسواء.

ومن هنا كانت براعة التصوير في تمثيل المؤمنين بالجسد، في روحه، ونبضات قلبه، وعقله. فصلى الله وسلم على هذا الرسول العظيم، الذي أوتي جوامع الكلم، فكان بيانه أنصع بيان، وتمثيله أروع تصوير وأصدقه. فحيث تعتبر الخلية أساساً في تركيب الجسد، يعتبر المؤمن أساساً في بناء مجتمع الإيهان.

وهذا مثل المؤمن إذ تتكون شخصيته من التآلف البديع، والانسجام العجيب بين روحه ونفسه وعقله وعواطفه، بها يتناسب وفطرته السليمة التي فطره الحكيم الخبير عليها، بحيث لا يطغى جانب على جانب، حتى يكون عنصراً صالحاً للحياة الكريمة في مجتمعه.

# الباب العاشر الفصل الحادي عشر تفسير النبي - محمد- للقرآن الكريم

هل فسر الرسول القرآن خلقاً له لا ينفك عنه بحال؟. فآيات الأحكام فسرها - السحابته ولأمته بها ثبت عنه من أقوال وأفعال وتقريرات في بيانها. وآيات العقائد - ويدخل فيها الأمور الغيبية والمتشابه من القرآن - بيّنها لأمته وفسرها من خلال بيانه - اللهوقف فيها الأمور الغيبية والمتشابه من القرآن - بيّنها لأمته وفسرها من خلال بيانه - اللهوقف الصحيح الذي يجب عليهم أن يقفوه تجاهها من الإيهان بها على ظاهرها، وعدم الخوض في تفصيلات لم يكفلوا بها، وأن يكون موقفهم موقف الراسخين في العلم الذين وصف الله حالهم بقوله عنهم: (وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلٌّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا)(آل عمران: ٧). وآيات الوعد والوعيد كان تفسير النبي - الله وصحابته الكرام لها بتأثرهم بها خوفاً ورهبة عند الوعيد، ورجاءً ورغبة عند الوعد مع العمل الذي يؤدى إلى الحذر من الوقوع في أسباب الوعيد، والسعى فيها يوصل إلى الاتصاف بصفات أهل الوعد والتصديق.

وأما آيات القصص، فتفسيرهم لها حصل بتصديقهم بها جاء فيها، واتعاظهم بها فيها من عبر وعظات. وآيات الترغيب والترهيب فسروها بأن بادروا وسارعوا إلى فعل كل ما رغب الله فيه، وفروا من كل ما جاء فيه أدنى ترهيب، واجتنبوا الوقوع فيه وفي الأسباب الموصلة إليه. وبذلك جمعوا بين العلم والعمل، فكانوا بحق كها وصفهم وأخبر عنهم أبو عبد الرحمن السُّلمي بقوله: (حدثنا من كان يُقرئنا من أصحاب النبي المحمد على علموا ما في هذه من العلم الله - الله عشر آيات، فلا يأخذون في العشر الأخرى حتى يعلموا ما في هذه من العلم والعمل، قالوا: فعلمنا العلم والعمل).

وبهذه النظرة المتكاملة إلى واقع النبي وصحابته، وبهذا الشمول في معنى التفسير نستطيع أن نقرر باطمئنان، ودون ارتياب أن رسول الله - وصحابته الكرام فسروا

القرآن الكريم كاملاً. وهذا ما يوافق الأدلة التي تدل على أن النبي على قد بيّن للناس ما نزل إليهم مثل قوله تعالى: (وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ)(النحل: ٤٤). وغير ذلك من الآيات والأحاديث التي تدل على ذلك. فيا كان غير واضح من الآيات ويحتاج إلى بيان بيّنه - على المحتم المنه وما كان من المتشابه بيّن لأمته الموقف الصحيح منه، وما كان غير ذلك فتفسيره - على الله عنهم الله عنهم الكويم. وقل مثل هذا في الصحابة - رضي الله عنهم - أيضاً.

وهذه المواقف تبين بوضوح مدى تأثير القرآن الكريم في ذلك الجيل، ومدى اهتهامهم بالعمل بها فيه، وتطبيق أوامره، واجتناب نواهيه. ويتبين من خلال تأملها وأخذ العبر والعظات منها الفرق بين تلقي ذلك الجيل لآيات القرآن الكريم وتلقي غيرهم لها، حيث كانوا يهتمون بالتطبيق وبالعمل أكثر من اهتهامهم بالأقوال التي لا فائدة منها، ويتبين أيضاً أنهم كانوا يتركون الخوض في تفصيلات لا حاجة إليها ولا صلة لها بالواقع العملي الذي كانوا يهتمون به.

نماذج من تفسير النبي ﷺ؛

جاء في صحيح البخاري:

سُورَةُ الْقَارِعَة

كَالْفَرَاشِ الْمُثُوثِ كَغَوْغَاء الجُرَادِ يَرْكَب بَعْضُهُ بَعْضاً كَذَلِكَ النَّاس يَجُولُ بَعْضُهُم فِي بَعْضٍ كَالْعِهْن كَأَلْوَان الْعِهْن وَقَرَأَ عَبْدُ اللهَّ كَالصُّوف.

الشرح: قوله: (سورة القارعة) كذا لغير أبي ذر، واكتفى بذكرها مع التي قبلها. قوله: (كالفراش المبثوث كغوغاء الجراد يركب بعضه بعضاً. كذلك الناس يجول بعضهم في بعض) هو كلام الفراء، قال في قوله كالفراش: يريد كغوغاء الجراد... إلخ. وقال أبو عبيدة: الفراش طير لا ذباب ولا بعوض، والمبثوث المتفرق، وحمل الفراش على حقيقته أولى، والعرب تشبه بالفراش كثيراً كقول جرير:

إن الفرزدق ما علمت و قومه مثل الفراش غشين نار المصطلى

وصفهم بالحرص والتهافت: وفي تشبيه الناس يوم البعث بالفراش مناسبات كثيرة بليغة، كالطيش والانتشار والكثرة والضعف والذلة والمجيء بغير رجوع والقصد إلى الداعي والإسراع وركوب بعضهم بعضاً والتطاير إلى النار.

قوله: (كالعهن كألوان العهن) سقط هذا لأبي ذر، وهو قول الفراء قال: كالعهن؛ لأن ألوانها مختلفة كالعهن وهو الصوف.

وأخرج ابن أبي حاتم من طريق عكرمة قال: كالعهن كالصوف.

قوله: (وقرأ عبد الله: كالصوف) سقط هذا لأبي ذر. وهو بقية كلام الفراء، قال: في قراءة عبدالله - يعنى ابن مسعود - "كالصوف المنفوش".

سُورَةُ أَلۡهَاكُمۡ

وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسِ: التَّكَاثُرُ مِن الأَمْوَالِ وَالأَوْلادِ

الشرح: قوله: (سورة ألهاكم. بسم الله الرحمن الرحيم) كذا لأبي ذر، ويقال لها سورة التكاثر. وأخرج ابن أبي حاتم من طريق سعيد بن أبي هلال قال: كان أصحاب رسول الله على يسمونها المقبرة. قوله: (وقال ابن عباس: التكاثر من الأموال والأولاد) وصله ابن المنذر من طريق ابن جريج عن عطاء عن ابن عباس.

(تنبيه): لم يذكر في هذه السورة حديثاً مرفوعاً، وسيأتي في الرقاق من حديث أبي بن كعب ما يدخل فيها.

سُورَةُ وَالْعَصَر

وَقَالَ يَحْيَى: الْعَصْرُ الدَّهْرُ أَقْسَمَ بِهِ

الشرح: قوله: (سورة والعصر) العصر اليوم والليلة، قال الشاعر:

ولن يلبث العصران يوماً وليلة إذا طلبا أن يدركا ما تيما قال عبد الرزاق عن معمر قال الحسن: العصر العشي. وقال قتادة: ساعة من ساعات النهار. قوله: (وقال يحيى العصر الدهر أقسم به) سقط يحيى لأبي ذر، وهو يحيى بن زياد الفراء، فهذا كلامه في " معانى القرآن".

قوله: (وقال مجاهد: خسر ضلال. ثم استثنى فقال: إلا من آمن) ثبت هذا هنا للنسفي وحده، ولم أره في شيء من التفاسير المسندة إلا هكذا عن مجاهد: إن الإنسان لفي خسر، قال: إلا من آمن.

(تنبيه): لم أر في تفسير هذه السورة حديثاً مرفوعاً صحيحاً، لكن ذكر بعض المفسرين فيها حديث ابن عمر "من فاتته صلاة العصر" وقد تقدم في صفة الصلاة مشروحاً.

سُورَةُ وَيُلُ لكُلِّ هُمَزَة

الْحُطَمَةُ اسْمُ النَّارِ مِثْلُ سَقَرَ ولَظَى

الشرح: قوله: (سورة ويل لكل همزة - بسم الله الرحمن الرحيم) كذا لأبي ذر، ويقال لها أيضاً سورة الهمزة، والمراد الكثير الهمز، وكذا اللمز. وأخرج سعيد بن منصور من حديث ابن عباس أنه سُئل عن الهمزة قال: المشاء بالنميمة، المفرق بين الإخوان. قوله: (الحطمة اسم النار، مثل سقر ولظى) هو قول الفراء، قال في قوله: (لينبذن) أي الرجل وماله، (في الحطمة) اسم من أسهاء النار، كقوله: جهنم وسقر ولظى.

وقال أبو عبيدة: يقال للرجل الأكول حطمة، أي الكثير الحطم.

\*٣\$ سُورَة أَلَم تَرَ

أَلَمْ تَرَ: أَلَمْ تَعْلَمْ، قَالَ مُجَاهِدٌ: أَبَابِيل مُتَتَابِعَةً مُجْتَمِعَةً، وَقَال ابن عباس: "سنك وكل ». يعني حجراً وطيناً بالفارسية.

## الشرح:

قوله: (سورة ألم تر) كذا لهم، ويقال لها أيضاً سورة الفيل.

قوله: (ألم تر ألم تعلم) كذا لغير أبي ذر.

وللمستملي ألم تر.

قال مجاهد: ألم تر ألم تعلم، والصواب الأول فإنه ليس من تفسير مجاهد.

وقال الفراء: ألم تخبر عن الحبشة والفيل، وإنها قال ذلك؛ لأنه على يدرك قصة أصحاب الفيل؛ لأنه ولد في تلك السنة.

قوله: (أبابيل: متتابعة مجتمعة) وصله الفريابي عن مجاهد في قوله أبابيل قال: شتى متتابعة. وقال الفراء: لا واحد لها.

وقيل: واحدها أبالة بالتخفيف، وقيل بالتشديد، وقيل: أبول كعجول وعجاجيل.

قوله: (وقال ابن عباس: من سجيل هي سنك وكل) وصله الطبري من طريق السدي عن عكرمة عن ابن عباس قال: سنك وكل، طين وحجارة.

وقد تقدم في تفسير سورة هود، ووصله ابن أبي حاتم من وجه آخر عن عكرمة عن ابن عباس، ورواه جرير بن حازم عن يعلى بن حكيم عن عكرمة، وروى الطبري من طريق عبد الرحمن بن سابط قال: هي بالأعجمية سنك وكل.

ومن طريق حصين عن عكرمة قال: كانت ترميهم بحجارة معها نار، قال: فإذا أصابت أحدهم خرج به الجدري، وكان أول يوم رُئِي فيه الجدري.

# الباب الحادي عشر الإسلام الخطابة في عصر صدر الإسلام

#### مقدمة

## حول الفنون الأدبية النثرية

استخدم الأدباء في كل عصر وعهد مجموعة من هذه الفنون كها قلنا تتناسب مع معطيات العصر؛ واستخدم الأدباء العرب في عصر صدر الإسلام بعد نزول القرآن الكريم، وبعد ما سمعناه من الحديث النبوي الشريف فنوناً جديدة بالإضافة إلى الفنون القديمة فاستخدموا (المفاخرات الشعرية بمفهومها الإسلامي - المناظرات - الأمثال - الحكم - القصص الحكايات - الوصايا - المواعظ التقوية - الرسائل - الوصف - الروايات - الأدعية - المحاورات - الأحاديث الشعبية - الخطابة - الرجز - الشعر) بالإضافة إلى الفنون الأدبية التي عبر القرآن الكريم، والحديث النبوي الشريف عن غاياته من خلالها (القصة - الرواية - المثل الدعاء - الرسائة - الوصف).

ومن أهم هذه الفنون الأدبية الخطابة التي نهضت في عصر صدر الإسلام لدواع دينية أو اجتهاعية وسياسية، ولكون الإسلام قد أوجب خطبة الجمعة وسن خطب الأعياد والخسوف والكسوف فقد تطور هذا الفن وانتشر انتشاراً عظيها، وحفلت به النوادي وحفلت فيها المجالس والقصور وأماكن القضاء، إذ كان الخلفاء والقادة يعتمدون عليها اعتهاداً كبيراً في إيصال ما يريدون إيصاله، وزاد من أهمية الخطابة انتشار الأحزاب السياسية والفرق والثورات التي تحاول إثبات أحقية الخلافة لفئة دون فئة، ومن هنا فقد تفرعت الخطابة إلى أنواع وأشكال.

# الباب الحادي عشر الفصل الأول أنواع الخطابة في هذا العصر

ازدهرت الخطابة بشكل عام والخطابة الدينية بشكل خاص في عصر صدر الإسلام. وترعرعت هذه الخطابة بسبب انتشار الوفود التي تأي إلى الرسول صلى الله عيه وسلم مهنئة أو معزية أو لحاجة من الحاجات، وقد استقبل الرسول عليه السلام الوفود التي قدمت معلنة إسلامها وسمي بعام الوفود.

- أنواع الخطابة الدينية الإسلامية:
  - ١ خطب الجمعة
    - ٧- خطب الحج
    - ٣- خطب العيد
  - ٤ خطب الاستسقاء
  - ٥ خطب الخسوف والكسوف
    - ٦- خطب المحافل والوفود
      - ٧- خطب الزواج
      - ٨- خطب النصح
      - ٩ النصح والإرشاد
      - أ. خطبة الجمعة

 يخطب قائماً، ثم يجلس، ثم يقوم فيخطب قائماً) وأخرج أبو داود عن ابن عمر قال: (كان النبي يخطب قائماً، ثم يجلس إذا صعد المنبر حتى يفرغ أذان المؤذن، ثم يقوم فيخطب، ثم يجلس فلا يتكلم ويقوم فيخطب) وجاء في كتاب شعب الإيهان أن خطبة الجمعة خطبتان يفصل بينهها بقعدة، روى البخاري عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: كان النبي يخطب خطبتين يقعد بينهما، ومن المعلوم أن صلاة الجمعة فرضت قبل الهجرة، ولكن الظروف القاهرة التي كانت تحيط برسول الله وعلى أمته بالهجرة الكرام رضي الله عنهم لم تمكنه من القيام بتلك الفريضة العظيمة إلى أن امتن الله عليه وعلى أمته بالهجرة المباركة إلى المدينة المنورة، ولما بلغ قباء أقام فيها في بني عوف أيام الإثنين والثلاثاء والأربعاء والخميس، ثم تابع سيره نحو المدينة المنورة فلما وصل إلى بني سالم أدركته الجمعة فصلاها في المسجد الذي في بطن الوادي فكانت أول جمعة صلاها بالمدينة، ومن ثم شمى المسجد بمسجد الجمعة وهو قريب من مسجد قباء.

## ثانياً: شروط خطبة الجمعة:

- ١ أن تكون خطبتين.
- ٢ أن تقع وقت الظهر.
- ٣- أن تتقدم على صلاة الجمعة.
- ٤- أن تكون بالعربية عند جمهور الفقهاء وأجاز الأحناف الخطبة بغير العربية، وهذا أقرب للواقع حالياً فغالب المسلمين لا يعرفون العربية فيفوتهم الانتفاع بها تتضمن من علم وتوجيه.
  - ٥ الموالاة بين أركان الخطبة.
    - ٦ الموالاة بين الخطبتين.
  - ٧- الموالاة بين الخطبتين الثانية والصلاة.
  - ٨- القيام عند الخطبة إذا كان الخطيب قادراً على القيام.
    - ٩ أن يكون الخطيب ساتراً للعورة.
  - ١٠ أن يكون الخطيب طاهراً من الحدثين الأكبر والأصغر.

- ١١ أن يجلس بين الخطبتين ويسن بقدر سورة الإخلاص.
- ١٢ أن يحضره أربعون ممن تنعقد بهم الجمعة كها في المذهب الشافعي وعند غيره يختلف العدد.

## ثالثاً ـ أركان خطبة الجمعة الخطبة:

## للجمعة خمسة أركان هي:

- ١ حمد الله تعالى بأي صيغة من صيغ الحمد مع الشهادتين.
  - ٢ الصلاة على النبي على النبي الله الله الميادة.
- ٣- الوصية بالتقوى بأي صيغة كانت، وهذه الأركان الثلاثة واجبة في الخطبتين.
  - ٤ قراءة آية مفهومة في إحدى الخطبتين وفي الأولى أولى.
    - ٥ الدعاء للمؤمنين والمؤمنات في الخطبة الثانية.

## رابعاً - سنن خطبة الجمعة:

- لخطبة الجمعة سنن نذكر أبرزها:
  - ١ أن تكون بلغة مفهومة واضحة.
- ٢- كونها على منبر أو موضع عال؛ لأن الرسول على اتخذ منبراً.
- ٣- أن يسلم الخطيب على المسلمين إذا دخل المسجد وعندما يصعد المنبر ويلتفت إلى
   المصلين بوجهه.
  - ٤ أن يستقبل الخطيب الناس بوجهه وأن يضع يمناه على حرف المنبر.
    - ٥ ترتيب أركان الخطبة.
- 7 ويسن تقصير الخطبة تقصيراً معتدلاً حتى لا يملها الناس، لقول جابر بن سمرة رضي الله عنه أن النبي الله عنه أن النبي الله عنه أن النبي الله عنه أن النبي الله عنه عاد مرفوعاً: إن طول صلاة الرجل وقصر خطبته مَئِنة فقهه فأطيلوا الصلاة وأقصر وا الخطبة والمَئِنة: العلامة والمظنة.
  - ٧- أن يخاطب الناس على قدر عقولهم فلا يحدثهم بها لا يفهمون.

## خامساً . آداب خطبة الجمعة: لخطبة الجمعة آداب منها:

۱ - يستحب للخطيب أن ينظف جسمه وثيابه ويلبس البياض ويتطيب، لقوله على: أحسن ما زرتم الله عز وجل به في قبوركم ومساجدكم البياض. رواه ابن ماجه.

٢- يندب للخطيب أن يتأخر إلى وقت الخطبة.

٣- ألا يقعد إلا بعد أن يصلى تحية المسجد.

#### كيفية خطبة الجمعة:

يبدأ خطيب الجمعة خطبته بالحمد لله ولها صيغ عديدة منها (إن الحمد لله نحمده ونستعين به ونستهديه ونستغفره ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له).

ثم يتبعها بالصلاة على النبي على مسبقة بالشهادتين (وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن سيدنا محمداً عبده ورسوله اللهم صلّ على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين بإحسان إلى يوم الدين).

ثم يوصي المصلين بتقوى الله سبحانه، ويكون ذلك إما بقراءة آية فيها وصية بالتقوى نحو قوله تعالى: (يا أيها الناس اتقوا ربكم الذي خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها وبث منها رجالاً كثيراً ونساءً واتقوا الله الذي تساءلون به والأرحام إن الله كان عليكم رقيباً) النساء. أو (يا أيها الذين أمنوا آتقوا الله حق تقاته ولا تموتن إلا وأنتم مسلمون) آل عمران. أو (يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وقولوا قولاً سديداً) الأحزاب. وإما بكلام غير القرآن الكريم، نحو قوله (أوصيكم ونفسي المخطئة بتقوى الله وأحثكم على طاعته) ثم يشرع الخطيب في الدخول بالموضوع الذي يريد أن يتحدث به في خطبته وحبذا أن يبدأ دخوله في موضوعه بقراءة الآية أو الآيات التي تدور في فلكها، ثم يدخل في تفاصيل الموضوع مراعياً تناسق هيكله وتتابع مراحله بصورة مضبوطة وشكل متوازن، فيبدأ بالمقدمة التي يستهل بها الدخول في موضوعه، ثم يتناول موضوع خطبته مقساً إياه إلى فقرات مرتبة ترتيباً مناسباً، ثم ينهي خطبته الأولى بخاتمة يختم بها موضوعه. وبهذا يكون قد حقق بناء موضوع خطبته بكامل مراحله.

وقبل أن يجلس بين الخطبتين يأمر الناس بالاستغفار ولذلك صيغ منها (أقول قولي هذا وأستغفر الله لي ولكم ولجميع المسلمين فيا فوز المستغفرين استغفروا الله). ثم يجلس بين الخطبتين جلسة قصيرة بمقدار ما يقرأ سورة الإخلاص، ثم يقوم إلى الخطبة الثانية ويبدؤها بالحمد لله كما بدأ الخطبة الأولى، ثم الشهادتين، ثم الصلاة على رسول الله به ثم الوصية بالتقوى كما هو الشأن في الخطبة الأولى وبعضهم يميز بين الخطبة الأولى والخطبة الثانية بصيغة الحمد والصلاة على رسول الله والأمر بالتقوى مثال ذلك أن يقول في بدأ الخطبة الثانية:

(الحمد لله حمداً كثيراً كما أمر أشكره تعالى وهو الذي وعد المزيد لمن شكر عباد الله اتقوا الله فيها أمر وانتهوا عما نهى عنه وزجر وأخرجوا حب الدنيا من قلوبكم فإنه إذا استولى أسر وحافظوا على الطاعات وحضور الجماعات، واعلموا أن الله أمركم بأمر عظيم بدأ به بنفسه وثنّى بملائكتة قدسه فقال تعالى ولم يزل قائلاً حكيماً تشريفاً لقدر نبيه وتعظيماً وإرشاداً لنا وتعليماً: (إن الله وملائكته يصلون على النبي يا أيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليماً) اللهم صلّ على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين) ولا يشترط على الخطيب أن يلتزم في خطبته مثل هذه الصيغة، بل له أن يأتي بأية صيغة شاء على أن تتوفر فيها الأركان الثلاثة، ثم للخطيب بعد ذلك أن يتم ما تبقى من موضوعه في الخطبة الثانية إذا لم يكن قد أتمه في الخطبة الأولى.

أو يذكر الناس ويعظهم بها يؤكد مضمون موضوع خطبته الأولى بحيث يكون ملخصاً بليغاً له في أذهانهم بعد أدائهم الجمعة وذهابهم إلى مقاصدهم، ولقد استحسن أهل العلم أن يقرأ الخطيب قبل نزوله من فوق المنبر قوله تعالى: (إن الله يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلكم تذكرون).

## سادساً . هدي الرسول ﷺ في خطب الجمعة:

جاء في زاد المعاد الجزء الأول (كان إذا خطب احمرت عيناه وعلا صوته واشتد غضبه حتى كأنه منذر جيش يقول صبحكم ومساكم ويقول بعثت أنا والساعة كهاتين ويقرن بين أصبعيه السبابة والوسطى، ويقول: أما بعد فإن خير الحديث كتاب الله وخير الهدي هدي محمد وشر الأمور محدثاتها وكل بدعة ضلالة، ثم يقول: أنا أولى بكل مؤمن من نفسه من ترك مالأ فلأهله ومن ترك دَيناً أو ضياعاً فإليَّ وعليَّ.

رواه مسلم في لفظ كانت خطبة النبي على يوم الجمعة بحمد الله ويثني عليه بها هو أهله، ثم يقول: (من يهد الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له وخير الحديث كتاب الله). وفي لفظ للنسائي (وكل بدعة ضلالة وكل ضلالة في النار وكان يقول في خطبته بعد التحميد والثناء والتشهد أما بعد وكان يقصر الخطبة ويطيل الصلاة ويكثر الذكر ويقصد الكلهات الجوامع، وكان يقول: (إن طول صلاة الرجل وقصر خطبته مَئِنَّة من فقهه) وكان يعلم أصحابه في خطبته قواعد الإسلام وشرائعه ويأمرهم وينهاهم في خطبته إذا عرض له أمر أو نهي كها أمر الداخل وهو يخطب أن يصلي ركعتين ونهى المتخطي رقاب الناس عن ذلك وأمره بالجلوس.

وكان يقطع خطبته للحاجة تعرض أو السؤال لأحدٍ من أصحابه فيجيبه، ثم يعود إلى خطبته فيتمها وكان ربها نزل عن المنبر للحاجة، ثم يعود فيتمها كها نزل للحسن والحسين فأخذهما، ثم رقى المنبر فأتم خطبته، وكان يدعو الرجل في خطبته تعال اجلس يا فلان صل يا فلان وكان يأمرهم بمقتضى الحال في خطبته فإذا رأى منهم ذا فاقة وحاجة أمرهم بالصدقة وحضهم عليها، وكان يشير بإصبعه السبابة في خطبته عند ذكر الله تعالى ودعائه، وكان يستسقى بهم إذا قحط المطر في خطبته، وكان يمهل يوم الجمعة حتى يجتمع الناس فإذا اجتمعوا خرج إليهم وحده من غير رجل يصبح بين يديه، فإذا دخل المسجد سلم عليهم فإذا صعد المنبر استقبل الناس بوجهه وسلم عليهم ولم يدع مستقبل القبلة، ثم يجلس ويأخذ بلال في الأذان فإذا فرغ منه قام النبي فخطب من غير فصل بين الأذان والخطبة لا بإيراد خبر ولا غيره، ولم يكن يأخذ بيده سيفاً ولا غيره.

وإنها كان يعتمد على قوس وعصا قبل أن يتخذ المنبر، وكان في الحرب يعتمد على قوس، وفي الجمعة يعتمد على عصا ولم يحفظ عنه أنه اعتمد على سيف وكان منبره ثلاث درجات وكان قبل اتخاذه يخطب إلى جذع يستند إليه، فلما تحول إلى منبر حنَّ الجذع حنيناً سمعه أهل المسجد فنزل إليه وضمه قال أنس: حنَّ لما فقد ما كان يسمع من الوحي وفقده التصاق النبي الله ولا يوضع المنبر وسط المسجد وإنها وضع في جانبه الغربي قريباً من الحائط وكان بينه وبين الحائط قدر عمر الشاة، وكان إذا جلس عليه النبي الخيل في غير

الجمعة أو خطب قائماً في الجمعة استدار أصحابه إليه بوجوههم وكان وجهه قبلهم في وقت الخطبة وكان يقوم فيخطب الثانية فإذا فرغ منها أخذ بلال في الإقامة.

وكان يأمر الناس بالدنو منه ويأمرهم بالإنصات ويخبرهم أن الرجل إذا قال لصاحبه أنصت فقد لغا ويقول: من لغا لا جمعة له وكان يقول: (من تكلم والإمام يخطب فهو كمثل الخار يحمل أسفاراً والذي يقول له أنصت ليست له جمعة) رواه الإمام أحمد رحمه الله وقال أُبيُّ بن كعب: قرأ رسول الله يوم الجمعة – تبارك – وهو قائم فذكرنا بأيام الله وأبو الدرداء أو أبو ذر يغمزني فقال: متى أنزلت هذه السورة فإني لم أسمعها إلى الآن، فأشار إليه أن اسكت فلما انصر فوا قال: سألتك متى أنزلت هذه السورة فلم تخبرني فقال: إنه ليس لك من صلاتك اليوم إلا ما لغوت فذهب إلى رسول الله في فذكر له ذلك وأخبره بالذي قال له أُبيُّ فقال رسول الله: صدق أُبيُّ ذكره ابن ماجه وسعيد بن منصور، وأصله في مسند الإمام أحمد.

وقال على: (يحضر الجمعة ثلاثة نفر رجل حضرها يلغو وهو حظه منها ورجل حضرها بدعاء فهو رجل دعا الله عز وجل إن شاء الله أعطاه وإن شاء منعه ورجل حضرها بإنصات وسكوت ولم يتخطَّ رقبة مسلم ولم يؤذ أحداً فهي كفارة له إلى يوم الجمعة التي تليها وزيادة ثلاثة أيام، وذلك أن الله عز وجل يقول: (من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها) الأنعام - ذكره أحمد وأبو داود، وكان إذا فرغ بلال من الأذان أخذ النبي على في الخطبة ولم يقم أحد يركع ركعتين البتة ولم يكن الأذان إلا واحداً.

## - القيام والجلوس في الخطبة:

جاء في فتح الباري بشرح صحيح البخاري:

باب الخطبة قائماً: حدثنا عبد الله بن عمر القواريري قال حدثنا خالد بن الحارث قال حدثنا عبيد الله بن نافع عن ابن عمر رضي الله عنها قال: (كان النبي في خطب قائماً ثم يجلس ثم يقوم كما تفعلون الآن). قال ابن المنذر: الذي عليه جل أهل العلم من علماء الأمصار ذلك، ونقل غيره عن أبي حنيفة أن القيام في الخطبة سنة وليس بواجب، وعن مالك رواية أنه واجب فإن تركه أساء وصحت خطبته وعند الباقين أن القيام في الخطبة يشترط للقادر كالصلاة.

## سابعاً ـ هيئات الخطبتين وآدابها:

عن ابن عمر رضي الله عنها قال: (كان النبي على يخطب يوم الجمعة قائماً ثم يجلس كما تفعلون اليوم) رواه الجماعة وعن جابر بن سمرة رضي الله عنه قال (كان النبي يخطب قائماً ثم يجلس ثم يقوم فيخطب قائماً، فمن قال إنه يخطب جالساً فقد كذب فقد والله صليت معه أكثر من ألفى صلاة) رواه أحمد ومسلم وأبو داود.

وعن عمار بن ياسر رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله على يقول: (إن طول صلاة الرجل وقصر خطبته مَئِنَّة من فقهه فأطيلوا الصلاة وأقصروا الخطبة) رواه أحمد ومسلم [المَئِنَّة: العلامة والمَظِنَّة].

وعن عبد الله بن أوفى رضي الله عنه قال: (كان رسول الله على يطيل الصلاة ويقصر الخطبة) رواه النسائي.

وعن جابر بن سمرة رضي الله عنه أن النبي الله كان لا يطيل الموعظة يوم الجمعة إنها هي كلمات يسيرات) رواه أبو داود.

وعنه رضي الله عنه قال: (كان رسول الله ﷺ إذا خطب احرَّت عيناه وعلا صوته واشتد غضبه حتى كأنه منذر جيش يقول: (صبحكم ومساكم) رواه مسلم وابن ماجه.

وعن سهل بن سعد رضي الله عنه قال: (ما رأيت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم شاهراً يديه قط يدعو على منبره ولا غيره ما كان يدعو إلا أن يضع يده حذو منكبه ويشير بأصبعه إشارة) رواه أحمد وأبو داود وقال فيه: (لكن رأيته يقول هكذا وأشار بالسبابة وعقد الوسطى بالإبهام).

#### ثامناً - الأذان حين جلوس الخطيب على المنبر:

جاء في الجزء الرابع من تفسير ابن كثير: (إذا نودي للصلاة من يوم الجمعة) المراد بهذا النداء هو النداء الثاني الذي كان يفعل بين يدي رسول الله و إذا خرج فجلس على المنبر فإنه كان حينتذ يؤذن بين يديه فهذا هو المراد، فأما النداء الأول الذي زاده أمير المؤمنين عثمان بن عفان رضي الله عنه فإنها كان هذا لكثرة الناس، كها رواه البخاري رحمه الله حيث قال: حدثنا آدم هو ابن أبي إياس حدثنا ابن أبي ذئب عن الزهري عن السائب بن يزيد

قال: كان النداء يوم الجمعة أوله إذا جلس الإمام على المنبر على عهد رسول الله وأبي بكر وعمر، فلما كان عثمان بعد زمن وكثر الناس زاد النداء الثاني على الزوراء يعني يؤذن به على الدار التي تسمى بالزوراء وكانت أرفع دار بالمدينة بقرب المسجد، وقال ابن أبي حاتم حدثنا أبي حدثنا أبو نعيم حدثنا إبراهيم حدثنا محمد بن راشد المكحول عن مكحول (النداء كان في يوم الجمعة من مؤذن واحد حين يخرج الإمام، ثم تقام الصلاة وذلك النداء الذي يحرم عنده الشراء والبيع إذا نودي به فأمر عثمان رضي الله عنه أن ينادي قبل خروج الإمام حتى يجتمع الناس).

## تاسعاً ـ ذكر الخطبتين قبل الصلاة:

جاء في صحيح مسلم بشرح النووي الجزء السادس تحت عنوان ذكر الخطبتين قبل الصلاة والجلسة بينها: حدثنا عبيد الله بن عمر القواريري وأبو كامل الحجري جميعاً عن خالد قال أبو كامل حدثنا الحارث حدثنا عبد الله بن نافع عن ابن عمر قال: (كان رسول الله على يخطب يوم الجمعة قائماً، ثم يجلس، ثم يقوم قال كها تفعلون اليوم) وحدثنا يحيى بن يحيى وحسن بن الربيع وأبو بكر بن أبي شيبة قال يحيى: أخبرنا وقال الآخران: حدثنا أبو الأحوص عن سهاك عن جابر بن سمرة قال (كانت للنبي في خطبتان يجلس بينهها يقرأ القرآن ويذكر الناس) وحدثنا يحيى بن يحيى أخبرنا أبو خيثمة عن سهاك قال: أنبأني جابر بن سمرة (أن رسول الله كان يخطب قائماً، ثم يجلس، ثم يقوم فيخطب قائماً فمن نبأك أنه كان يخطب جالساً فقد كذب، فقد والله صليت معه أكثر من ألفي صلاة).

## عاشراً . صلاة ركعتين خفيفتين والإمام بخطب:

من السنة إذا دخل رجل المسجد والإمام يخطب الناس يوم الجمعة أن يصلي ركعتين قبل أن يجلس فقد جاء في فتح الباري بشرح صحيح البخاري الجزء الثالث حدثنا أبو النعمان قال: حدثنا هماد بن زيد عن عمرو بن دينار عن جابر بن عبد الله قال: (جاء رجل والنبي يخطب الناس يوم الجمعة فقال: (أصليت يا فلان) قال: لا، قال: قم فاركع وجاء في رواية مسلم أن الرجل هو سليك الغطفاني فقد جاء يوم الجمعة ورسول الله على قائم على المنبر فقعد سليك قبل أن يصلي فقال له: (أصليت ركعتين) فقال: لا فقال: قم فاركعهما. وبه يقول سليك قبل أن يصلي فقال له: (أصليت ركعتين) فقال: لا فقال: قم فاركعهما. وبه يقول

الشافعي وأحمد وإسحاق. وقال بعضهم: إذا دخل والإمام يخطب فإنه يجلس ولا يصلي وهو قول سفيان وأهل الكوفة، كما جاء في سنن الترمذي ودليلهم الحديث الصحيح (إذا قلت لصاحبك أنصت يوم الجمعة والإمام يخطب فقد لغوت).

وقالوا: إذا كان الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وهو الواجب ممنوعاً ساعة خطبة الإمام وبه تلغى الجمعة فلأن تكون النافلة ممنوعة بالأولى، وقالوا أيضاً: إن المأمور بالركعتين في أثناء الصلاة فقير يحتاج إلى صدقة فأمره النبي بالقيام والصلاة ليروه فيصدقوا عليه، روى الترمذي وقال: حديث حسن صحيح والنسائي واللفظ له عن أبي سعيد الخدري قال: جاء رجل يوم الجمعة والنبي على يخطب بهيئة بذة فقال له رسول الله على: أصليت؟ قال: لا قال: صل ركعتين وحث الناس على الصدقة فألقوه ثياباً فأعطاه منها ثوبين... الحديث، وأنت أيها المسلم بأيها عملت فقد هديت إن شاء الله تعالى.

## حادي عشر. سنن الخطبة:

١ - يسن للخطيب أن يلقي السلام على من بجوار المنبر قبل أن يصعد عليه إذا كان قد خرج عليهم من حجرته أو كان قادماً من خارج المسجد، أما إذا كان جالساً بينهم فلا يسن له إلقاء السلام عليهم.

٢ - ويسن للخطيب أن يسلم على الناس بعد صعود المنبر ويلتفت إليهم بوجهه، فقد كان النبي على يفعله فعن ابن عمر رضي الله عنها قال: (كان رسول الله على إذا دنا من منبره يوم الجمعة سلّم على من عنده من الجلوس فإذا صعد المنبر استقبل الناس بوجهه، ثم سلم قبل أن يجلس.

٣- ويسن أن تكون الخطبة على مكان مرتفع حتى يراه الناس، وقد كان للنبي شي منبر
 ثلاث درجات كها هو معلوم.

3- ويسن للخطيب أن يرفع صوته لإسماع الحاضرين وإظهار الشهامة وتفخيم أمر الخطبة والإتيان فيها بجزيل الكلام مع مراعاة مقتضى حال الحاضرين وما يحتاجون إليه من المواعظ والإرشادات، روى مسلم عن جابر بن عبد الله (كان النبي الما إذا خطب احمرت عيناه وعلا صوته واشتد غضبه كأنه منذر جيش يقول صبحكم ومساكم أي كأنه ينذر الناس

باقتراب العدو منهم فهو قد يصل إليهم في الصباح أو في المساء، وهذا إذا اقتضى الأمر ذلك، وكان المقام مقام تخويف وإنذار وتذكير بأحوال الموت وأمور الآخرة وليس في جميع الأحوال إذ لكل حال مقال.

٥ - ويسن تقصير الخطبة تقصيراً معتدلاً حتى لا يملها الناس لقول جابر بن سمرة رضي الله عنه: (كان رسول الله عليه لا يطيل الموعظة يوم الجمعة إنها هي كلمات يسيرات.

## ثاني عشر- ومما يتبع سنن الخطبة:

١ - الطهارة وستر العورة سنة عند الجمهور وهي شرط عند الشافعية.

٢ - استقبال القوم بوجهه دون التفات يميناً أو شهالاً سنة بالاتفاق، كها روى ابن ماجه عن عدي بن ثابت عن أبيه عن جده قال: كان النبي في إذا قام على المنبر استقبله الناس بوجوههم.

٣- الجلوس على المنبر قبل الشروع في الخطبة عملاً بالسنة لحديث ابن عمر السابق عند أبي
 داود وهو متفق عليه.

٤ - أن يؤذن مؤذن واحد لا جماعة بين يدي الخطيب إذا جلس على المنبر، وهذا متفق عليه روى البخاري عن السائب بن يزيد أنه قال: النداء يوم الجمعة أوله إذا جلس الإمام على المنبر على على عهد رسول الله وأبي بكر وعمر، فلم كان عثمان وكثر الناس زاد النداء الثالث على الزوراء ولم يكن للنبى مؤذن غير واحد.

## ثالث عشر ـ مكروهات الخطبة:

#### مكروهات الخطبة عند الحنفية والمالكية:

١ - هي ترك سنة من السنن المتقدمة ومن أهمها: تطويل الخطبة وترك الطهارة فكلاهما مكروه. وليس ترك السنن المتقدمة عند الشافعية والحنابلة مكروهاً على إطلاقه، بل منه ما هو مكروه ومنه ما هو خلاف الأولى.

٢ - من المكروه في الخطبة عند الشافعية أن يؤذن جماعة بين يدي الخطيب، وهو مكروه عند
 الحنابلة ويكره دق درج المنبر ويكره الاحتباء للحاضرين في الخطبة لما صح من النهي عنه في

حديث رواه أبو داود والترمذي وحسنه عن سهل بن معاذ: (أن النبي الله نهى عن الحبوة يوم الجمعة والإمام يخطب، ولأنه يجلب النوم ومخل بآداب الجلوس في المجالس في بالك بمجلس يوم الجمعة ومن خلاف الأولى عند الشافعية أن يغمض السامع والإمام عينيه لغير حاجة حال الخطبة ومن نعس انتقل من مكانه إن لم يتخط أحداً في انتقاله لحديث الترمذي وصححه وأبي داود (إذا نعس أحدكم في مجلسه فليتحول إلى غيره).

٣- ومن المكروه عند الحنابلة استدبار الخطيب القوم حال الخطبة وأجاز الحنابلة الاحتباء مع ستر العورة؛ لأنه فعله جماعة من الصحابة وضعفوا حديث النهي عنه كما أجازوا القرفصاء ويكره عند الحنابلة والشافعية التشبيك في المساجد ومن حين يخرج المصلي من بيته قاصداً المسجد لخبر أبي سعيد أنه على قال: (إذا كان أحدكم في المسجد فلا يشبكن فإن التشبيك من الشيطان وإن أحدكم لا يزال في صلاة ما كان في المسجد حتى يخرج منه) رواه مسلم عن أبي هريرة قال بعض العلماء: إذا كان ينتظر الصلاة جمعاً بين الأخبار فإنه ورد أنه (لما انفتل على من الصلاة التي سلم قبل إتمامها شبك بين أصابعه).

وأما كراهة التشبيك أثناء الذهاب للمسجد فلحديث كعب بن عجرة أن النبي الله قال: (إذا توضأ أحدكم فأحسن وضوءه، ثم خرج عامداً إلى المسجد فلا يشبك بين أصابعه فإنه في صلاة).

- ويكره العبث حال الخطبة لقول النبي على: (من مس الحصى فقد لغا) رواه ابن ماجه عن أبي هريرة وهو حسن وصححه الترمذي.

- ويكره الشرب ما لم يشتد عطشه ويكره التخطي للسؤال.

## رابع عشر- أهمية خطبة الجمعة ومكانتها:

قال أحد المفكرين الإسلاميين: إن صلاة الجمعة والحج دعامتان قويتان من دعامات الإسلام إذا زالتا أنذر بالخطر إن هذه الكلمة لا تتعارض مع قوله تعالى: (إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون) [الحجر] فنحن نؤمن إيهاناً كبيراً بأن الله سبحانه تكفل بحفظ هذا الدين الحنيف ولكنه أناط هذا الحفظ بأسباب وعوامل منها:

استقرار صلاة الجمعة وفريضة الحج وبقاؤهما حتى ترفع الكعبة فخطبة الجمعة ذات أهمية كبيرة وأثر بالغ في نشر الإسلام وترسيخ مبادئه السمحة في نفوس المسلمين الذين يجتمعون إليها في كل أسبوع، فتكون بهم مظهراً رائعاً من مظاهر قوة الإسلام ورسوخ كلمته في الحياة كما هو الأمر في فريضة الحج ففريضة الجمعة تحشد المسلمين في بيوت الله على صعيد المصر أو القرية أو الحي، وفريضة الحج تحشد المسلمين على صعيد العالم الإسلامي حيث يأتون من شتى بقاع الأرض فيجتمعون في وقت واحد بمكان واحد على عبادة يؤدونها على نسق واحد فتتجلى بذلك ضخامة الإسلام بأمته وقوته في أتباعه.

ويمكننا إدراك أهمية فريضة الجمعة وأثرها البالغ في حياة المسلمين من خلال ظاهرة تعبر عن واقعهم في هذا العصر وهي أننا نجد عدداً كبيراً من المسلمين كباراً وصغاراً قد يتهاونون في الصلوات الخمس اليومية ويقصرون في أدائها ولكنهم إذا جاء يوم الجمعة تركوا أعمالهم ومشاغل دنياهم وانطلقوا مغتسلين متطيبين متزينين إلى المساجد التي تمتلئ بهم حيث يجلسون في رحابها يستمعون إلى خطبة الجمعة، ثم يؤدون صلاتها ليرجعوا بعد ذلك إلى بيوتهم منشرحي الصدور وقد اغتبطوا بأنوار ما استمعوا إليه من الذكر والمواعظ النافعة، وفي ذلك دليل واضح على القوة العجيبة التي أودعها الله في فريضة الجمعة وعلى التأثير البليغ في خطبتها.

ب- خطبة العيد،

أولاً . حكم خطبة العيد:

تسن عند الجمهور وتندب عند المالكية خطبتان للعيد كخطبتي الجمعة في الأركان والشروط والسنن والمكروهات بعد صلاة العيد خلافاً للجمعة فهي قبل الصلاة بالإجماع يذكر الإمام في خطبة عيد الفطر بأحكام زكاة الفطر لقوله على: (أغنوهم عن السؤال في هذا اليوم) وفي عيد الأضحى بأحكام الأضحية وتكبيرات التشريق ووقوف الناس بعرفة وغيرها تشبها بالحجاج وما يحتاجون إليه في يومهم ويحسن تعليمهم ذلك في خطبة الجمعة السابقة على العيد، وإذا صعد على المنبر لا يجلس عند الحنفية ويجلس عند الحنابلة والمالكية والشافعية ليستريح ودليل سنية الخطبة التأسي بالنبي و بخلفائه الراشدين فلا يجب حضورها ولا استهاعها لما روى عطاء عن عبد الله بن السائب قال: (أنهدت مع النبي العيد فلم انقضت الصلاة قال: (إنا نخطب فمن أحب أن

يجلس للخطبة فليجلس ومن أحب أن يذهب فليذهب) ولو ترك الخطبة جازت صلاة العيد لكنه خالف السنة وكونها بعد الصلاة اتباعاً للسنة أيضاً فإن ابن عمر قال: (أن النبي وأبا بكر وعمر وعثمان كانوا يصلون العيدين قبل الخطبة) متفق عليه.

فلو خطب الإمام قبل الصلاة صح عند الحنفية وأساء لترك السنة؛ لأن التأخير سنة ويبدأ الخطيب بالتكبير كما يكبر في أثنائها من غير تحديد عند المالكية، وقيل عندهم سبعاً في أولها وعند الجمهور يكبر في الخطبة الأولى تسع تكبيرات متوالية وفي الثانية يكبر بسبع تكبيرات متوالية أيضاً، كما روى سعيد بن منصور عن عبيد الله بن عتبة قال: كان يكبر الإمام يوم العيد قبل أن يخطب تسع تكبيرات وفي الثانية سبع تكبيرات، ويستحب عند الحنفية أيضاً أن يكبر الإمام قبل نزوله من المنبر أربع عشرة، مرة ويندب للإمام بعد فراغه من الخطبة أن يعيدها لمن فاته سماعها ولو شاء اتباع للسنة. رواه الشيخان.

## ثانياً . وتختلف خطبة العيد عن خطبة الجمعة في أمور:

 ١ - أن خطبة الجمعة تكون قبل الصلاة وخطبة العيد بعد الصلاة فإذا قدمها لم تصح عند غير الحنفية ويندب إعادتها بعد الصلاة.

٢ - أن خطبتي الجمعة تبدأان بحمد لله وهو شرط أو ركن عند الشافعية والحنابلة سنة عند
 الحنفية مندوب عند المالكية أما خطبتا العيد فيسن افتتاحها بالتكبير.

٣- أن الخطيب عند الحنفية خلافاً للجمهور لا يجلس إذا صعد المنبر ويجلس في خطبة الجمعة، ومنها أن الخطيب عند المالكية إذا أحدث في أثناء خطبة العيد يستمر ولا يستخلف بخلاف خطبة الجمعة فإنه إن أحدث فيها يستخلف.

٤ - أن خطبة العيد عند الشافعية لا يشترط فيها شروط خطبة الجمعة من قيام وطهارة وستر العورة وجلوس بين الخطبتين وإنها يسن ذلك فقط.

## ثالثاً . موعظة رسول الله ﷺ للنساء في عيد الفطر؛

روى الإمام البخاري بسنده عن عطاء عن جابر بن عبد الله قال: قام النبي على يوم الفطر فصلى فبدأ بالصلاة، ثم خطب فلما فرغ نزل فأتى النساء فذكرهن وهو يتوكأ على يد بلال

وبلال باسط ثوبه يُلقي فيه النساء الصدقة قلت لعطاء: زكاة يوم الفطر؟ قال: لا ولكن صدقة يتصدقن حينئذ تُلقي فتخَها ويلقين، قلت: أترى حقاً على الإمام ذلك يأتيهن ويذكرهن؟ قال: إنه لحق عليهم وما لهم لا يفعلونه؟

## رابعاً ـ أهمية خطبة العيد:

لا تقلّ خطبة العيد في أهميتها عن سواها من الخطب الدينية فهي ميدان رحب لتذكير الناس بكثير من القضايا التي ينبغي عليهم ألا يغفلوا عنها ولتنبيههم إلى أمور لها مسُّ مباشر بواقعهم في مناسبات أعيادهم، فخطبة العيد ذات دور فعال في إيقاظ الناس إلى حقائق دينهم وآداب شريعتهم وتوجيههم إلى المعاني الإنسانية العالية والأخلاق الفاضلة والاستقامة على منهج طاعة الله وحسن عبادته وينبغي لخطيب العيد أن يتناول في المواضيع التي تتعلق بواقع المسلمين في أعيادهم، فيتحدث عن صلة الأرحام وزيارة الأقرباء وإعانة الفقراء والعطف على الأيتام والأرامل والإحسان إلى الجيران وتفقد أحوال الأصحاب والإخوان في الله، ويبين فضل ذلك وما يناله القائم بهذه الأعمال الخيرية الصالحة ابتغاء وجه الله من الأجر العظيم عند المالك الديان الذي لا يضيع عنده مثقال ذرة.

كما ينبغي على الخطيب في العيد أن ينبه إلى المنكرات والمعاصي التي أصبحت تجتاح أعياد المسلمين في هذه الأيام وتكتسح بيوتهم بشكل سافِر في أيام الأعياد حيث تشرب الخمور وتشيع الفاحشة ويعكف الناس على المغنيات والمعازف حضوراً في مجالسها أو مشاهدة لبرامجها، ويحذرهم من الاختلاط وينذرهم خطره على المجتمع كله، ويحذرهم من الانحراف الخلقي الذي يسقط فيه أبناؤهم وتغرق في لجته فتياتهم وخاصة في الأعياد والتي أصبحت مآثم قائم تذبح فيها الفضائل وتراق فيها دماء الشرف والعفاف، ومطلوب من الخطيب أن يجعلوا أعيادهم كما أمر الله تعالى، مواسمَ للعبادة والطاعة ومناسبات لزيادة التواصل الاجتماعي وتمتين العلاقات بين أفراد المجتمع المسلم.

ولا بأس بالخطيب في أن يربط بين رمضان وعيد الفطر ويذكر الناس بفضل يوم العيد الذي هو يوم الجائزة كما يربط ما بين عيد الأضحى والحج والأضحية، وحبذا أن يذكر قصة سيدنا إبراهيم عليه السلام عندما بنى البيت ورحلته بهاجر زوجة أم إسماعيل وماء زمزم وأن

يذكر عزم إبراهيم عليه السلام على أن يذبح ولده إسهاعيل عليه السلام تنفيذاً لأمر الله تعالى وليحرص على أن يجعل هذا الحادث مدرسة تنطلق منها أروع المبادئ وأعظم المواعظ وأجل الدروس التي يحتاجها المسلمون في حياتهم، وألا يكتفي بعرض القصص، بل يهتم بالعبر والعظات المستقاة منها.

#### ج. خطبة الاستسقاء:

#### أولاً . حكمها:

جاء في كتاب الفقه الإسلامي وأدلته، وفي فتح القدير 1/ ٤٣٩ وما بعدها، واللباب 1/ ١٢٢ وما بعدها: قال أبو حنيفة: لا خطبة للاستسقاء؛ لأنها تبع للجهاعة ولا جماعة لها عنده وإنها دعاء واستغفار يستقبل فيها الإمام القبلة قال ابن عباس حينها سُئل عن صلاة الاستسقاء: خرج رسول الله على متواضعاً متبذلاً متخشعاً متضرعاً فصلى ركعتين كها يصلي في العيد ولم يخطب خطبتكم هذه.

وقال الصاحبان: يصلي الإمام بالناس ركعتين فيها بالقراءة، ثم يخطب ويستقبل القبلة بالدعاء ويخطب خطبتين بينها جلسة كالعيد عند محمد وخطبة واحدة عند أبي يوسف، ويكون معظم الخطبة الاستغفار وقال الجمهور: يخطب الإمام للاستسقاء بعد الصلاة على الصحيح خطبتين كصلاة العيد عند المالكية كها صنع في العيدين وخطبة واحدة عند الحنابلة؛ الصحيح خطبتين كصلاة العيد عند المالكية كها صنع في العيدين وخطبة واحدة عند الحنابلة؛ لأنه لم ينقل أنه خطب بأكثر منها، ودليلهم على طلب الخطبة وكونها بعد الصلاة حديث أبي هريرة خرج نبي الله على يوماً يستسقي فصلى ركعتين بلا أذان ولا إقامة، ثم خطبنا ودعا الله عز وجل وحوَّل وجهه نحو القبلة رافعاً يديه، ثم قلب رداءه فجعل الأيمن على الأيسر والأيسر على الأيسر والأيسر على الأيمن، كها جاء في نيل الأوطار. وتجوز عند الشافعية الخطبة قبل الصلاة لحديث عبد الله بن زيد رأيت النبي على يوم خرج يستسقي فحوَّل إلى الناس ظهره واستقبل القبلة يدعو، ثم حلى ركعتين جهر فيها بالقراءة، كها جاء في نيل الأوطار.

وتختلف عن خطبة العيد في رأي المالكية والشافعية في أن الإمام يستغفر الله تعالى بدل التكبير فيقول: أستغفر الله الذي لا إله إلا هو الحي القيوم وأتوب إليه ويكثر فيها الاستغفار؛ لأنه سبب لنزول الغيث.

ولا حدَّ للاستغفار عند المالكية في أول الخطبة الأولى والثانية ويستغفر الخطيب في الخطبة الأولى عند الشافعية تسعاً وفي الثانية سبعاً، ويستحب أن يكثر من الاستغفار لقوله تعالى: (استغفروا ربكم إنه كان غفاراً يرسل السهاء عليكم مدراراً) [نوح].

ويفتح عند الحنابلة الخطبة بالتكبير تسعاً نسقاً كخطبة العيد، ويكثر فيها عندهم الصلاة على النبي بي النبي المعونة على الإجابة قال عمر: الدعاء موقوف بين السهاء والأرض ولا يصعد منه شيء حتى تصلي على نبيك رواه الترمذي، ويقرأ كثيراً (استغفروا ربكم إنه كان غفاراً) وسائر الآيات التي فيها الأمر به فإن الله تعالى وعدهم بإرسال الغيث إذا استغفروه.

## ثانياً ـ أركان خطبة الاستسقاء وشروطها:

أركانها هي أركان خطبة الجمعة نفسها وشروطها هي شروط خطبة العيد بالإضافة إلى أن يرفع الخطيب صوته حتى يسمع الناس في ذلك الموقف.

#### د . خطبة الكسوف:

### أولاً . حكمها:

السنة أن يخطب لها بعد الصلاة لما روت عائشة رضي الله عنها أن النبي الله فرغ من صلاته فقام فخطب الناس فحمد الله وأثنى عليه وقال: (الشمس والقمر آيتان من آيات الله عز وجل لا يخسفان لموت أحد ولا لحياته فإذا رأيتم ذلك فصلوا وتصدقوا) هذا الحديث الذي روته السيدة عائشة أخرجه مالك والبخاري ومسلم والنسائي وأبو داود والدارمي واتفقت نصوص الشافعي والأصحاب على استحباب خطبتين بعد صلاة الكسوف وهما سنة ليستا شرطاً لصحة الصلاة.

وصفتها كخطبتي الجمعة في الأركان والشروط وغيرها سواء صلاها جماعة في مصر أو قرية أو صلاها المسافرون في الصحراء وأهل البادية، ولا يخطب من صلاها منفرداً ويحثهم في هذه الخطبة على التوبة من المعاصي وعلى فعل الخير والصدقة والعتاقة ويحذرهم الغفلة والاغترار ويأمرهم بإكثار الدعاء والاستغفار والذكر، ففي الأحاديث الصحيحة أن النبي على قال ذلك في خطبته.

قال الشافعي في الأم: ويجلس قبل الخطبة الأولى كما في الجمعة هذا نصه واستحباب خطبتين بعد صلاة الكسوف، قال به جمهور السلف ونقله ابن المنذر عن الجمهور، وقال مالك وأبو حنيفة وأبو يوسف وأحمد في رواية لا تشرع لها الخطبة، دليلنا الأحاديث الصحيحة، وهذا حجة لمن قال خلاف الجمهور.

ثانياً - ذكر الله تعالى والدعاء حال الكسوف: اتفق الفقهاء على أنه يستحب ذكر الله تعالى والدعاء والاستغفار والصدقة والتقرب إلى الله تعالى بها استطاع من القرب لقوله وأيد (فإذا رأيتم ذلك فادعوا الله وكبروا وتصدقوا وصلوا) وفي لفظ (إذا رأيتم شيئاً من ذلك فافزعوا إلى ذكر الله ودعائه واستغفاره) متفق عليه.

ولأنه تخويف من الله تعالى فينبغي أن يبادر إلى طاعة الله تعالى ليكشفه عن عباده والدعاء يكون بعد الصلاة يدعو الإمام جالساً مستقبل القبلة إن شاء أو قائهاً مستقبل الناس.

ثالثاً- أركان خطبة الكسوف؛ هي أركان خطبة الجمعة نفسها وشروطها تتفق مع شروط خطبة العيد وأن يرفع الخطيب صوته ليسمع الناس في مثل هذا الموقف.

سنن خطبة الكسوف: هي سنن خطبة العيد نفسها ويضاف إلى ذلك:

١ – الاستغفار بدل التكبير كما هو الشأن في خطبة الاستسقاء؛ لأن واقع الحال يتطلب التوبة والاستغفار.

٢- أن يحض الخطيب الناس على التوبة وفعل الخيرات ويحثهم على الصدقة.

٣- الإكثار من الدعاء والاستغفار.

رابعاً \_ كيفية خطبة الكسوف: لا تختلف خطبة الكسوف من حيث أدائها عن خطبة الجمعة والعيد اللهم إلا بفاتحة الخطبتين حيث يفتح الخطيب الخطبة الأولى بالاستغفار تسعاً والثانية بالاستغفار سبعاً كما هو الشأن في خطبة الاستسقاء، ثم يشرع بأركان الخطبة المعهودة في خطبة الجمعة ويحرص خطيب الكسوف على أن يحض الناس على التوبة ويذكرهم بالآخرة ويخدرهم من المعاصي والمحرمات ويكثر في الخطبة من الدعاء والاستغفار، ويبين لهم أن الشمس والقمر آيتان من آيات الله سبحانه فإذا حدث فيهما كسوف أو خسوف فعليهم أن

يزدادوا إقبالاً على ربهم وأن يكثروا من الاستغفار والتوبة في هذا المقام الذي يذكرهم بأهوال يوم القيامة، ثم ينهى خطبته كما يفعل في خطبة الجمعة.

خامساً- استخلاص العبر والعظات في خطبة الكسوف:

وينبغي على الخطيب أن يستغل هذه المناسبة الحادثة فيذكر الناس ويعظهم ويحذرهم من حب مغبّة الغفلة عن الله سبحانه ويحضهم على أن يرجعوا إلى ربهم وأن ينظفوا قلوبهم من حب الدنيا وشهواتها ويطهروا نفوسهم من التعلق بفتنتها والخضوع لمغرياتها ويذكرهم باليوم الموعود الذي يضطرب فيه نظام الكون ويختل فيه توازنه وتتبدل معالمه فكأن الأرض غير الأرض والسياء غير السياء فإذا بالشمس تكور والنجوم تنكدر والقمر ينخسف ويصبح الناس يتخبطون كالسكارى ويضربون وهم حيارى، ويقرأ عليهم الآيات التي تتحدث عن الساعة وأهوالها نحو قوله سبحانه: (يا أيها الناس اتقوا ربكم إن زلزلة الساعة شيء عظيم يوم ترونها تذهل كل مرضعة عها أرضعت وتضع كل ذات حمل حملها وترى الناس سكارى وما هم بسكارى ولكن عذاب الله شديد) [الحج] وقوله سبحانه في وصف بعض مظاهر أهوال القيامة: (إذا الشمس كورت – وإذا النجوم انكدرت) [التكوير]

وقوله: (فإذا برق البصر - وخسف القمر- وجمع الشمس والقمر- يقول الإنسان يومئذٍ أين المفر) [القيامة]

ويعمد الخطيب إلى الإكثار من الدعاء والاستغفار في خطبته، ويدعو الناس إلى مشاركته في ذلك وينبغي لنا أخيراً أن نعلم أن خطبة الكسوف لا تسقط سنتها وإن انكشفت الشمس أو تجلى القمر قبل الشروع فيها.

## سادساً- أهمية الخطبة فيها:

إن لخطبة الكسوف أهمية لا تقل في وزنها عن أهمية الخطب الدينية الأخرى؛ لأن فيها رصيداً كبيراً من التذكر التذكير والتوجيه المناسب لحادث الكسوف حيث يتناول الخطيب فيها موضوع الحديث عن الساعة وأهوالها مما يؤدي إلى إيقاظ القلوب الغافلة والنفوس السادرة وبعث معاني الخوف والخشية من الله سبحانه وتعالى وتنبيه الناس إلى ذلك الموقف العصيب الذي لا ينفع فيه مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم.

## ه . خطب الحج: أولاً . حكمها:

يستحب في الحج أربع خطب كها قال النووي في المجموع وهي: يوم السابع من ذي الحجة بمكة ويوم عرفة بمسجد إبراهيم ويوم النحر بمنى ويوم النفر بمنى أيضاً وبه قال داود، وقال مالك وأبو حنيفة خطب الحج ثلاث يوم السابع والتاسع ويوم النفر الثاني قالا: ولا خطبة في يوم النحر وقال أهمد: ليس في السابع خطبة وقال زفر: خطب الحج ثلاث يوم الثامن ويوم عرفة ويوم النحر، ولقد ذكرنا دليلنا في خطبة السابع ويوم عرفة وأما خطبته يوم النحر ففيها عديث عبد الله بن عمرو بن العاص أن النبي بي بينا هو يخطب يوم النحر فقام إليه رجل فقال: ما كنت أحسب يا رسول الله أن كذا وكذا قبل كذا وكذا، ثم جاء النحر فقال: يا رسول الله كنت أحسب أن كذا قبل كذا وكذا لمؤلاء الثلاث قال: (افعل ولا حرج) رواه البخاري ومسلم في صحيحها يعني بالثلاث الرمي يوم النحر والحلق ونحر الهدي وعن أبي بكرة قال: (خطبنا رسول الله بي يوم النحر فقال: أي يوم هذا؟ وذكر الحديث في خطبته في يوم النحر بمنى وبيانه تحريم الدماء والأعراض والأموال، رواه البخاري ومسلم. وعن ابن عباس أن رسول الله في خطب الناس يوم النحر فقال: (يا أيها الناس أي يوم هذا؟ قالوا: يوم حرام قال: فأي بلد هذه؟) قالوا: بلد حرام قال: (فأي شهر هذا؟) قالوا: شهر حرام قال: (فإن دماء كم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا في بلدكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا في المدكم هذا في المدكم هذا في المدكم هذا في بلدكم هذا في المدكم هذا في بلدكم هذا في الهركم هذا في المدكم هذا في المدكم هذا في بلدكم هذا في المدكم هذا في بلدكم هذا في المدكم هذا في المدكم هذا في بلدكم هذا في المدكم هذا في بلدكم هذا في بلدكم هذا في بلدكم هذا في المدكم هذا في بلدكم هذا في بلدكم هذا في بلدكم هذا في المدكم هذا في بلدكم و أسول الله علي بلدكم و أسول الله عليكم و أسول الله قبل بلدكم و أسول الله كورة و أله البخاري و أله البخار و أله البخاري و أله البخار و أله البخاري

وقال النووي في المجموع: مذهبنا أن خطبة عرفات يخطب الخطبة الأولى قبل الأذان، ثم يشرع الإمام في الخطبة الثانية مع شروع المؤذن في الأذان كما سبق، وقال أبو حنيفة: يؤذن قبل الخطبة كما في الجمعة، واحتج أصحابنا بحديث جابر أن النبي شخطب يوم عرفة وقال: (إن دماءكم وأموالكم حرام عليكم) إلى آخر خطبته قال: ثم أذن ثم أقام فصلى الظهر ثم أقام فصلى العصر ولم يصل بينهما شيئاً، ثم ركب رسول الله شخص حتى أتى الموقف).

قال النووي في المجموع: (ويخطب الإمام اليوم السابع من ذي الحجة بعد الظهر بمكة ويأمر الناس بالغدو من الغد إلى منى وهي إحدى الخطب الأربع المسنونة في الحج، والدليل

عليه ما روى ابن عمر قال: كان رسول الله الله الله على التروية بيوم خطب الناس وأخبرهم بمناسكهم. أخرجه البيهقي من حديث ابن عمر.

قال الإمام النووي في المجموع: وأما خطبة اليوم الثاني من أيام التشريق ففيها حديث عبد الله بن أبي نجح عن أبيه عن رجلين من بني بكر قالا: رأينا رسول الله يخطب أيام التشريق ونحن عند راحلته وهي خطبة رسول الله التي خطب بمنى. رواه أبو داود بإسناد صحيح وعن سراء بنت نبهان الصحابية رضي الله عنها قالت: خطبنا رسول الله يوم الروس فقال: أي يوم هذا؟ قلنا: الله ورسوله أعلم قال: (أليس أوسط أيام التشريق) رواه أبو داود بإسناد حسن.

#### و. خطبة النكاح:

لم يرد في السنة الشريفة شيء عن خطبة النكاح بمفهوم الخطبة المعروفة كما في الجمعة والعيدين أو الاستسقاء أو الكسوف أو الخسوف أو خطب الحج حيث تتوفر أركان الخطبة الشرعية، والوارد في هذا الخصوص لا يتعدى طلب نكاح من ولي امرأة من الراغب في الزواج أو وكيله ورد الولي بالإيجاب أو الاعتذار، وقد جاء في كتاب نيل الأوطار للشوكاني ما اعتبره خطبة للنكاح عن ابن مسعود قال: علمنا رسول الله ولا التشهد في الصلاة والتشهد في الحاجة، وذكر تشهد الصلاة قال: والتشهد في الحاجة: إن الحمد لله نستعينه ونستغفره ونعوذ بالله من شرور أنفسنا من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له وأشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً عبده ورسوله. قال: ويقرأ ثلاث آيات ففسرها سفيان الثوري (اتقوا الله وق تقاته ولا تموتن إلا وأنتم مسلمون).

(واتقوا الله الذي تساءلون به والأرحام إن الله كان عليكم رقيباً) (واتقوا الله وقولوا قولاً سديداً) رواه الترمذي وصححه أخرجه أيضاً أبو داود والنسائي والحاكم والبيهقي.

وقد استدل بحديث ابن مسعود هذا على مشروعية الخطبة عند عقد النكاح وعند كل حاجة، قال الترمذي في سننه: وقد قال أهل العلم إن النكاح جائز بغير خطبة ويدل على الندب والجواز حديث إسماعيل بن إبراهيم وهذا نصه: عن إسماعيل بن إبراهيم عن رجل من بني سليم قال: خطبت إلى النبي الله أمامة بنت عبد المطلب فأنكحني من غير أن يتشهد. رواه أبو داود.

ومما يجدر ذكره خطبة أبي طالب عند زواج رسول الله الله الله على من خديجة بنت خويلد رضي الله عنها، ومع أنها قبل بعثة رسول الله الله الله الله عنها، ومع أنها قبل بعثة رسول الله الله على لكنها تتصل بشخصيته الكريمة صلوات الله وسلامه عليه.

وفي زواج رسول الله على من السيدة خديجة رضي الله عنها أرسلت خديجة بنت خويلد إلى أمين قريش ومأمونها محمد بن عبد الله وسلامه تخطبه وتقول له: إني قد رغبت فيك لقرابتك وأمانتك وحسن خلقك وصدق حديثك، فرجع محمد بالقول إلى عمه أبي طالب فرضيه له وأقره عليه لما استقر لخديجة من نبيل الخلق وسناء الحياء وأقبل القوم من بني هاشم وفيهم كريم فتيانهم ونجيب عشيرتهم محمد بن عبد الله فنزلوا من بني عمهم أكرم منزل وأسناه، وهناك تداول الخطابة أبو طالب بن عبد المطلب سيد قريش وورقة بن نوفل ابن عم خديجة – بتفويض من عمها عمرو بن أسد.

## فقال أبو طالب في خطبته:

(الحمد لله الذي جعلنا من ذرية إبراهيم وزرع إسهاعيل وضِئضئ معد وعنصر مضر وجعلنا حضنة بيته وسوّاس حرمه وجعل لنا بيتاً محجوجاً وحرماً آمناً وجعلنا حكام الناس، ثم إن ابن أخي هذا محمد بن عبد الله لا يوزن به رجل من قريش شرفاً ونبلاً وفضلاً وعقلاً إلا رجح به وإن كان في المال قل فإن المال ظل زائل وأمر حائل وعارية مسترجعة، وهو والله بعد له نبأ عظيم وخطر جليل وقد رغب إليكم رغبة في كريمتكم خديجة وقد بذل لها من الصداق ما عاجله وآجله اثنتا عشرة أوقيةً ونشاً).

ثم خطب ورقة بن نوفل بتفويض عمرو بن أسد عم خديجة فقال:

(الحمد لله الذي جعلنا كها ذكرت وفضلنا على من عددت فنحن سادة العرب وقادتها وأنتم أهل ذلك كله لا ينكر العرب فضلكم ولا يرد أحد من الناس فخركم وشرفكم فاشهدوا على معاشر قريش أنى قد زوجت خديجة بنت خويلد من محمد بن عبد الله).

# الباب الحادي عشر الفصل الثاني خطب الرسول ﷺ

١ ـ الخطبة الأولى لرسول الله على: وهي خطبته القصيرة التي ألقاها على ملاً من أهل مكة حين جهر بالدعوة بعد أن نزل قول الله تعالى: (فاصدع بها تؤمر وأعرض عن المشركين) عن ابن العباس رضي الله عنه لما نزلت (وأنذرعشيرتك الأقربين) خرج رسول الله على حتى صعد الصَّفا فهتف: يا صباحاه فقالوا: من هذا فاجتمعوا إليه فقال: (أرأيتم إن أخبرتكم أن خيلاً تخرج من سطح هذا الجبل أكنتم مصدقيّ قالوا: ما جربنا عليك كذباً قال: فإني نذير لكم بين يدي عذاب شديد) قال أبو لهب: تباً لك أما جمعتنا إلا لهذا، ثم قام فنزلت (تبت يدا أبي لهب وتب) وعن عائشة رضي الله عنها قالت: لما نزلت (وأنذر عشيرتك الأقربين) قام رسول الله على فقال: يا فاطمة بنت محمد يا صفية بنت عبد المطلب يا بني عبد المطلب لا أملك لكم من الله شيئاً سلوني من مالي ما شئتم) وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله الشتروا أنفسكم لا أغني عنكم من الله شيئاً يا بني عبد مناف لا أغني عنكم من الله شيئاً يا بني عبد مناف لا أغني عنكم من الله شيئاً يا صفية عمة رسول الله لا أغني عنك من الله شيئاً يا صفية عمة رسول الله لا أغني عنك من الله شيئاً يا صفية عمة رسول الله لا أغني عنك من الله شيئاً يا صفية عمة رسول الله لا أغني عنك من الله شيئاً يا صفية عمة رسول الله لا أغني عنك من الله شيئاً يا صفية عمة رسول الله لا أغني عنك من الله شيئاً يا صفية عمة رسول الله لا أغني عنك من الله شيئاً يا صفية عمة رسول الله لا أغني عنك من الله شيئاً يا صفية عمة رسول الله لا أغني عنك من الله شيئاً يا صفية عمة رسول الله لا أغني عنك من الله شيئاً يا صفية عمة رسول الله لا أغني عنك من الله شيئاً يا صفية عمة رسول الله لا أغني عنك من الله شيئاً يا صفية عمة رسول الله لا أغني عنك من الله شيئاً يا صفية عمة رسول الله لا أغني عنك من الله شيئاً يا صفية عمة رسول الله لا أغني عنك من الله شيئاً يا صفية عمة رسول الله لا أغني عنك من الله شيئاً يا صفية عمة رسول الله الله المنا يا سول الله شيئاً يا بني عبد الملك المنا يا سول الله المنا يا سول الله الهنا يا الهنا يا سول الله الهنا يا سول ا

#### تحليل النص

أولاً: استخدم الرسول عبارة مألوفة عندهم توحي بإنذار خطير: (واصباحاه) ليودع في مسامع قومه أهمية ما يلقيه عليهم من قول يتضمن دعوتهم إلى الإيهان بالهدي الرباني الذي أوحاه الله إليه، ولما كان على يتوقع تكذيبهم ذكرهم بها أجمعوا عليه من الإقرار والشهادة بصدقه وأمانته على حتى كانوا ينادونه بالصادق الأمين، وقال لهم: لو أخبرتكم بغارة عدو عليكم جاءكم بخيله أتصدقونني فقالوا له: ما عهدناك إلا صادقاً وعندما استنطقهم بهذه

الشهادة التي لا يجوز لهم نقضها أخبرهم بأنه نذير لهم من ربه وأنه يحمل لهم رسالة الله وحذرهم من جحودها؛ لأن العذاب الشديد سينزل بهم جزاء وفاقاً.

ثانياً: ولما كان أجرأ الناس على الرجال أهله صرخ عمه الشقي أبو لهب في وجهه قائلاً: (تباً لك) أي هلاكاً لك ألهذا الأمر جمعتنا، وبذلك يكون أبو لهب أول رافض لدعوة الله التي بلغها له أقرب الناس إليه وهو ابن أخيه الصادق الأمين، ولكن سرعان ما جاء الرد الرباني على أبي لهب وزوجته لعدائهما لله ورسوله فكان قرآناً يتلى على مدار الزمان ليكون عبرة للمعتبرين ما دامت الأيام والليالي (تبت يدا أبي لهب وتب).

ثالثاً: وفي نداء رسول الله وأراد أن عمم فيه وخصص أقرب الناس إليه وأراد أن يقرر حقيقة مهمة من حقائق رسالته وهي أن النجاة عند الله لا يحظى بها إلا من كان من أهل الإيهان والتقوى.

وأن مكانته عند الله كرسول لا تسمح له أن يشفع لأحد ولو كان من أقرب الناس إليه إن لم يكن من الذين آمنوا بالله ورسوله فبوسعه أن يعطي أهله ما سألوه من أمور الدنيا التي يملكها وأما النجاة عند الله فهذا أمر لا يملكه وهو بأيديهم وعليهم أن يتحملوا هذه المسؤولية ولا فلاح لهم في الدنيا والآخرة إلا باعتناقهم دين الإسلام واتباع الله ورسوله على المناه الله المناه المنا

## ٢- خطب النبي ﷺ يوم فتح مكة:

خطب النبي على حين فتح مكة عدة خطب وردت بمرويات صحيحة:

أ- عن عبد الله بن عمر رضي الله عنه أن رسول الله على خطب يوم فتح مكة فقال: (يا أيها الناس إن الله قد أذهب عنكم عُبّية الجاهلية وتعاظمها بآبائها، فالناس رجلان رجل بر تقي كريم على الله وفاجر شقي هيِّن على الله والناس بنو آدم وخلق الله آدم من التراب قال الله: (يا أيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا إن أكرمكم عند الله أتقاكم إن الله عليم خبير).

ثم قال لهم النبي على: يا معشر قريش ما ترون أني فاعل بكم قالوا خيراً: أخ كريم وابن أخ كريم قال: فإنى أقول لكم كما قال يوسف لإخوته: (لا تثريب عليكم اليوم) اذهبوا فأنتم الطلقاء.

## ب\_وخطب على من الغد من يوم الفتح فقال:

(إن مكة حرمها الله ولم يحرمها الناس لا يحل لامرئ يؤمن بالله واليوم الآخر أن يسفك بها دماً ولا يعضد بها شجراً فإن أحد ترخص لقتال رسول الله في فيها فقولوا له إن أذن لرسوله ولم يأذن لكم وإنها أذن له فيه ساعة من نهار وقد عادت حرمتها اليوم كحرمتها بالأمس وليبلغ الشاهد الغائب).

ج- وعن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنه أن رسول الله وطب يوم الفتح بمكة فكبر ثلاثاً، ثم قال: (لا إله إلا الله وحده صدق وعده ونصر عبده وهزم الأحزاب وحده ألا إن كل مأثرة كانت في الجاهلية تُذكر وتُدعى من دم أو مال تحت قدمي إلا ما كان من سقاية الحاج وسدانة البيت، ثم قال: ألا إن دية الخطأ شبه العمد ما كان بالسوط والعصا مئة من الإبل منها أربعون في بطنها أولادها).

## ٣ ـ خطبة حجة الوداع:

ألقى رسول الله ويه يوم عرفة خطبة جامعة في جموع المسلمين الذين احتشدوا حوله في الموقف هذا نصها (أيها الناس اسمعوا قولي فإني لا أدري لعلي لا ألقاكم بعد عامي هذا بهذا الموقف أبداً، أيها الناس إن دماءكم وأموالكم حرام عليكم كحرمة يومكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا، ألا وأن كل شيء من أمر الجاهلية تحت قدمي موضوع ودماء الجاهلية موضوعة، وإن أول دم أضع من دمائنا دم ابن عمي ربيعة بن الحارث وربا الجاهلية موضوع وأول ربا أضع ربا العباس بن عبد المطلب فإنه موضوع كله، أيها الناس إن الشيطان قد يئس من أن يعبد بأرضكم هذه أبداً ولكنه إن يطع فيها سوى ذلك فقد رضي به مما تحقرون من أعهالكم، فاحذوره على دينكم، أيها الناس إن النسيء زيادة في الكفر يضل به الذين كفروا علونه عاماً ويحرمونه عاماً ليواطئوا عدة ما حرم الله فيحلوا ما حرم الله ويحرموا ما أحل الله وان الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السموات والأرض السنة اثنا عشر شهراً منها أربعة حرم ثلاث متواليات: ذو القعدة وذو الحجة والمحرم ورجب مضر الذي بين جمادى وشعبان واتقوا الله في النساء فإنكم إنها أخذتموهن بأمان الله واستحللتم فروجهن بكلمة الله واسعبان واتقوا الله في النساء فإنكم إنها أخذتموهن بأمان الله واستحللتم فروجهن بكلمة الله والكم عليهن حقاً وهم عليكم حقاً لكم عليهن أن لايوطئن فرشكم أحداً تكرهونه فإن لكم عليهن حقاً وهم عليكم حقاً لكم عليهن أن لايوطئن فرشكم أحداً تكرهونه فإن

فعلن ذلك فاضربوهن ضرباً غير مبرح ولهن عليكم رزقهن وكسوتهن بالمعروف فاعقلوا أيها الله الناس قولي فإني قد بلغت وقد تركت فيكم ما لن تضلوا بعده إن اعتصمتم به: كتاب الله وسنة رسوله.

(يا أيها الناس اسمعوا وأطيعوا وإن أُمِّر عليكم عبد حبشي مجدّع ما أقام فيكم كتاب الله تعالى اسمعوا قولي واعقلوه تعلمن أن كل مسلم أخ للمسلم وأن المسلمين إخوة فلا يحل لامرئ من أخيه إلا ما أعطاه عن طيب نفس منه فلا تظلمن أنفسكم، اللهم هل بلغت وستلقون ربكم فلا ترجعوا بعدي ضلالاً يضرب بعضكم رقاب بعض ألا ليبلغ الشاهد الغائب فلعل بعض من يبلغه أن يكون أوعى له من بعض من سمعه وأنتم تسألون عني فها أنتم قائلون قالوا: نشهد أنك قد بلغت وأديت ونصحت، فقال بأصبعه السبابة يرفعها إلى السهاء وينكتها إلى الناس: اللهم اشهد (ثلاث مرات).

## تحليل الخطبتين،

حوت كلُّ من خطب الفتح وخطبة حجة الوداع جملة من الأفكار، ومن ذلك:

أولاً: المساواة الإنسانية: حيث يتفاضل الناس بالتقوى (إن أكرمكم عند الله أتقاكم) وإلغاء المقاييس الجاهلية في التفاخر في الأنساب والأحساب.

ثانياً: إصدار العفو العام عن مجرمي الأمس: الذين حاربوا الله ورسوله أكثر من عشرين عاماً وبذلك فتح القلوب مع فتح مكة.

ثالثاً: إعلان التأكيد على حرمة مكة المكرمة: فلا يسفك فيها دم ولا يقطع فيها شجر ولا ينفر فيها صيد فهي أمان لكل الخلائق فيها وأحلَّت لرسول الله على ساعة من النهار وعادت حرمتها إلى سابق عهدها، وهذا بيان للناس على مدار الزمان.

رابعاً: إلغاء المآثر الجاهلية السلبية:

خامساً: تحديد دية قتل الخطأ وشبه العمد والقصاص: في قتل العمد أو العفو أو الدية.

سادساً: إعلان حرمة الدماء بوجه عام:

سابعاً: أوصى رسول الله على خيراً بالنساء: وأكد في كلمة مختصرة جامعة القضاء على الظلم البائن للمرأة في الجاهلية وتثبيت ضهانات حقوقها وكرامتها الإنسانية التي تضمنها أحكام الشريعة الإسلامية.

تاسعاً: أوضح على هذه الخطبة ما ينبغي أن تكون عليه علاقة الحاكم أو الخليفة أو الرئيس مع الرعية: أو الشعب إنها علاقة السمع والطاعة من الشعب للحاكم مها كان من نسبه وشأنه ومظهره ما دام يحكم بكتاب الله وسنة رسول الله على، فإذا حاد عنها فلا سمع ولا طاعة فولاء الشعب للحاكم واتباعه لا يكون إلا من خلال سيره على نهج كتاب الله وسنة رسوله على ولو كان الحاكم عبداً حبشياً مجدعاً ولا امتياز للحاكم على شعبه والحاكم في حقيقة أمره أمين من قبل المسلمين على تنفيذ حكم الله تعالى فلا حصانة في الإسلام لأحد ولا امتيازات لطبقة على أخرى في شؤون الحكم والقانون والقضاء.

عاشراً: أعلن رسول الله ﷺ غ ختام خطبة لحجة الوداع أنه أخرج مسؤولية الدعوة وتبليغها من عنقه: فها هو الإسلام قد انتشر وها هي ضلالات الجاهلية والشرك قد تبددت ويريد ﷺ أن يطمئن إلى شهادة أمته بذلك أمام الله تعالى يوم القيامة عندما يسألون: فأعقب توصياته هذه لهم بأن نادى فيهم قائلاً: إنكم ستسألون عني فها أنتم قائلون وارتفعت الأصوات من حوله تصرخ: نشهد أنك قد بلغت الأمانة وأديت الرسالة ونصحت الأمة فجزاك الله عنا خر الجزاء.

## الباب الحادي عشر الفصل الثالث خصائص الخطابة في صدر الإسلام

تطورت الخطابة تطوراً واسعاً إذ اتخذت أداةً للدعوة إلى الدين الجديد، وقد كان عليه السلام زان المنابر وهزَّ بالبلاغة أوتار القلوب وترجع أسباب نهضة الخطابة في هذا العصر إلى أنها أكثر مرونة من الشعر في تحمل المعاني، وليس من السهل أن نودع الشعر حججاً وبراهين ومناقشات؛ لأنه مقيد بالأوزان والقوافي ولأن الإسلام شجع الوعظ والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، كما كان للخطابة دور في تحميس الجنود في معارك الفتوح. وقد تعددت أغراض الخطابة فمن دينية إلى سياسية إلى خطب معارك ووفود.

وعلى الرغم من أن لكل خطيب طابعاً شخصياً يبدو في أفكاره وأسلوبه وأن لكل نوع من أنواع الخطابة التي عرفناها مزايا خاصة ينفرد بها على الرغم من ذلك كله نستطيع أن نلمح خصائص مشتركة للخطابة في العصر الإسلامي نوجزها فيها يلى:

١ - أصبح لها أصول ثابتة من ابتداء بحمد الله وتمجيده وتوشيح بالآيات أو اقتباس من القرآن الكريم.

٢ - استعمال الألفاظ الإسلامية الجديدة ومحاكاة الأسلوب القرآني والاعتماد على الأفكار الدينية الجديدة.

٣- التنسيق والترابط والانسجام بين فقرات الخطبة فقد غدت أكثر الخطب في هذا العصر
 وحدة فنية متناسقة أقسامها واضحة تبتدئ بمقدمة، ثم تنتقل إلى الغرض فالخاتمة.

- ٤ ويغلب على الخطابة الإيجاز والرشاقة.
- ٥- الاعتباد على الأسلوب العاطفي حيث تكثر فيها الجمل الإنشائية المختلفة.
  - ٦ الإيحاء والصور المثيرة للخيال.

٧- تكاد تخلو من السجع الذي عوض عنه بقصر الجملة وكثرة التوازن والتقابل.

## اعتمد الخطباء في خطبهم على:

- ١ استخدام النزعة الدينية.
- ٢ الاتكاء على معانى القرآن والأحاديث النبوية.
  - ٣- توظيف العاطفة الدينية والحزبية.
- ٤ الإكثار من أساليب التهديد والتوبيخ والوعيد والإنذار.
  - ٥ اتخاذ الحجة والجدل وسيلة لإقناع الخصم.
- ٦- الاعتباد على الألفاظ المنغمة والتراكيب الموسقة السجع.
  - ٧- الإيجاز والإجمال في توصيل الغرض من الخطبة.

# الباب الثاني عشر الرسائل

# الباب الثاني عشر الفصل الأول انتشار الكتابة في عصر صدر الإسلام الاق.هـ/ من البعثة النبوية وحتى موت الرسول السلام

#### ١- الخط والكتابة من البعثة النبوية الى الهجرة:

ظلت أحوال الخط العربي تجري على ما كانت عليه في الجاهلية المتأخرة، وكان انتشار الكتابة بين العرب ضيقا محدوداً لا يعدو مجموعات قليلة من الأفراد المنتشرين هنا وهناك في جزيرة العرب من غير أن يكون لمعرفتهم الكتابة محرك مركزي واحد يحثهم على النشاط المنظم الهادف لخدمة غرض موحد، بل كانت دوافعهم إلى تعلم الخط والكتابة دوافع فردية محضة ربها تتعلق بمصالح اقتصادية كالتجارة، أو دينية كقراءة بعض كتب الأديان الساوية أو الأرضية المعروفة آنذاك.

ومن المعروف عندنا أن الإلمام بالخط عند الجاهليين على درجات إذ كان منهم من يقرأ ويكتب، ومنهم من يقرأ ولا يكتب، ومنهم من لا يقيم في القراءة والكتابة سوى بضع كلمات أو بضعة حروف، ومنهم من لا يقيم في القراءة وحدها إلا مثل ذلك، وهكذا لم يكونوا على درجة واحدة في الإلمام بالخط أو المعرفة بالقراءة، والقاعدة العامة تقول: إن كل كاتب يكون بطبيعة الحال قارئاً ولا يكون كل قارئ كاتباً.

و لم يستطع الإسلام قبل الهجرة أن يكون صاحب المبادرة في تنظيم المعرفة بالخط والكتابة؛ لأن نظام التعليم جزء من الإدارة الشاملة المنظمة للمجتمع ولم يكن الإسلام مسيطراً على ذلك المجتمع فظلت حال الجاهليين تنطبق أيضاً على المسلمين بلا فارق كبير ونوجه الأضواء هنا إلى منبع النشاط الجديد في المجتمع لما سيكون له من أثر عميق بعد الهجرة في الرأي العام، وفي توجيه المجتمع العربي بإدارته إدارة مركزية قوية وفق معايير وأسس ترجع إلى مصدر واحد، ونعني بهذا المنبع الدعوة الإسلامية في مكة ولاسيها فيها يتعلق بالخط والكتابة في هذه المدينة منذ البعثة النبوية للهجرة.

يروي البلاذري (أن الإسلام دخل وفي قريش سبعة عشر رجلاً كلهم يكتب ولم يكن حظ المرأة أقل من حظ الرجل في معرفة الخط والكتابة في تلك الفترة) إذ وردت عند البلاذري أيضاً إشارة إلى أن الشفاء بنت عبد الله العدوية من رهط عمر بن الخطاب كانت كاتبة في الجاهلية، على أننا نستطيع الحكم على هذا الإحصاء بأنه غير دقيق وأنه يقبل الجدل إذ لم يحدد البلاذري فترته بوضوح وإن كان الظاهر المفهوم منها أول ظهور الإسلام، وهذا يتبح لنا أن نضيف إلى هذه القائمة في تلك الفترة بالذات عدداً آخر من الأسهاء قد أغفل كحنظلة بن أبي سفيان الذي بعث إلى أبيه وهو في تجارة باليمن رسالة.

ونستنبط من إحصاء البلاذري أيضاً أن هؤلاء الكاتبين كانوا ينتمون إلى الطبقة المتنعمة الثرية ذات السيادة والرأي والقيادة في قريش وهم من أصحاب التجارة الذين يجوبون الآفاق في رحلتي الشتاء والصيف، وهذا الإحصاء لم يحصر أبناء هذه الطبقة حصراً كاملاً مما أبقى فيه ثغراً يمكن ترميمها وسدها بعدد آخر ربها كان مماثلاً؛ ثم إن هذا الإحصاء شمل أبناء قريش أو من دخل في حلفهم من الأفراد، ولم يذكر العارفون الكتاب من غير قريش من عبيدها أو من سائر العرب أو من الجهاعات الأعجمية التي كانت تعمل في مكة بالتجارة والصناعة، وهؤلاء يحتاجون إلى الكتابة بخط أهل مكة ولغتهم؛ فإذا أضفنا هذه الأسهاء المغفلة من هذه الجهاعات فإن عدد العارفين الكتابة في مكة عند ظهور الإسلام سوف يرتفع إلا قرابة خمسين رجلاً وامرأة.

ويمكننا أن نتصور كيف يتزايد مثل هذا العدد باطِّراد منذ تلك الفترة إلى يوم الهجرة النبوية أي خلال ما يقارب ثلاثة عشر عاماً إذ كان المرء يعلِّم أخاه أو صاحبه أو بعض أبنائه وهذه سنة طبيعية في الناس حتى يستفيدوا من الكتابة والقراءة في حياتهم العملية، وهذا كفيل بمضاعفة العدد المذكور آنفاً ضعفين أو ثلاثة أضعاف، وهذا بدوره يفسر لنا انتقال معرفة الكتابة إلى عدد من فقراء قريش الذين لم يجدوا بعد وقعة بدر ما يفدون به أنفسهم من الأسر

إلا أن يلبوا طلب النبي ( إليهم أن يفدوا أنفسهم بتعليم كل منهم عشرة من أولاد المسلمين القراءة والكتابة، وذلك من السنة الثانية من الهجرة، و من أبرز المدونات التي ظهرت في مكة آنذاك (صحيفة قريش) التي كتبوها في مقاطعة بني هاشم والمطلب وحصارهم في الشعب، وكان ذلك في السنة السادسة من البعثة و(الصحيفة) التي دُوِّنت فيها سورة طه أو بعضها وكانت سبب إسلام عمر بن الخطاب و (مجلة لقمان) التي عرضها سويد بن الصامت على النبي ( المنه الله المنه المنه الإسلام، وكانت وسائل الكتابة وأدواتها وموادها لا تختلف في شيء آنذاك عن وسائل الجاهليين وأدواتهم وموادهم فيها، ونحن نرجَّح أن تكون المدونات الثلاث المذكورة آنفاً مكتوبة على الرق الذي كان متوفراً بكثرة عند العرب في تلك الفترة بحكم البيئة.

#### ٢- أثر الإسلام في ازدهار الكتابة:

كانت الكلمات الأولى التي تنزل بها الوحي على النبي (كان) في مطلع بعثته هي: القراءة والتعليم والقلم وذلك في قوله تعالى: (اقرأ باسم ربك الذي خلق خلق الإنسان من علق اقرأ وربك الأكرم الذي علم بالقلم علم الإنسان ما لم يعلم) وكان من المسلم به حقيقة أن الدعوة الجديدة كانت دعوة علم وعقل بقدر ما كانت دعوة مثل عليا وقيم إنسانية خالدة وأخلاق نبيلة وإيهان طيب سمح، وهذه جميعاً هي ركائز الحضارة القويمة التي لا غنى عنها لنقل البشرية من الظلمات إلى النور، وبها يكتمل الإكرام الذي خص الله تعالى به الإنسان إذ جعله في الأرض خليفة وإذ خلقه خلقاص جميلاً فريداً كما قال تعالى: (لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم) ولا يتم هذا الخلق الحسن وهو مجرد صورة وشكل إلا بجوهر أو مضمون متمم هو العلم تعلماً وتعلياً وقيم الحق والخير والعدل ليكون الإنسان جديراً فعلاً بخلافة الله تعالى على أرضه كما شاء، وهذا هو المفهوم الحضاري الحقيقي للإسلام والسبيل للوصول إليه إنها يكون بالقراءة والتعليم والقلم.

نعم لقد جاء الإسلام والكتابة والخط عند العرب مازال ضيقاً ومحدوداً، ودوافع تعلمه (الخط والكتابة) فردية تتعلق بمصالح دينية واقتصادية وقد حلّ الإسلام في الجزيرة العربية والعرب منهم من يعرف الكتابة على نطاق ضيق، ومنهم من لا يعرف الكتابة سوى سبعة

عشر رجلاً منهم (عمر بن الخطاب - علي بن أبي طالب - عثمان بن عفان - أبو عبيدة بن الجراح - طلحة بن عبيد الله - يزيد بن أبي سفيان - أبو حذيفة عتبة بن ربيعة - حاطب بن عمرو أخو سهيل بن عمرو والعامري - أبو سفيان بن حرب بن أمية - عبد الأسد المخزومي - أبان بن سعيد بن العاص بن أمية - خالد بن سعيد - أخوه عبدالله بن سعيد بن أبي سرح العامري - حويطب بن عبدالعزى العامري - معاوية بن أبي سفيان - جهيم بن الصلت بن محزمة بن عبد المطلب بن مناف والعلاء الحضرمي من حلفاء قريش) ومن النساء (الشفاء بنت عبدالله العدوية) من رهط عمر بن الخطاب وكانت كاتبة في الجاهلية، ويضاف لذلك (حنظلة بن أبي سفيان) ويصل عدد من يعرف الكتابة (خمسين رجلاً وامرأة).

وأسهم نزول القرآن الكريم في تعلم القراءة والكتابة «اقرأ باسم ربك الذي خلق \* خلق الإنسان من علق \* اقرأ وربك الأكرم \* الذي علم بالقلم \* علم الإنسان مالم يعلم \* الإنسان من علق الرفيعة في الإسلام بقوله تعالى: «ن. والقلم وما يسطرون» وفي قوله: «الرحمن \* علم القرآن \* خلق الإنسان \*علمه البيان \* » و «وقل ربِّ زدني علماً » و «قل هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون " وقد حرص النبي على تحفيظ المسلمين الأوائل ما نزل من الوحي ودوَّنوه، وأكد النبي في أحاديثه على العلم وطلب تقييد العلم بالكتابة «قيدوا العلم بالكتاب» «العلم صيد والكتابة قيد» كما وأمر الصحابة بتعلم اللغات الأخرى، حيث طلب من زيد بن حارثة تعلم (العبرية – السريانية) وقد كان هناك دواع كثيرة لازدهار الكتابة والتدوين في المجتمع المسلم الجديد:

أ- حفظ مصادر التشريع.

ب- تنظيم الدولة وإدارة المجتمع.

ت-حفظ الحقوق.

ث- التعليم وحفظ المعارف.

ج- اتساع رقعة الدولة وتحقيق التواصل.

ح- كثرة الأحداث والفتن.

وقد كان من مظاهر ازدهار الكتابة وانتشارها:

أ- تعليم القراءة والكتابة.

ب- تدوين ألواح وجمع القرآن الكريم.

ج- كتابة الحديث النبوي الشريف.

د- كتابة المواثيق (الحقوق والمعاملات).

هـ- وجود بعض المدونات المختلفة.

و- كثرة أدوات الكتابة وانتشارها.

وقد كان للنبي على كتاب متقنون للكتابة مخلصون للرسالة ومقربون من النبي، وكان عددهم يزيد عن نيف وثلاثين كاتباً منهم الخلفاء الأربعة وأُبيُّ بن كعب وزيد بن ثابت وهو ألزمهم الكتابة وروي أن سجلات الرسول على لأهل نجران وغيرهم بخط أمير المؤمنين علي بن أبي طالب وكان أُبيُّ بن كعب من كتاب الوحي في المدينة وصفه رسول الله على «أقرؤهم لكتاب الله أُبُّ بن كعب».

# الباب الثاني عشر الفصل الثاني كُتّاب النبي ﷺ

اهتم النبي القراءة والكتابة لما لهما من أهمية في نشر الدعوة خاصة بعد الهجرة إلى المدينة المنورة، وقد اتخذ النبي من صحابته عدداً من الكتّاب البارعين للكتابة والخط فقد ورد عند القلقشندي في صبح الأعشى (قد رأيت في سيرة لبعض المتأخرين أنه كان للنبي في نيف وثلاثون كاتباً) وقد عثر حسين نصار حديثاً على قريب من خمسة وأربعين كاتباً ومن أبرز كتّابه وثلاثون كاتباً وعمر وعثمان وعلى وأبيُّ بن كعب وزيد بن ثابت وعبد الله بن سعد بن أبي سرح ومعاوية بن أبي سفيان وحنظلة بن الربيع التميمي وخالد بن سعيد بن العاص والمغيرة بن شعبة والحصين بن نمير وعبد الله بن الأرقم والعلاء بن عقبة وابن أبي فاطمة والعباس بن عبد المطلب والزبير بن العوام وجهيم بن الصلت وشرحبيل بن حسنة الطابخي والعلاء بن عبد المطلب وعبد الله بن رواحة ومحمد بن مسلمة وعبد الله بن أبيّ وعمر بن العاص وخالد بن الوليد) وكان هؤلاء الكتاب يكتبون كتابات متنوعة فمنهم من يكتب القرآن: عثمان – علي الوليد) وكان هؤلاء الكتاب عبد الله بن أبي سرح – معاوية – حنظلة بن الربيع التميمي.

- ١ الرسائل: زيد بن الحارثة علي بن أبي طالب.
  - ٢- العهود: على بن أبي طالب.
- ٣- حوائج النبي على: خالد بن سعيد بن العاص.
  - ٤ ما يقع بين الناس: المغيرة بن شعبة.
- ٥ ما يكتب بين القوم في المعاملات: عبد الله بن الأرقم العلاء بن عقبة.
  - ٦ مغانم النبي على: ابن أبي فاطمة.
  - ٧- أخبار المشركين في مكة المكرمة: العباس بن عبد المطلب.

- ٨- أموال الصدقات: الزبير بن العوام- وابن الصلت.
- $\mathbf{9}$  كُتّاب غير متخصصين بالكتابة: شرحبيل بن حسنة وخالد بن سعيد بن العاص العلاء بن الحضرمي عبدالله بن رواحة محمد بن مسلمة عبدالله بن أُبيّ عمرو بن العاص خالد بن الوليد.
  - ١٠ من لقب بالكاتب تمييزاً له عن سائر كُتّاب النبي على (حنظلة بن الربيع).

# الباب الثاني عشر الفصل الثالث كتابة الرسائل في عصر صدر الإسلام

ازدهرت كتابة الرسائل وتطورت في عصر صدر الإسلام منذ استقطاب الرسول على أن النشر بنوعيه الترسلي مجموعة طيبة من الصحابة حوله ممن يتقنون الكتابة، مما يدل على أن النشر بنوعيه الترسلي والأدبي قد تطور في هذه الفترة وخاصة (الرسائل) و(الخطابة) وكتب التاريخ القديمة مملوءة بالرسائل ذات الأهداف المختلفة والأنواع المتعددة، ويبدو أن هذه الرسائل في هذه الفترة كانت ذات موضوعات متعددة أبرزها:

١ – موضوعات الدعوة إلى الإسلام وهي المهمة الأولى للنبي وذلك لتبليغ الدعوة في دائرة أهله وعشيرته ومحيطه العربي والمحيط الإنساني، وقد تحقق له ذلك من خلال الرسائل الشفوية – ملاقاة الناس أفراداً وقبائل والرسائل المدونة (كتب ورسائل) ومن هنا كانت كتب النبي ولا تتناول:

- أ- عرض الدعوة.
- ب- الترغيب في قبول الدعوة.
- ج- الترهيب من رفض الدعوة.
- ٢ موضوعات إجابة الدعوة وذلك من خلال:
- أ- الرد باللين أو القبول كما فعل المقوقس والنجاشي وهرقل.
  - ب- الاستفسار عن الإسلام كما فعل أكثم بن صيفي.
- ج- الإخبار بإسلام الناس ككتاب على بإسلام أهل اليمن في يوم واحد.
  - د- طلب المعلمين والمتفقهين حتى يلموا بالدين وشرائعه.
- هـ- التعاليم والفرائض والحدود لمن يطلب من النبي على معرفة حدود الدين.

و- التوصية بالمسلمين قبل الهجرة في حالة ضعف المسلمين ككتاب النبي للنجاشي.

٣- موضوعات رفض الدعوة: الذي يتراوح بين التملّص المهذب بالرد واللين وبين الشدة والعنف (تمزيق الرسالة).

ومن موضوعات الرسائل في حال رفض الدعوة:

أ- تأليف القلوب.

ب - تجسس الأخبار.

ج- طلب المدد.

د- الإغراء بالنبي على وتخذيل المسلمين عنه.

هـ- التهديد والوعيد.

و- الأمر بتنفيذ العهود أو إبطالها.

ز- تعاليم عن أهل الذمة.

# الباب الثاني عشر الفصل الرابع الرسائل وسيلة للدعوة

بعد أن أدت الغزوات والسرايا دورها في إظهار قوة المسلمين، والقضاء على صناديد الكفر، ومنذ أن عقد الرسول - على - صلح الحديبية مع قريش، وما تلا ذلك من إخضاع اليهود، فإن الرسول - على يدخر جهداً لنشر الإسلام، وقد عبر على عن ذلك بإرساله لعدد من الرسائل إلى ملوك وأمراء العالم المعاصر خارج الجزيرة العربية يدعوهم فيها إلى الإسلام، فجاءت هذه الكتب وسيلة دعوية مهمة، لإعلام الناس وإبلاغهم بدعوة الإسلام، وقد كان بعضهم يجهلها مثل كسرى، وبعضهم ينتظرها مثل قيصر.

عن أنس ـ رضي الله عنه ـ: (أن رسول الله ـ ﷺ ـ كتب إلى كسرى وقيصر وإلى النجاشي - وهو غير الذي صلّى عليه - وإلى كل جبّار يدعوهم إلى الله عز وجل)(صحيح مسلم).

توجَّه سفراء الرسول \_ عَلَيْ \_ بالرسائل إلى النجاشي ملك الحبشة، وإلى المقوقس عظيم القبط في مصر، وإلى كسرى ملك الفرس، وإلى هرقل عظيم الروم، وإلى المنذر بن ساوى ملك البحرين، وغيرهم من ملوك وأمراء.

وكان اختيار النبي \_ على السفرائه قائماً على مواصفات رباهم عليها، فكانوا يتحلون بالعلم والفصاحة، والصبر والشجاعة، والحكمة وحسن التصرف، وحسن المظهر. فاختار النبي \_ على الكلبي، وأرسله إلى هرقل عظيم الروم. يقول ابن حجر في الإصابة عن دحية: "كان يُضرب به المثل في حسن الصورة". وكان دحية \_ مع حسن مظهره \_ فارساً

ماهراً، وعليهاً بالروم...، وأرسل النبي \_ ﷺ \_ عبد الله بن حذافة إلى كسرى عظيم الفرس، وكان له دراية بهم ولغتهم، وكان ابن حذافة مضرب الأمثال في الشجاعة ورباطة الجأش.

وأرسل \_ الله المقوقس ملك مصر حاطب بن أبي بلتعة، وقد قال فيه ابن حجر في الإصابة: "كان أحد فرسان قريش وشعرائها في الجاهلية"، وكان له علم بالنصرانية، ومقدرة على المحاورة.

# الباب الثاني عشر الفصل الخامس نماذج من رسائل النبي ﷺ

#### ١ . رسالة النبي ﷺ إلى هرقل عظيم الروم:

عن ابن عباس \_ رضي الله عنهما: (أن النبي \_ على حكتب إلى قيصر يدعوه إلى الإسلام، وبعث بكتابه إليه دحية الكلبى، وأمره أن يدفعه إلى عظيم بصرى ليدفعه إلى قيصر، فإذا فيه:

وقد تسلَّم هرقل رسالة النبي - على - ودقق في الأمر كها في الحديث الطويل المشهور بين أبي سفيان وهرقل، حين سأله عن أحوال النبي - على -، وقال هرقل بعد ذلك لأبي سفيان: (.. إن كان ما تقول حقاً فسيملك موضع قدمي هاتين، وقد كنت أعلم أنه خارج، ولم أكن أظن أنه منكم، فلو أني أعلم أني أخلص إليه لتجشَّمت لقاءه، ولو كنت عنده لغسلت عن قدميه) (البخاري). ومعنى تجشَّمت: تكلفت الوصول إليه، وارتكبت المشقة في ذلك. وفي رواية مسلم: "لأحببت لقاءه".

#### ٢. رسالة النبي علل إلى النجاشي ملك الحبشة:

كتاب النبي \_ على النجاشي ملك الحبشة

ذكر الواقدي أن رسول الله على الله على النجاشي كتاباً، وأرسله مع عمرو بن أمية الضمرى، فيه:

(بسم الله الرحمن الرحيم، من محمد رسول الله إلى النجاشي ملك الحبشة، أسلم أنت، فإني أحمد إليك الله، الذي لا إله إلا هو، الملك القدوس، السلام المؤمن، المهيمن، وأشهد أن عيسى ابن مريم، وروح الله، وكلمته ألقاها إلى مريم البتول، فحملت به، فخلقه من روحه، ونفخه، كما خلق آدم بيده، وإني أدعوك إلى الله وحده لا شريك له، والموالاة على طاعته، وأن تتبعني، وتؤمن بالذي جاءني، فإني رسول الله، وإني أدعوك وجنودك إلى الله عز وجل، وقد بلغت ونصحت، فاقبلوا نصيحتى، والسلام على من اتبع الهدى).

#### ٣. رسالة النبي على إلى المقوقس ملك مصر:

كتاب النبي \_ عَلِي الله الله المقوقس ملك مصر

ذكر الواقدي أن النبي - على المقوقس، مع حاطب بن أبي بلتعة: (بسم الله الرحمن الرحيم: من محمد بن عبد الله إلى المقوقس عظيم القبط، سلام على من اتبع الهدى، أما بعد: فإني أدعوك بداعية الإسلام، أسلم تسلم، وأسلم يؤتك الله أجرك مرتين، فإن توليت فإن عليك إثم القبط، {قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلّا نَعْبُدَ إِلّا الله وَلا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضاً أَرْبَاباً مِنْ دُونِ الله فَإِنْ تَولَوْا فَقُولُوا اشْهَدُوا بِأَنَا مُسْلِمُونَ} (آل عمران: ٦٤».

#### ٤ ـ رسالة النبي الله إلى كسرى ملك فارس

كتاب النبي \_ ﷺ - إلى كسرى ملك فارس

وقد أرسله النبي \_ على الله عنه عبد الله بن حذافة \_ رضي الله عنه \_ كها ذكر الواقدي، وكان فيه:

(بسم الله الرحمن الرحيم، من محمد رسول الله إلى كسرى عظيم فارس، سلام على من اتبع الهدى وآمن بالله ورسوله، وشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمداً عبده ورسوله، أدعوك بدعاية الله، فإني أنا رسول الله إلى الناس كافة، لأنذر من كان حياً ويحق القول على الكافرين، أسلم تسلم، فإن أبيت فعليك إثم المجوس).

وأما كسرى لما قُرئ عليه الكتاب مزّقه، فعن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: (أن رسول الله عنه كتابه إلى عظيم البحرين، عبد الله بن حذافة السهمي، فأمره أن يدفعه إلى عظيم البحرين، فدفعه عظيم البحرين إلى كسرى، فلما قرأه مزقه).

قال ابن المسيب: فدعا عليهم رسول الله على الله الله الله على الله على الله عليهم رسول الله عليه الله الله عليه الله على الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله على الله على الله عليه الله على الله على

وقد وقع ما دعا به رسول الله على فقد استولى على عرش كسرى ابنه قباذ الملقب بشيرويه، وقُتِل كسرى ذليلاً مهاناً، وتمزق ملكه بعد وفاته وأصبح لعبة في أيدي أبناء الأسرة الحاكمة، فلم يعش شيرويه إلا ستة أشهر، وتوالى على عرشه في مدة أربع سنوات عشرة ملوك، وهكذا تحقق دعاء النبي على \_\_

ومن خلال هذه الرسائل أظهر الرسول و دراية وحكمة في سياسته الخارجية، وأصبحت مثالاً لمن جاء بعده من الخلفاء، كما أظهر في قوة وشجاعة فائقتين، فلو كان غير رسول الله لخشي عاقبة ذلك الأمر، لاسيما وأن بعض هذه الكتب قد أرسلت إلى دول كبيرة وملوك أقوياء، كهرقل وكسرى والمقوقس، ولكن حرص الرسول في وعزيمته على إبلاغ دعوة الله، وإيهانه المطلق بتأييد الله سبحانه وتعالى له، كل ذلك دفعه لأن يقدم على ما أقدم عليه.

وأظهرت كذلك هذه الرسائل حكمة النبي في الدعوة، ونستطيع أن نرى ذلك من خلال الرجوع إلى ما تضمنته هذه الرسائل حيث كان هرقل والمقوقس ممن يدينان بالنصرانية المحرقة التي تغلو في المسيح \_ عيسى عليه السلام \_ وترفعه إلى درجة الألوهية، ومن ثم أكد النبي في على عبودية الناس عموماً، والرسل خصوصاً لله رب العالمين، فذكر في رسالته إليها قوله تعالى: {قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَّا نَعْبُدَ إِلَّا الله وَلا نُشْرِك بِهِ شَيْئاً وَلا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضاً أَرْبَاباً مِنْ دُونِ الله فَإِنْ تَولَوْا فَقُولُوا اشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ} (آل عمران: ٢٤).

وفي جانب الفرس كان كسرى وقومه ممن يعبدون الشمس والنار، فحرص النبي صلى الله على تصحيح هذا المفهوم من خلال إيراده لحقيقة التوحيد في ثنايا رسالته.

#### ومن حكمة النبي ﷺ في هذه الرسائل:

- ١ أخذه بوسائل عصره المتاحة للدعوة، فقد اتخذ خاتماً كتب عليه محمد رسول الله، تختم به الرسائل، وقبل على الهدايا من الملوك، وتعامل بأعرافهم ـ ما لم تكن إثماً أو حراماً.
- ٢ ـ اعتماده لغة المجاملة في مخاطبة الملوك والأمراء، وقد ظهر ذلك في رسالته إلى هرقل عظيم الروم، وبمثلها خاطب كسرى وسائر الملوك.
- ٣ لم تحمل رسائله و تهديداً، بل تضمنت في ثناياها طمأنتهم على ملكهم، إن أسلموا أو هادنوا، ففي رسالته إلى المنذر بن الحارث صاحب دمشق جاء فيها كما قال الواقدي: (سلام على من اتبع الهدى وآمن به، وأدعوك إلى أن تؤمن بالله وحده لا شريك له، يبقى ملكك). وفي رسالته إلى المنذر بن ساوى حاكم البحرين، قال له: (أسلم تسلم، وأجعل لك ما تحت يديك)، وفي رسالته إلى جيفر وأخيه ملك عمان: (فإنكما إن أقررتما بالإسلام وليتكما). فآمن بعض الملوك فأنقذ نفسه وقومه من ظلمات الكفر، وكان من هؤلاء المنذر بن ساوى ملك البحرين، وجَيْفر وعبد ابنا الجُلُنْدَي صاحبا عمان، وبقي البعض يتخبط في ظلمات الكفر، طمعاً في جاه زائل، أو خوفاً من حاشيته وقومه.
- ٤ ـ ي هذه الرسائل نقل النبي شد دعوته إلى ملوك الأرض، وعرفهم بالدين الجديد الذي يكفل لأتباعه سعادة الدارين، وفي ذلك دلالة على عالمية الإسلام، تلك العالمية التي أكد عليها القرآن في قول الله تعالى: {وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ} (الأنبياء: ١٠٧).
- ٥- رسائل النبي ﷺ إلى الملوك والأمراء تعتبر نقطة تحول في سياسة دولة الإسلام، فعظم شأنها، وأصبحت لها مكانة بين الدول.

### الباب الثاني عشر الفصل السادس الخصائص الفنية للترسل في عصر صدر الإسلام

اتخذت الرسالة في عهد صدر الإسلام خصائص مميزة تميزها عن الرسالة الجاهلية بسبب ظروف الدين الجديد، وجاءت ضمن منهج من أبرز سهاتها:

#### أ- في المضمون

أ- البسملة.

ب- العنوان (من فلان إلى فلان).

ج- السلام والتحية.

د- التحميد لله تعالى.

هـ- التخلص وفصل الخطاب وهي قولهم (أما بعد).

و - المضمون: وهو غرض الكاتب من الرسالة.

ز- الختام: بعبارة تؤذن في نهاية الرسالة مثل (والسلام عليكم ورحمة الله).

ح- التذييل بتاريخ الرسالة واسم كاتبها.

#### ب- وفي الأسلوب

تميزت رسائل عصر صدر الإسلام من حيث الجوانب البلاغية بـ:

١ – الاعتدال في استخدام الفنون البديعية كالطباق والمقابلة والاستعارة والكناية والتشبيه والتمثيل وصحة التقسيم والاستدارة والمساواة والترادف والتكرار والسجع والموازنة والازدواج والجناس.

٢ وتميزت من حيث الأسس النائية للأسلوب بالإيجاز والوضوح والقرب والتعبير الطبعى والفصاحة والتهاسك وقوة التأليف وضعف التصوير.

٣- وتميزت من حيث البناء الموضوعي للرسالة باقتصارها على موضوع واحد لا تتعداه
 إن كانت قصيرة أو على عدة مواضيع إن كانت طويلة.

 ٤ - وبقيت الرسالة تشبه الخطبة من حيث الأسلوب ومن حيث الموضوعات، وكذلك ميزت الرسائل من حيث المعاني أنها مستمدة من مصدرين اثنين.

١ - مصدر خارجي يستمده الكاتب من القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف والشعر والحكم والأمثال وأجزاء من الرسائل الأخرى.

٢ - ومصدر داخلي ذاتي يعتمد على القدرة الشخصية للكاتب على ابتداع المعاني وابتكارها.

# الباب الثالث عشر

الموعظة التقوية في القرآن الكريم وفي الحديث الشريف في عصر صدر الإسلام

#### أ- مقدمة:

الموعظة من وعظ يعظ فهو واعظ، وتعني: النصح والتذكير بالعواقب، وهو تذكيرك للإنسان بها يلين قلبه من ثواب وعقاب. وقد وردت كلمة موعظة في القرآن الكريم في موارد متعددة، منها على سبيل المثال، قوله تعالى: ﴿فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَعِظْهُم﴾ أي وحذّرهم وخوفهم. وقوله تعالى: ﴿يَعِظُكُمُ اللهُ أَن تَعُودُوا لِمثلِهِ أَبَدًا إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾: أي ينهاكم ويحذركم. كها في وقوله تعالى: ﴿إِنِّي أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنَ الجُاهِلِين ﴾ وهو زجر مقترن بالتخويف. وكذلك قوله تعالى: ﴿وَاللاَّتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعِظُوهُنَّ وَاهْجُرُوهُنَّ فِي المُخَاجِع... ﴾. وفي قوله تعالى: ﴿يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكّرُون ﴾. أي يذكركم علكم تتذكرون.

#### ب- أهمية الموعظة؛

وتأتي أهمية الموعظة من كون الإنسان بطبعه اجتهاعياً يتفاعل مع محيطه، ويمكن أن يتأثر به سلباً أو إيجاباً، والموعظة الحسنة تشكّل عاملاً خارجياً يساعد الإنسان على تخطي فتن الدنيا وزخارفها وشبهاتها، وتتأكد ضرورتها عند غفلة الإنسان وخمود أو خمول الواعظ الداخلي فيه، حيث يصبح لها الدور الأساسي في النجاة من النار، وهذا ما يعترف به المجرمون في الآخرة: ﴿ لَوْ كُنّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنّا فِي أَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾ كها نقل القرآن الكريم عن لسانهم.

#### ج- تأكيد القرآن الكريم على الموعظة:

وقد أكد القرآن الكريم على أسلوب الموعظة فقال: ﴿ ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمُوعِظَةِ الْحُسَنَةِ وَجَادِهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِاللَّهُ عَلَيْهُ وَهُو أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِاللَّهُ تَدِينَ ﴾. ونحن نهارسها كأسلوب من أساليب الدعوة إلى الله تعالى وهي نافعة ومفيدة، إذ تفتح أبواب هداية المؤمنين: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءتُكُم مَوْعِظَةٌ مِن رَبَكُمْ وَشِفَاء لِمَّا فِي الصَّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِلمُؤْمِنِينَ ﴾.

#### د- تأثير الموعظة،

إن الموعظة تؤثر في الناس جميعا بشكل عام، أثرها في المؤمن بشكل خاص؛ لأنه يستحضر الالتزام الشرعي في أموره، وقد تغيب عنه بعض التفاصيل، أو يدفعه بالاتجاه الخاطئ، فيكون

دورها دور المنبه للضمير المذكر بالمسؤولية الشرعية والرقابة الإلهية. ﴿وَذَكِّرْ فَإِنَّ الذِّكْرَى تَنفَعُ اللَّوْمِنِينَ ﴾، فربّ موعظة ردعت عن عمل ظالم وفاسد لسبب أو لآخر وأنقذت جيلاً أو أبطلت بدعة، ورب موعظة تركت أثراً بسيطاً يتراكم مع غيرها من المواعظ والأساليب الأخرى لتؤثر أثرها وتحدث التغيير المنشود، وإن لم تفعل ذلك كله فهي على الأقل تلقي على الآخرين وتبرئ ذمة.

#### ه- ارتقاء الموعظة في عصر صدر الإسلام:

وقد ارتقت الموعظة التقوية الدرجات العلى في عصر صدر الإسلام وتبوَّأت منزلة مرموقة بسبب كون الإسلام دين موعظة، ولأن القرآن الكريم قد جاء ليؤكد على قضيتين مهمتين:

الأولى: تتمثل بضرورة الاعتراف بوجود إله واحد في هذا الكون، ونبذ ما عداه من الآلهة سواء كانت آلهة (صنمية) من الحجارة أو آلهة (طبيعية) من مكونات الكون (شمس قمر - كواكب).

والثانية: تسوية السلوك الإنساني تجاه الآخر وتعريف الإنسان بضرورة العمل الصالح والسلوك الحسن وكلاهما لا يأتي إلا بالموعظة التقوية الداعية إلى طاعة الله وامتثال أوامره والانتهاء عن نواهيه وعبادته حق العبادة واتقاء ناره والإقبال على جنته من خلال عبادات ومعاملات حسنة، ومن هنا فقد جاء القرآن الكريم من أول حرف إلى آخر حرف فيه سلسلة من المواعظ الرشيدة، والقارئ لهذا القرآن الكريم يخلص إلى نتيجة واحدة هي (التقوى) والتقوى موعظة حتى ولو جاءت على شكل وصايا أو بصيغة الطلب.

#### و- طرق أداء الموعظة في القرآن الكريم:

استخدم القرآن الكريم في أداء الموعظة في القرآن الكريم الطرق التالية:

 ١ - الطريقة المباشرة في الوعظ كقوله تعالى: (يا أيها الذين آمنوا قوا أنفسكم وأهليكم ناراً وقودها الناس والحجارة أعدت للكافرين).

٢ - أو الوعظ بطريقة الوصية كما فعل لقمان مع ابنه (وإذ قال لقمان لابنه وهو يعظه يا بني لا تشرك بالله إن الشرك لظلم عظيم) لقمان / ١٣/.

٣- أو الوعظ بالتذكير بآلاء الله في الطبيعة (إن في خلق السموات والأرض واختلاف الليل والنهار والفلك التي تجري في البحر بها ينفع الناس وما أنزل الله من السهاء من ماء فأحيا به الأرض بعد موتها وتصريف الرياح والسحاب المسخر بين السهاء والأرض لآيات لأولي الألباب...).

#### ز- الموعظة في الحديث الشريف:

وكذلك جاءت السنة النبوية المطهرة نهرا سلسبيلاً من المواعظ يروي غليل صحابة رسول الله على والأمثلة كثيرة في ذلك، ومما قاله على: «إن أقربكم مني مجالساً يوم القيامة أحاسنكم أخلاقاً».

#### ح- صور الموعظة في الحديث الشريف:

وقد اتخذت الموعظة التقوية في عهد صدر الإسلام صوراً متعددة وسبلاً مختلفة كلها يصب في طمأنينة استسلام العبد لربه والانقياد له وطاعته واجتناب محرماته.

#### ط- خطاب الموعظة التقوية:

والموعظة التقوية في صدر الإسلام جاءت تخاطب العقل والوجدان، فلم تهمل شيئاً من الجوانب الإنسانية على حساب جوانب أخرى. ولكل من العقل والوجدان أساليب تناسبه وتنفُذ إليه.

١ - فالدليل والبرهان والمقارنة أساليب تخاطب العقل بقصد تأهيله إلى إدراك المعارف الموصلة إلى الله في فيقول الله سبحانه وتعالى في خطاب للعقل: ﴿وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِيَ خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْيِي الْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيمٌ \* قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِي أَنشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمٌ ﴾.

٢- التأمل والنظر وإثارة الشعور أساليب لمخاطبة الوجدان لكي تسمو الروح وتكتسب القدرة على التذوق الرفيع الذي يوصلها إلى حب الله . يقول الله سبحانه وتعالى في خطاب الموجدان : ﴿أَمَّن يُجِيبُ المُضْطَر إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاء الْأَرْضِ أَإِلَهُ مَعَ الله قليلًا مّا تَذَكّرُونَ \* أَمَّن يَهْدِيكُمْ في ظُلُهَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَن يُرْسِلُ الرِّيَاحَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِهِ وَلِيلًا مّا تَذَكَّرُونَ \* أَمَّن يَهْدِيكُمْ في ظُلُهَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَن يُرْسِلُ الرِّيَاحَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِهِ أَإِلَهُ مَّعَ الله تَعَالَى الله عَمَّا يُشْرِكُونَ \*.

٣- والله تبارك وتعالى أنزل القرآن على قلب النبي محمد وصفه بصفات كثيرة تربو على الأربعين، ومن هذه الأوصاف وصفه بأنه (موعظة)، وقريب من هذا المعنى وصفه بأنه (ذكرى)، وهذا أمرٌ يلمسه كلُّ من قرأ القرآن، ويعظم وقع هذه المواعظ على النفس حينها تُقرأُ بقلب حاضر، وسمع متصل بقلب شاهد: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَى لَمِنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ﴾.

يقول الله سبحانه وتعالى في كتابه العزيز: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَتْكُم مَوْعِظَةٌ مِن رَبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي الصَّدُورِ وهُدًى ورَحْمَةٌ لِلمُؤْمِنِينَ ﴾ فالوعظ والموعظة جاءت في القرآن وصفاً للقرآن الكريم كها جاءت من مههات النبوة ونَفَر من المؤمنين. بل قيل في تفسير قوله تعالى: ﴿ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالمُوْعِظَةِ الحُسنَة ﴾: إن الموعظة الحسنة هي مواعظ القرآن، وكذا قيل في تفسير قوله سبحانه: ﴿فَهَا لَهُمْ عَنِ التَّذْكِرَةِ مُعْرِضِينَ ﴾أي: عن مواعظ القرآن. وما القصص القرآني النوراني، أو النبوي المبارك؛ إلا وسيلة من وسائل التربية لكل الأمة، ليس المقصود منها سرد القصص وتدوين التاريخ بقدر ما تكون "العبرة" والاتعاظ هي الخطوة الأولى التي يجب أن تكون في وجدان المتلقي، حتى تكون نافعة له، ﴿لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأُولِي الْأَلْبَابِ﴾.

#### ي- أركان الموعظة المؤثرة،

هناك شروط عديدة تسهم في تأثير الموعظة في في الآخرين هي:

١ - تخيُّر الوقت المناسب والجو النفسي المهيأ للسماع.

٢ - اللين في الخطاب والشفقة في النصح: فقد كان الرسول ﴿ فَبِهَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا عَلِيظَ الْقَلْبِ لاَنفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللهُ إِنَّ اللهِ يُحِبُّ المُتَوَكِّلِينَ ﴾.
 فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى الله إِنَّ الله يُحِبُّ المُتَوَكِّلِينَ ﴾.

٣- الحديث المتناسب ومراعاة أحوال المخاطبين: لأن الله عزَّ وجلَّ خلق الناس لهم طبائع متعددة، وعقول متفاوتة، ومشارب متنوعة و في لَوْ شَاء رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلاَ يَزَالُونَ نُخْتَلِفِينَ ﴾.

٤ - التآلف مع الناس: فيفعل كها فعل رسولنا رسولنا الله على مرة بالهدية، ومرة بالزيارة، فإن رسول الله والله الله الله الله والله وكان يأخذ الثياب الجديدة، وكان يعانق الإنسان ويجلسه مكانه، فهذا من التآلف.

حسن المظهر: لأن سوء المظهر في الصورة واللباس ينفّر الناس، والناس يحبون الجمال والنظافة بصورة فطرية. ولهذا كان رسول الله على يولي الهما كبيراً بنظافة الملبس والجسم والأسنان حتى أن الناس كانوا يتحدثون عن عطره الفواح.

ولقد قال يوماً لأصحابه: "لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر"، فقال رجل: يا رسول الله الي رجل أولعت بالجهال في كل شيء، حتى ما أحب أن يفوقني أحد بشراك نعل. فهل هذا من الكبر فقال على "إن الله جميل يحب الجهال، الكبر بطر الحق، وغمط الناس". واعلم أن للمواعظ أهلها الله أنزل أحسن الحديث كتابًا مُتشابهًا مَثاني تَقْشَعِر مِنْهُ جُلُودُ الّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ الله قَلِكَ هُدَى الله يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُضْلِلِ الله قَهَا لَهُ مِنْ هَاد فقد وصف الله تعالى قلوب أهل الإيهان عند ساع الوعد والوعيد، بالرقة وجلودهم بأنها تقشعر خوفاً من الوعيد، ثم تلين وترجو عند الوعد.

ويزداد خوف المؤمن القارئ للقرآن الكريم حينها يقرأ الآية التي قبلها، وهي قوله تعالى: ﴿ أَفَمَنْ شَرَحَ الله اللهِ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِنْ رَبِّهِ فَوَيْلٌ لِلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ مِنْ ذِكْرِ الله الْوَلَئِكَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾. وقد تقف بعض العوائق لتمنع الإنسان من التفاعل مع الموعظة، كها قال تعالى: ﴿ وَكَأَيِّن مِن آيَةٍ فِي السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ﴾ ٢٧، بل إن أكثر الناس مبتلون بمثل هذه العوائق، و"ما أكثر العبر وأقل الاعتبار" بالغفلة، وكحب الدنيا، كها يشير إلى ذلك قوله تعالى: ﴿ كلَّا بَلْ تُحِبُّونَ الْعَاجِلَةَ \* وَتَذَرُونَ الْآخِرَةَ ﴾.

#### ك- مقاصد الموعظة وحكمها:

الموعظة باب من أبواب الدعوة إلى الله، وأسلوب من أساليب الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر.

#### ويحسن هنا إيراد مقاصد الموعظة وحكمها:

١ - إقامة حجة الله على خلقه: كما قال تعالى: {رُسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِأَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ
 عَلَى الله تَّ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ} [النساء: آية ١٦٥].

٢- الإعذار إلى الله - والخروج من عهدة التكليف: قال الله تعالى في صالحي القوم الذين اعتدى بعضهم في السبت: {قَالُوا مَعْذِرَةً إِلَى رَبِّكُمْ} [الأعراف: آية ١٦٤]. وقال عز وجل: {فَتَوَلَّ عَنْهُمْ فَهَا أَنْتَ بِمَلُوم} [الذاريات: آية ٥٤].

٣- رجاء النفع للمأمور: كما قال تعالى: {مَعْذِرَةً إِلَى رَبِّكُمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ} [الأعراف: آية ١٦٤]. وقال عز وجل: {وَذَكِّرْ فَإِنَّ الذِّكْرَى تَنفَعُ اللَّوْمِنِينَ} [الذاريات: آية ٥٥].

٤ - رجاء ثواب الله عز وجل: إذ الدعوة باب عظيم من أبواب البر.

٥ - الخوف من عقاب الله تبارك وتعالى: إذ إن ترك الدعوة مؤذن بالعقوبة.

# الباب الرابع عشر الأدعية النبوية

#### أ- تعريف الدعاء:

#### الدعاء:

خطاب يتوجه به المرء إلى خالقه في خلوة خاصة بينه وبين الله تعالى أو في اجتماع ديني عام لغرض من الأغراض (صلاة الجمعة - العيدين - الاستسقاء - الخسوف - الكسوف) ويتم هذا الدعاء بصوت خافت يتبع بكلمة (آمين) عند الجماعة.

#### ب- أوقات الدعاء:

يكثر الدعاء في أوقات حلول البلاء ووقوع الكوارث حيث يضرع الناس لله تعالى سائليه كشف البلاء ويفتتح بنداء الله تعالى (اللهم - يا رب - ربنا - رب) بعد أن يثني الداعي على الله تعالى بها هو أهله ويصلي على رسوله عليه الصلاة والسلام، وتكون هذه الأدعية من خلال قوالب فنية رفيعة.

#### ج- ميزات الدعاء:

يتميز الدعاء بـ:

١ – الإيجاز والاختزال.

٢ - ذكر العبارات المأثورة عن النبي في الدعاء.

٣- ذكر الآيات الواردة في الذكر الحكيم.

٤ - تضمين الدعاء بطلب الداعى من رزق أو صحة أو علم أو مكانة أو رفع مكروه.

#### هـ آداب الدعاء:

وللدعاء أداب خاصة به منها:

١ – التذلل لله تعالى.

٢- إظهار الضعف والمسكنة وقد حض الله تعالى الناس على دعائه: قال تعالى في سورة (البقرة ١٨٦) (وإذا سألك عبادي عني فإني قريب أجيب دعوة الداعي إذا دعان)، وقال تعالى في سورة (المؤمن ٦٠): (وقال ربكم ادعوني أستجب لكم)، وقال تعالى في سورة (الزمر ٤٩)

(فإذا مس الإنسان ضر دعانا)، وقال تعالى في سورة (لقمان ٣٢): (وإذا غشيهم موج كالظلل دعوا الله مخلصين له الدين).

#### و- من أمثلة الدعاء النبوي:

دعاء الأنبياء

#### أ- دعاء سيدنا آدم علية السلام:

١ - «رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْ حَمْنَا لَنكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ».

٢ – اللهم إنك تعلم سري وعلانيتي فاقبل معذرتي، وتعلم حاجتي فأعطني سؤلي، وتعلم
 ما في نفسي فاغفر لي ذنوبي.

٣- اللهم إني أسألك إيهاناً يباشر قلبي، ويقيناً صادقاً حتى أعلم ما يصيبني إلا ما كتبته
 عليَّ والرضا بها قسمته لي يا ذا الجلال والإكرام.

#### ب- دعاء سيدنا إبراهيم علية السلام:

«رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ. رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُّسْلِمَةً لَّكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنتَ التَّوَّابِ الرَّحِيمُ».

«رَبِّ اجْعَلْنِي مُقِيمَ الصَّلاَةِ وَمِن ذُرِّيَّتِي رَبَّنَا وَتَقَبَّلْ دُعَاء. رَبَّنَا اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيَّ وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الْحِسَابُ».

«رَبِّ هَبْ لِي حُكْمًا وَأَلِمْقْنِي بِالصَّالِحِينَ. وَاجْعَل لِيِّ لِسَانَ صِدْقٍ فِي الْآخِرِينَ. وَاجْعَلْنِي مِن وَرَثَةٍ جَنَّةِ النَّعِيم».

«رَبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَإِلَيْكَ أَنْبْنَا وَإِلَيْكَ الْمُصِيرُ. رَبَّنَا لا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً للَّذِينَ كَفَرُوا وَاغْفِرْ لَنَا رَبَّنَا إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحُكِيمُ».

#### ج- دعاء موسى عليه السلام:

«رَبِّ اشْرَحْ لِي صَدْرِي. وَيَسِّرْ لِي أَمْرِي. وَاحْلُلْ عُقْدَةً مِّن لِّسَانِي. يَفْقَهُوا قَوْلِي».

«رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرْ لِي».

«رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنزَلْتَ إِلِيَّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ».

#### د- دعاء سيدنا زكريا عليه السلام:

«رَبِّ هَبْ لِي مِن لَّدُنْكَ ذُرِّيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاء».

«رَبِّ لا تَذَرْنِي فَرْدًا وَأَنتَ خَيْرُ الْوَارِثِينَ».

#### هـ- دعاء سيدنا سليمان عليه السلام:

«رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيَّ وَعَلَى وَالِدَيَّ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِّحا تَرْضَاهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ الصَّالِحِينَ».

#### و- دعاء سيدنا نوح عليه السلام:

«رَبِّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ أَنْ أَسْأَلَكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ وَإِلاَّ تَغْفِرْ لِي وَتَرْ مَمْنِي أَكُن مِّنَ الْخَاسِرِينَ». «رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلَوَالِدَيَّ وَلِمِن دَخَلَ بَيْتِيَ مُؤْمِناً وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَاللَّوْمِنَاتِ وَلا تَزِدِ الظَّالِينَ إِلَّا تَبَاراً».

#### ز- دعاء سيدنا يونس عليه السلام:

« لاَّ إِلَهَ إِلاَّ أَنتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ الظَّالِينَ».

#### ح- دعاء سيدنا أيوب:

«إِنِّي مَسَّنِيَ الضُّرُّ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّاحِينَ».

#### ط- دعاء الرسول محمد علا في في الطائف:

اللهم إليك أشكو ضعف قوتي وقلة حيلتي وهواني على الناس، يا أرحم الراحمين، أنت رب المستضعفين، وأنت ربي، إلى من تكلني؟ إلى بعيد يتجهمني؟ أم إلى عدو ملكته أمري؟ إن لم يكن بك علي غضب فلا أبالي ولكن عافيتك هي أوسع لي، أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات، وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة من أن تنزل بي غضبك أو يحل علي سخطك، لك العتبى حتى ترضى، ولا حول ولا قوة إلا بك.

# الباب الخامس عشر وصايا النبي صلى الله عليه وسلم

ترك لنا النبي على مجموعة كبيرة من الوصايا في الجوانب الأخروية، والجوانب الدنيوية (اجتهاعياً وإنسانياً وفكرياً وأسرياً...) والمتصفح لهذه الوصايا تغنيه في مسيرة حياته وترشده إلى طريق الخير.

#### من وصايا الرسول ﷺ

قال تعالى: {وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهُوَى \* إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيُ يُوحَى} (٣ و٤) سورة النجم.

(١) الوصية الأولى: أكثروا من قول لا حول ولا قوة إلا بالله.

الشرح: نعم أكثر من قول لا حول ولا قوه إلا بالله كي تعلم أن القوة منه لا منك وعندما تجد أي قوة فيك «قل: إنها هبة الله وإن شاء سلبها» ولا تكن كمثل ما قال قارون قال: «إنها أوتيتها على علم عندي» فقال الله له: احفظها بعلمك فخسف به و بداره الأرض، إذن الحق سبحان هو تعالى يريد منا أن نكون ذاكرين دائماً لقوة الله تعالى.

#### (٢) الوصية الثانية: اتق المحارم تكن اتقى الناس.

الشرح: نعم كل شيء حرمه الله ابتعد عنه لتسلب عن نفسك المعاصي أولاً، ثم افعل إيجاب في الطاعة، واسلب المعصية أولاً؛ لأن الطاعة ثوابها سيكون لك أما المعصية فمن الممكن أن تكون بضرر لغيرك فكف عنها أولاً، ثم افعل الطاعة ثانياً، وبذلك تكن أتقى الناس.

#### (٣) الوصية الثالثة: رُفعت الأقلام وجفت الصحف.

الشرح: نعم لأن كل شيء تم ترتيبه من الله تعالى، فإذا قضى الله تعالى أمراً فلا ينقض أمر الله تعالى أحد، فقد تم ترتيب كل شيء بأمر من الله.

## (٤) الوصية الرابعة: من يعش منكم بعدي فسيرى اختلافاً كثيراً.

الشرح: نعم لأنه كلما ارتقت الدنيا زادت الشهوات، فمنذ زمن كنا نركب الخيل للمواصلات، أما الآن فوجدت سيارات وطائرات للسفر، فكلما زاد التطور في الدنيا زادت الشهوات، فإن لم يستطع الإنسان أن يتمسك بدينه فسيميل إلى شهوات نفسه، فيجب علينا أن نتقى الله ونفعل ما يريده الله ونبتعد عما نهى الله عنه.

# (٥) الوصية الخامسة: صلِّ الصلاة لوقتها.

الشرح: الحق سبحانه وتعالى يريد أن يديم صلة الإنسان به، فالذي خلقك يستدعيك إلى لقائه ليخفف عنك ما ألم بك من متاعب و يعطيك طاقة من الإيهان، واعلم أن لك رباً يدعوك ليحتفي بك، فإن طلبك للقائه فلا تؤجل لقائه؛ لأنه سيمدك بطاقة إيهانية كبيرة.

# (٦) الوصية السادسة: أفشوا السلام بينكم.

الشرح: نعم لأن الإنسان إذا كان جالساً وطرأ عليه طارئ فإن نفسه تحدثه: هل جاء بشرِّ أم جاء بخير؟! فإن قال: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته، فإن هذا دليل أنه قدم بخير وليس بشرِّ فتوجد طمأنينة بين الطرفين.

#### (٧) الوصية السابعة: أحدث لكل ذنب توبة.

الشرح: نعم، أي لا تغفل، فإن فعلت ذنباً يجب أن تلحقه بندم وتوبة ولكن لا تدم على هذا الذنب؛ لأن الراجع عن توبته كالمستهزئ بربه، فيجب عليك أن تتوب سريعاً وتندم على فعل هذا الذنب.

#### (٨) الوصية الثامنة: إذا استعنت فاستعن بالله.

الشرح: نعم لأن قول الله تعالى: {إِيَّاك نَعْبُدُ و إِيَّاكَ نَسْتَعِين} (٥) سورة الفاتحة، أي حببني في عبادتك وامنحني إشراقها حتى أتشجع وتقوى عبادتي، والاستعانة بالله في كل شيء.

#### (٩) الوصية التاسعة: أحسن لجارك.

الشرح: نعم لأن أول ما تقول عند الفزع: يا فلان «تنادي جارك» ولا تنادي أحداً آخر، فجارك هو المطلع على عوراتك، وهو المواجه لك في جميع أحوالك سواء المسيئة أو السارة، فيجب عليك أن تحسن جواره؛ لأنك إذا أحسنت جواره فقد وجب عليه أن يحسن هو الآخر، وبذلك تكون قد أخذت إحساناً من الناحيتين.

#### (١٠) الوصية العاشرة: احفظ الله يحفظك.

الشرح: أي لا تعتدي على محارمه؛ لأنك إذا أمرت أمراً أو نهيت نهياً فخالفته فيه فكأنك لم تحفظ عهده معك.

# الباب السادس عشر المنطق النبوي

# الباب السادس عشر الفصل الأول خصائص المنطق النبوي

روى أبو موسى الأشعري "رضي الله عنه" أن رسول الله على قال: «أعطيت فواتح الكلم وخواتمه» (صححه الألباني).

#### خصائص المنطق النبوي:

۱ – إيثار الوضوح والبيان، وهو الأمر الذي تجده ظاهراً مستعلناً في حديث أم المؤمنين عائشة – رضي الله عنها – أنها قالت: «ما كان رسول الله على يسرد سردكم، أو كسردكم، ولكنه يتكلم بكلام بين».

٢ - الكلام عند الحاجة، ومما ورد في وصف منطقه على ما رواه هند بن أبي هالة أنه قال: كان رسول الله على لا يتكلم في غير حاجة، أي من غير ضرورة دينية أو دنيوية، وهو أمر مفهوم في إطار قضية التحرز والتوخي من الكلام بلا فائدة حسية أو معنوية، والمفهوم هو التطبيق العملي لقول الله تعالى: {والذين هم عن اللغو معرضون}.

٣- إحاطة الكلام افتتاحًا واختتامًا بذكر الله تعالى، وقد نص العلماء في معرض بيان خصائصه و الكلام أنه كان يفتتح الكلام ويختمه أو يختتمه بذكر الله تعالى، والمعنى أن كلامه و كان محفوفًا بذكر الله، ومستعانًا بالله، ويستفاد من هذه السمة تعليم الأمة استيعاب الزمان بذكر الوقتين ابتداءً وانتهاءً لتحقيق البركة حالاً وقالاً.

٤ - التكلم بجوامع الكلم، وهذه سمة من متواتر ما استقر عند أهل العلم وصفًا لمنطقه وهي تعني انطلاقه فيه واحتكامه إلى القرآن في كلامه، وهو من هذه الناحية أعلى نموذج ذاب القرآن الكريم في جنانه وتجلى على لسانه. ولأمر ما قالوا قديمًا: المرء مخبوء تحت لسانه، فإذا تكلم ظهر، وفي هذا السياق يمكن أن يقف المرء طويلًا أمام النصوص العوالي التالية:

«المحتكر ملعون» (المستدرك للحاكم).

«الندم توبة» (مسند أحمد).

«الصوم جنة» (سنن النسائي).

«المستشار مؤتمن» (صحيح مسلم).

«الصبر رضا» (تاريخ ابن عساكر).

ففي هذه النصوص دليل واضح على هذه السمة، ودليل واضح على ما يندرج تحتها من علم وافر، لا فضول فيه ولا تقصير، بحيث لا يمكن استشعار نقصان أو زيادة فيه. وجوامع الكلم الموصوف بها حديثه في نصوص مكتنزة بالحكمة، ترمي نحو الفصل بين الحق والباطل، ومن ثم كان كلامه في فصلًا، متناسقًا.

٥ - استثار اللسان وغير اللسان في منطقه هي ، وعما اتسم به حديثه أنه كان حريصًا على استثار اللغة ، أي الألفاظ بجوار أعضاء جسمه الشريف في عملية التواصل مع الآخرين ، في بر بالغ ظاهر من وصفه بأنه لم يكن جافيًا ولا غليظًا قولًا وفعلًا ، وفي هذا السياق يرصد شراح المرويات حول صفة كلامه ما يلى:

أ- أنه إذا أشار إلى أحد أشار إليه بيده، أو بكفه كلها، فرارًا من احتمال مَظِنَّة التكبر والتجر.

ب - وأنه إذا تعجب قلب كفه من الهيئة التي كانت عليها حال التعجب.

ج - وأنه يصل إشارته بكلامه في المسألة التي يستعمل الإشارة فيها.

د- وأنه إذا غضب أعرض وأشاح إما عدولًا عما يقتضيه الغضب، أو أظهره التماسًا لفهم الآخرين.

هـ- وأنه إذا فرح غض طرفه، تواضعًا، وظهرت الوضاءة على وجهه.

# الباب السادس عشر الفصل الثاني القسم النبوي الشريف

القسم أسلوب يأتي به لتوكيد المعنى وإثباته وإقرار جديته.. استعمله الكثير من العرب قبل نزول القرآن الكريم، ثم استعمله القرآن الكريم، وكذلك استعمله النبي على في أحاديثه لتعظيم اسم الله تعالى؛ لأنه قسم باسمه أو صفة من صفاته، والقسم أصلاً هو القطع والقول الفصل وهو اليمين، وفي الحديث (يمينك على ما يصدقك به صاحبك) وبذلك يكون القسم ربطاً للنفس بالامتناع عن الشيء أو الإقدام عليه، وقد استخدمه النبي على للتأكيد والإقناع واقامة الحجة والدليل على المقسم عليه في كل زمان ومكان، من هنا قال ﷺ في الحديث الذي رواه أبو داود في سننه باب كراهة الحلف بالآباء -٣٢٤٨-: «لا تحلفوا بآبائكم ولا بأمهاتكم ولا بالأنداد ولا تحلفوا إلا بالله وأنتم صادقون» وكذلك نهى عن الحلف بالأمانة في الحديث الذي رواه أبو داود في سننه كتاب الإمام باب كراهية الحلف بالأمانة رقم -٣٢٥٣-: «من حلف بالأمانة فليس منا» وكذلك قوله على عندما سمع عمر بن الخطاب يحلف بأبيه في الحديث الذي رواه البخاري في كتاب الأيهان والنذور وباب لا تحلفوا بآبائكم رقم - ٦٢٧٠ - ٦٢٧١ - : «إن الله ينهاكم أن تحلفوا بآبائكم فمن كان حالفاً فليحلف بالله أو يصمت، وكذلك من أقسم باللات والعزة نهاه عن ذلك ودعاه إلى ترك هذا القسم والتوبة عنه بقوله (لا اله إلا الله). كفارة لقسمه وكان على قلوة في قسمه، كان لا يقسم إلا بالله تعالى أو صفة من صفاته وإن نقل عنه أنه أقسم مرة قائلاً لأعرابي: «أفلح وأبيه إن صدق» أو «دخل الجنة وأبيه إن صدق» وقد تعددت صيغ القسم عنده صلى الله علبه وسلم، واختلفت صفات الله تعالى التي أقسم بها، ولم يصرح النبي على بفعل القسم إلا في الحديث الذي رواه مسلم في صحيحه كتاب البر والصلة رقم-٨٨٥ ٢ - «ثلاثة أقسم عليهن وأحدثكم حديثاً فاحفظوه: ما نقص مال من صدقة وما ظلم عبد مظلمة فصبر عليها إلا زاده الله بها عزاً ولا فتح عبد باب مسألة

إلا فتح الله عليه باب فقر» فذكر و فعل القسم وحذف المقسم به «الله تعالى» مع أن صيغة القسم الأصلية «أقسم أو أحلف» متعدياً بالباء إلى المقسم به، ثم يأتي المقسم عليه وهو ما نسميه جواب القسم. قال تعالى في سورة النحل «٣٨» «وأقسموا بالله جهد أيهانهم لا يبعث الله من يموت» ثم صار يحذف فعل القسم ويكتفي بالباء أو الواو أو التاء. واستعمل و أقسامه صيغاً متعددة:

١ – (والذي نفس محمد بيده) وفيها إقراره بالربوبية لله تعالى وأن الأنفس بيده وهو خالقها
 وهو الذي يحييها ويميتها وهذا التأكيد تطهير لأنفس السامعين من الشرك.

٢ – (والذي نفسي بيده) وفي هذه الصيغة إشارة إلى أن النبي وإن كان يتياً فإنه لا يملك من أمره شيئاً حتى نفسه وفي ذلك تسليم مطلق لإرادة الله تعالى واعتراف بعبوديته وبشريعته.

٣- (والله) وقد أقسم بها في مواقع عدة لبيان ضآلة الدنيا وسعة الآخرة وعلى حقوق الجار وعظم شهادة الزور « والله لا يؤمن كررها ثلاثاً قلنا: من يا رسول الله؟ قال: من لا يأمن جاره بوائقه » رواه أبو داود في سننه كتاب الفتن والترمذي في سننه كتاب الفتن رقم / ٢٢٠٥/.

٤ – (لا ومقلب القلوب) على تقدير لا أفعل كذا وحتى (مقلب القلوب): استعملها النبي
 لا كان يراه من إسلام من كان يكنُّ العداوة للمسلمين فتتحول قلوبهم بين ليلة وضحاها
 إلى دعاة ومجاهدين.

٥- (ورب الكعبة) تعظيهاً لمكانة هذا البيت في نفوس العرب (مؤمنين ومشركين).

٦ - (وايم الله) حين سمع رضي من يطعن بإمارة أسامة بن زيد حب رسول الله.

٧- (والذي لا إله غيره) وذلك لنفى الشرك.

٨- (والله الذي لا إله الا هو) وذلك لإعلان وحدانية الله تعالى الذي لا يقسم إلا به.

٩ - (والذي نفس أبي القاسم بيده).

والقسم في حديثه الله نوعان قسم ظاهر وهو قسم ذكر به المقسم به، وقسم مضمر وهو كل قسم لم يصرح بالمقسم فيه، بل جاء محذوفاً « إن دماء كم وأموالكم حرام عليكم حرمة

يومكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا ......» وتقدير الكلام (والله إن دماءكم....) وما أقسم عليه النبي على يمكن أن يصنف إلى:

- ما يتعلق بأمور الاعتقاد.
  - ما يتعلق بأمور العبادة.
- القسم على ما سيحدث من فتن وملاحم في المستقبل.
  - القسم على أحوال يوم القيامة.

## معانى القسم في حديث المصطفى عليها

من المعاني التي أعطاها القسم غير التوكيد في أحاديثه ﷺ

التحذير والترهيب (و ايم الله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها) صحيح البخاري الحدود باب إقامة الحدود.

التحريم والإباحة كما فعل على حين حرم الذهب على الرجال فرمى بخاتمه ورمى الناس بخواتيمهم بعد أن قال: (والله لا ألبسه أبداً) رواه مسلم في صحيحه رقم / ٢٠١٩ .

الحض والترغيب (والذي نفس محمد بيده لوددت أن أغزو في سبيل الله فأقتل، ثم أغزو فأقتل، ثم أغزو فأقتل) رواه مسلم في صحيحه / ١٩٤/.

التوسع والإباحة (والذي نفسي بيده لو تدومون على ما تكونون عندي لصافحتكم الملائكة على فرشكم) رواه مسلم رقم / ٢٧٥٠/.

الإشارة على فضل المخاطبة (والذي نفسي بيده ما لقيك الشيطان سالكاً فجاً إلا سلك فجاً غير فجك) والمخاطب عمر بن الخطاب البخاري رقم / ٣١٢٥/.

وللقسم في حديث الرسول راك الله يتمثل في:

- ١ توكيد الأمر وإثباته.
- ٢ الدلالة على جدية القول.
  - ٣- الإيجاز.

- ٤ التنبيه ولفت النظر.
- ٥ تنويع أساليب الخطاب.
- ٦ تقديم الدليل على ذكر الدعوة.
- ٧- إثارة الشك في الفكرة المخالفة.
  - ٧- إضعاف الفكرة المخالفة.
    - ٨- بيان أهمية المقسم عليه.
      - ٩ بيان مكانة المقسم به.

# الباب السابع عشر الشعرية صدر الإسلام

# الباب السابع عشر الفصل الأول الإسلام والشعر والعصبية القبلية

قوضت الرسالة الإسلامية التي جاء بها نبينا محمد ورح الديانة الوثنية، ونقلت العرب من طور نظام القبلية إلى نظام الدولة، ووجهت همها إلى محاربة النزعات العصبية والروح القبلية وما تحمله من أحقاد وضغائن ونزعات جاهلية على رأسها حمية الجاهلية وإبطال دماء الجاهلية القائم على مبدأ التكايل بالدم الذي يقر التفاوت في تقدير ديات القتلى تبعاً لمنزلة المقتول حيث جعل الإسلام الدية واحدة لا فرق بين شريف ووضيع.

كما أن النبي على قد وقف من سادة القبائل وأشرافها موقف الاصطناع والتآلف على الرغم من كونهم قد وجدوا أن هذه العقيدة الإسلامية الجديدة خطر عليهم حيث كان يؤثرهم بالعطاء والهبات ويقسم لهم نصيباً من الغنائم والفيء، فقد جاء في صحيح البخاري أن علياً بعث إلى النبي على بذهبية فقسمها بين أربعة من أشراف القبائل (الأقرع بن حابس التميمي وعيينة بن بدر الفزاري وزيد الخير الطائي وعلقمة بن علاثة العامري). فلما أنكر الأنصار وقريش صنيعة كان جوابه إنه إنها يتآلفهم.

وقد عدل الإسلام ميزان التفاضل القبلي بين الناس فجعله يقوم على التقوى لا على الحسب والنسب ومدارالتفاضل بين القبائل على الأسس الإسلامية لا على المفاخر القبلية وجعل مراتب الشرف القبلية محوطة بحسن الإيهان وقوة العقيدة فخيار العرب في الجاهلية خيارهم في الإسلام إذا فقهوا، وهكذا فإن الدين والعروبة التي قويت بقوة الدين لم تلغها العصبية القبلية وإنها أضعفت شوكتها، ولم تنس القبائل العربية في ظل الإسلام أحقاد الجاهلية، وقد كان مجيء الرسول في إيذاناً بتوحيد المهاجرين والأنصار وإخماد جذور الأحقاد الجاهلية بينهم على الرغم من تحريض ابن سلول قومه على المهاجرين ولم يكد الرسول

على يلقى وجه ربه حتى برزت العصبية من مكمنها وسفرت عن وجهها فقد وقع النزاع بين المهاجرين والأنصار في أمر الخلافة في السقيفة سقيفة بني ساعدة.

كما أن الإسلام أدرك خطر الشعراء الذين كانوا يستوحون شعرهم من أغراض وفنون النزعة القبلية على الدولة الناشئة فوقف من الشعر القبلي المثير للضغائن والعصبيات موقف المناهضة.

وكان الرسول على قد لقي من هجر المشركين عنتا شديدا فذم الشعراء غير المدافعين عن العقيدة فقال (لأن يمتلئ جوف أحدكم قيحاً خير له من أن يمتلئ شعراً) مستوحياً ذاك من قوله تعالى (والشعراء يتبعهم الغاوون ٠٠٠٠) وقد استعان الرسول على هجاء المشركين كما أن شعراء الأنصار كانوا يفاخرون شعراء قريش بنصرة الدين الجديد.

وهكذا تضاءل شأن الشعر القبلي المتصل بالعصبيات وقل النظم في الأغراض المستوحاة من العدوات القبلية كالهجاء والفخر القبليين وبقيت النزعة القبلية مبثوثة في شعر بعض الشعراء كحسان بن ثابت والعباس بن مرداس، وبقي فن النقائض الذي شهد العصر الجاهلي مولده قائماً في العصر الإسلامي على الرغم من خضوعه لمؤثرات الدين الجديد والأفكار السياسية.

# الباب السابع عشر الفصل الثاني حالة الشعرفي هذا العصر الشعر الشعر يواكب الدعوة الإسلامية حركة الشعرفي عهد النبوة

## أ- كثرة دواعي الشعر في عصر الرسول ﷺ؛

لما أخرجت قريش رسول الله واضطر إلى الهجرة من مكة إلى المدينة نشبت بين البلدتين حرب حامية الوطيس اشتبكت فيها السيوف والألسنة. ولم تكن مكة تعرف في الجاهلية بالشعر إلا بعض مقطوعات لشعراء مغمورين. فلما نشبت الحرب لمعت أسماء شعراء كثيرين: كأبي عزة الجمحي، وأبي سفيان بن الحارث، وعبد الله بن الزبعرى، وضرار بن الخطاب، وهبيرة بن أبي وهب. وأخذ شعراء قريش يسددون سهام شعرهم للرسول بهجائه والصد عن سبيل الله، فعز ذلك عليه وطلب من أنصاره الرد عليهم، فانبرى لهم حسان بن ثابت، وكعب بن مالك، وعبد الله بن رواحة، واحتدم الهجاء بين الفريقين. ويشارك شعراء قريش شعراء اليهود، وعلى رأسهم كعب بن الأشرف، وقد بلغ به السوء أنه كان يشبب بنساء الرسول والمها المسلمين، فقتله الأنصار.

وكان شعراء العرب من القبائل التي لم تسلم بعد يقفون مع قريش باكين قتلاها ومحرضين لها على مقاومة الرسول على . وبفتح مكة ودخولها في الإسلام أدمجت الجزيرة كلها فيه، وقدمت الوفود معلنة إسلامها، وهرع الشعراء للاعتذار إلى الرسول على ومحاولة التكفير عما اقترفوه في جاهليتهم. ومن ذلك قول عبد الله بن الزبعرى:

يا رسولَ المليكِ إنَّ لساني راتقُّ ما فتقتُ إذ أنا بورُ إذ أجاري الشيطانَ في سنن الغيا يومن مالَ ميلَهُ مثبورُ يشهدُ السمعُ والفؤادُ بها قُله سَونفسي الشهيدُ وهي الخبيرُ إِنَّ ما جئتنا به حتقُ صدق سساطِعٌ ونورُهُ مضيعٌ منيرُ وكان كثير من الشعراء يمتدحون رسول الله في وينظمون المراثي في قتل المسلمين. ولما انتقل الرسول في إلى الرفيق الأعلى بكاه الشعراء بكاء حاراً ورثوه وتفجعوا عليه، ومن ذلك قول أبي سفيان أيضاً:

لقد عظُمت مصيبتنا وجلَّت عشية قيل قد قُبِضَ الرسولُ نبيئٌ كان يجلو الشك عنا بها يوحى إليه وما يقولُ وكل هذا يوضح أن الشعر في تلك الفترة كان يجري على كل لسان وهكذا نشط الشعر إبَّان الدعوة الإسلامية كها كان هو عليه في عصر ما قبل الإسلام إلا أنه في هذه الفترة سلك سبيل الخير والمحبة والدعوة إلى الجهاد عند الكثير من الشعراء، وإن كان القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف قد صرف عيون وآذان الكثير من الناس عن سماع الشعر.

وقد شجع النبي الشعر الخير وشد على عضد الشعراء وأخذ بأيديهم وصحبهم في أشعارهم حِلاً وترحالاً ونال الشعراء من النبي الشيخ كل تقدير واحترام ورعاية إذا هو ما ذبّ عن حياض الإسلام والمسلمين.

وكذلك رافق الشعر المعارك الكبرى الفكرية والدينية والسياسية سواء ما قاله الشعراء المدافعون عن حياض الدين أو الشعراء المناقضون لهم، بيد أن الشعر الذي قاله شعراء الإسلام عقيدةً وخلقاً وقيهاً كان يتخذ من الطهر والفضيلة ومثل الخير شعاره.

وللشعر دوره الكبير في حياة النبي فقد اتخذه أحد الأسلحة الفعالة في الدفاع عن الدين الجديد. وقد امتدح النبي صلى الله عليه الشعر وأشار إلى تأثيره في الناس من خلال دعوته للخير «إن من الشعر لحكمة» إذا كان قولاً صادقاً مطابقاً للحق نافعاً يمنع من السفه «فالبيان من الله تعالى والعي من الشيطان وليس البيان في كثرة الكلام ولكن البيان الفصل في الحق، وليس العي قلة الكلام ولكن من سفه الحق»، وكذلك امتدح النبي الشعراء بأسمائهم لما عهد عنهم من الحكمة والحث على الفضيلة والخير والترهيب من الرذيلة والفساد ونصرة الحق

وطهارة اللسان فقد قال السان السان السان فقد قال السان السان السان فقد قال السان السان

وقال ﷺ «كاد أمية بن أبي الصلت أن يسلم» وقال عن عبدالله بن رواحه: «إن أخاً لكم لا يقول الرفث يعنى عبدالله بن رواحة».

قال عبدالله بن رواحة:

أتانا رسول الله يتلو كتابه إذا انشق معروف من الفجر ساطعُ أرانا الحق بعد العمى فقلوبنا به موقنات أنّ ما قاله واقع يبيت يجافي جنه عن فراشه إذا استثقلت بالكافرين المضاجع

وقد كان الرسول على يستمع إلى الشعراء ينشدون الشعر في حضرته الشريفة وبين يديه كاستهاعه لأنجشة الأسور وقوله له: (ويحك يا أنجشة رويدك سوقك بالقوارير) يعني النساء، وقد ذكر جابر بن سمرة رضي الله عنه أنه قال: «جالست النبي الله أكثر من مئة مرة فكان أصحابه يتناشدون الشعر ويتذاكرون أيام الجاهلية وهو ساكت فربّها تبسم معهم» وكذلك عن أنس قال: قال رسول الله الله الله الله عليكم غداً قوم أرقّ قلوباً للإسلام منكم» فقدم الأشعريون فلها دنوا جعلوا يرتجزون:

غداً نلقى الأحبة محمداً وصحبه

وما كان أكثر ما يستمع الشعر في المسجد ويضع لحسان منبراً في المسجد فيقوم حسان عليه يهجو من قال في رسول الله وكان يقول لحسان: «إن روح القدس مع حسان ما نافح عن رسول الله على الشاعر خفاف بن نضلة الثقفى في المسجد بعد ما صرفه من الأباطيل مطلعها:

كم تحملتِ القلائص في الدجى في مهمه قفرٍ من الفلوات فهو يخلف أن ينشده له، وروى عمرو بن فهو يخلف أن ينشده له، وروى عمرو بن الشريع أن أباه قال: «استنشدني الرسول على من شعر أمية بن أبي الصلت فقال: «لقد كاد أن يسلم في شعره».

كما أنه كان يستمع إلى الشعر مغنىً في يوم بُعاث حين دخل عليه أبو بكر في منزل عائشة وجاريتان من جواري الأنصار تغنيان ما تقاولت به الأنصار في هذا اليوم والنبي يسمع وأبو بكر ينكر، فقال النبي: «إن لكل قوم عيداً وهذا عيدنا» وقد طلب على من عائشة بعد أن زفت امرأة إلى رجل من الأنصار أن تبعث معها جارية تضرب بالدف وتغنى:

أتين اكم أتين اكم فحيان اوحي اكم ولين الله الأح مر ما حلت بواديكم ولي ولا الحنطة السمراء ما سمنت عناريكم ولي وكذلك عن أنس بن مالك أنّ النبي على مرّ ببعض أزقة المدينة فإذا هو بجوارٍ يضربن بدفهن ويتغنين ويقلن:

نحن جوارٍ من بني الأنصار ياحبنا محمد من جار فقال النبي الله يعلم إني لأحبكن وقد كان النبي الأخبار من لم تزود وبأبيات مختلفة كشعر بن أبي رواحة وببيت طرفة بن العبد: «ويأتيك بالأخبار من لم تزود» وبأبيات عامر بن الأكوع يوم الأحزاب حين كان ينقل التراب

والله لـــولا أنـــت مـــا اهتـــدينا ولا تصــــدقنا ولا صــــلينا فــــد بغـــوا علينــــا إن الألى قـــد بغـــوا علينــــا إذا أرادوا فتنةً أبينا

وكذلك كان ينشد الشعر وهو ينقل اللِّبن في بنيان المسجد النبوي في المدينة:

هـــذا الحِـــال لا مِــال خيــبر هــذا أبــر - ربنــا - وأطهــر

# الباب السابع عشر الفصل الثالث الشعر الإسلامي يرافق الأحداث

جهد الرسول و أن يجعل الشعر رفيقاً ملازماً لحركة الدعوة يرصد حوادثها العظيمة فيوم دخل النبي و الكرمة في عمرة القضاء كان ابن رواحة الشاعر يتقدم صفوف المسلمين وبين يدي الرسول منشداً ما ينذر الكفار ويتوعدهم والنبي مثلوج الصدر:

خلوا بني الكفار عن سبيله اليوم نضربكم على تنزيله

ضرباً يزيل الهام عن مقيله وينهل الخليل عن خليله

وقد لامه عمر بن الخطاب رضي الله عنه، فقال له رسول الله: (خلّ عنه يا عمر فلهي أسرع فيهم من نضح النبل).

٢ - ويوم فتح النبي مكة دخلها النبي على من كداء فتصدت نساء المشركين لخيول المسلمين تلطمها بخمرهن لتردها فكان مما أعجب النبي من هذا المشهد موافقته لما كان قد تنباً به حسان بن ثابت في شعره حين هجا أبا سفيان بن الحارث:

ينازعن الأعنة مصعدات يلطمهن بالخمر النساء

فقال رسول الله على: (ادخلوها من حيث قال حسان) فدخل حسان من كداء.

٣- كذلك فإن بيتين لكعب بن مالك كانا السبب في إسلام دوس:

قضينا من تهامة كل ريب وخيبر ثم أجمعنا السيوفا

تخبرها ولو نطقت لقالت قواطعهن دوساً أو ثقيفا

وقد أسلمت (دوس) ببيتي كعب وكان رسول الله على قل قد قال عن بيتيه: «والذي نفس محمد بيده لهي أشد عليهم من رشق النبل».

وقد رصد الشعر مبارزة (مرحب اليهودي ملك اليهود مع سلمة بن الأكوع وعلي بن أبي طالب في موقعة خيبر التي فتحت على يد علي رضي الله تعالى عنه قال مرحب عندما برز له ابن الأكوع:

قد علمت خيب أني مرحب شاكي السلاح بطل مجرب إذا الحسروب أقبلت تلهّب

وقال عامر بن الأكوع:

قـــد علمـــت خيــبر أني عــامر شــاكي الســلاح بطــل مغــامر ثم استشهد عامر فبرز علي لمرحب وكان قد رمدت عيونه فأعاد مرحب قوله السابق فقال له علي:

أنا الذي سمتني أمي حيدره كليث غابات كريه المنظرة أوفيهم بالصاع كيل السندرة

فضرب علي رأس مرحب فقتله، ثم كان الفتح على يديه.

٥ - ورصد الصحابي الجليل خبيب صلبه واستشهاده الرجيع حين جمع المشركون نساءَهم
 وأطفالهم وقتلوه فقال قبل قتله بعد أن صلى ركعتين:

فلست أبالي حين أقتل مسلماً على أي شق كان بالله مصرعي وذلك في ذات الإله وإن يشاً يبارك على أوصال شلو محزع محدرع حسان بن ثابت بشعره قطع النبي لنخل بني النضير وتحريقه له:

وهان عالى سراة بني لوي حريق بالبويرة مستطير ٧- ورصد جعفر بن أبي طالب حادثة استشهاده في مؤتة حين قال: يا حبيد الجنه واقترابها طيبية وبيارداً شرابها والسروم روم قد دناعيذابها كيافرة بعيدة أنسابها عيان لاقيتها ضرابها

 $\Lambda$  و كذلك رصد عبد الله بن رواحة معركة مؤتة حيث نزل بعد استشهاد (زيد وجعفر) وقاتل حتى قتل:

أقسسمت يسا نفسس لتنزلنّه لتنسزلنّ أو لتكرهنّ سه إن أجلسب النساس وشدوا الرنة مسالي أراك تكسرهين الجنسة ٩ - ورصد عُمير بن الحُهام أول شهداء بدر في هذه المعركة حيث رمى ما بيده من ثمرات وهو ينشد:

ركض أ إلى الله بغ ير زاد إلا التقى وعمال المعاد والصبر في الله على الجهاد وكال زاد عرضة النفاد غير التقى والبر والرشاد

# الباب السابع عشر الفصل الرابع حركة الشعر إبّان عهد النبوة

لا شك أن نزول القرآن الكريم أحدث نشاطاً فكرياً وأدبياً منذ الإرهاصات الأولى لهذه الدعوة مع العلم أن الشعر العربي قد كان نشطاً عند الجاهلين، وجاء القرآن الكريم ليفتح عيون العرب على رؤية جديدة للحياة تربط الدنيا بالآخرة.

والمتتبع لحركة الشعر يجد أن مولد الرسول على عام الفيل كان إيذاناً بذلك، فقد قام عبد المطلب جد الرسول على وأخذ بحلقة باب الكعبة المشرفة، وقام معه نفر من قريش يدعون الله ويستنفرونه على أبرهة وجنده عندما قدم هذا اللعين لهدم الكعبة.

وقد قال عبد المطلب وهو آخذ بحلقة باب الكعبة:

كذلك لما جاءت خديجة بنت خويلد رضي الله عنها إلى ورقة بن نوفل تخبره ما وقع مع النبي وميسرة في رحلتهم إلى بصرى وما كان يرى (أن ملكين يظلانه حيث تنبّأ ببعثة النبي محمد) وقد قال في ذلك ورقة:

لججت وكنت في الذكرى لجوجا ووصف من خديجة بعد بعطن المكتين على رجائي بسيا خبرتنا من قسول قسس

ه طالما بعث النشيجا وصف فقد طال انتظاري يا خديجا حديجا حديثك أن أرى منه خروجا من الرهبان أكره أن يعوجا

بان محمداً سيعود فينا ويخصم من يكون له حجيجا شهدت فكنت أولهم ولوجا فيا ليتى إذا ما كان ذاكم وفي مهاجرة المسلمين للحبشة قال جعفر بن أبي طالب:

من كان يرجو بالغ الله والدين ببطن مكة مقهور ومفتون قــول النبــي وعـالوا في المـوازين

يا راكباً بلغن عنى مغلغلة كل امرئ من عباد الله مضطهد إنا تبعنا رسول الله واطّر حوا أما أبو طالب فقد قال يخاطب النجاشي:

وعمر و وأعداء العدو الأقرر وأسباب خسر كلها بك لازب

ألا ليت شعري كيف في الناءي جعفر تعلم بان الله زادك بسطة وفي حصار الشِّعب شِعب أبي طالب وما لاقاه المسلمون من العنت قال أبو طالب:

نبياً كموسى خط في أول الكتب ولا خــــ محــن خصــه الله بالحـــب لكم كائن نحساً كراغية السقب ويصبح من لم يجن ذنباً كمذنب

ألم تعلم وا أنا وجدنا محمدا وأن عليه في العباد محبة وأن النذى ألصقتم من كتابكم أفيقوا أفيقوا قبل أن يحفر الثرى وفي هجرة النبي ريال الله الناس صوتاً من أعلى مكة وهو يقول:

رفيقين حالا خيمتي أم معبد فافلح من أمسى رفيق محمد ومعقدها للميؤمنين بمرصد

جےزی الله رب الناس خیر جزائے هما نزلا بالبر ثم تروحا ليهن بنسى كعب مكان فتاتهم ولما اعتلَّ أبو بكر الصديق رضي الله عنه وبعض الصحابة في المدينة قال أبو بكر:

كـــل امـــرئ مصــبَّح في أهلــه والمـوت أدنــي مــن شراك نعلــه وفي خبر قتلي غزوة بدر وسماع الأسود بن المطلب امرأةً تبكى بعيراً ضاع لها وتذكر إصابة ثلاثة من ولدها (زمعة - وعقيل - والحارث بن زمعة) قال:

ويمنعها منن النوم السهود على بدر تقاصرت الحدود ونحروم ورهط أبي الوليد وبكّ حارثاً أسد الأسود وما لأبي حكيمة من نديد

أتبكي أن يضال لها بعسر فلا تبكي على بكر ولكن على بدر سراة بني هصيص وبكّـــى إن بكيـــت عــــلى عقيــــل وبكّـــيهم ولا تســــمي جميعــــــأ وقد قال أبو عزة عمرو بن جمح مخاطباً الرسول على في قلة ماله وكثرة عياله:

بأنك حتُّ والمليك حيد عليك من الله العظيم شهود لها درجات سهلة وصعود فإنك من حاربت لحرب شقى ومن سالمته لسعيد

من بلغ عنب النبسي محمداً وأنت امرؤ تدعو إلى الحق والهدى وأنــت أمــر و بوّئــت فينــا مبــاءة

وفى غزوة أُحد قامت هند بنت عتبه حين التقى الناس وضربت النساء بالدفوف خلف الرجال:

> ويهاً بني عبد الدار ويهاً حماة الأدبار ض با بكل بتار

إن تقبلوا نعانق ونفرش النارق أو تدبروا نفارق فراق غر وامق

وفي غزوة حمراء الأسد التقى أبو سفيان مع معبد بن أبي معبد نُحَّوفاً معبد أبا سفيان من جمع رسول الله على، وقال في ذلك معبد أبياتاً أسمعها أبا سفيان:

> تـــردي بأســـد كـــرام لا تنابلـــة فظلت عدواً أظن الأرض مائلة فقلت ويل ابن حرب من لقائكم

كادت تهد من الأصوات راحلتي إذ سالت الأرض بالجرد الأبابيل عند اللقاء ولا ميل معازيل لا سموابرئيس غير مخذول إذا تغطمطت البطحاء بالحيل

إنى نـــذير لأهـــل الســـيل ضـــاحية لكـــل ذي إربـــة مـــنهم ومعقـــول من جيش أحمد لا وحش قنابله وليس يوصف ما أنذرت بالقيل فقتلوا بعضهم فقال عاصم بن ثابت:

> ما علتى وأنا جلد نابل ترل عن صفحتها المعابل وكل ما حمة الإله نازل إن لم أقالكم فأمى هابال

> > وقال خبيب بن عدى حين عرف أن القوم اجتمعوا لصلبه:

لقد جمع الأحزاب حولي وكلهم مبدي العداوة جاهد على وقد جمعوا أبناءهم ونساءهم إلى الله أشكو غربتي ثم كربتي وقد خيروني بالكفر والموت دونه فوالله ما أرجو إذا مت مسلماً فلســـت بمبـــدِ للعـــدو تخشـــعاً وقد قال حسان بن ثابت يبكي خبيباً:

مابال عينيك لا ترقي مدامعها على خبيب فتى الفتيان قد عملوا فاذهب خبيب جزاك الله طيية

سفيان لقتال المشركين في غزوة بدر الآخرة:

والقوس فيها وترز عُنابال المسوت حسق والحيساة باطسل بالمرء والمرء إلىه آثال

وألبوا قبائلهم واستجمعوا الحل مجمع لأنى في وثـــاق بمضـــيع وقربت من جذع طويل ممنع وما أرصد الأحزاب لي عند مصرعي وقد هملت عینای من غیر مجرع على أي جنب كان في الله مصرعي ولا جزعـــا إنى إلى الله مرجعـــي

ساً على الصدر مثل اللؤلؤ القلق لا فشل حين تلقاه و لا نزق وجنة الخلد عند الحور في الرفق

وقال معد ابن أبي معد الخزاعي حين مرّ برسول الله ﷺ وناقته تهوي حين كان ينتظر أبا

قد نفرت من رفقتى محمد تهوى على دين أبيها الأتلد وقال عبد الله بن رواحة في ذلك:

وعدنا أبا سفيان بدراً فلم نجد

فأقسم لو وافيتنا فلقيتنا عصيتم رسول الله أفٍ لدينكم وفي معركة الخندق رصد حسان بن ثابت هرب عكرمة بن أبي جهل وإلقاءه رمحه:

ف\_\_\_\_\_ وألق\_\_\_\_ ي رمح\_\_\_ه لعلــــك عكـــرم لم تفعـــل ما إن تجور من المحدل ووليت تعدو كعدو الظليم كان قفاك قفا فرعال ولم تلـــو ظهـرك مستأنسـاً وفي حادثة الإفك واتهام السيدة عائشة رضي الله عنها وتبرئة الله تعالى لها قال قائل من

وعجروة مرن يثرب كالعنجد

قد جعلت ماء قدید موعدی

لمعاده صدقاً ومن كان وافيا

لأبت ذميماً وافتقدت المواليا

وأمركم السوء الندى كان غاويا

وحمنة إذ قالوا هجيراً ومسطح لقــد ذاق حســان الــذي كــان أهلــه وسخطة ذي العرش الكريم فأترحوا تعاطوا برجم الغيب زوج نبيهم وفي معركة فتح خيبر خرج مرحب اليهودي من حصنه قد جمع سلاحه يرتجز ويقول:

المسلمين في ضرب حسان بن ثابت وأصحابه في فريتهم على السيدة عائشة:

قـــد علمـــت خيـــبر أني مرحـــب شاكي السلاح بطل مجرب إذا الليوث أقبلت تحرسب أطعين أحيانا وحينا أضرب إن حماى للحمى لا يقرب

وقد أجابه كعب بن مالك:

مفرح الغم جريء صلب قد علمت خيبر أني كعبب إذ شبت الحرب تلتها الحرب معيى حسام كالعقيق عضب

تطـــؤكم حتـــى يـــذل الصــعب نعطـــى الجـــزاء أو يفـــىء النهـــبُ بكف ماض ليس فيه عتب

وفي وداع الجيش الذاهب إلى مؤتة يقف عبدالله بن رواحة ويقول بعد أن حضر الرسول الله وداعهم:

خلف السلام على امرئ ودعته في النخل خير مشيع وخليل وحمل الراية في مؤتة زيد بن حارثة ثم أخذها جعفر وقتل وهو يقول:

يا حبذا الجنة واقترابها طيبة وبارداً شرابها والروم روم قد دنا عذاها كافرة بعيدة أنسابها ع\_ليَّ إن لاقيتها ضرام

ثم حمل الراية جعفر بن أبي طالب وهو يقول:

أقســــمت بـــا نفـــس لتنز لنـــه قد طال ما قد كنت مطمئنة و قال أيضاً:

يا نفسس إلا تقستلي تمسوق وما تمنيت فقد أعطيت ومحن بكي شهداء مؤتة تــــأوّبني ليــــل بيثــــرب أعســـر رأيـــت خيــــار المســــلمين تــــواردوا فلا يبعدن الله قتلى تتابعوا وزيد وعبدالله حين تتابعوا وفي ذلك قال كعب بن مالك:

لتنــــزلن أو لتكرهنــــه إن أجلب الناس وشدوا الرنة مالى أراك تكرهين الجنة هـــل أنـــت إلا نطفــة في شـــنه

هـــذا حمـــام المــوت قــد صــليت حسان بن ثابت حين قال: وههم إذا ما نوم الناس مسهر شموباً وخلفاً بعدهم يتاخر جميعاً وأسباب المنية تحظر بمؤتـة مـنهم ذو الجناحين جعفـر صبروا بمؤتة للإله نفوسهم حذر الردى ومخافة أن ينكلوا إذ يهتدون بجعفر ولوائد قدام أوله عصم الأول قدوم بهم عصم الإله عباده وعليهم نزل الكتاب المنزل ومما هاج فتح مكة المكرمة تظاهر بني بكر وقريش على خزاعة، وقد وقف عمرو بن سالم الخزاعي على رسول الله على فقال:

ي ارب إني ناشد محمدا حلف أبيه وأبينا الأنكدا فانصر هداك الله نصراً أعتدا وادع عبداد الله يأتوا مددا فانصر هداك الله قد تجردا إن سيم خسفاً وجهه تربّدا أما أبو سفيان أكبر أعداء الإسلام فقد وفد على النبي وأعلن إسلامه وقال:

لعَم رُك إِن حين أحمل راية لتغلب خيل اللات خيل محمد لكالمدلج الحيران أظلم ليله فهذا أواني حين أهدى وأهتدي أصد وأنأى جاهداً عن محمد وأنأى جاهداً عن محمد وفي فتح مكة قال حسان قصيدته الهمزية:

عف ت ذات الأصابع ف الجواء إلى ع ذراء منزله ا خ لاء على معدمنا خيلنا إن لم تروه الله تشير النقع موعدها كداء تظلل جيادنا متمطرات يلطمه ن بالخمر النساء وفي غزوة حُنين تجمع الناس وساروا إلى الرسول على مع نسائهم وأبنائهم وأموالهم ونزلوا (أوطاس) وكان فيهم دريد بن الصمة، فقال: هذا يوم لم أشهده ولم يفتني ثم أنشد:

يا ليتني فيها جذع أخبب فيها وأضع أخب وأضع وأضعور وطناء الزمع كأنها شاة صدع ومن الشعراء الذين ذكروا حُنين عباس بن مرداس:

يا خاتم الأنبياء إنك مرسل بالحق كل هدى السبيل هداكا

إن الإله بني عليك محبة في خلقه ومحمداً سياكا وحين أجمع رسول الله على السير إلى الطائف قال كعب بن مالك:

قضينا من تهامة كل ريب وخيب أجمعنا السيوفا تخبر هيا ولي نطقت لقالت قيوطعهن دوسياً أو ثقيفا في تخبر هيا ولي نطقت لقالت فلما انصرف رسول الله عن الطائف بعد القتال والحصار قال بجير بن زهير بن أبي سلمي يذكر خُنيناً والطائف:

كانت علالة يوم بطن حنين وغداة أوطاس ويوم الأبرق جمعت بإغواء هوازن جمعها فتبددوا كالطائر المتمزق لم يمنعوا منّا مقاماً واحداً إلا جدارَهم وبطن الخندق وكذلك أدرك مالك بن عوف رسول الله على بالجعرانة فأسلم بعد أن ردّ عليه أهله وماله وأعطاه مئة من الإبل ثم أنشد:

ما إن رأيت ولا سمعت بمثله في الناس كلهم بمثال محمد أوفى وأعطى للجزيل إذا اجتدى ومتى تشا يخبرك عها في غد فاستعمله رسول الله على من أسلم من قومه؛ وقصة كعب بن زهير وإسلامه في مسجد الرسول على بعد توبته المشهورة بعد أن دعاه أخوه بجير للإسلام ومما قاله في رسول الله على:

أنبئت أن رسول الله أوعدني والعهد عند رسول الله مامول إن النبي لنور يستضاء به مهند من سيوف الله مسلول في عصبة من قريش قال قائلهم ببطن مكة لما أسلموا زولوا زالوا فها زال أنكاس ولا كشف عند اللقاء ولا ميال معازيل

ولما افتتح رسول الله على مكة المكرمة وفرغ من تبوك وأسلمت ثقيف وبايعت، ضربت إليه وفود العرب من كل وجه فقدم (عطار بن حاجب بن زرارة بن عدس التميمي في أشراف تميم منهم الأقرع بن حابس التميمي والزبرقان بن بدر التميمي أحد بني سعد وعمرو بن

الأهتم والحبحاب بن زيد وفي وفد تميم نعيم بن يزيد وقيس بن الحارث وقيس بن عاصم أخو بني سعد وعبيد بن حصن الفزاري الذي شهد مع الأقرع فتح (مكة المكرمة وحنين والطائف) مع الرسول فقام الزبرقان وأنشد:

نحن الكرام فلاحي يعادلنا منا الملوك وفينا تنصب البيع ونحن يطعم عند القحط مطعمنا من الشواء إذا لم يونس القزع إنا أبينا ولا يأبي لنا أحد إنا كذلك عند الفخر نرتفع فرد عليه حسان بن ثابت الأنصاري رضي الله عنه:

منعنا رسول الله إذ حل وسطنا على أنف راض من معد وراغم منعناه لما حلّ بين بيوتنا بأسيافنا من كل باغ وظالم ثم طلب الرسول من حسان أن يجيب الزبرقان:

من سره كرم الحياة فلا يرزل في مقنب من صالي الأنصار ورثوا المكارم كابراً عن كابر وعن الخيار هم بنو الأخيار قوت الخيار هم بنو الأخيار قوت النجوم فإذا حرزت النجوم فإنهم للطارقين النازلين مقاري ولما قدم فروة بن مسيك المرادي على رسول الله على مفارقاً لملوك كندة ومباعداً لهم أنشد:

لما رأيت ملوك كندة أعرضت كالرجل خان الرجل عرق نسائها قربست راحلتي أؤم محمداً أرجو فواضلها وحسن ثرائها ولما توفي رسول الله ولمحقى بربه بكاه الناس جميعاً، وممن بكاه من الشعراء حسان بن ثابت وفي ذلك يقول:

منير وقد تعفو الرسوم وتهمد عشية عدوه الثرى لا يوسد مرزية يسوم مات فيه محمد معلم معلم صدق إن يطيعوه يسعدوا وإن يحسنوا فالله بالخير أجود ولا مثله حتى القيامة يُفقد لمُ وفي نيل ذاك اليوم أسعى وأجهد وأجهد أسعى وأجهد أ

بطيبة رسم للرسول ومعهد لقد غيبوا حلىاً وعلىاً ورحمة وهل عدلت يوماً رزية هالك إمام لهم يهديهم الحق جاهداً عقوا عن الزلات يقبل عذرهم وما فقد الماضون مثل محمد مع المصطفى أرجو بدار جواره

# الباب السابع عشر الفصل الخامس تأثر الشعراء المخضرمين بالإسلام

سمى شعراء هذا العصر بالمخضرمين من الخضرمة وهي الاختلاط؛ لأنهم خالطوا في حياتهم بين الجاهلية والإسلام فعاشوا في العصرين معاً. وشعراء البادية الذين ظلوا ينظمون شعرهم على الطريقة الجاهلية إلى أن دخلوا في الإسلام يعدون من المخضر مين. أما الذين ماتوا قبل دخولهم في الإسلام فليسوا مخضرمين، بل جاهليين: كدُريد بن الصِّمة والأعشى وأمية بن أبي الصلت وغيرهم.

وقد عبر شعر المخضر مين عن قيم الإسلام الروحية التي آمنوا بها، ولشعراء المدينة الحظ الأكبر في هذا الميدان؛ فهم الذين وقفوا مع رسول الله على في دعوته منذ أن هاجر إليهم، يتقدمهم حسان وكعب بن مالك وعبد الله بن رواحة. وكان إلى جانبهم شعراء آخرون لم يبلغوا مبلغهم من الشهرة الشعرية سواء في المدينة أو في مكة. فهذا أبو قيس صِرمَة بن أبي أنس الأنصاري يعبر عن إيهانه العميق بالله وبكتابه:

ونعل مُ أن اللهَ لا شيءَ غ يره وأنَّ كِتابَ الله أصبحَ هاديا

وإذا تركنا شعراء المدينتين الكبيرتين إلى شعراء نجد والبوادي نجد كثيراً منهم يقتبسون من نهج الإسلام في شعرهم. من هؤلاء النمر بن تولب الذي نجد في شعره آثاراً من تلاوة القرآن الكريم:

ومن نفسس أعالجُها علاجها فإنَّ لمُضمَراتِ السنفسِ حاجا إليك وما قضيت فلا خِلاجا

ومن حاجاتِ نفسي فاعصِمتي وأنت وليُّها فبررئتُ منها ومنهم أبو ذؤيب الهذلي، وهو أحد شعراء هذيل البارعين، كان مسلماً على عهد رسول الله ومنهم أبو ذؤيب الهذلي، وهو أحد شعراء هذيل البارعين، كان مسلماً على عهد رسول الله ووجده ميتاً ولم يُغسّل، وشهد الخطبة في سقيفة بنى ساعدة والصلاة على الرسول على ودفنه، ثم أنشد يبكيه:

كُسفَتْ لمصرعِهِ النجومُ وبدرُها وتزعزعت آطامُ بطنِ الأبطحِ وتزعزعت آطامُ بطنِ الأبطحِ وتزعزعت أجبالُ يشرِبَ كُلُّها ونخيلُها لحلولِ خطبٍ مفدِح الله جانب هؤلاء نجد شعراء عرفوا برقَّة دينهم، ومع ذلك نجد في شعرهم آثاراً للإسلام. منهم شُحَيم عبد بني الحسحاس الذي كان يتغزل غزلاً فاحشاً جعل قومه يقتلونه على عهد عثمان رضى الله عنه، نراه يقول:

غُمـــيرة ودع إن تجهــزت غازيــا كفـى الشـيبُ والإسـلامُ للمـرءِ ناهيا حتى أن عمر بن الخطاب قال له: (لو قلت شعركَ مثلَ هذا لأعطيتُكَ عليه)، وعلى شاكلته ابن مقبل الذي كان جافياً في الدين، وكان يبكي في الإسلام أهل الجاهلية، ومع ذلك أثرت عنه أبيات إسلامية منها:

الناس همهم الحياة ولا أرى طول الحياة يزيد غير خبال وإذا افتقررت إلى السندخائر لم تجدد ذخراً يكون كصالح الأعمال وهذا يدل على فساد الفكرة التي شاعت بين الباحثين من أن الإسلام لم يترك أثراً في نفوس المخضر مين. فقد أثر فيهم، ولم يقف أثره عند شعراء المدن، بل تعداه إلى شعراء البادية كذلك.

# الباب السابع عشر الفصل السادس قضايا الشعرية عصر صدر الإسلام

من القضايا المهمة التي عايشها الشعر في عصر صدر الإسلام الضعف والركود، ويذكر بعض دارسي الأدب أن الشعر في هذا العصر قد أصيب بالضعف وتعرض لفترة من الركود، وفي هذا الكلام كثير من الخطأ وبعض الصواب.

أما أنه أصيب بالضعف فكلام غير صحيح؛ لأنه مبني على الخلط بين الضعف من جهة، وبين اللين والسهولة من جهة أخرى. وذلك لأن الإسلام صادف في العرب قلوباً وطباعاً قاسية فألانها ورقَّقها، ومن ثم أصبح الشعراء يختارون من الكلمات ألينها، ومن الأساليب أسهلها، وابتعدوا عن الألفاظ الجافة الغليظة، والتراكيب الوعرة. وأورد أصحاب هذا الزعم قول الأصمعي – إن صحت الرواية عنه –: "الشعر نكدٌ يَقوَى في الشر ويَسهُل، فإذا دخل في الخير ضَعُفَ ولانَ. هذا حسان فحل من فحول الشعراء في الجاهلية فلما جاء الإسلام سقط شعره". ويرد على ذلك: أن الأصمعي ذاته عدَّ حسان من فحول الشعراء. وأن أكثر شعر حسان المرويِّ عنه بعد الإسلام منحول، فصار هذا الضعف منسوباً إلى ما فأحل عليه من شعر، وليس إلى ما قاله هو.

وأما أنه تعرض لفترة من الركود فهذا ظن أشاعه ابن خلدون وتبعه بعض المؤرخين المعاصرين، إذ يقول في مقدمته: "انصرف العرب عن الشعر أول الإسلام بها شغلهم من أمر الدين والنبوة والوحي، وما أدهشهم من أسلوب القرآن ونظمه، فأخرسوا عن ذلك وسكتوا عن الخوض في النظم والنثر زماناً". وعليه فقد حاول المؤرخون عزو ركود الشعر في هذا العصر إلى الأسباب التالية:

أ - انبهر العرب ببلاغة القرآن، وفي أثناء ذلك شُغلوا بالفتوحات، فصر فهم كل ذلك عن قول الشعر إلا قليلاً.

ب- سقوط منزلة الشعر مقابل علوِّ شأن الخطابة، وخصوصاً بعد أن صارت الخطابة هي الوسيلة الطيعة المرنة لنشر الإسلام.

ج- أن شعراء المشركين أمثال: عبد الله بن الزبعرى، وضرار بن الخطاب، وهبيرة بن أبي وهب، وأبي عزة الجمحي، وأبي سفيان بن الحارث - هجوا رسول الله على فأمر بترك رواية شعرهم، فتنوسيت وضاعت.

خ- أن الإسلام حارب العصبيات، وحرم الخمر، وقاوم الهجاء القبلي المقذع، والغزل الفاحش، وكل هذه الأمور كانت وقوداً جزلاً لشعلة الشعر الجاهلي، فاقتصرت أغراض شعر المخضرمين على مناقضة شعراء المشركين ومدح الرسول وأصحابه. وعند النظر في ظروف هذه الفترة نرى أن السبب الأقرب للصحة لركود الشعر عائد إلى إحساس الشعراء بعبء التعبير عن معاني وأفكار الدين الجديد الذي غيّر نظام حياتهم، وقد نبّه ابن خلدون في مقدمته إلى أن المعاني والأفكار الذهنية مثل الإلهيات والنبوّات لا يتمكن من تحويلها إلى الوجدان والإيجاء بها إلا الشاعر الفحل. وهذا الركود كان مرحلة انتقالية بالغة القصر، حيث بدأ الشعراء يتأثرون تأثراً واضحاً بأسلوب القرآن والتكيف معه.

# الباب السابع عشر الفصل السابع أسلوب الشعر<u>ة</u> صدر الإسلام

يعد الشعر في هذا العصر امتداداً لسابقه في العصر الجاهلي؛ فشعراؤه هم أنفسهم شعراء العصر الجاهلي، ولهذا فقد كانوا يسمون بالمخضر مين، إلا أن هذا لا يمنع أن يكون قد حدث تغيير في أسلوب الشعر ومعانيه.

أ- من جهة الأسلوب العام: اختلف بشكل يسير عن أسلوب الشعر الجاهلي، وذلك من خلال تأثره بأسلوب القرآن وأسلوب الحديث أولاً.

وتأثره بعاطفة المسلم الرقيقة ثانياً. فالورع والتقوى ومخافة الله أوجدت أسلوباً يبتعد عن الجفاء والغلظة والخشونة التي هي أبرز سمات الشعر الجاهلي. ومن هنا فقد أصبح الشاعر الإسلامي يختار الألفاظ اللينة، والتراكيب السهلة الواضحة التي تؤدى المعنى بشكل دقيق.

ب- من جهة المعاني: اختلفت بشكل كبير عن معاني الشعر الجاهلي، حيث أصبح الشاعر يختار من المعاني ما يخدم الإسلام ويدعو إليه، مستقياً معظم هذه المعاني من القرآن والحديث. ومن غير المقبول أن يقال: إن معاني الشعر الإسلامي قد انفصلت انفصالاً تاماً عن معاني الشعر الجاهلي؛ لأن الأدب الجاهلي هو المصدر الثالث من المصادر التي يستقي منها الأدب الإسلامي أفكاره وأساليبه بعد القرآن والسنة. والمعاني التي أهملها الشعر هي المعاني التي نفاها الإسلام فلم تعد صالحة للبقاء، كالشعر الذي يدعو للعصبية وكالغزل الفاحش والهجاء المقذع والمدح الكاذب ووصف الخمر. أما المعاني التي أبقاها الإسلام فقد بقيت متداولة لدى الشعراء مع تغير القيم التي يعتمدون عليها في تلك المعاني:

١- فإذا كانت قيم المدح في الجاهلية هي الشجاعة والكرم والجود، فإنها في الإسلام تعني التمسك بالدين والتحلي بحسن الخلق والورع والزهد.

٢ وإذا كانت قيم الفخر في الجاهلية هي الأحساب والقبيلة، فإنها في الإسلام تعني
 الانتساب للإسلام واتباع الرسول. وهكذا في بقية الأغراض.

وأما أوزان الشعر وأخيلته ونظام القصيدة فقد بقيت على ما كانت عليه في العصر الجاهلي؛ لأن مثل هذا التغيير يتطلب وقتاً ليس بالقصير. وقد اختار الشعر في هذا العصر المعاني التي تخدم الأغراض الدعوة الإسلامية:

ورد عن أبي الفرج الأصفهاني في كتابه (الأغاني) قوله: "إن حساناً وكعباً كانا يعارضان شعراء قريش بمثل قولهم بالوقائع والأيام والمآثر ويعيِّرانهم بالمثالب، وكان عبد الله بن رواحة يعيِّرهم بالكفر، فكان في ذلك الزمان أشد القول عليهم قول حسان وكعب، وأهون القول عليهم قول ابن رواحة فقد كان حسان وكعب حين غلبت على هجائهم الطريقة القديمة يرميان إلى أذية المشركين القرشيين، ولو رمياهم بالشرك وعبادة الأوثان لما نالا منهم إذ كانت تلك عقيدتهم التي يعتزون بها. ومن الطبيعي أن لا نجد في شعرهما ذاك تأثراً واضحاً بالقرآن الكريم. أما هجاء ابن رواحة فقد أثر في نفوسهم بعد إسلامهم؛ لأنه يذكرهم بها كانوا عليه من غيِّ وضلال. ومن ذلك قوله رضى الله عنه:

شهدتُ بأنَّ وعد الله حق وأنَّ النار مثول الكافرينا وبالتالي لا يمنع أن يجمع الشاعر بين القيم القديمة والقيم الجديدة التي جاء بها الإسلام. والمجتمع الإسلامي يغفر للشعراء ما يقولونه حتى في الخمر وغيرها من الموضوعات كالغزل: أولاً: لأن الشعر في صدر الإسلام كان خليطاً بين القديم والجديد وامتداداً للشعر الجاهلي. ثانياً: لأنهم وجدوا فيه نموذجاً للنضج في الشكل واللغة والإيقاع ودقة الإحساس، يمكن أن يستمدوا مواهبهم منه.

وبناء على التغير الحضاري الكبير في حياة المسلمين سرعان ما تخلَّى الشاعر عن تقاليده الفنية التي مارسها الشعراء الجاهليون. وبدأ يبتكر لنفسه أسلوباً جديداً بعيداً عن المزج بين القديم والحديث واستجدت في هذا العصر موضوعات: كشعر الدعوة ونشر عقائد الإسلام، ووصف الفتوحات الإسلامية وأماكن الجهاد. كما وجدت في هذا العصر البذرة الأولى للشعر السياسي الذي برز فيما بعد في عصر بني أمية بسبب تعدد الأحزاب السياسية.

# الباب السابع عشر الفصل الثامن موقف الإسلام من الشعر والشعراء

كانت مواقف الدين الإسلامي من الشعر عامة ومن الشعر الإسلامي خاصة تتفق مع طبيعة الدعوة الإسلامية ومراحلها المختلفة المتعددة الجوانب.

أ- موقف القرآن الكريم من الشعر: وقف القرآن من الشعر والشعراء موقفين متميزين رئيسيين:

أحدهما: في بداية الدعوة الإسلامية عندما هاجم الشعراء الذين وقفوا حجر عثرة في سبيل نشر الدين الإسلامي.

الثاني: في فترة الغزوات واتساع رقعة الدولة الإسلامية عندما شجع الشعراء المسلمين في سبيل نصرة الدين ضد الكفر والشرك.

ووضَّح القرآن موقفه من الشعر والشعراء في موضع واحد فقط في سورة الشعراء. قال تعالى: {والشّعراء يتّبعُهُمُ الغاوونَ \* ألم تر أنّهم في كلِّ وادٍ يَهِيمونَ \* وأنّهم يقولونَ ما لا يفعلونَ \* إلا الذينَ آمنوا وعملوا الصالحاتِ وذكروا الله كثيراً وانتصروا من بعد ما ظُلِموا وسيَعلَمُ الذين ظَلَموا أيَّ منقلبِ ينقلبون}، فاللوم والتهجين في الآية موجَّه لشعراء المشركين الذين سخروا من الرسول و أساؤا إليه فقط. قال ابن رشيق في كتابه العمدة: "فأمّا احتجاجُ منْ لا يفهمُ وجه الكلام بقولهِ تعالى: والشّعراء يتبعهم الغاوون) فهو غلط وسوء تأوّل. لأنّ المقصود بهذا النص شعراء المشركين الذين تناولوا رسول الله بالهجاء ومسّه بالأذى.

فأمّا من سواهم من المؤمنين فغير داخل في شيء من ذلك. إلا الذين آمنوا: استثناء، والمقصود بهم الشعراء: المؤمنون، الصالحون، الذين يكثرون ذكر الله وتلاوة آياته، وكان ذلك

أغلب عليهم من الشعر، وإذا قالوا شعراً قالوه في توحيد الله والثناء عليه، والحكمة والموعظة والزهد، ومدح الرسول على الله المعراً عليه المعراء الرسول المعراء المع

والقرآن يعارض شعر الجاهليّة الذي يتضمن الفحش، شرب الخمر، الكراهية القبليّة، عزّة السلف، الانتقام والنزاعات. باختصار الشّعر الذي لا يتمشّى مع روح الإسلام. ويحارب منهج الأهواء والانفعالات التي لا ضابط لها في الشعر. فالقضية قضية معان وأغراض وليست قضية الشعر بذاته؛ فهو سلاح ذو حدين.

ب- موقف السنة المطهرة من الشعر: السنة تتخذ مواقف مؤيدة لموقف القرآن الكريم من الشعر وهي على النحو التالى:

أو لاً - ذم الشعر: فقد ذم النبي على موضوعات خاصة من الشعر:

١ ـ كهجائه الذي يعنى هجاء الدعوة.

٧\_وشعر العصبيات والمنافرات.

٣ والهجاء الشخصي الذي يبعث الضغائن في نفوس المسلمين.

٤ والشعر الماجن الذي يخالف مبادئ الإسلام.

ثانياً - الثناء على الشعر: فقد أثنى الرسول على الشعر الحسن الذي يهذب النفس ويدعو للفضائل، ويدعم الإسلام ويرد على أعداء الله والدين. واستحث أنصاره للرد على

المشركين بسلاح الشعر قائلاً: "ما يمنع القوم الذين نصروا رسول الله بسلاحهم أن ينصروه بألسنتهم؟" فاستجاب له شعراء الأنصار: حسان بن ثابت وكعب بن مالك وعبد الله بن رواحة. وقال: "اهجوا قريشاً، فإنه أشد عليها من رشق بالنبل". وكان يشجع الشعراء ويشد على أيديهم، ولحسان بن ثابت النصيب الأكبر من هذا التشجيع؛ فوضع له منبراً يقوم عليه ليفاخر وينافح عن المسلمين، وسمح له أن ينشد في المسجد، وكان يقول له: "اهجهم أو قال هاجهم – وجبريل معك"، ويدعو له بقوله: "اللهم أيده بروح القدس"، وقضى له بالجنة مرتين في ساعة واحدة بسبب شعره؛ حينها رد على أبي سفيان بن الحارث هجاءه للرسول على بقوله:

هجوت محمداً فأجبت عنه وعند الله في ذاك الجون الله في ذاك الجون عند الله المرسول على: "جزاؤك عند الله الجنة يا حسان"، فلما بلغ قوله:

وكان يثني على الشعراء، ومنهم لبيد بن ربيعة العامري، فقد روى أبو هريرة رضي الله أن الرسول على قال: "أصدق كلمة قالها شاعر كلمة لبيد: ألا كل شيء ما خلا الله باطل"، يقصد قوله:

ألا كَــلُّ شيءٍ مــا خــلا الله باطــلُ وكـــلُّ نعــيمٍ لا محالـــة زائـــلُ وكان يقف من الشعراء موقف الموجِّه إذا لاحظ عليهم شيئاً من الخروج عن السنن الإسلامي، من ذلك موقفه من النابغة الجعدى حين قال:

بلغنا السهاءَ مجددنا وسناءَنا وإنا لنبغي فوق ذلك مظهرا فقال - لأنه لاحظ شيئاً من تقليد الجاهليين في فخرهم -: "إلى أين يا أبا ليلى؟" فقال: إلى الجنة بك يا رسول الله. فقال له: "نعم إن شاء الله". وكان يستمع لشكوى كثير من الشعراء ويتأثر بها إذا نجح الشاعر في التعبير عن حاجاته بالحسنى. من ذلك أنه لما اعتدت

قريش وبنو بكر على خزاعة ونقضوا عهد رسول الله الله على معهم، خرج عمرو بن سالم الخزاعي حتى قدم على رسول الله على الله على الله على الناس فقال:

ياربِّ إنى ناشدٌ محمدا حلفَ أبينا وأبيهِ الأتلدا قد كنتمُ ولداً وكنا والدا ثُمَّتَ أسلمنا فلم ننزع يدا فانصر هداكَ اللهُ نصراً أعتدا وادعُ عبادَ الله ياتوا مددا في فيلت كالبحر يجرى مزبدا إنَّ قريشاً أخلف وكَ الموعدا هـــم بيَّتونـــا بالوتيـــر هُجَّــدا وقتَّلونـــا رُكَّعــاً وسُــجَّدا

فقال على انْصِرتَ يا عمرو بن سالم". وخرج بمن معه لنصرتهم فكان فتح مكة.

# الباب السابع عشر الفصل التاسع الرسول ﷺ والشعر

قرر القرآن الكريم حقيقة ثابتة، هي أن النبي لله لم يكن شاعراً البتة. قال تعالى: في سورة يس: {وما علّمناه الشّعر وما ينبغي له إن هو إلا ذكر وقرآن مبين}. وكان من ألوان الأذى الذي لحقه الله الشركين له بالشاعرية، مع علمهم أنه ليس بشاعر، وإنها قالوا ذلك تعنتاً منهم. فحين هجا عمرو بن العاص النبي في قبل دخول الإسلام، قال عليه الصلاة والسلام: "اللهم إن عمرو بن العاص قد هجاني وهو يعلم أني لست بشاعر...".

ونفي صفة الشعر عن القرآن والنبي الله ليس قدحاً بالشعر؛ وإنها هو من باب دفع الشبهة عن الدين والرد على الكافرين، وإلا - لو كان الأمر قدحاً بالشعر - لكانت أمّيةُ النبي الله قدحاً بالكتابة، لكن الأمية أيضاً كانت لحكمة بيّنها تعالى بقوله: {وَمَا كُنتَ تَتْلُو مِن قَبْلِهِ مِن كِتَابٍ وَلا تَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ إِذًا لّارْتَابَ المُبْطِلُونَ} سورة العنكبوت.

ونفى الله تعالى عن نبيه على العلم بالشعر وأصنافه وأعاريضه وقوافيه والاتصاف بقوله، فلم يقل شعراً ولا رواه قط، وقد كانت الحكمة من ذلك رد الحرب النفسية والإعلامية التي ابتدأها المشركون عليهم. ولئلا يختلط كلام الله عز وجل بالشعر، وكان النبي شي أحياناً يرتجز بأبيات من الشعر مراعياً قول الله تعالى: (وَمَا يَنبَغِي لَهُ)، فكان يقول البيت من الشعر وقد أنقصه حرفاً أو كلمة أو قلب شطريه والأمثلة كثرة:

١ ـ فلما قدم كعب بن زهير إلى المسجد وأعلن إسلامه قال له ﷺ: "من أنت؟ " قال: كعب بن زهير . نقال: "الذي يقول ما يقول " ثم أقبل على أبي بكر يستنشده الشعر، فأنشد أبو بكر:

سقاك بها المأمور كأساً روية

فقصد بالمأمور الكاهن الذي تأمره الجن فيتكلم بلسانها. فقال كعب: لم أقل هكذا، إنها قلت:

شربتَ مع المأمون كأساً روية فأنكلك المأمونُ منها وعلَّكا وعلَّكا والرسول على لا له عنه ليفعل ذلك.

٢ وقد سُئلت السيدة عائشة هل كان رسول الله يقول الشعر؟ فقالت: كان يرتجز ببيت أخي بني قيس طرفة بن العبد فيجعل آخره أوله وأوله آخره فيقول: "ويأتيك من لم يزودك بالأخبار". فهو لم يقم الوزن في الإنشاد، وحقيقة البيت:

ستبُدي لكَ الأيامُ ما كنتَ جاهلاً ويأتيك بالأخبارِ مَن لم تروِّدِ ٣ وكان إذا رغب في سماع بيت من الشعر من قائله سأله: أأنت القائل ويلفظ كلمة من مطلع البيت. فقد قال لكعب بن مالك: "أنت الذي تقول " همت " قال: نعم يا رسول الله أنا الذي أقول:

همّـــت شُــخينةً أن تغالـــب ربّهــا وليُغلـــبُنَّ مغالـــبَ الغُـــلاّبِ فقال ﷺ: "إن الله لم ينس ذلك لك "

- تنبيه: كان رضي أحياناً يقول كلاماً مثل الشعر إلا أنه ليس بشعر. كقوله مخاطباً إصبعه عندما أصيبت قدمه: " هل أنت إلا إصبع دميت، وفي سبيل الله ما لقيت؟ "

- تعليل ذلك: ما قاله الجاحظ في البيان والتبيين: "اعلم أنك لو اعترضت أحاديث الناس وخطبهم ورسائلهم لوجدت فيها مثل: مستفعلن مستفعلن، ومستفعلن فاعلن، وليس أحد على الأرض يجعل ذلك المقدار شعراً ولو أن رجلاً من الباعة صاح: من يشتري باذجان؟ لقد كان تَكَلُّمٌ فيه وزن مستفعلن مفعولات، فكيف يكون هذا شعراً وصاحبه لم يقصد الشعر". ويضيف: ومثل هذا كثير، فقول النبي ويسلس لإصبعه لم يرد منه شعراً ولا قوله يوم حنين: "أنا النبي لا كذب، أنا ابن عبد المطلب".

- والدليل الأقوى على أن مثل هذه الأقوال من كلام النبي ﷺ لم تكن شعراً وجوده كثيراً في القرآن الكريم مثل: {وَالْعَادِيَاتِ ضَبْحًا \* فَاللُّورِيَاتِ قَدْحًا}، {لَن تَنَالُواْ الْبِرَّ حَتَّى تُنفِقُواْ مِمَّا تُحِبُّونَ}، {وَمَن يَتَّقِ اللهَّ يَجْعَل لَّهُ خُرَجًا \* وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ}.

# الباب السابع عشر الفصل العاشر الأغراض الشعرية في عصر صدر الإسلام

نظراً لتغيير القيم الاجتاعية والإنسانية التي جاء بها القرآن الكريم في عصر صدر الإسلام عمّا كانت عليه في العصر الجاهلي، ونظراً لاستمرار قسم من هذه القيم فقد استمر الشعراء في الحديث عن أغراض متنوعة: منها ما هو تقليدي، ومنها ما هو مستحدث تبعاً لمدى التأثر الذي طرأ على شخصية الشاعر، وقد سمع النبي وصحابته الكرام من الشعراء ما قيل في جميع الأغراض، ومما لا يتنافى مع الأدب والذوق الرفيع بعيداً عن الكذب والتهتك والتجني والرذيلة وإثارة النزوات والإحن والضغائن والأحقاد. سواء أكانت الأغراض الشعرية فخراً أو مدحاً أو غزلاً أو هجاءً أو رثاءً.

١- الفخر: استمع النبي ﷺ إلى الشعراء من الصحابة يفخرون بها يقولون حقاً، كها
 حدث مع أبي دجانة عندما أخذ السيف من رسول الله يوم أحد وأخذ يتبختر مرتجزاً:

إني امرو عاهدني خليلي إذ نحن بالسفح لدى النخيل أن لا أقيم السدهر في الكيول أضرب بسيف الله والرسول

وكما حدث مع سعد بن أبي وقاص حين أرسله رسول الله الله الله الله الله على (رابغ) مع سرية من الجيش وحمى سعد المسلمين من المشركين قائلاً:

ألا هـ ل أُنْبِ ع رسولَ الله أني حميت صحابتي بصدور نبلي وما الله قبلي وما يعتدرام في عدو بسهم يا رسول الله قبلي

وفي قصة السرية التي بعثها النبي إلى بني تميم بقيادة عيينه الفزاري وما حدث بعدها من تفاخر بين شاب طلب منه الأقرع أن يذكر فضائل قومه يقال إنه الزبرقان وبين حسان بن ثابت رضى الله عنه.

قال الزبرقان:

نحن الكرام فلا حَيٌّ يعادلنا ونحن يطعم عند القحط مطعمنا فمصن يفاخرنكا في ذاك نعرفك فأجابه حسان:

إن الــــذوائب مـــن مُهـــر وإخــوتهم

منا الملوك وفينا تنصب البيع من الشواء إذا لم يؤنس القزع فيرجع القوم لا أخبار تستمع

قد بينوا سنة للناس تتبع قــوم إذا حـاربوا ضروا عـدوهم أو حاولوا النفع في أشياعهم نفعوا أكرم بقوم رسول الله شيعتهم إذا تفاوتت الأهواء والشيع

٢- المدح: جاء الإسلام لينفى وليبعد صفة التكسب عن الشعراء من خلال قول الرسول عليه السلام: (احثوا في وجوه المادحين التراب). ولكن المدح توجه بفضل القيم الجديدة باتجاه الطريق الأسلم فكان مدحاً دون تكسب ولا يعدو صفات الممدوح، وأثنى الشعراء على النبي محمد رياه واستمع الرسول لهم في مسجده دون رياء أو تملق لتحصيل مال أو جاه ملتزمين وجه الصدق قولاً وعاطفةً، وقصة كعب وبجير حين عاتب بجير كعباً على إسلامه معروفه.

فقد دخل بجير على الرسول وعرض عليه الإسلام فأسلم فبلغ ذلك كعباً فقال:

ألا أبلغا عنى بجيراً رسالة على أي شيء ويب غيرك ولكا ســقاك أبــو بكــر بكــأس رويــة وأنهلــك المــأمور منهــا وعلّكــا فأهدر رسول الله دمه فجاء إلى المسجد النبوي وأعلن أمام الرسول على إسلامه، وأنشده قصيدته الردة:

> إن الرسول لنور يستضاء به في عصبة من قريش قال قائلهم زالوا فها زال أنكاس ولا كشف

مهند من سيوف الله مسلول ببطن مكة لا أسلموا زولوا عند اللقاء ولا ميل معازيل و كذلك ما صنعه الأعشى الذي اتجه إلى المدينة ليمدح الرسول فاعترضته قريش وأغرته بمئة ناقة، والذى عكف راجعاً دون أن يعلن إسلامه فروى عنه في مدح الرسول:

نبيّ يرى ما لا ترون وذكره أغرار لعمري في البلاد وأنجدا

٣- الرثاء: وهو فن استمر فيه شعراء صدر الإسلام على ما كان معروفاً عند الجاهليين، فندبوا وأبنوا وعزّوا أحياءهم وإن تغيرت مناقب التأبين وتبدلت شهائلها فأصبح المرثي يتصف بالتقوى والإيهان والخير والبر والرحمة والهداية والطهر، ومن ذلك تأبين حسان بن ثابت للرسول عليه الصلاة والسلام السلام:

بالله ما حملت أنثى ولا وضعت مثل النبي رسول الرحمة الهادي

ولا مشى فوق ظهر الأرض من أحد أوفى بذمة جاد أو بميعاد

من الذي كان نوراً يستضاء به مبارك الأمر ذا حرزم وإرشاد

وشارك الكثير من الصحابة في رثاء النبي الله كأبي بكر الصديق وحسان بن ثابت وعبدالله بن أنيس وكعب بن مالك وأروى وعاتكة وصفية بنات عبد المطلب وهند بنت الحارث بن عبد المطلب وعاتكة بنت زيد بن عمرو بن نفيل وأم أيمن وهند بنت أثاثة، ومما قاله أبو بكر رضى الله تعالى عنه:

ياعين فابكي ولا تسأمي وحق البكاء على السيد

فكيف الحياة لفقد الحبيب وزين المعاشر في المسهد

فليت المات لنا كلنا وكناجميعاً مع المهتدي

وكذلك رثى حسان بن ثابت النبي محمد ﷺ:

٤- الهجاء: نظراً لاشتداد المعركة بين طرفي الإيهان من جهة " الرسول ومن معه من المؤمنين والأتباع". والكفر من جهة أخرى " أبو سفيان وأتباعه وعبد الله بن أُبَيِّ وحسرب المنافقين". فقد شجع الرسول عليه السلام الهجاء وبرز من الشعراء المنافحين عن

الدعوة الإسلامية حسّان بن ثابت وكعب بن مالك وعبد الله بن رواحة، وبرز من الشعراء المدافعين عن حزبي الكفر والنفاق أبو سفيان وعبد الله بن الزبعرى.

فازدهر الهجاء الفردي والهجاء الجاعي وانتهج طريقاً مغايراً في معانيه عن الهجاء الجاهلي فكف عن أعراض الناس وعن شتمهم وقذفهم وتوجه إلى هجاء الذين ضلوا عن طريق الحق، وإن كان بعض الشعراء الذين توجهوا إلى المشركين لم يترسموا خطاه بشكل دقيق وبقي ما وصل إلينا من هجاء هذا العصر استمراراً لأسلوب الجاهليين في التعبير بالإلقاء والتعيير بالأخلاق الشخصية، ولذلك فقد أجاب حسان من قال له: كيف تهجو قريشاً رسول الله منهم؟ فقال: أسله كها تسل الشعرة من العجين، وهذا ما دفع الرسول عليه السلام إلى أن يظلب منه أن يذهب إلى أبي بكر ليعلم منه أنساب قريش لذلك نجده، يقول:

لنا في كلّ يوم من معلّ سباب أو قتال أو هجاء فلنحكم بالقوافي من هجانا ونضرب حين تختلط الدماء وقد مزج حسّان بين الهجاء الفردي والجهاعي، وجمع بين منهجي الجاهلية والإسلام، فكان يعيّر المشركين بفرارهم من أمام المسلمين:

هجوت محمداً فأجبت عنه وعند الله في ذاك الجيزاء أنهجوه ولست له بكفء فشركما لخييركما الفداء تربي الماد المادية ا

وقد نهى الإسلام عن الهجاء المقذع فقال الرسول: "من قال في الإسلام شعراً مقذعاً فلسانه هدر". وكذلك ندب الرسول شعراء المسلمين إلى مهاجاة المشركين «اهجُ المشركين فإن جبريل معك» وقال لكعب بن مالك: «اهجوا بالشعر إن المؤمن يجاهد بنفسه وماله والذي نفس محمد بيده كأنها تنضحونهم بالنبل».

٥- الغزل: إذا كان الشاعر الجاهلي يعيش متمثلاً الفروسية والمرأة فإن الشاعر في صدر الإسلام قد عايش مبدأ جديداً رفع شأن المرأة وبوِّأها مكانة مرموقة من خلال النصوص القرآنية: " وعاشر وهن بالمعروف".

"وهو الذي خلق لكم من أنفسكم أزواجاً لتسكنوا إليها وجعل بينكم مودة ورحمة". وأنشد الشعراء بين يدي النبي القصائد، وفي مقدمتها المطالع الغزلية وهو يستمع إليها دون أن ينكرها، ومن ذلك قصيدة كعب بن زهير:

بانت سعاد فقلبي اليوم متبول ميتم إثرها لم يفد مكبول ٦- الفخر والحماسة: نقصد بالحاسة التعبير عن عمق الشجاعة والجرأة لدى الشاعر ونقصد بالفخر ذكر الصفات التي يتمايز بها الناس ضمن أعراف معينة، وقد اتجه الفخر عند شعراء عصر الإسلام اتجاهين، اتجاه تشرب بروح الإسلام وترك وراءه الولاء القبلي ولسم يعد يفتخر بالعصبية القبلية، بل ركز على معان جديدة للفخر تتمثل في:

أ- الحرص على نيل الشهادة.

ب - الفخر بانتصار المؤمنين.

ج - الافتخار بتأييد الملائكة.

بالإضافة إلى القيم التي أبقى عليها الإسلام والتي جاء الرسول عليه الصلاة والسلام متمماً لها:

(إنها بعثت لأتم مكارم الأخلاق). مثل إكرام الضيف والعفة والشجاعة... وغيرها، يقول كعب بن مالك مفتخراً بيوم بدر:

ويوم بدر لقيناكم لنا مدد فيه مع النصر ميكال وجبريل إن تقتلونا في الحقّ عند الله تفضيل ويقول حسان بن ثابت مفتخراً بجند الأنصار:

وقال الله قد يسَّرت جندا هم الأنصار عرضتها اللقاء لنا في كال يسوم مسن معدد سباب أو قتال أو هجاء ويقول بيهس بن صهيب مفتخراً باستقبال الضيوف:

ما ينبح الكلب ضيفى قد أُسبّ إذا ولا أقول لأهلى أطفئوا النارا

من خشية أن يراها جائع صرد إنى أخاف عقاب الله والنارا ويقول أبو الأسود الدؤلى مترفعاً عن الجهل:

إني ليثنينك عدن الجهل والخنا وعن شتم ذي القربى خلائق أربع حياء وإسلام وبقيا وأننى كريم ومثلى قديضر وينفع ٧- قصائد الانتصارات: نظراً لكثرة الغزوات والحروب الداخلية والخارجية التي خاضها العرب بعد الإسلام، فقد كتب الشعراء الذين خاضوا تلك المعارك قصائد تمثل الانتصارات.

من ذلك قول كعب بن مالك بعد أن فتح الرسول خيبر:

قضينا منن تهامنة كل وتبر نخبّر ها ولـو نطقت لقالت فلســــت لحاصــــن إن لم تروهـــــا فننتــــزع العـــروش بـــبطن وجِّ ونردى السلات والعرزى وودا ومن ذلك ما قاله حسان في فتح مكة:

عـــدمنا خيلنـا إن لم تروهـا يبارين الأسانة مصادين تظ ل جيادن ا متمطّ رات ومن ذلك قول عبد الله بن رواحة مصوراً شوقه للاستشهاد مخاطباً ناقته:

> إذا أتيتني وهملت رحلي وجاء المللمون وغادروني

وخيب ر ثم أحجمنا السيوفا قـــواطعهن دوسـاً أو ثقيفــا بساحة داركم منا ألوفا ونترك داركم منا خلوفا ونسلبها القلائدد والشنوفا

تثير النقع موعدها كداء على أكتافها الأسل الظهاء تلطّمه ن بالخمر النساء

مسيرة أربع بعد الحساء ولا أرجع إلى أهلي ورائسي بارض الشام مشهور الثواء

# الباب السابع عشر الفصل الحادي عشر قصيدة المدح الإسلامية الجديدة

لاشك أن قصيدة المدح في العصر الجاهلي قد أخذت شوطاً كبيراً في ماراتون الشعر العربي وإن انتهت في النهاية إلى التكسب والتصنع لمعاني المديح إلا أنها بقيت المثل المحتذى عند الشعراء حتى بعد مجيء الإسلام وبروز معاني جديدة وأفكار جديدة زاحمت القيم الجاهلية التي بقيت راسخة في نفوس العرب، وإذا كان النهج الجاهلي هو السائد في أساليب الشعراء في المديح والهجاء والفخر والرثاء، إلا أن سهات جديدة قد دخلت في عمق التجربة الشعرية في قصيدة المدح الجاهلية.

وإذا كنا لا ننكر مدح كعب بن زهير في بردته للرسول ومدح كعب بن مالك وحسان بن ثابت في معظمه يرجح القيم الجاهلية الإيجابية إلا أن ارتباط الشعر الإسلامي بالدين قاد قصيدة المدح الإسلامية إلى الحياة السياسية وطبعها بطابع سياسي بارز خاصة وأن المسلمين وبفعل تأثير الدين الجديد انصر فوا عن المدح الكاذب والغلو في الإطراء؛ لأنه ينافي مبادئ الدين إضافة إلى أن أرزاق الشعراء فرضت من بيت مال المسلمين مما جعل الشعراء المتكسبين بالشعر يقلّون، ولا يمكننا أن نغفل أيضاً تغير صورة الحياة في العصر الإسلامي وأنهاط العلاقات الإنسانية وتأكيد الإسلام على ضرورة تغير مفهوم وظيفة الشعر من الدفاع عن القبيلة ومدح زعهائها إلى الدفاع عن الدين الجديد ونشر الدعوة ومدح كل من يسهم في الجهاد وتحقيق معطيات الخير والعدل والمحبة، فبين الحطيئة وكعب بن مالك تغير مفهوم الشعر إذ إن الأول كان غاية مدحه الكسب بينها كانت غاية الثاني تحقيق صورة الدين الجديد حتى إنك لتجد أن ديوان الشعر الإسلامي كان جل احتفائه إنها بتمجيد الدين وشهدائه وانتصاراته وفتوحاته.

وهكذا فإن قصيدة المدح الإسلامية تجاهلت المقدمات الطللية وخففت منها وأعرض عن الرحلة الجاهلية حيث أخذ الشاعر الإسلامي يشرع في قصيدة المدح بالمدح مباشرة، وهكذا

غابت عن هذه القصيدة الموضوعات البدوية التي كانت تقليداً أساسياً، واكتسبت هذه القصيدة طابع العفوية والبساطة كما في قول حسان:

والله ربي لا نف ارق ماج داد عن الخليف قسيد الأجداد متكرماً يدعو إلى رب العلا بندل النصيحة رافع الأعاد مثل الملك مباركاً ذا رحمة سمح الخليقة طيب الأعواد إن تتركوه فيان ربي قيادر أمس يعود بفضله العواد والله ربي لا نفيارق أمسره ما دام عيش يرتجى لمعاد

وقد أصبح قسم عظيم من الشعر يدافع بشكل ملتزم عن الإسلام ويحيا بقيمه، وهو بذلك يوجز في التعبير عن هذه القيم وقد بقي الفخر يتغلغل في ثنايا المدح في هذا العصر، وإن كان قانون المدح في هذا العصر يتمحور حول (العقيدة الدينية) وقد عبر عن ذلك كعب بن مالك قائلاً:

عصيتم رسول أفِّ الله لدينكم وأمركم السيئ الذي كان غاويا كما وأن المدح في هذا العصر لم يتجه إلى الأقوياء والزعماء وذوي النفوذ والملوك وسادة القبائل، بل إلى الرسول و الذي أصبح الشخصية المحورية في هذا المدح إضافة إلى شخصيات مؤمنة ومسلمة، وهكذا إن جيل حسان والحطيئة وكعب بن مالك لم يتجه إلى شعر التأمل الديني، بل بني على تمجيد الدين وإحسان الاختيار للإسلام ونبذ الكفر.

يقول حسان في يوم بدر:

فينا الرسول شهاب ثم يتبعه نور مضيء له فضل على الشهب أما العباس بن مرداس فيمزج في مدحه بين الروح الإسلامية والروح القبلية. وإذا كانت قصيدة المدح الإسلامية قد استلهمت الروح الإسلامية وتتلمذت على يد الروح العربية في الجاهلية، فقد عبرت عن ذوق فني جديد وفهم جديد لوظيفة الشعر وتصور مختلف للعالم وإن بقيت أقل فنيته من سابقتها الجاهلية.

# الباب السابع عشر الفصل الثاني عشر سمات الشعر في عصر صدر الإسلام

تتمثل سهات الشعر في هذا العصر على الأحكام العامة المختصة بالشعر في شكله وأهدافه وأساليبه وأغراضه، وقد اتسم هذا الشعر بالسهات الآتية:

1- الذاتية: ونعني بهذه السمة الأهواء والآراء الخاصة والمشاعر الذاتية التي تترجم الأفراح والأتراح وقد بدا الشعر في هذا العصر معبراً عن ذات الفرد بسبب سقوط النظام القبلي، ولم يخرج معظم الشعراء عن هذه الذاتية التي عبروا عنها بألفاظ جزلة أحياناً وغريبة أحياناً أخرى، وفخمة من جهة ثالثة.

7- التعبير الجمالي: إذ بقي الشعر مهتماً بالتعابير البليغة ومعتمداً علــــى قوة الشاعرية ومترسماً طريقة القدماء في تحكيك الشعر وتنقيحه والاعتناء به لفظاً ومعنى علـــى الطريقة الأوسية. كما عند كعب بن زهير.

٣- القوة والاتساع المكاني: وقد حافظ شعراء الإسلام على قوة النص الأدبي على الرغم من اتساع الرفعة المكانية له بحيث امتدت خارج الجزيرة العربية إلى الشام ومصر وخوزستان ولم يضعف الشعر كما يزعم المستشرقون والباحثون، بل رقّ وما في شعر حسان من ضعف إنها بسبب الوضع الذي ألصق به حيث قيلت أبيات وهنة على لسان غيره ونسبت له. ومن ذلك ما قاله حسان يوم الفتح الأكبر:

إن الرسول لضوء يستضاء بسه مهند من سيوف الله مسلول

وما ذم القرآن الكريم من الشعراء إلا الذين خرجوا عن المنهج الإسلامي، ومعروف كم كان يقول الرسول لحسان: (اهجهم حسان وروح القدس معك).

3- الثنائية: التي تمثلت في شعر المدن والبادية، وثنائية معارك شعراء المسلمين كحسان بن ثابت وعبد الله بن رواحة وكعب بن مالك وشعراء المشركين كعبد الله بن الزبعرى، وثنائية السهولة والغرابة وثنائية استخدام القصيد من جهة والرجز من جهة.

يقول عبد الله بن الزبعرى متحدثاً عن انتصارات المشركين يوم أحد بعد أن قتل المسلمون من زعمائهم في بدر ما قتلوا:

ليت أشياخي ببدر شهدوا فقبلنا النصف من ساداتهم و يقول حسان راداً عليه:

ذهبت بابن الزبعرى وقعة ولقد نابتم ونلنا منكم

جزع الخزرج من وقع الأسل وعدلنا ميل بدر فاعتدل

كان منّا الفصل فيها لوعدل وكان منّا الفصل فيها لوعدل

## الباب السابع عشر الفصل الثالث عشر التحولات التي طرأت على الشعر في عصر صدر الإسلام

إذا كانت الحياة الجاهلية التي عاشها العرب في صحراء الجزيرة العربية وأطراف الشام والعراق حياة بسيطة غير معقدة، قد نتج عنها أدب بسيط لا يحمل من الفكر إلا النزر اليسير ولا تبطن الفلسفة ولا العقائد الدينية باستثناء ما جاء على لسان الشعراء المتألهين كأمية بن أبي الصلت الذين ذكروا في شعرهم قضية التوحيد الإلهي بمفهومه البسيط، فإن الحياة في العصر الإسلامي قد حملت معها رؤى جديدة وأشكالاً مختلفة للقضايا السياسية والاجتهاعية والفكرية، ومن هنا بدأ التحول يأخذ مجراه في الأدب وخاصة في الشعر، وقد أسهم في إبراز هذه التحولات سببان رئيسيان:

1- التجرية الذاتية: التي تعطي للعالم الداخلي عند الإنسان الأولوية من حيث بث ونشر المشاعر.... وحمل لنا شعرهم رغبات وانفعالات تعبر عن موقف يعتمد على الكره والحب لمختلف هذه القضايا.

7- التجربة الفكرية: القائمة على التوحيد في الفكر على اعتبار أن الشعر هو أحد وسائل الفكر، ومن هنا فإن تحولاً جديداً قد طرأ على مضمون الشعر تمثل في إحداث أغراض جديدة كالشعر الديني الذي يتحدث عن عقائد الدين والمثل العليا التي ينطلق منها وكشعر الوعظ الذي يدعو إلى التقوى وينهى النفس عن الهوى، بالإضافة إلى شعر الفتوحات الذي يتحدث عن انتصارات العرب المسلمين على الأقوام الأخرى كفارس وبيزنطة.

أما من حيث الشكل فقد بدأ الشعراء الإسلاميون يتحررون من المقدمة الطللية ومن الابتداء القائم على مخاطبة شخصين: (قفا نبك \_ خليليّ) وبدأ هؤلاء الشعراء بكتابة مقدمات دينية كها في شعر عبد الله بن الأحمر الأسدى:

صحوت وودعت الصبا والقوافيا وقلت لأصحابي أجيبوا المناديا وقولواله إذ قام يدعو إلى الهدى وقبل الدعا: لبيك لبيك داعيا وقد تأثر شعراء صدر الإسلام بأسلوب الجدل الذي كان قائماً على الإقناع وأكثر الشعراء في هذا العصر من استخدام تراكيب: (يا راكبا إما عرضت فبلغن ـ أبلغ).

كقول حسان بن ثابت:

يا راكباً إما عرضت فبلغن على الناس في عبد شمس وهاشا وقول حسان:

ألا أبل غ أب اسفيان عني مغلغلة فقد برح الخفاء وقد ساهم أسلوب المناقشات والإقناع الفكري، وقد ساهم أسلوب القرآن في تصاعد الاعتهاد على أسلوب المناقشات والإقناع الفكري، وأسلوب الحوار القصصي يضاف إلى ذلك استخدام صيغ وعبارات جديدة مستوحاة من المعاني الإسلامية مثل: (الإيهان، الكفر، الزكاة، الصلاة، الوحي، القيامة، التقوى، الجهاد، الشهداء، الحرام، الحلال...).

يقول عمرو بن قريط العامري:

ثقلت صلاة المسلمين عليكم بني عامر والحق جد ثقيل وأتبعتموها بالزكاة وقلتم ألا لا تقروا منها بفتيل وقول حسان:

وما فقد الماضون مثل محمد ولا مثله حتى القيامة يفقد وأخذت ألفاظ جديدة تكتبي معاني جديدة لم تكن تحملها سابقاً، كالحزم الذي أصبح بمعنى التقى: كقول مروة بن نوفل:

ولقد علمت وخير العلم أنفعه أن السعيد الذي ينجو من النار وهكذا فقد تغيرت نظرة الشعر في هذا العصر للحياة.

# الباب السابع عشر الفصل الرابع عشر الخصائص الفنية للشعرفي عصر صدر الإسلام

يرى بعض الباحثين أن الإسلام لم يشجع الشعر لأسباب عديدة منها:

آ- انبهار العرب ببلاغة القرآن وانصرافهم عن الشعر.

ب- انشغالهم بالفتوحات.

ج- وسقوط منزلة الشعراء لتكسبهم بالشعر.

د- محاربة الإسلام للعصبيات والهجاء المقذع والغزل الفاحش.

وكل هذه الأمور كانت وقوداً جزلاً لشعلة الشعر إلا أننا لو عدنا إلى حقيقة الموضوع وحاولنا الوقوف على ما بين أيدينا من نصوص إسلامية تحدثت عن الشعر العربي وعلى رأسها القرآن الكريم والحديث الشريف لرأينا أن الشعر قد كان له دور رئيس في الأحداث السياسية والحربية مما دفع الرسول الكريم الشيال الثناء على شعرائه والدعوة لهم..

أما الآية الكريمة في سورة الشعراء: (والشعراء يتبعهم الغاوون ألم تر أنهم في كل واد يهيمون وأنهم يقولون ما لا يفعلون إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات وذكروا الله كثيراً وانتصروا من بعد ما ظلموا وسيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون) فواضح أن القرآن الكريم قد ميز فيها بين نوعين من الشعراء الشاعر غير الملتزم بأقواله والشاعر الصالح الذي يجعل شعره مادة مفيدة لنشر الدين والدعوة، وبذلك يستطيع أن يكون شاعراً إنسانياً معبراً عن آلام بيئته.. وقد قال النبي على السعر الشعر لحكمة وإن من البيان لسحراً) وفي هذا القول دلالة واضحة على موقف النبي السعرية من الشعر الذي يرى فيه مظهراً من مظاهر الحكمة والتعقل وهو مظهر مستمد من القرآن الكريم..

و يبدو أن أغراض الشعر في العصر الذي سبق الإسلام بقيت سائدة في القصيدة العربية من أمثال المدح والهجاء والفخر والرثاء إلا أن معاني الأغراض بدأت تتغير فبعد أن كان المدح

أو الهجاء تكسباً أصبح في الإسلام ضرورة تقتضيها الحاجة والمناسبة وأصبح أقرب إلى الشعر الاجتهاعي والسياسي، وبدأت الألفاظ القرآنية أو الإسلامية تغذي هذه الأغراض إذ إن الشعراء كانوا قد تأثروا بأسلوب القرآن الكريم تأثراً بعيد المدى فقلَّ الإفحاش في ذلك الهجاء ومثل ذلك جرى في الغزل والمديح وكثر في الشعر الإسلامي الأول رثاء الشهداء والتمدح بالإسلام وشاع فيه ضرب الأمثال وإيراد الحكم والقصد إلى المواعظ مما يحث على مكارم الأخلاق والتمسك بالآداب التي كانت مثلاً عليا حتى في أيام العصر الذي سبق الإسلام، وقد تطور الهجاء القبلي من هجاء يوري الأحقاد ويثير النفوس إلى نقاش سياسي بين الشعراء المؤيدين للإسلام والمعارضين له من المشركين.

أما الفن الشعري الجديد الذي وجد في عصر صدر الإسلام نتيجة لظهور الدعوة الإسلامية وظهور شخصية النبي على فهو مدح للرسول والدفاع عنه وعن الدعوة.

وظهر شعر الفتوح الإسلامية الذي خلد المعارك الكثيرة التي خاضها العرب سواء بين الإسلام وخصومه في معاركهم الداخلية، أم بين العرب وأعدائهم الخارجيين من مثل معركة بدر مع الخصوم والقادسية مع الإمبراطورية الساسانية شرقاً واليرموك مع البيزنطيين شهالاً..

وقد اشتمل هذا الشعر على موضوعات شتى اختلفت باختلاف الشعراء والمناسبات فمن فخر بالبطولات الفردية إلى فخر بالقبائل وبلائها الحسن إلى ازدهاء العرب والمسلمين عامتهم إلى تصوير دقيق للمعارك والمبارزات إلى رثاء للشهداء الذين فقدوهم في القتال إلى حنين لاعج إلى الأهل والوطن البعيد...

وكان أثر القرآن والبيئة الجديدة في معاني الشعر ضئيلاً، وذلك لقرب عهد العرب بالجاهلية واعتهادهم على معاني الجاهليين في كثير من الأغراض ففي المديح ظلت الصفتان الأساسيتان للمدح هما الجود والشجاعة، ولم يكن الممدوح يوصف بالتقى والورع والعفة إلا إذا كان واحداً من الصحابة، أما الهجاء فقد بقي هجاءً بالبخل والجبن ولعل الغزل هو الغرض الوحيد الذي تأثرت أفكاره تأثراً كبيراً بالبيئة الجديدة وازدادت المعاني عمقاً كها ازدادت فيها الحكم والأمثال بفضل القرآن الكريم إلا أنها بقيت ضعيفة التسلسل المنطقي تجرى مجرى الجاهلية في تركيب القصيدة..

كما ازدادت الأخيلة اتساعاً بفضل المدنيات التي احتك بها العرب والبيئة الدينية الجديدة، ولكن تلك الأخيلة بقيت وثيقة الصلة بالأخيلة الجاهلية قريبة من الواقع الحسي والبيئة الصحراوية..

وكان للفتوحات الإسلامية الأثر في نفخ روح العزة والسيادة في نفوس العرب.. وإذا انتقلنا إلى بناء القصيدة في هذا العصر وجدناها تجري على سنن الجاهليين في بنائها وترتيب موضوعاتها إذ تبدأ بالوقوف على الأطلال والبكاء على الديار، ثم تنتقل إلى وصف الرواحل ووحوش الفلاة، ثم تدخل في المديح لتنتهي بالحكمة غير أن بعض الشعراء خرجوا على هذا التقليد أوعدلوا فيه بعض التعديل فتصرفوا بالمقدمة بها يناسب أغراضهم.. وقد حافظت الأساليب التعبيرية على قوتها ومتانتها إلا أن القرآن الكريم والمدنية الجديدة قد جعلا تلك الأساليب أسهل وألين وأعذب..

وهكذا نرى أن الشعر العربي في هذا العصر لم يرتق إلى مستوى الانقلاب السياسي الاجتماعي الذي حققه الإسلام، بل ظل مترسماً خطا الشعر الجاهلي ينظر إليه على أنه المثل الأعلى الذي ينبغى أن يحتذى..

## الباب السابع عشر الفصل الخامس عشر الصعلكة الشعرية في هذا العصر

### ١ ـ الصعاليك في عصر صدر الإسلام

لا شك أن الصعلكة كحركة اجتماعية ظهرت في الجاهلية بسبب اختلال ميزان الحياة الاقتصادية بين الناس كرد فعل على حيازة الأغنياء للمال على حساب لقمة الفقراء، ولأن المجتمع الجاهلي لم يستطع أن يُؤطر علاقاته ضمن قوانين تحمى أفراده من الظلم جعل الصعاليك يثورون على مجتمعاتهم ويتمردون على قوانينها الظالمة، ولكن الإسلام جاء ليبنى مجتمعاً جديداً ينبذ التفاخر القبلي والتعصب العشائري وينشر ثقافة الأمة الواحدة وليحل الرابطة الدينية محلها وينشر العدل والمساواة بين أفرادها لا فرق بين غنيهم وفقيرهم إلا بميزات التقوى وتعاليم الإسلام الداعية إلى التوحيد والعدل والمساواة التي لم تغفل أن تضمن للفرد حياة كريمة تضبط الأمن وتمنع الفوضي وتحارب الفساد وتنظم الميراث وتفرض الزكاة وترغب في الإحسان والبذل والإنفاق، ثم إنها أقامت الحدود فاختفت حياة الصعلكة وانتهى نظام الخلعاء وسوت بين أبناء العبيد وغيرهم من أبناء الحرائر وعمل العرب المسلمون في نشر الدعوة وفتح البلدان مما أتاح لمحبى الجهاد والمعارك والخطر ليثبتوا وجودهم شجاعة وبطولة فيفوزوا بالغنائم والأجر من الله، وقد ندرت أخبار الصعاليك في عصر صدر الإسلام قياساً بالصعاليك الجاهليين مع أن الإسلام أدرك من صعاليك الجاهلية (أبو خراش الهذلي) و (خريبة بن الأشيم) و (فرعان بن الأعرف) و(قضالة بن شريك) و(أبو الطمحان القيني) وقد توقف معظم الصعاليك عن قطع الطرق وشن الغارات والثورة والتمرد ومثل الصعاليك أبو خراش الهذلي، فقد كان يأبي حياة الذل والظلم والمهانة قائلاً:

مخافة أن أحيا برغم وذلة وللموت خير من حياة على رغم

فحياته وشعره انعكاس لصعلكته في الجاهلية من حيث الغارات، وأما (جريبة بن الأشيم) فقد أعلن أنه استبدل صعلكته بقيم جديدة وقد أعلن (يزيد بن الصقيل العقيلي) توبته بعد أن سار مع جيش الغزو واستشهد:

ألا قل لأرباب المخائض أهملوا فقد تاب مما تعلمون يزيد وقد بقي بعض الصعاليك على سيرته الجاهلية يعيش للشر والهجاء وقطع الطرق وسرقة الإبل والإغارة على القوافل.

ولم تقتصر تعاليم الإسلام على الدعوة إلى التوحيد بالله، والتسوية بين الناس، فقد أرسى مجموعة من القواعد الاجتهاعية التي تضمن للفرد الحياة الفاضلة، و بيَّن الحدود التي تضبط الأمن، وتمنع الفوضى، وتقضي على الفساد والانحراف، ونظم الميراث والمعاملات أدق تنظيم. يقول تبارك وتعالى: (إنها الصدقات للفقراء والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم وفي الرقاب والغارمين وفي سبيل الله وابن السبيل فريضة من الله والله عليم حكيم) وجعل لهم أيضاً حقاً معلوماً في الغنائم، وفي الفيء، والجزية، والخراج. ورغب سبحانه وتعالى الأغنياء في الإحسان والبذل وإنفاق الأموال في وجوه الخير، ووعدهم بأحسن الجزاء وأعظم الثواب:

(مثل الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله كمثل حبة أنبتت سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبة والله يضاعف لمن يشاء والله واسع عليم)؛ وأصبح الحاكم وأولو الأمر مسؤولين عن تأديب المنحرفين والفاسدين وإنزال العقاب بهم، جزاء وفاقاً: (ولكم في القصاص حياة يا أولي الألباب لعلكم تتقون)، (يا أيها الذين آمنوا كتب عليكم القصاص في القتلى الحر بالحر والعبد بالعبد والأنثى بالأنثى).

(والسارق والسارقة فاقطعوا أيديها جزاء بها كسبا نكالاً من الله والله عزيز حكيم) و(إنها جزاء الذين يحاربون الله ورسوله ويسعون في الأرض فساداً أن يقتلوا أو يصلبوا أو تقطع أيديهم وأرجلهم من خلاف أو ينفوا من الأرض ذلك لهم خزي في الدنيا ولهم في الآخرة عذاب عظيم). و(الزانية والزاني فاجلدوا كل واحدٍ منها مائة جلدة ولا تأخذكم بها رأفة في دين الله، إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر، وليشهد عذابها طائفة من المؤمنين).

وسن القوانين الاجتهاعية التي تيسر للفقراء الحياة الكريمة، إذ جعل الزكاة حقاً واجباً على الأغنياء فإذا الأغنياء والفقراء متراحمون متعاطفون كأنهم نفس واحدة وأقام الحدود على المذنبين والآثمين ورد عقابهم للدولة. وبذلك قضى الإسلام على العوامل التي كانت تنشئ الصعاليك.

#### ٢ ـ تأثر الصعاليك المخضرمين بالإسلام

لم تصل إلينا أخبار وأشعار إسلامية كثيرة للصعاليك المخضرمين، وإنها نقلت إلينا أخبار وأشعار وفيرة للصعاليك الجاهليين. وهي ظاهرة ترجع إلى سببين أساسين:

الأول: أن الصعاليك المخضرمين قلة قليلة بالقياس إلى الصعاليك الجاهليين، فإن خسة منهم هم الذين امتد بهم العمر، حتى أدركوا الإسلام وهم: (أبو خراش الهذلي، وجريبة بن الأشيم، وفرعان بن الأعرف، وفضالة بن شريك، وأبو الطمحان القيني). وأخبار هؤلاء الصعاليك المخضرمين وأشعارهم الجاهلية والإسلامية غير متعادلة، فبعضهم نظفر له بأخبار نستطيع معها أن نتبين حياته في كلتا الفترتين، مثل أبي خراش الهذلي، وبعضهم تطغى أخباره وأشعاره الجاهلية طغياناً شديداً، بحيث لا يمكن أن نعرف حياته في الإسلام مثل أبي الطمحان القيني، أما سائرهم فيكاد يكون كل ما نقل إلينا من أخبارهم وأشعارهم متصلاً بحياتهم بعد إسلامهم.

والسبب الثاني: أن حركة الصعلكة ضعفت في صدر الإسلام، لتلاشي العوامل التي كانت تساعد على نشأتهم وكثرتهم، ولفقدان الدوافع التي كانت تؤلف بين عصاباتهم، وتوجههم نحو الغزو والإغارة، لتوفير أسباب الحياة لأنفسهم في مجتمع نبذهم وتنكّر لهم. وتأثر بعضهم بالإسلام واستجابوا لتعاليمه، بحيث توقفوا عن قطع الطرق وشن الغارات، وكفوا عن التمرد والثورة، إيهاناً منهم بأن مجتمع الغزو والنهب قد انتهى، وأن عهد الظلم والفوضى قد أديل منه لحياة قوامها العدل والإنصاف، والاعتصام بالقانون والخضوع للسلطان. وخير من يمثل هذا الجانب عندهم أبو خراش الهذلي، فقد كان في الشطر الأول من حياته بالجاهلية صعلوكاً نشيطاً عاملاً، معدوداً من فرسان العرب وفتاكهم، لصلابة نفسه، وقوة قلبه، وسرعة عدوه، وكثرة غزواته، وتعدد جناياته وتراته، وكان الدافع الأول لتصعلكه

استشعاره لما كان يعيش فيه من فقر وشقاء وخصاصة وعناء، كما كان شعره سجِلاً دقيقاً لحياته سواء من حيث تصويره لنفسيته واستعلائها على الحرمان والهوان، وصبرها على المسغبة مع العزة وإباء الضيم، ونفورها من الغنى مع الذل والظلم، ومن ذلك قوله:

وإني لأثوي الجوع حتى يملني فيذهب لم يدنس ثيابي ولا جرمي وأغتبق الماء القراح فاكتفي إذا الزاد أمسى للمزلج ذا طعم خافة أن أحيا برغم وذلة وللموت خير من حياة على رغم

أو من حيث تصويره لغارات وما كان يأخذ نفسه به في أثناء تنفيذه لها من استعداد وعدو وحذر وترقب وانتظار وكر وفر، وكان معدماً مظلوماً متصعلكاً سلسلة من الغارات والغزوات لفرض ذاته وتحصيل قوته، وكانت موضوعات شعره متصلة بها أوثق الاتصال، وممثلة لها أدق تمثيل أما في الشطر الثاني من حياته في الإسلام، فدخل في دين الله، وآمن وحسن إسلامه، وانقاد لتعاليم الدعوة الجديدة انقياداً ظهرت آثاره على سلوكه، فإذا هو لا يغزو ولا يغير، ولا يثور للأخذ بالثأر، كما ظهرت آثاره أيضاً على موضوعات شعره فإذا هو يعزف عن أحاديث الفقر والتصعلك ورفاق الماضي، وحزن حزناً شديداً على ساقه التي نهشتها حية آخر عمره في قصة مشهورة، والتي طالما أسعفته في الخلاص من أعدائه المتربصين به على طول الجزيرة العربية للأخذ بتراثهم منه:

لقد أهلكت حية بطن أنف على الأصحاب ساقاً ذات فضل في المركب عيد أنف على الأصحاب ساقاً ذات فضل في الركب عدواً بين بصرى إلى صنعاء يطلبه بين بصروة و فتك وكأنها قد صفّى الإسلام نفسه وهذبها، وأحلاها من كل داخلها من بطش وسطوة و فتك وتصعلك، وأشاع فيها الهدوء والصبر والتمسك بالحق العدل، والامتناع عن التعدي والحمق والجهل، وآية ذلك أن جميل بن معمر قتل أخاه أو ابن عمه زهير بن العجوة يوم حنين، فلم يفعل شيئاً سوى رثائه له و تفجعه عليه، و تنويهه بشهائله من الكرم الفياض والشجاعة النادرة:

فليس كعهد الداريا أم مالك ولكن أحاطت بالرقاب السلاسل وعاد الفتى كالكهل ليس بقاتل سوى العدل شيئاً فاستراح العواذل

ويردد أيضاً في مقطوعة ثانية رثى بها زهير بن العجوة أنه لم يكن ليخاف قريشاً في الجاهلية، ولم يكن ليتخاذل عن أخذ ثأره منها إذا اعتدى أبناؤها بشيء من ذلك، مع إحساسه بالغيظ والحقد على جميل بن معمر؛ لأنه قتل قريبه ظلماً وعدواناً، إذ كان بين الأسرى يوم حنين، فضرب عنقه لإحنة كانت بينها في الجاهلية. ويبدو أن هذا هو السبب الحقيقي لسخطه لا كفره بقريش وتنكره الدين الجديد.

يقول في ذلك:

فاكنت أخشى أن تنال دماءنا قريش ولما يقتلوا بقتيل وأبرح ما أمرتهم وملكتهم يد الدهر ما لم تقتلوا بغليل وأبرح ما أمرتهم وملكتهم يد الدهر ما لم تقتلوا بغليل ومثله جريبة بن الأشيم، إذ كان في الجاهلية أحد شياطين بني أسد وفتاكهم. وكان يغير على القوافل. فلما أسلم حسنت سيرته واستقام وعدل عن الإغارة والنهب. ومضى يعلن أنه آمن وابتعد عن كل شريقول في ذلك:

بدلت دنيا بعد دين قدم كنت من الدين كأني حلم يا قديم السدين كأني حلم المساقيم السدين أقمنا نستقم فيان أصادف مأثماً فلم ألم ونظيرهما يزيد بن الصقيل، فإنه كان لصاً مشهوراً ببادية الحجاز، يسرق الشاة والبعير، ولم يزل على هذه الحال يتلصص وينهب، ويطلب فيهرب، حتى مرَّ به جيش وجَّهه عثمان بن عفان إلى الشام فلها أبصر الجيش متوجهاً للغزو أخلص التوبة، وسار معهم، واستشهد في سبيل الله. ومن شعره قبل وفاته قوله الذي يعلن فيه أنه تاب، والذي يستغفر فيه أيضاً لنفسه:

ألا قل لأرباب المخائض أهملوا فقد تاب بما تعلمون يزيد وإن امراً ينجو من النار بعدما تسرود من أعالها لسعيد إذا ما المنايا أخطأتك وصادفت حميمك فاعلم أنها ستعود وأما أبو خراش الهذلي فقد تحول في الإسلام عن الصعلكة، وآمن بالدين، واستضاء

وأما أبو خراش الهذلي فقد تحول في الإسلام عن الصعلكة، وامن بالدين، واستضاء بتعاليمه، واقتصر في شعره على رثاء أقاربه أو رفاقه رثاء عدّد فيه خصالهم وألم لفقدهم، في ذلك، شأن غيره من الشعراء الجاهلين ممن رثوا أقاربهم. ولكنه يختلف عنهم في أنه لم يغضب

لهم غضبة جاهلية يحرض معها على الأخذ بثأرهم، وإنها تجمل بالصبر، وآثر الحق، أما جريبة بن الأشيم فراح يجهر بأنه أسلم وجانب الإثم. وأما يزيد بن الصقيل العقيلي فأناب وكفر عن ذنوبه بالجهاد.

#### ٣ - رواسب الصعلكة عند بعض المخضرمين

بقي بعض الصعاليك المخضرمين أقرب إلى حياتهم في الجاهلية، يعيشون للهجاء والشر، ولقطع الطرق وسرقة الإبل والإغارة على القوافل، وإن تأثروا بالإسلام وأعرضوا عن الغزو والنهب مثل أبي خراش وجريبة بن الصقيل. وبعد ذلك فنحن نظفر ببعض الصعاليك المخضرمين أو الصعاليك الذين عاشوا في صدر الإسلام ولم يتعمق الإسلام نفوسهم، ولا تغلغل في قلوبهم، ولا استقام معه سلوكهم، وهم فريقان:

أ- فريق جنح عن النهب والإغارة، ولكن ظل فيه شر كثير، وخير من يمثلهم أبو الطمحان القيني وفضالة بن شريك. أما أبوالطمحان فمن المعروف أنه كان في الجاهلية صعلوكاً يسرق الإبل، فقد كف عن الإغارة بعد إسلامه، كان خبيث الدين في الجاهلية والإسلام، وأما خبثه في الجاهلية فاحترافه للسرقة، وأما خبثه في الإسلام فيتصل بضعف عقيدته وفساده، فقد أنشد له القدماء بيتين قالها بآخر من عمره يتفجع فيها على شبابه، دون أن يؤمل الخير وحسن العاقبة في الآخرة، فكأنهم رأوا في ذلك مظهراً من مظاهر ضعف عقيدته، يقول:

حنتني حانيات الدهر حتى كاني خاتال أدنو لصيد قصير الخطو بحسب من رآني ولست مقيداً أنّي بقيد كذلك رووا بيتين آخرين يبدو أنه هتف بها في آخر أيامه معلناً فيها حرصه على التهالك على الملاهى قبل أن يقضى نحبه، يقول:

ألا على النه المنه وقيل غد يا له في المنه المنه

يارب مظلمة لطيت لها تمضي اذا ما كان خاب نصاري حتى إذا ما انجلت عني غايتها وثبت فيها وثوب المخدر الضاري فكأن تلك الأشعار القليلة هي التي تدل على مظاهر خبثه بعد إسلامه، وهو خبث يتضح في عدم تأثّره بالإسلام وتعاليمه، وأما أخبار أبي الطمحان القيني وأشعاره الإسلامية نادرة بالقياس إلى أخباره وأشعاره الجاهلية، والقدماء يصفونه بأنه (كان شاعراً فاتكاً صعلوكاً خضرماً أدرك الجاهلية والإسلام). وهي ظاهرة غريبة، ترجع إلى المركز الاجتماعي لابنه فاتك، فقد كان سيداً جواداً ممدحاً كما حظي بمركز ممتاز عند بني أمية؛ لأنه ظاهرهم على مصعب بن الزبير بالعراق، مما جعل الرواة يحجمون عن تناقل أخبار تصعلكه في الجاهلية. لقد استفرغ شعره في (الهجاء المقذع) لأبناء الخلفاء والأمراء، فقد مر بعاصم بن الخطاب، وهو مقيم بإحدى بوادي المدينة فنزل به هو وأصحاب له، وعرفوه مكانهم، فلم يقرهم شيئاً، ولا بعث بإحدى بوادي المدينة من الهبات. فارتحل عنه مغيظاً محنقاً، والتفت إلى مولى لعاصم، فقال الهدة قل له: (أما والله لأطوقنك طوقاً لا يبلي)، وأخذ بهجوه هجاء فاحشاً منه قوله:

ألا أيها الباغي القرى لست واجدا قراك إذا ما بت في دار عاصم إذا جئته تبغي القرى بات نائها بطيناً وأمسى ضيفه غير نائم فتى من قريش لا يجود بنائل ويحسب أن البخل ضربة لازم

وهو هجاء ينبئ بها استقر في نفسه الشريرة من تهور واستهتار، وما ظل يؤمن به من القيم والعادات الجاهلية فهو يتعرض للناس تعرضاً ويتدخل في أمورهم تدخلاً، مبتغياً أن يسيّرهم كها يحب، وأن يخضعهم لما يؤمن به من المثل التي يخضع نفسه لها وفقاً لمذهب الصعلكة، فهو يريدهم أن يختاروا لابنهم رجلاً تتمثل به صفات الصعلوك من الكرم والبطولة والفتك والابتعاد عن سؤال الناس، وكسب الرزق بالقوة. وهجا مرة رجلاً من سليم أودع عنده ناقة، وخرج في سفر، فلما عاد طلبها منه فذكر له أنها سرقت، فقال يهجوه ويهجو قبيلته مبيناً كيف أنه أخطأ حين أودعها عنده، وهو يعلم أن قبيلته مشهورة بالخيانة حتى لقد سرقت إبل النبي: ولي ولي والمنه والمنه والعقيق المنه فذكر الله أنها سرقت ولا الله النبي المنهورة بالخيانة حتى لقد سرقت إبل النبي النبي المنه ولي المنه والمنه والمن

مصاب سليم لقاح النبي للم أودع السدهر في يهم بعيرا وواضح أن أبا الطمحان القيني وفضالة بن شريك يمثلان الصعاليك الذين أقصروا بعد إسلامهم عن التصعلك القائم على الإغارة، ولكنها لم يستقيا كل الاستقامة، فقد ظل أبو الطمحان رقيق الدين، جازعاً من الموت، عاكفاً على الملذات، مردد الذكريات الشباب، يوم أن كان طمحان صعلوكاً عاملاً فتياً يتربص ويغزو ويسلب. أما فضالة بن شريك فظل في نفسه شر كثير، وظلت آثار الصعلكة مسيطرة عليه موجهة له، وظل متقلباً يهجو ويمدح وإن كان الهجاء قد غلب عليه، وهو هجاء أفحش فيه، وصبه على من أساء أو أحسن إليه.

ب- أما الفريق الثاني من الصعاليك المخضرمين الذين لم يتأثروا بالإسلام أي تأثر فلم يعزفوا عن اصطناع الغزو والإغارة، بل ظلوا يزاولون نشاطهم وأعالهم للسلب والنهب. ومن الطريف أن بعضهم يصرح بأن الفقر والحاجة والعجز عن إعالة الأبناء هي التي دفعته إلى احتراف اللصوصية. وعلى رأسهم فرعان بن الأعراف التميمي، الذي كان شاعراً لصا يغير على إبل الناس في صدر حياته بالجاهلية، وفي خاتمتها بعد أن أسلم وكبر، يقول:

يقول رجال إن فرعان فاجر ولله أعطاني بني وماليا فأربعة مثل الصقور وأربعا مراضيع قد وفين شعثا ثمانيا إذا اصطنعوا لا يخبئون لغائب طعاماً ولا يرعون من كان نائيا

ومن هؤلاء الصعاليك الذين كانوا يترصدون للناس لينقضوا عليهم ويسلبوا أموالهم شبيب بن كريب الطائي، ولكن أخبار هذا الفريق من الصعاليك قليلة، ويلاحظ أيضاً أن جماعة من الصعاليك لهذه الفترة أخذوا يشاركون في السياسة وينحازون إلى فريق دون فريق، كما أخذوا يسلبون بعض المدن التى ثار أهلها وامتنعوا على السلطان.

# الباب السابع عشر الفصل السادس عشر رموز الشعرية عصر صدر الإسلام

١- على بن أبي طالب رضي الله تعالى عنه

أ- حياة علي رضي الله تعالى عنه:

٣٥ - ٤٠ هـ / ١٥٦ - ١٦١ م

أ- نشأته وصفاته: ولد علي بن أبي طالب ابن عم الرسول على قبل البعثة النبوية بعشر سنين، ولذا فهو أصغر من الرسول بثلاثين سنة. أقام في بيت النبوة، ونشأ في كنف الرسول على الصفات الكريمة والأخلاق الفاضلة كالشجاعة والإقدام، وإلى جانب ذلك عرف بفصاحته وعمله وفقهه، كما أنه لم يسجد لصنم قط.

هو أول من أسلم من الفتيان، وكان أقرب الناس إلى قلب الرسول وزوج ابنته فاطمة الزهراء التي ولدت له الحسن والحسين. وما يؤكد رجاحة عقله وسداد رأيه، وكان أحد المرشحين الستة لمنصب الخلافة بعد وفاة عمر بن الخطاب رضي الله عنه. وبعد مقتل الخليفة عثمان بن عفان، أصبحت الدولة الإسلامية دون خليفة يسير أمورها ويدير شؤونها. كان أبرز المرشحين للخلافة علي بن أبي طالب رضي الله عنه، حيث بادر معظم الموجودين في المدينة المنورة إلى مبايعته، وبذلك أصبح علي رضي الله عنه الخليفة الراشدي الرابع سنة ٣٥هـ. عاش علي رضي الله عنه حياة خشونة على الرغم من كثرة الأموال التي كانت تُجبى إليه من أطراف الدولة الإسلامية.

بعد مبايعة المسلمين لعلي بن أبي طالب بالخلافة صعد المنبر ليعلن الأساليب التي سوف يتبعها في سياسته القادمة، فأشار في حكمة وبلاغة إلى النهج الذي يستقبل به عهد خلافته، مؤكداً على حرمة المسلم وعدم إهدار كرامته، والدعوة للأخذ بالخير وترك الشر.

بويع على بالخلافة في فترة تاريخية معقدة وحرجة وكان عليه:

- أن يكبح جماح الاضطرابات الداخلية التي تعترض طريق خلافته.
  - أن يزيل العقبات والحواجز التي تهدد الأمة العربية الإسلامية.

وإلى جانب ما تميز به الخليفة على بن أبي طالب من شجاعة وإقدام، وتفقه في الدين، وصدق وثبات في العقيدة، تميز بجليل الأعمال، فحافظ على مبدأ الشورى في الإسلام يدل على ذلك عندما سأله بعض المسلمين وهو على فراش الموت أن يعهد لابنه الحسن بالخلافة فقال: «لا آمركم ولا أنهاكم، أنتم أبصر». وعمل الخليفة على بن أبي طالب وفق الطريقة التي سادت زمن الرسول الكريم (وررووه) والخليفتين أبي بكر الصديق وعمر بن الخطاب رضي الله عنها باختيار الولاة الذين عرفوا بالكفاءة والنزاهة. وقاوم الفساد فعزل الولاة الذين لم تثبت كفاءتهم. وحرص على حقوق المسلمين فطبق العدالة على الجميع. فكان أول من جلس للمظالم حيث خصص لها يوماً من كل أسبوع ليستمع إلى المظلومين لإنصافهم، وأسهم في وضع أسس علم النحو للغتنا العربية وله الفضل في تقسيم الكلمة إلى اسم وفعل وحرف والأحرف المشبهة بالفعل والأسماء الظاهرة والمضمرة. وصنفت أقواله المأثورة في كتاب (نهج البلاغة).

ب- شعره:

أولاً- أغراض الشعر عند علي رضي الله عنه

- موضوعات شعر علي رضي الله تعالى عنه في عصر صدر الإسلام:

أبدع على بن أبي طالب في العلوم والآداب والحكمة التي عايشها عصره وكتب في أغراض الشعر معظمها في عصر الإسلام:

١- الشعر الحماسي: وهو الغرض الذي بقي مشتعلاً في وجدان على وحرص على بثه في أشعاره حيث أصحابه الذين ما زالوا يعيشون عقيدة واحدة تعتمد على الولاء للقرآن الكريم وسنة المصطفى والذي قاله في مناقضاته مع شعراء المشركين في معارك المسلمين في موقعة بدر واحد والخندق وتبوك وخيبر، وقد ضرب علي في ذلك المثل الأعلى في القتال والشجاعة والتصدي لأبطال المشركين وسادتهم وقادتهم العسكريين، ومن ذلك ما عبَّر عن شجاعته في هجرته إلى المدينة المنورة أو في قتله لعمرو بن عبد ود العامري أو عند قتل الوليد بن عتبة أو في مبارزته لطلحة بن أبي طلحة العبدري من بني عبد الدار أو أثناء بروزه لمرحب اليهودي يوم

خيبر أو قتله لحيي بن أخطب، وقد كان علي رضي الله عنه قد اشترك مع الرسول عليه الصلاة والسلام في معظم معاركه ضد المشركين فكان القدوة في التصدي للعدو غير هياب ولا خائف، بل إنه كان المثل المميز في كل صراعاته مع المشركين.

ولما هاجر على رضي الله عنه من مكة إلى المدينة المنورة وأدركه الطلب وهم ثمانية فوارس شد عليهم بسيفه وقال:

خلوا سبيل المومن المجاهد آليت لا أعبد غير الواحد وهذا يدل على مدى تغلغل عقيدة التوحيد في أعهاق هذا الصحابي الجليل الذي يستمد طاقته في تحدي الأعداء والمشركين من مشكاة القرآن الكريم ومصباح النبوة ومنبته الهاشمي الجليل فهو يصف نفسه بالمؤمن المجاهد ضد محاربي دعوة الرسول عليه الصلاة والسلام، وحق له هذا الوصف ويقسم على قضية التوحيد وكأنه يستمد هذا الإيهان بوحدانية الله من قول رسول الله عليه الصلاة والسلام: (والله لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في يساري على أن أترك هذا الأمر ماتركته حتى يظهره اللع أو أهلك دونه). ومن هنا كان قتله لعمرو بن عبد ود العامري مفخرة عظيمة في ثلاث قصائد صور فيها رضي الله عنه مواجهته لعمرو ومن معه من الأعداء في الأولى، ودعوته من خلال قتل هذا الكافر إلى نصرة دين الله تعالى في الثانية، وطريقة قتله بالسيف بعد أن بكت هذا السيف جسمه إلى عظامه في الثالثة وقال في قتله عمرو بن عبد ود:

وكانوا على الإسلام ألباً ثلاثة وفر أبو عمرو هبيرة لم يعد نهتهم سيوف العهد أن يقفوا لنا

فقد خر من تلك الثلاثة واحد لنا وأخو الحرب المجرب عائد غداة التقينا والرماح المصائد

وهو حين يخاطب عمرو بن عبد ود يبين له نسبه ودفاعه عن الدين الجديد يفتخر بشجاعته وسيفه ذي الفقار ويبيِّن ما يدعو إليه رسول الله عليه الصلاة والسلام:

عند اللقاء معاود الأقدام ومهذبين متوجين كرام

يا عمرو قد لاقيت فارس همة من آل هاشم من سناء باهر وإلى الهددى وشرائد الإسلام ذي رونق يغري الفقار حسام شمس تجلت من خلال غام ومعين كل موهد مقدام أن ليس فيها من يقوم مقامي

يدعو إلى دين الإله ونصرة بمهند عضب رقيق حده ومحمد فينا كأن جبينه والله ناصر دينه ونبيه شهدت قريش والبراهم كلها

بجديه عبد المطلب وهاشم.

أما عندما سمع بموت عمرو بعد أن ضربه بسيفه فقد افتخر بأنه صاحب الصمصامة وأنه أخو رسول الله عليه الصلاة والسلام:

ضربت بالسيف فوق الهام بضربة صارمة هدام فلكتَ ثربت مسن أنف إرغام ويتنت مسن أنف إرغام ولكتَ مسن أنف إرغام وروي أنه لما هاجر رضي الله عنه إلى المدينة هاجر جهاراً فقال له العباس: إن محمداً ما خرج إلا خفية، فأجابه على:

إن ابن آمنة النبي محمدا رجل صدوق قال عن جبريل

ومن قصائده يوم أحد حين خرج طلحة العبدري صاحب لواء قريش المسمى (كبش الكتيبة) ونادى: تزعمون أن الله يعجلنا بسيوفكم إلى النار ويعجلكم بسيوفنا إلى الجنة، فهل منكم من يبارزني فخرج إليه علي رضي الله عنه وهو يقول:

### أنا ابن ذي الحوضين عبد المطلب وهاشم المطعم في العام السغب أوفي بميعادي وأحمى عن حسب

ومما يلفت النظر في حماسة هذا الصحابي أنها لم تكن إلا لنصرة الدين لا لنصرة العشيرة ولما نبعت من قلب مخلص أراد لراية التوحيد أن تنتصر فيه، فالله تعالى ناصر دينه وحاش أن يخذل من يدافع عنه أليست دعوة الله تعالى تبدأ من نبذ عبادة الأصنام، وتنتهي إلى تقديم الإحسان، وكان علي يؤكد منذ البداية للناس أنه ما قتل عمرو بن عبد ود إلا لأنه عبد الحجارة بسبب سفاهة رأيه وأنه أي علي رضي الله عنه عبد رب محمد ولأنه الحق والصراط المستقيم.

قال علي رضي الله عنه بعد أن قتل عمرو بن عبد ود العامري:

عبد الحجارة من سفاهة رأيه فصددت حين تركته متجندلا فصددت حين تركته متجندلا لا تحسبن الله خاذل دينه أعلى تقتحم الفوارس هكذا فاليوم تمنعني الفرار حفيظتي أذى عمير حين أخلص صفله وغدوت التمس القراع وصارم عرف ابن عبد حين أبصر صارما

وعبدت رب محمد بصواب كالجدنع بين دكاكك وروابي وابي ونبيه يا معشر الأحزاب عني وعنهم خيرة الأصحاب ومصمم في الرأس ليس بنابي صافي الحديدة يستفيض ثوابي عضب كلوف الملح في أقراب عير أن الأمر غير لعاب

إذن أليس هذا القتال وتلك الدماء والتهاب المعارك في بدر وأحد والخندق وخيبر غايته نصرة الرسول محمد في في دعوته للتوحيد ومحاربة المشركين؟ أليس هذا الصراع منشؤه محاربة المغواية ونصرة الهدى والنور وأن المسلمين الذين نصروا رسول الله هم أصحاب الحجا الصادقة؟:

نصرنا رسول الله لما تدابروا وثاب إليه المسلمون ذوو الحجي

ضربنا غواة الناس عنه تكرما ولما يسروا قصد السبيل ولا الهدى ومن هنا كان دأب المسلمين نصرة دين الحق ومقاتلة المشركين حينها يأبى هؤلاء المشركون أن يقارعوا أهل الدعوة بالحجة والبرهان فقد أذنَ الله تعالى لرسوله وللمؤمنين أن يقاتلوا أعداء الله، وهذا ما عبر عنه على رضي الله تعالى عنه عند قتل الوليد بن عتبة يوم موقعة بدر وما أكثر ما اعتاده الإمام من ضرب أعناق عتاة المشركين دون مبالاة. قال على رضي الله عنه عند قتل الوليد بن عتبة يوم بدر:

تباً وتعساً لك ياابن عتبة أسقيك من كأس المنايا شربة ولا أبالي بعد ذلك رغبة

وهذا ما حصل لما برز طلحة بن أبي طلحة العبدري من بني عبد الداريوم أحد ونادى: يا محمد تزعمون أنكم تجهزونا بأسيافكم إلى النار ونجهزكم بأسيافنا إلى الجنة، فمن شاء أن يلحق بجنته فليبرز إليَّ فبرز إليه على رضى الله عنه وهو يقول:

يا طلحة إن كنت كها تقول لكم خيول ولنا نصول فاثبت لننظر أينا المقتول وأينا أولى بسها تقول فقد أتاك الآن الصوول بصارم ليس له فلول فقد أتاك الآن الصورة القاهر والرسول

نعم لقد كان على السيف القاطع المدافع عن الإسلام والمسلمين لقد قتل المسلمون سراة المشركين أبا جهل وعتبة والوليد وشيبة وما بالوا بذلك.

7- الفخر الإسلامي عند علي رضي الله عنه: تنوعت القضايا التي افتخر بها الشعراء قبل عصر صدر الإسلام وتعددت فكان منها الفخر الذاتي والقبلي، ولكن الإسلام عندما ملأ قلوب العرب والمسلمين تحول الفخر من ذاتي وقبلي إلى فخر بتحقيق دعوة الإسلام ونشر مبادئه وإن بقي بعض الشعراء مستمرين في الافتخار بالشجاعة والقوة واقتحام مخاطر الموت، وقد افتخر على رضي الله عنه بكونه عاش معظم حياته دفاعاً عن الدعوة الإسلامية؛ إذ إنه منذ كان صبياً كان منخرطاً في قتال المشركين ومقارعتهم في حروب كثيرة.

أنا الصقر الذي حدثت عنه عتاق الطير تنجدل انجدالا فلم تدع السيوف لنا عدوا ولم يدع السخاء لديّ مالا

أو لم يكن على هو من خاطر بنفسه حين بات في فراش الرسول على حين هاجر من مكة المكرمة إلى المدينة المنورة، وهي مهمة استشهادية لا يقدر عليها معظم الناس، ولو أن المشركين نظروا تحت أقدامهم لرأوا الرسول على وصاحبه أبا بكر الصديق رضي الله عنه، وفي ذلك يقول على:

> وقيت بنفسي خير من وطئ محمداً لما خاف أن يمكروا به وبات رسول الله في الغار آمنا أردت بـــه نصـــر الإلــه تبـــتلا

هناك وفي حفظ الإله وفي ستر وأضمرته حتى أوسَّد في قسري وكذلك فقد افتخر على بكونه أخا الرسول ﷺ في النسب وأن جدهما واحد وقد تزوج ابنته فاطمة وأنه أول من صدقه في دعوته من الصبيان.

قال على رضى الله عنه أمام الرسول على.

أنا أخو المصطفى لا شك في نسبي جدى وجد رسول الله متحد صدقته وجميع الناس في ظلم فالحمد لله فرداً لا شريك له

وفاطم زوجتى لا قول ذى فند مـن الضـلالة والإشراك والكنـد البر بالعبد والباقى بلا أحد

معه ربيت وسبطاه هما ولدى

الثرى ومن طاف بالبيت العتيق وبالحجر

فوقاه ربي ذو الجالال من المكر

ولما آخى رسول الله بين الصحابة المهاجرين والأنصار ترك علياً فقال له في ذلك، فقال النبي على: إنها أخرتك لنفسي أنت أخي وأنا أخوك في الدنيا والآخرة. فبكى علي وقال:

> أقيك بنفسي أيها المصطفى الذي وأفديك حوبائي وما قدر مهجتي ومن جده جدى ومن عمه أبى

هدانا به الرحمن من غمة الجهل لمن أنتمى فيه إلى الفرع والأصل ومن نجله نجلل ومن بنته أهلى

وأهـــل الأراجيــف والباطــل ل فحــلاك في الحــالف الخــاذل جفــاك ومــا كــان بالفاعــل إلى الــراحم الحــاكم الفاضــل وقــال مقــال الأخ الســائل كهــارون موســـي ولم يأتـــل

ألا باعسد الله أهسل النفساق يقولون في قسد تسلاك الرسو ومسا ذاك إلا لأن النبسي فسرت وسيفي عليع اتقي فلسرات وسيفي عليع اتقي فلسما رآني هفسا قلبسه أخسي أنست مسن دونهم

ولم يكن فخر على مقتصراً على ذلك، بل تجاوز إلى الفخر بعمران الحياة الدينية والاجتهاعية وخاصة بناء المساجد التي تحمل دورين متوازنين هما دور العبادة ودور العلم. وقال على رضي الله عنه حينها كان النبي على يعمل مع أصحابه في بناء مسجد في المدينة:

لا يستوي من يعمر المساجدا ومن يبيت راكعاً وساجدا يستوي من يعمر المساجدا ومن يبيت راكعاً وساجدا يسدأب فيها قاعدا ومن يكر هكذا معاندا

ومن يرى من الغبار حائدا

ومع ذلك فقد بقي على يفتخر بشجاعته وقوته التي سخرها في نشر الدعوة والدفاع عن الإسلام والمسلمين والجهاد في سبيل الله، قال يخاطب الوليد بن المغيرة مفتخراً بشجاعته وشعره:

يمددني بالعظيم الوليد فقلت أنا ابن أبي طالب

وبالبيت من سلفي غالب ولا أنني منه منه بالهائب ولا أنني منه بالهائب سموح الأنام ل بالقاضب قصير اللسان على الصاحب تعيبون ما ليس بالهائب ألا لعنه ألا لعنه الله للكافئة الله للكافئة الله للكافئة الله الله النهائب أنه الله الله النهائب اذب

أنا ابن المبجل بالأطوحي في السن المبحل بالأطوحي في المحسبني أخاف الوليد في البين المغيرة إني امسرؤ في المسائنين طويل اللسان على الشائنين فسرتم بتكذيبكم للرسول وكالمبتموه بالمسود وحى الساء

يا شاهد الله عليَّ فاشهدِ إني على دين النبيِّ أحمد من شك في الحدين فإنِّي مهتد يا رب فاجعل في الجنان مورد

٣- شعر المناقضات لديه: استمرت المناقضات الجاهلية في عصر صدر الإسلام على ما
 كانت عليه مع اختلاف في معانيها التي تحولت إلى معاني إسلامية.

3- الرثاء: يعد الرثاء من الأغراض الشعرية التي لم ينقطع الحديث عنها على مر العصور وهو الغرض الذي ما قال أحد شعراً إلا وللرثاء فيه نصيب، ذلك أن حياة الإنسان ما تفتأ تتحدث عن الموت والمصائب التي تحل بهذا الإنسان لفقدان ولد أو والد أو زوجة أو زعيم أو أخ...

ولا شك أن أعظم المصائب على مر العصور كانت فقدان النبي محمد عليه الصلاة والسلام، التي كان وقعها على النفوس المؤمنة أشد من ضرب السيوف الصليتة في الرقاب المشروعة، وقد تخللت مسيرة حياة على مصائب شتى منها موت الرسول عليه الصلاة والسلام وموت السيدة خديجة بنت خويلد زوج النبي، ومنها فقد الزهراء فاطمة رضى الله عنها،

وكذلك موت والده أبي طالب على أن موت الرسول محمد عليه الصلاة والسلام كان أكثرها تفجعاً، فقد كان لهذا الحدث تأثيراً كبيراً في نفس علي، إذ بقي يذكر هذه الحادثة طيلة حياته، خاصة والنبي قد عاش في بيت أبي طالب عمه فترة كفالة عمه له كها وأن علياً رضي الله عنه قد عاش في بيت النبي بعد وفاة أبي طالب، ومن ثم تزوج علي ريحانة النبي وأحب الناس إليه فاطمة الزهراء رضي الله عنها، وهذا كله جعل علياً كلما يغدو ويروح إلى قبر الرسول عليه الصلاة والسلام بعد وفاته يبكي تفجعاً ويقول: يا رسول الله ما أحسن الصبر إلا عنك وأقبح البكاء إلا عليك ثم ينشد قائلاً:

ما غاض دمعي عند نازلة إلا جعلت وإذا ذكرتك ميتاً سفحت عني ال وقال أيضاً رضى الله عنه في رثاء النبي عليه الصلاة والسلام:

أمن بعد تكفين النبي ودفنه رزئنا رسول الله حقاً فلن نرى وكنت لنا كالحصن من دون أهله وكنا بمرآكم نرى النور والهدى لقد غشيتنا ظلمة بعد فقدكم فيا خير من ضم الجوانح والحشا فيا خير من ضم الجوانح والحشا وضاق فضاء الأرض عنا برحبه فقد نزلت بالمسلمين مصيبة فلن يستقبل الناس ما حل فيهم ويطلب أقوام مواريث هالك

إلا جعلت ك للبك اسببا عني الدموع ففاض وانسكبا بلاة والسلام:

نعيش بآلاء ونجنح للسلوى بنداك عديلاً ما حينا من الروى له معقل حرز حريز من العدى صباح مساء راح فينا أو اغتدى خاراً وقد زادت على ظلمة الدجى ويا خير ميت ضمه الترب والثرى سفينة موج حين في البحر قد سالفقد رسول الله إذ قال قد مضى كصدع الصفا لا شعب للصدع في الصفا ولن يجبر العظم الذي منهم وهي بالل ويدعو للصلاة كا دعا وفينا مواريث النبوة والهدى

# وقال أيضاً في رثائه عَلِيُّ :

نفسي على زفراتها محبوسة لا خـــر بعــدك في الحياة وإنــا وقال في رثاء النبي عَلِيُّ:

ألا طرق الناعي بليل فراعني فقلت له لما رأيت الذي أتى

ف والله ما أنساك أحمد ما مشت وقال في رثاء الرسول عليه الصلاة والسلام:

كنت ت السواد لناظرى مے ن شاء بعدك فليمے

فبك\_\_\_\_ عليك الناظر فعلك كنت أحساذر

يا ليتها خرجت مع الزفرات

أبكي مخافة أن تطول حياتي

وأرقني لما استهل مناديا

أغـر رسـولش الله أصـبحت ناعيـا

ب العيس في أرض وجاوزت واديا

أما زوجته فاطمة وابنة عمه وريحانة رسول الله على فقد كانت الحبيب الثاني الذي افتقده بعد رسول الله عليه الصلاة والسلام، إنها من وجهة نظر على حبيب ليس بعده حبيب، وإن فقدان هذا الحبيب هو من غصص الدنيا مع اعتقاد على أن كل اجتماع بين خليلين بعده فراق. وأنه لا دوام للمخاللة.

قال في رثاء الزهراء:

أرى علـــل الــدنيا عـــلى كثــيرة لكل اجتهاع من خليلين فرقة وإن افتقادي واحداً بعد واحد وقال عند قبر فاطمة الزهراء رضي الله عنها:

حبيب ليس يعدله حبيب حبيب غاب عن عيني وجسمي

وصاحبها حتى المات عليل وكل النوي دون المسات قليل دليل على أن لا يدوم خليل

وما لسواه في قلبي نصيب وعن قلبى حبيبى لايغيب ولا يمكن أن نغفل ما لموت السيدة خديجة بنت خويلد من أثر عميق في نفس علي ونفس الرسول عليه الصلاة والسلام، والمسلمين إذ سُمِّي العام الذي توفيت فيه السيدة خديجة وأبو طالب والد علي وعم الرسول على ب (بعام الحزن) خاصة بعد أن كثر أعداء الرسول وقل مناصروه.

قال علي في رثاء خديجة أم المؤمنين وأبي طالب:

أعيني جودا بارك الله فيكم وسيدة النسوان أول من صلى مهذبية قيد طيّ بالله خيمها مباركة والله ساق لها الفضلا وقال يرثى أباه أبا طالب:

أرقت لنوحٍ آخر الليل غردا لشيخي والسرئيس المسعدا أبا طالب مأوى الصعاليك ذا الندى وذا الحلم لا خلقاً ولم يك قعددا

ولم يترك علي مصيبة أصابت المسلمين وأثرت فيهم إلا عاشها معهم وسجلها في خطبه أو أقواله أو أشعاره وخاصة موقعة أحد، ثاني مواقع المسلمين مع المشركين والتي كاد المسلمين يخسرونها بسبب عدم إطاعة الرماة لوصية الرسول بالثبات على الجبل وعدم النزول ولو رأوا المسلمين منتصرين، مما سبب في كثرة الشهداء من المسلمين في هذه الموقعة.

# ٥- الهجاء الإسلامي عند على رضى الله عنه.

يعد الهجاء من الأغراض الشعرية التي كان يوليها العرب اهتهاماً كبيراً في الجاهلية، لما له من أثر كبير في النقائض الجاهلية، ولأن شاعره مهاب الجانب؛ لأنه يستطيع أن يهزأ حتى بأكبر زعهاء القبائل وتلك خصيصة ممقوتة عند العرب ولكنه في عصر صدر الإسلام لم يفقد مكانته بين أغراض الشعر ولم يعد مرغوباً فيه بصفاته الجاهلية فقد تحول الولاء للدين الجديد بدل القبيلة، كها أن الإسلام حارب الهجاء المقذع وحاسب الرسول وصحابته قائليه كها وأن الإسلام جاء داعياً للمساواة بين الناس ومن هنا فقد كان هجاء علي رضي الله تعالى عنه بعيداً عن الهجاء الجاهلي؛ إذ إنه لم يتعرض لهجاء أحد من الناس سوى من كان يحارب الإسلام عن الهجاء الجاهلي؛ إذ إنه لم يتعرض لهجاء أحد من الناس سوى من كان يحارب الإسلام

والمسلمين وينال من الدين الجديد أو من يؤذي رسول الله على وأهله وصحابته وأكثر ما انصبَّ هجاء على على أبي لهب وزوجته بنت عتبة لما كان يصنعانه من أذى للرسول على السول

قال على رضي الله عنه في أبي لهب وزوجته:

أبا لهب تبت يداك أبا لهب خذلت نبياً خير من وطيع الحصي لحقت أباجهل فأصبحت تابعا فأصبح ذاك الأمر عاراً يهيله

وتبت يداها تلك حمالة الحطب فكنت كمن باع السلامة بالوصب لــه وكــذاك الـرأس يتبعــه الــذنب عليك حجيج البيت في موسم العرب

## ٦- الأدب الاجتماعي في شعر على رضى الله:

يعد على رضى الله عنه رائد الأدب الاجتماعي في عصره، فقد كتب في معظم القضايا الاجتهاعية التي عاشها والتي ما زال أدبنا يتحدث عنها وعلى رأس هذه القضايا هي قضية المساواة بين الناس وترك التفاخر بالنسب مع أنه رضى الله عنه كان من نسيب شريف فجده عبد المطلب، وهو ما هو في نسبه في قريش مما يدل على أنه لم يتحدث بهذه القضية؛ لأنه كان يعاني من صنعة النسب أو نقص في المنزلة، بل لأن فطرته كانت توحيدية سليمة من النوازع التافهة فالناس عنده من معدن واحد هو الطين والماء وهو صنعة إلهية لا قيمة لها إلا بتكريم الله بقوله لها: (كن) فكانت إنساناً مكرماً دون النظر إلى لونه أو حسبه أو شكله ومن هنا فقد قرع على رضي الله عنه كل جاهل يفخر بنسبه قائلاً:

> أيها الفاخر جهلاً بالنسب بـــل تـــراهم خلقـــوا مـــن طينـــة إنــــــا الفخــــر لعقـــــل ثابــــت

إنال النام ولأب النام ولأب هـــل تـــراهم خلقـــوا مـــن فضــة أم حديــــد أم نحـــاس أم ذهـــبْ هـل سـوى لحـم وعظـم وعصـبْ وحياء وعفاف وأدث

ولذلك فقد ركز علي رضى الله عنه على المساواة الإنسانية بين الناس جميعاً بكافة أعراقهم ولا فخر لأحد على أحد إلا بالتقوى والعلم والعقل. وكتب في المساواة الإنسانية بين الناس فهم من جهة التماثل أكفاء أبوهم آدم والآم حواء. الناس من جهة التمثيل أكفاء أبسوهم آدم والأم حسواء فإن يكن لهم من أصلهم شرف يفاخرون به فالطين والماء وعلى الرغم من أن علياً قد غالب كل صعوبات الحياة وغلبها إلا أن عدوه اللدود (الفقر) لم يستطع أن يغلبه، واعترف أن الفقر غلبه؛ لأنه إن أظهره غلبه وإن أخفاه غلبه وفي ذلك يقول:

غالبت كل شديدة فغلبتها والفقر غالبني فأصبح غالبي الني فأصبح غالبي الني فأصبح غالبي الني فأبد وجهده من صاحب إن أبده يصفح وإن لا أبده يقتل فقبح وجهده من صاحب وكثيراً ما كنا نرى شكوى على رضي الله عنه من غدر الزمان وخيانة الأصدقاء وغدرهم وتخليهم عنه رغم وفائه لهم، ثم عرج على كونهم أصدقاء حين تتخلى عنهم وأعداء حين تقع المصيبة وأكد على أن المودة لا تصفو إلا إذا كانت خالصة لله تعالى.

قال رضي الله عنه في الأصدقاء والزمن:

تغ يرت المودة والإخاء وأسلمني الزمان إلى صديق ورُبّ أخٍ وفيت تُله بحقً أخالا أي المائية عام المائية المائة إذا الستغنيت عام الهم

وقل الصدق وانقطع الرجاءُ كثير الغدر ليس له رعاءُ ولكن لا يدوم له وفاءُ وأعدداء إذا نصرلَ السبلاءُ

وإذا ما رحنا إلى موقفه من المرأة نجده يؤكد على كون طبيعة المرأة أقرب إلى عدم الوفاء ومخالفة العهود وكسر قلوب الرجال دون جبرها، وكأنه فهم معنى كثرة دخول النساء النار لأنهن يكفرن العشير كما أشار إلى ذلك رسول الله عليه الصلاة والسلام قال في النساء:

٧- أدب التربية والقيادة في شعر علي رضي الله: وهو نوع من النصائح التي كان يُزجيها على رضي الله عنه لأبنائه كي يكونوا شامة في أوجه الناس وقادة صالحين ودعاة بارعين يقومون بتوجيه الناس نحو الخير والحق والعدل.

ومن ذلك ما نصح به ابنه الحسين رضي الله عنهم حين قال:

وأفضل قسم الله للمرء عقله فليس من الخيرات شيء يقاربه إذا أكمل الرحمن للمرء عقله فقد كملت أخلاقه ومآربه اذا أكمل السرحمن للمرء عقله فقد كملت أخلاقه ومآربه الله عنه الشعر الداعي للعلم والأدب عند علي رضي الله: عرف عن علي رضي الله عنه

٨- الشعر الداعي للعلم والأدب عند علي رضي الله: عرف عن علي رضي الله عنه أنه من الدعاة للعلم والأدب، كيف لا؟ وهو من أبلغ البلغاء وأكبر العلماء وأخطب الخطباء وأشعر الشعراء فالعلم لديه ذو مكانة عالية وكان علمه واسعاً وفهمه قائماً يسلك سبله تظله الملائكة كما المؤمنين بأجنحتها؛ لأنه يدرك أن الفضل كله لأهل العلم؛ لأنه سبيل الهدى وأهله وأن قيم الإنسان بقدر ما يملكه من علم وأن أعداء أهل العلم الجهلاء وأن أهل العلم هم الأموات.

وقد قال رضي الله عنه في العلم:

ما الفضل إلا لأهل العلم إنهم على الهدى لمن استهدى أدلاء وقيمة المرء ما قد كان يحسنه والجاهلون لأهل العلم أعداء فقم بعلم ولا تطلب به بدلا فالناس موتى وأهل العلم أحياء وأكد على أنه لا زينة سوى زينة العلم فجمال المرء ليست هي الثياب وإنها هي ثياب العلم والأدب فإذا افتقد الإنسان العلم فقد أصبح يتياً ولو لم يفقد والده.

ليس الجهال باثواب تزيننا إن الجهال جمال العلم والأدب ليس اليتيم الناي قد مات والده إن اليتيم يتيم العلم والأدب وهكذا بلغ به الأمر أن يرى أن العلم أفضل من الحسب على الرغم من تعلق العرب بأنسابهم أكثر من تعلقهم بالعلم. وكان مفضلاً الأدب على الحسب:

يغنيك محموده عن النسب ليس الفتے من يقول كان أبي

كن ابن من شئت واكتسب أدبا فليس يغني الحسيب نسبته إن الفتى مىن يقول ها أنذا

## ٩- الشعر الإلهي:

يعد الغرض الديني من أهم الأغراض الشعرية التي كتب فيه على معظم ما اختلج به نفسه فقد عاش رضى الله عنه منذ صباه القضية الدينية التي حملتها دعوة الرسول محمد على والتي حملتها الرسالة الإسلامية إلى الإنس والجن وهي قضية التوحيد، وهي أهم ما قدمته الرسالة الإسلامية لهذا العالم؛ فقد بقى العالم يعيش حالة تعدد الآلهة حتى أعلن رسول الله على أن قوام دعوته (لا إله إلا الله محمد رسول الله) وبذلك فقد حفل شعر علي رضي الله عنه بهذا الغرض من رأسه حتى أخمص قدميه، حيث لا تجد مقطوعة أو قصيدة أو أبيات متفرقة إلا والتوحيد الجزء الأكبر منه وقصيدته التي مطلعها:

> لك الحمد والجود والمجد والعلا إلهي وخلاقي وحرزي وموئلي إلهي لئن جلت وجمت خطيئتي

إليك لدى الإعسار واليسر أفزع فعفوك عن ذنبي أجل وأوسع

تباركت تعطى من تشاء وتمنع

فقد ذكر فيها كلمة إلهى اثنتين وعشرين مرة مما يدل على أن قضية التوحيد هي الشغل الشاغل لبال على رضى الله عنه كما وأنه كتب في الصبر والقدر والرضا وتقديم الأعمال الصالحة وعدم الاغترار بالدنيا والركون إليها ووجوب العمل بطاعة الله تعالى وضرورة تقواه والإعداد للقائه. والقصيدة الزينبية عامرة بهذه القيم الخيرة:

فعليك بتقوى الله فالزمها تفز إن التقي هو البهي الأهيب بُ واعمل بطاعته تنل منه الرضا إن المطيع لربه لمقربُ واقنع ففي بعض القناعة راحة واليأس مما فات فهو المطلب ولم يغفل علي عن قضية القدر التي تعد عمدة الإيهان الراسخ وفي ذلك يقول:

إذا عقد القضاء عليك أمرا فليس يحله إلا القضاء في المنطقة فضاء في الله في الله والله والله والله فضاء تبلّك قد أقمت بدار ذل وأرض الله والله والله فضاء تبلّك باليسير فكل شيء من الدنيا يكون له انتهاء ذلك أن القضاء هو محور حياة الإنسان الذي يعد ظلاً زائلاً أو ضيفاً بات ليلة، ثم ارتحل وفي ذلك يقول:

إنكا الدنيا كظ ل زائد أو كضيف بات ليلاً فارتحل ولذلك يلوم على كل من يشتغل بهذه الدنيا وغره الأمل؛ لأن الموت يأتي فجأة:

يا من بدنياه اشتغل وغره طول الأمل لُ المستغل المستغل وغره طول الأمل لُ المستغل المسوت يستدوق العملُ المستخل والقابر صندوق العملُ المستخدد المستخدد

لعمرك ما الإنسان إلا بدينه فلا تترك التقوى اتكالاً على النسب فقد رفع الشريف أبا لهب فقد رفع الشريف أبا لهب أرأيت كم كان على متقدماً على عصرنا في الدعوة إلى المساواة بين الناس دون النظر إلى أعراقهم وألوانهم وأقوامهم. لقد كان مؤمناً بأن القادر على تفريج كل كرب أو ضيق هو الله وحده الذي يضع الإنسان في دائرة الامتحان، ومن ذلك قوله في الفرج بعد الضيق:

إذا اشتملت على الياس القلوب وضاق لما به الصدر الرحيبُ وأُوطنتِ المكارهُ واستقرت وأرست في أماكنها الخطوبُ ولم تر لانكشاف الضروجها ولا أغنى بحيلته الأريبُ أتاك على قنوطٍ منك غوثٌ يمن به اللطيفُ المستجيبُ وكا الحادثات إذا تناهب فموصولٌ بها فريبُ قريبُ لقد كان على يؤمن بأن الرزق لا يأتي بالتمني، ومن هنا حث على العمل وطلب الرزق: ومناطلب المرزق بالتمنى ولكن ألى ولكن ألى ولكن ألى ولكن ألى ولكن ألى ولكن ألى ولكن المدلاء

تجئك بملئها يوماً ويوما تجئك بحماة وقليل ماء لأن الكثير من الناس يتوهم أن الرزق يأتي بالتواكل والخمول وإن كان البعض يرى أن أهل الفطنة والعقل غالبهم من الفقراء وأن أكثر الأغنياء من الأغبياء وأنه لا حيلة مع الرزق، فالله يرزق من يشاء وكيف يشاء. فالأرزاق حظ وقسمة لا عقل وفطنة:

فلو كانت الدنيا تنال بفطنة ولكننا الأرزاق حيظ وقسمة

وفضل وعقل نلت أعلى المراتب بفضل مليك لا بحيلة طالب

# نماذج من شعر علي بن أبي طالب في عصر صدر الإسلام:

١ - فَزَادَهُمُ ذو العَرْشِ خَبْلاً على خَبْلِ: ألم تـــر أن الله أبــلى رسـوله ب\_ أنرل الكفار دار مذلية وأمسي رسول الله قد عزَّ نصره فَجَاءَ بِفُرْقَانِ مِنَ اللهُ مُنْزَلٍ فَ آمَنَ أَقْ وَامٌ بِ ذَاكُ وأَيقن وا وأنكر أقروامٌ فزاغت قلوبهم وَأَمْكَ نَ مِنْهُمْ يَوْمَ بَدْدِ رَسُولَهُ بأيديهم بيضٌ خفاف قواطعٌ فَكَمْ تَرَكُوا مِنْ ناشع ذِي حَمِيَّةٍ تَبيْتُ عُينونُ النَّائِحات عَلَيْهِمُ نوائح تنعى عتبة الغي وابنه وذا الذَّحْل تَنْعَى وَابْنَ جَذْعَانَ مِنْهُمُ ثوى مِنهُمُ في بِئْرِ بَدْرٍ عِصَابَةٌ

ب الاء عزي و قت الله و في فضل فَ ذَاقُوا هَوَانا مِنْ إِسَادٍ ومِنْ قَتْلِ وَكَان رَسُولُ الله أُرْسِلَ بالعَدْلِ مَبَيَّنَ لَهُ أَرْسِلَ بالعَدْلِ مُبَيَّنَ لَهُ أَيْاتُ لَهُ أَرْسِلَ بالعَدْلِ مُبَيَّنَ لَهُ أَيَاتُ لَهُ لِلله عُجْتَمِعي المَّقْلِ مُبَيَّنَ لَهُ أَيَاتُ لَهُ لِلله عُجَتَمِعي الشَّمْلِ وَأَمْسَوا بِحَمْدِ الله مُجَتَمِعي الشَّمْلِ فَلَا مَعْلِ فَلَا الله عَلَى خَبْلِ وقوماً غِضَاباً فِعْلَهُمْ أَحْسَنُ الفِعْلِ وقوماً غِضَاباً فِعْلَهُمْ أَحْسَنُ الفِعْلِ وقوماً غِضَاباً فِعْلَهُمْ أَحْسَنُ الفِعْلِ وقوماً غِصَاباً فِعْلَهُمْ أَحْسَنُ الفِعْلِ وقوماً غِصَاباً فِعْلَهُمْ أَحْسَنُ الفِعْلِ وقوماً عَصِل عَلَيْ فَعَلَيْهُمْ أَحْسَنُ الفِعْلِ وقوماً عَصِل عَلَيْ فَعَلَيْ عَلَيْهُمْ كَهُلِ وقوماً عَصِل عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ وَبالصَّعَلِ وقوماً عَمْل والمُعَلِي المُعْلِي الله والمُعالِق المُحالِ والمُعالِق المُعَلِي الله والمُعالِق المُحالِ فَي المُحالِ فَي المُحالِ فَي المُحالِ فَي المُحالِ فِي المُحالِ فِي المُحالِ فِي المُحالِ فِي المُحالِ فَي المُحالِ فِي المُحالِ فِي المُحالِ فِي المُحالِ فِي المُحالِ فَي المُحالِ فِي المُحالِ فِي المُحالِ فِي المُحَالِ فِي المُحالِ فَي المُحالِ فَي المُحالِ فَي المُحالِ فَي المُحالِ فَي المُحالِ فَي المُحالِ فِي المَحالِ فِي المُحالِ فِي المُحالِ فَي المُحالِ فَي المُحالِ فِي المُحالِ فَي المُحالِ فَ

دعا الغيَّ منهم من دعا فأجابه فأضحوا لدى دار الجحيم بمنزلٍ ٢- غَادَرْتُ كَبْشَهُمُ:

رأيت المُشْرِكَيْنَ بَغَوْا عَلَيْنَ ا و قالوا نحن أكثر إذ نفرنا فَإِنْ يَبْغُ وا وَيَفْتَخِرُوا عَلَيْنا فقد أودي بعتبة يصوم بدر وقد فللت خيلهم ببدر وقد غادرت كَبْشَهُمُ جِهَارا وقد نصر رسوله:

الحَمْدُ لله الجَوِيْدِ لِ المُفْضِ لِ المُفْضِ الْ الْمُضَدِراً على تَمْكِيْزِ فِ لِرَسُ ولِهِ شَكراً على تَمْكِيْزِ فِ لِرَسُ ولِهِ كسم نعمة لا أستطيع بلوغها لله الله أصب بَحَ فَضْ لله مُتَظ اهرا قد عاين الأحزاب من تأييده من المنافقة لِكُلِّ مُفَكِّرِ عَلَى الله عادر:

إذا قربت ساعة يساله المرعة تسير الجبال عسلى سُرْعَة وَتَنْفَطِ رُ الأَرْضُ مِسنْ نَفْحة وَتَنْفَطِ رُ الأَرْضُ مِسنْ نَفْحة وَلاَبُ تَلْ مِسنْ سائلٍ قائِل إلى المَّالِ قائِل المَّالِ قائِل المَّالِ قائِل المَّالِ قائِل المَّالِ المَالِ المَّالِ المَالِ المَالِ المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَّالِي المَالِي المَالْمِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالْمِي ا

وللغَيِّ أَسْبَابٌ مُقَطَّعَةُ الوَصْلِ من البَغْيِ والعُدْوَانِ فِي أَشْغَلِ الشُّغْلِ

وَجُّ وافِي الغِوايَةِ والضَّلِالِ غَلَالَ الطَّوايِ الغِوايَةِ والضَّلِالِ الطَّوالِ غَلَالَ الطَّوالِ الطَّوالِ الطَّوالِ العَمرة وهو في الغرف العوالي وَقَدْ أَبْلَى وَجَاهَدَ غَلَيْرَ آلِ واتبعت الهزيمة بالرجال واتبعد الله طلحة في الضلال

المسبغ المولي العطاءُ المجرز المنافع المنصر منه على البُغَاةِ الجُهَّلِ بالنَّصْرِ مِنْهُ على البُغَاةِ الجُهَّلِ جهداً ولو أعملت طاقة مقول منه عَسليَّ سَألتُ أَمْ لَمْ أَسْألِ مُنْهُ عَسليَّ سَألتُ أَمْ لَمْ أَسْلِ جُنْدَ النَّبِيِّ بِنِي البيانِ المُرْسَلِ إِنْ كسانَ ذَا عَقْد لِ وَإِنْ لَم يَعْقِل لِ

وَزُلْزِلَ تِ الأَرْضُ ذِلْزَاهَ اللهَ عَالَمُ اللهَ عَالَمُ اللهَ عَالَمُ اللهَ عَالَمُ اللهَ عَالَمُ اللهَ ع كمَ رِّ السَّحَابِ تَ رَى حَالَمَ اللهَ عَالَمُ عَالَمُ اللهَ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ الله

تحسدت أخباره اربه ويَصْدُدُ كُسلٌ إلى مَوْقِ فِ فِ وَيَصْدِرا لَّ إلى مَوْقِ فِ فِ تَسرى النفس ما عملت محضرا محضرا محاسبها ملك قادر تسرى الناس سكرى بلا خمرة تسرى الناس سكرى بلا خمرة ٥ - أعينيَّ جودا:

أعيني جودا بارك الله فيكما على سيّد البطحاء وابن رئيسها مهذبة قد طيّب الله خيمها لقد نصرا في الله دين محمد له الله دين محمد له عقولون لى قد قلاك الرسول:

أب طالب عصمة المستجير لقَد هَد قَف دُك أهل الحِف اظِ

وَرَبُّ كَ لا شَ كَ أَوْحَى له الله وَرَبُّ كَ لا شَ كَ أَوْحَى له الله يَمُ الكُه ولَ وأَطْفَا له الله ول وأطْفَا له الله ول وأطْفَا له الله ولك و ذَرَّةً كان مِثْقًا له الله والله والمالة والكن ترى العين ما هاله الله والكن ترى العين ما هاله الله والكن الله والله والكن الله والله والله والكن الله والله والله والكن الله والله و

عَلَى هَالِكَيْنِ لاَ يُرَى هُلَهَ المِشْلا وسيدة النسوان أول من صلّى مُبَارَكَةُ والله سَاقَ هَا الفَضْلا على من بغى في الدين قد رعيا ألا

وَأَهْ لَ الأَرَاجِيْ فِ وَالبَاطِ لِ فخ لاك في الحالف الخاذل جف اك وما كان بالفاعل إلى الراحم الحاكم الفاصل وقال مقال الأخ السائل بإرْجافِ ذي الحَسَدِ الداغِلِ كَهَارون موسى ولم يَأْتُ لِ

وغيث المحول ونور الظلم فصلى عليك وليُّ السنعم

يا عَمْرُو قَدْ لاقَيْتَ فارِسَ هِمَّةٍ مِنْ آلِ هاشِمَ مِنْ سَنَاءٍ باهِرٍ مِنْ آلِ هاشِمَ مِنْ سَنَاءٍ باهِرٍ يسدعو إلى دين الإله ونصره بمهنّدٍ عضب رقيق حدّه وَحُمَّ دُ فِينْ ا كَانَّ جَبِيْنَ هُ وَالله نصاصر دينه ونبيه ونبيه شَهِدَتْ قُرَيْشٌ وَالبَرَاهِمُ كُلُّها فَصَالَ عَنْ الرَية كلها:

اللهُ أَكْرَمَن إِنَصْ رِ نَبِي فَ وَيَتَابَ هِ وَيَنَابَ هِ وَيَزُورُن إِنَّ نِيْ هُ وَكِتَابَ هِ وَيَزُورُن إِنْ الْمِيتِ اللهِ الْبِياتِن الله فنك ون أول مستحل حله نحسن الجيار من البرية كلها الخائِضُ ونَ غِيارَ كُل اللهِ يعزَّةِ الخائِضُ ونَ قِي الأُمُ ورِ بِعزَّةٍ في كل معترك تطير سيوفنا في كل معترك تطير سيوفنا إنا لنمن عمن أردن منعه وتَ النمن عمن أردن منعه وتَ الخَمِيْسِ سُيوفنا وَتَ رُدُّ عَادِيَةَ الخَمِيْسِ سُيوفنا المَعْد:

فَقَدْ كُنْتَ للمُصْطفَى خَيْرَ عَمْ

عِنْدَ اللِّقَاءِ مُعَاوِدَ الإِقْدَامِ وَمُهَ اللَّقَاءِ مُعَاوِدَ الإِقْدَامِ وَمُهَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَمُهَ الْبِينَ مُتَ وَجِين كِرَامِ وإلى الهدام دى وشرائع الإسلام ذي رونق يفري الفقار حسام شَمْسُ تَجَلَّتُ مِنْ خِللَا غَمَامِ وَمَعِيْنُ كُللِ مُوحِّدٍ مِقْدامِ وَمَعِيْنُ كُللِ مُوحِدٍ مِقْدامِ أَنْ لَيْسَ فيها مَنْ يَقُومُ مقامِي

وَبنا أقام دَعَائِمَ الإِسْكَمِ وَالْإِقْدَامِ وَأَعَزَّنَا بِالنَّصْ رِ وَالْإِقْدَامِ وَأَعَزَّنَا بِالنَّصْ لِ وَالْإِقْدَامِ بِفُرَائِضَ الإسلام والأحكام وَخُحَرِمْ لللهِ كُلُّ حَرَامِ وَخُحَرَمْ لللهِ كُلُّ حَرَامِ وَفِخُوا مُنْ كُلُّ مَا مُحُكَلِّ زِمَامِ وَالظَّمُهَا وَنِظَامُها مُ كُلِّ لَ زِمَامِ وَالظَّمَ اللَّهُ اللْمُعُلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّ

وأرَّقَنِ عَلَى السَّتَهَلَّ مُنَادِي الْفَافِي الْمُنَادِي الْفَافِي الْمُنَادِي الْفَافِي اللهُ أصبحت ناعيا فِي العَيْسُ فِي أَرْضٍ وَجَاوَزْتُ وَادِيا أَجِد أَثْراً منه جديد الله وعافيا يسرين به ليثا عليهنَّ ضاريا تفادي سِباعُ الأَرْضِ مِنْهُ تفاديا هُو المَوْتُ مَعْدُو عَلَيْهِ وَعَادِيا فُي المَوْتُ مَعْدُو عَلَيْهِ وَعَادِيا تُرْسُ مِنْهُ تفاديا تُرْسُ مِنْهُ تَفاديا تُرْسُ مِنْهُ تَفاديا المَوْتُ مَعْدُو عَلَيْهِ وَعَادِيا المَوْتُ مَعْدُو المَالِقَ عَلَيْهِ وَعَادِيا المَالِقَ المَالِيَةِ عَلَيْهِ وَعَادِيا إِذَا كَان ضرب الهام نفقاً تفانيا إذا كان ضرب الهام نفقاً تفانيا

ألا طرق الناعي بليا فراعني فَقُلْتُ لَهُ لَّا رَأَيْتُ اللَّذِي أَتى فَقُلْتُ لَهُ لَّا رَأَيْتُ اللَّذِي أَتى فوالله لا أنساك أحمد ما مشت وكنت متى أهبط من الأرض تلعة جواد تشظّى الخيل عنه كأنها من الأسد قد أحمى العرين مهابة شَدِيْدٌ جَرِيْءُ النَّفْسِ نَهْدُ مُصَدَّرٌ شَعِدِيْدٌ جَرِيْءُ النَّفْسِ نَهْدُ مُصَدَّرٌ أَتَتُكُ رَسُولَ الله خَيْلُ مُغِيرَةٌ وَلِي الله خَيْلُ مُغِيرَةً النَّاسُ ولَ الله خَيْلُ مُغِيرَةً النَّاسُ ولَ الله صف مقدم إليال وسول الله صف مقدم

# ٢- حسان بن ثابت الإسلامي رضي الله تعالى عنه أولاً- حالة الشعر في مكة المكرمة والمدينة المنورة أيام حسان

بينها كان حسان قد قضى ردحاً قد يساوي نصف عمره في حياة الجاهلية في المدينة المنورة كانت قريش تحكم سيطرتها على مكة المكرمة وتبرز بين القبائل كقبيلة مميزة بفضل رسائل الشرف التي كانت تتولاها (السقاية – الرفادة – سدانة البيت) وبفضل ما كانت تحتكره من التجارة والإقراض بالربا، ولذلك عندما نزل القحط بالعرب كان سادة قريش أقدر العرب على مواجهته والاتصال بغيرهم فاتصل هاشم بالغساسنة واتصل نوفل بالفرس واتصل عبد شمس بالنجاشي فاتسعت تجارتها في الصيف شهالاً وجنوباً في الشتاء ونعموا بخير كثير قال تعالى: (لإيلاف قريش إيلافهم رحلة الشتاء والصيف فليعبدوا رب هذا البيت الذي أطعمهم من خوف) وتنازع أبناء قريش وسائل الشرف فكانت سقاية الحاج لبني هاشم وراية الحرب لبني أمية والرفادة لبني نوفل.

ثم كان عام الفيل (٥٧٠م) عندما غزا الأحباش اليمن دفاعاً عن نصارى نجران فغزوا الكعبة المشرفة بجيش من الرجال والفيلة. لم يستطع أهل مكة مواجهته فأرسل الله عليهم طيراً أبابيل ترميهم بحجارة من سجيل فجعلهم كعصف مأكول، وكانت مدن مكة المكرمة

والمدينة المنورة والطائف حكومات مستقلة في الحكم وكانت الأوس والخزرج أبرز القبائل في المدينة المنورة ويهاجر النبي في إلى المدينة المنورة ويشرق نور الهداية الربانية على بطاحها وتحتدم المعركة بين الإسلام والوثنية بعد أن استشاطت قريش غيظاً وبعد أن ناصبت الرسول العداء، حيث هب شعراء مكة ينالون من الرسول في وصحابته وانبرى شعراء المدينة المنورة لمناقضتهم وكانوا من الخزرج، بينها التزم الحياد الشعراء غير المنتمين لأحد القبيلتين على الرغم من أن أمية بن أبي الصلت وكعب بن الأشرف انحازا لقريش ورثيا قتلى المشركين لبدر وحرضا على الأخذ بالثأر ورحل كعب بن الأشرف إلى مكة المكرمة لتحريض قريش على المسلمين، ثم عاد يهجو المسلمين في المدينة ويشبب بنسائهم وأمهات المؤمنين عما أدى إلى قتله في ديار قومه.

ودخلت القبائل الإسلام وانحاز شعراؤهم إلى شعراء الرسول على يمدحونه ويناضلون خصومه كعباس بن مرداس وبجير بن زهير؛ وأسلم في العام نفسه ضرار بن الخطاب وأبلى أبو سفيان بلاءً حسناً في الدفاع عن الرسول في حنين ووقف ضرار مواقف صادقة في جهاده مع خالد بن الوليد في فتح العراق وقتل الرسولابن صبابة وابن خطل الذي كانت تغنيه جاريتاه بهجاء الرسول ومبالغتهم بإيذاء المسلمين وفر ابن الزبعرى وهبيرة بن أبي وهب إلى نجران وسمع ابن الزبعرى قول حسان:

لا تعدم من رجل أحلك بغضه نجران في عيش أخذ لئيم فعاد إلى مكة المكرمة وأسلم واعتذر للرسول ومدحه ومات ابن هبيرة مشركاً في نجران وضاع أغلب شعر المشركين واليهود وأهمل أكثر مؤرخي الأدب ذكرهم وسكنت ريح الشعر بعد فتح مكة المكرمة وانصرف بعض الشعراء لحفظ القرآن الكريم والسنة النبوية ونشر دين الله والاندماج في الوعي الإسلامي ووقف نمو الشعر والاتجاه إليه، ولم ينشد إلا للفصاحة وتأريخ الأحداث وذكر الفتوح ورثاء الخلفاء وفتنة عثمان، وقل مديح التكسب لازدراء المجتمع له واعتنى بحماية الأعراض.

في كل هذه المعارك اللسانية كان حسان بن ثابت من المدافعين عن الدين الجديد وعن الرسول على وكان من السابقين لذلك، فإذا أرسل لسانه لم يجدوا دفعاً:

إن كان في الناس سباقون بعدهم لا يرفع الناس ما أوهت أكفهم أكسرم بقوم رسول الله شيعتهم

فكل سبق لأدنى سبقهم تبع عند الدفاع ولا يوهون ما دفعوا إذا تفرقب ت الأهواء والشيع

وتحدث أهل الإفك والكذب في شأن السيدة عائشة وخاض الخائضون واتهمت سيدة الشرف التي لم تكن لتقدم على أفعال دون ذلك وهي زوجة رسول الله وابنة الصديق رضي الله عنه، فقد اشترك زعيم المنافقين في تصعيد حملة كذب في حقها مع مصطح بن أثاثة وحمنة بنت جحش وخاض في حديث الإفك معهم حسان بن ثابت والذي تولى كبره عبدالله بن أُبيِّ ابن سلول وقد حدّ حسان بن ثابت بالجلد مع أولئك الخائضين وقد تحدث عن ذلك كعب بن مالك وقال ابن رواحة:

أهله وحمنة إذ قالوا هجيراً ومسطح كما خاض في إفك من القول يفصح وسخطة ذي العرش الكريم فأبرحوا

لقد داق حسان الدني كان وابن سلول داق في الحد خزية وابن سلول داق في الحد خزية تعاطوا برجم الغيب زوج نبيهم وقد اعتذر حسان للسيدة عائشة بأبيات منها:

فإن كنت قد قلت الذي زعمتم فلا رفعت سوطي إليَّ أناملي وقد أنكر بعض الناس خوض حسان في حديث الإفك وجلده فيه وروي عن السيدة عائشة أنها برَّ أته من ذلك في طوافها حول البيت الحرام حين سبته أم حكيم بنت خالد وأم حكيم بنت عبدالله فقالت السيدة عائشة: أَبْنَ الفريعة تسبّان؟ إني لأرجو أن يدخله الله الجنة فقد دافع عن النبي على بلسانه أليس هو القائل:

هجوت محمداً فأجبت عنه وعند الله في ذاك الجسزاء وقيل: قالت لها: أليس ممن لعن الله في الدنيا والآخرة بها قال فيك؟ فقالت: لم يقل شيئاً ولكنه الذي يقول:

حصان رزان ما تزن لريبة وتصبح غرثى من لحوم الغوافل

والظاهر أنه لم يتكلم بالإفك ولكنه نقل هذا الحديث عن ابن أُبِيِّ ابن سلول وقصة الإفك تهذيب للمجتمع وتأديب للنفوس وقد أنزل الله تعالى تبرئة للسيدة عائشة (إن الذين جاؤوا بالإفك عصبة منكم لا تحسبوه شراً لكم بل هو خير لكم) وكان حسان قد أكثر على صفوان بن المعطل في شأن السيدة عائشة وكان يعرض به فضر به صفوان بالسيف على رأسه وقال:

تلت ذباب السيف عني فإنني غلام إذا هوجيت لست بشاعر ولما علم رسول الله بذلك قال: يا حسان أتشوفت على قومي أن هداهم الله للإسلام؟ يا حسان! أحسن فيها أصابك قال حسان: هي لك يا رسول الله فأعطاه الرسول الله فيا القبطية) وأعطاه أرضاً كانت لأبي طلحة وآلت إلى رسول الله وقد حزن لوفاة رسول الله فها فتئ يبكيه وأقلقته الفتنة التي حلّت بابن عفان رضي الله عنه، وقد كان هجا النجاشي وقومه فأفزعهم فأقبلوا إليه بشاعرهم موثقاً واعتذر بنو المدان منه فأطلقه النجاشي وأعطاه حسان بقية جائزة كانت له من معاوية، وكان بفراسته قد أخبر بوقعة صفين وقال بعدما كف بصره:

إن يأخذ الله من عيني نورهما ففي لساني وقلبي منها نور قلب منها نور قلب ففي لساني وقلب منها نور قلب فلسيف مأثور قلب ذكي وعقل غير ذي رذل وفي فمي صارم كالسيف مأثور واختلف في وفاته بين (٦٧٤م) بعد أن عُمِّر مئة وعشرين عاماً، وكان أبوه وجده وأبو جده قد عاش مئة وعشرين عاماً مثله.

#### ثانياً- حياته وشخصيته ومذهب شعره وأغراضه الشعرية:

أ ـ نشأته وحياته: ولد حسان بن ثابت بن المنذر بن حزام النجاري، الخزرجي في المدينة المنورة عام (٧٠ ق ـ هـ)، وتوفي في زمن معاوية عام (٥٤ هـ - ٢٧٤م) وقد على عاش مئة وعشرين سنة نصفها في الجاهلية ونصفها في الإسلام، وهو شاعر مخضرم وفد على المعاسنة في الشام، ووفد على المناذرة في الحيرة، ثم وقف شعره بعد قدوم الرسول إلى المدينة على المنافحة عن الدين الإسلامي الجديد.

ب ـ شخصيته: كان حسان بن ثابت فارساً لا يشق له غبار على الرغم من الدعايات التي أحاطت به من أنه لم يكن شجاعاً، بنى شخصيته الشعرية من القيم السامية التي استقاها أيام

جاهليته، وبعد إسلامه، ولكنه بقي متميزاً بسرعة الانفعال والاعتزاز الشديد بنفسه والمبالغة في التعصب لقومه، اتهمه بعض النقاد بالجبن لعدم مشاركته مع الرسول في غزواته مع أنه كان مصاباً بعلة إضافة إلى كبر سنّه منعاه من ذلك، وقد وصفه الرسول عليه السلام بالأسد قائلاً: (قد آن لكم أن ترسلوا إلى هذا الأسد الضاري بذنبه). داعياً حسان لقتال المشركين.

وقد نسب بعض النقاد صفة السهولة وغلبة اللين على إسلامياته إلى شيخوخته في المعاني الجديدة ومخالطة ألفاظ الإسلام وهي صفة مذمومة عند الشعراء، فحسان تحول لديه الشعر من هدف فني للقدرة على الصياغة والتفرد بها إلى وسيلة عملية للدفاع عن الإسلام ونشر دعوته والمنافحة عن الرسول بالإضافة إلى أن الإسلام دعا إلى تحطيم عوامل الشر كالتشبيب بالنساء وشرب الخمرة والعصبية الجاهلية والهجاء الفاحش وحب الانتقام والثأر وهي بواعث تهيج الشاعر وتلهب مشاعره وتجعل نفسه تجيش بالشعر.

والشعر نكد كما يقول الأصمعي يقوى في الشر ويضعف في الكذب وسُئل حسان عن لين شعره في الإسلام فقال: إن الإسلام يحجز الكذب والشعر يزينه الكذب جاء منحولاً مدسوساً عليه لغرض ديني أو فكاهي، وادّعى ابن خلدون أن شعر الإسلاميين أعلى طبقة من الجاهلين لمعاصرتهم القرآن والحديث الشريف، وأما لين شعره فهو من باب السهولة والعذوبة.

#### د- أغراض شعر حسان الإسلامية:

وقف حسان بن ثابت رضي الله عنه بجانب الرسول محمد على منافحاً عن الرسول وداعياً للرسالة الإسلامية الجديدة حيث فتح باب المناقضات الشعرية لمن بعده من الشعراء، وقد قال في الفترة الإسلامية من حياته في جميع أغراض الشعر باستثناء الأغراض الشعرية المتعارضة مع تعاليم الدين الجديد كشعر الخمرة والغزل المتهتك والهجاء الفاحش إلا ما أوجبته شفاعة الأعداء وبشاعتهم، ومن أهم الأغراض الإسلامية في شعره:

۱- شعر الأحداث: لم يتح لشاعر من الشعراء مثلها أتيح لحسان من حوادث متعاقبة مهمة أرخ فيها شعره فقد خف المسلمون من الأوسيين والخزرجيين لمكة المكرمة لتثبيت ولائهم للرسول ومبايعتهم له وترافقهم روح حسان لا جسمه إذ أنه جاوز الستين، وحين يعود من أسلموا من أهل المدينة من مكة المكرمة يسمع أهل مكة هاتفاً يهتف:

فإن يسلم السعدان يصبح محمد بمكة لا يخشى خلاق الخلائف

فيا سعد سعد الأوس كن أنت ناصرا ويا سعد سعد الخررجين الغطارف

أجيبا إلى داعي الهدى وتمنيا على الله في الفردوس منية عارفِ

وبعد بيعة العقبة الثانية أخذت قريش تبحث عن المبايعين للرسول العائدين للمدينة فلم يجدوا إلا (سعد بن عبادة والمنذر بن عمرو) وقد أعجزهم المنذر ولكنهم آذوا سعداً ولم يخلصه منهم إلا من كان يجيره في مكة وفي ذلك قال ضرار:

تـــدارکت ســعداً عنــوة فأخذتــه وکـان شـفاء لـو تــدارکت منــذرا فرد علیه حسان:

لست إلى سعد ولا المرء منذر إذا ما مطايا القوم أصبحن خمرا ويهاجر الرسول والخزرج ويسميهم الأنصار ويؤسس دولة الإسلام ويقوم بتنظيم الدعوة والجهاد وفي ذلك يقول حسان:

شوى في قريش بضع عشرة حجة يدكر لو يلقى صديقاً مواتيا فلها أتانا واطمأنت به النوى فأصبح مسروراً بطيبة راضيا ويؤكد على جهاد الأنصار والمهاجرين وتأييد الله تعالى لهم:

بأيدي رجال هاجروا نحو ربهم وأنصاره حقاً وأيدي الملائكة وتمتعض قريش لنجاح الهجرة فيهجون الرسول ويدفعهم حسان بشعره فيختاره الرسول شاعراً له يرثي الشهداء ويشيد بالأمجاد ويبتهج ابن الزبعرى بهزيمة المسلمين في (أحد) بعد انتصارهم قائلاً:

أبلغ احسان عني آية فقريض الشعريش في ذا الغلل كريم سيد ماجد الجدين مقدام بطل في دا العلال في د الجدين مقدام بطل في د عليه حسان:

ذهبت بابن الزبعرى وقعة كان منها الفضل فيها لوعدل والمست بابن الزبعرى وقعة كان منها الفضل فيها لوعدل ولقد د نلتم ونلنا مسنكم وكان الحرب أحيانا وول وتدبر هند مؤامرة اغتيال همزة بعد أن قتل أباها وتفرح، فيرد حسان فرحها حزناً قائلاً:

لا تفرحي يا هند واستجلبي دمعاً وأذري عبرة الثاكل وابكي عبل عتبة إذ قطه بالسيف تحت الرهج الجائل فترتج: هند قائلة:

نحن جزيناكم بيوم بدر والحرب بعد الحرب ذات سعر ما كان من عتبة لي من صبر ولا أخسي وعمده وبكر ويطلب عمر بن الخطاب من حسان أن يسكتها فيقول حسان:

أشرت لكاع وكان عادتها للوم إذا أشرت ملع الكفر لعن الإله وزوجها معها هند الهنود طويلة البظر ويهجو حسان تحميل قريش لواءهم في (أحد) لأمّة (عمرة بنت علقمة) بعد سقوطه تسع مرات فيقول:

فخررتم باللواء وشر فخرر لرواء حرين رد إلى صواب

جعلــــتم فخـــركم فيـــه بعبـــد وألأم مــا يطـاعفــر الــــتراب وعندما ذكر بعض الناس أبا بكر بسوء يدعو حسان للدفاع عنه بعد أن يعنفهم:

إذا تـذكرت شـجواً مـن أخـي ثقـة فـاذكر أخـاك أبـا بكـر بـما فعـلا ولما امتن الله تعالى على المسلمين بصلح الحديبية وفتحت مكة المكرمة ينشد حسان شعره ويردده الفاتحون، ولكنه يعاتب الرسول على تقديم بني سليم على قومه، ويعتب الرسول على ذلك ويرضى الأنصار بعد بكاء عميق ويزهو حسان بقومه الذين أقاموا عمود الدين قائلاً:

أروني سعوداً كالسعود التي سمت بمكة من أولاد عمرو بن عامر أقاموا عمود الدين حتى تمكنت قوائم بالمرهفات البواقر

7- رثاء حسان الإسلامي: عاش حسان مع المسلمين بروحه وعاطفته وسجل بالشعر أحداثهم وبكى موتاهم وشهداءهم فرثى شهداء مؤتة أصحاب الرسول وعبد الله بن رواحة – زيد بن حارثة – جعفر بن أبي طالب) ورثى هزة بن عبد المطلب بأكثر من مرثية ورثى حبيب بن عدي وأصحابه حين غدرت بهم هذيل ويستعصي عليه الشعر عند موت النبى ويفحمه المصاب، ثم بعد فترة يخاطب الرسول باكياً:

كنـــت الســـواد لنــاظري فعمـــى عليــك النــاظر مــن شــاء بعــدك فليمــت فعليــك كنــت أحــاذر وقد طبعت الدعوة الإسلامية رثاء حسان بطوابع المعاني الإسلامية ومفرداتها، وعندما يجاور الرسول الله على الله حسان ويبكيه قائلاً:

كان الضياء وكان النور نتبعه بعد الإله وكان السمع والبصرا وكذلك يقول في رثائه:

بطيبة رسم للرسول ومعهد منير وقد تعف لقد خيبوا حلماً وعلماً ورحمة عشية عوهل عدلت يوماً رزية هالك رزية يوم م

منير وقد تعف و الرسوم وتهمدُ ورحمة عشية عدوه الشرى لا يوسدُّ رزية يوم مات فيه محمَّدُ

إمام لهم يهديهم الحق جاهدا عفوا عن الزلات يقبل عذرهم وما فقد الماضون مثل محمد

معلم صدق إن يطيعوه يسعدوا وإن يحسنوا فالله بالخبر أجودُ ولا مثله حتى القيامة يفقدُ مع المصطفى أرجو بدار جواره وفي نيل ذاك اليوم أسعى وأجهد ك

٣- هجاء حسان الإسلامي: هجا حسان المشركين واليهود في ظل الإسلام ورماهم بالفرار والجبن واللؤم والجهل والعقوق والسفاهة وأنهم عبيد وأدعياء ولصقاء وأبناء إماء وغير ذلك من المعايب التي أوجعتهم، وقد كان رسول الله على يقول له: (شن الغارة على بني عبد مناف فوالله لشعرك أشد عليهم من وقع الحسام في غلس الظلام) وقد كان حسان يهجو الشعراء المشركين من قريش كعبد الله بن الزبعرى وأبي سفيان وعمرو بن العاص وضرار بن الخطاب، وقد طالب الناس على بن أبي طالب هجاء شعراء المشركين فقال: إن أذن لي النبي، فقالوا: يا رسول الله ائذن له فقال له: (إن علياً ليس عنده ما يراد في ذلك منه)، فقال حسان: أنا لها والله لأسلَّنك منهم كما تسل الشعرة من العجين فأرشده أبو بكر إلى أنساب الرسول حتى لا يمسه. وقد هجا حسان هند بنت عتبة وكعب بن الأشرف ويهود قريظة وقد قال فيهم:

> هـــم أتــوا الكتـاب فضيعوه وقال يهجو أبا جهل:

فهم عمرى من التوراة بور

س\_اه معشره أبا حكم ف\_\_\_ الجــــىء الــــدهر معتمـــرا ورمى حسان قوماً بالجبن فقال:

والله س\_\_\_اه أبيا جهيل إلا ومرجلل جهله يغلل

زبانيـــــة حـــــول أبيـــــاتهم وخــــور وقد هجا مجلساً لمزينة طاف بهم وهو أعمى فضحك به بعضهم، فقال حسان:

فب ئس البني وبئس الأب أبوك أبوك وأنت ابنه وأمـــك ســوداء معتمــة كـان أناملهـا الحنظــب وقد استعاذ الحارث بن عوف بالرسول من هجاء حسان؛ لأنه على حد قوله لو مزج شعره بالبحر مزجه.

ومن شعره في الهجاء قوله في هجاء ابن الأسلت أحد سادة الأوس:

ألا أبليغ أبا قيس رسولا إذا ألقى لها سمعاً تبين نسيت الجسر يوم أبي عقيل وعندك من وقائعنا يقين تشيب الناهد العذراء فيها ويسقط من نخافتها الجنين قتلتم واحداً منّا بأليف هيلالله ذا الظفر رالبين ومن هجائه لأبي سفيان حين تعرض للرسول عليه السلام، يقول:

هجوت محمداً فأجبت عنه وعند الله في ذاك الجوزاء ألم جوت محمداً فأجبت عنه فشركما لخيركما الفداء أتهجوه ولست له بكفء فشركما لخيركما الفداء يغلب على أسلوب حسان الرقة وسلاسة التعبير فهو حضري شعره مشوب بالعاطفة والانفعال الظاهر جعله ابن سلام أشعر الشعراء الإسلاميين.

3- مديح حسان الإسلامي: مدح حسان بن ثابت الرسول وخلفاءه وصحابته وحواريه وفرسان المسلمين وشجعانهم والسيدة عائشة، وقد جاء مدحه للرسول وشعيره من أغراض الشعر وتغلب عليه الصنعة الدينية في مدحه للرسول والقوة الروحية مستلها السهاء وما جاء به الرسول من الآيات البينات وما تحلّى به الرسول من شريف الصفات وهو مدح صادق مخلص.

٥- فخر حسان الإسلامي: يعد الفخر عند حسان من أهم أغراض الشعر لديه فقد كان حسان من أعظم الشعراء فخراً في الجاهلية لاشتعال فخره على صفات الفخر عند العرب (الشجاعة الكرم الأصل النسب) ولكن فخره في الإسلام جاء مناسباً لمعاني الفخر الإسلامية كالفخر بالدين الجديد والاعتزاز به والفخر بنصرة الملائكة للمؤمنين.

7- غزل حسان ونسيبه الإسلامي: لم يتغير شعر حسان في الغزل والنسب عما كان عليه في الجاهلية واكتفى منه بالغزل العفيف ونبذ الغزل الفاحش وإن كان غزله يفتقر لصدق العاطفة؛ لأنه لم يصدر عن حب صادق أو تجربة حقيقية أو لأنه تقليد لعادة النسيب عند الشعراء.

٧- حكم حسان وأمثاله في الإسلام: زاد الإسلام شعر حسان حكمة وأمثالاً لما لتعاليم القرآن الكريم من أثر في ذلك مما جعل حكمة تزداد قوة وإحكاماً ومن روائع حكمه:

رب حلم أضاعه عدم الما ل وجهل غطى عليه النعيم مدم المعادة عن العقيدة الدفاع عن العقيدة كرس حسان شعره فزمن الرسول والمتصفح لديوانه يجد الإسلامية، وجاء معظم شعره منافحة عن الدين الجديد وعن أتباعه، والمتصفح لديوانه يجد الكثير من شعره معبِّراً عن هذه القضايا.

## هـ نماذج من شعر حسان:

۱ – قال حسان يتهدد المشركين قبيل الفتح ويهجو أبا سفيان بن الحارث ويمدح الرسول عليه السلام:

عفت ذات الأصابع فالجواء ديار من بني الحسحاس قفر وكانت لا يرزال بها أنيس فدع هذا ولكن من لطيف فدع هذا ولكن من لطيف لشعثاء التي قد تيمت كأنّ سبيئة من بيت رأس على أنيابها أو طعم غضض نوليها الملامة إن ألمنا

تثر النقع موعدها كداء على أكتافها الأسل الظهاء تلطمهن بالخمر النساء وكان الفتح وانكشف الغطاء يع\_\_\_ز الله في\_ه م\_\_ن يشاء وروح القدس ليسس له كهاء يقول الحق إن نفع البلاء فقل تم: لا نق وم ولا نشاء هـم الأنصار عرضتها اللقاء س\_باب أو قتال أو هجاء ونضر \_\_ ح\_ين تخ\_تلط الدماء مغلغلة فقد برح الخفاء وعبد الدار سادتها الإماء وعنددالله في ذاك الجسراء فشر كے الفداء أمين الله شيمته الوفياء ويمدحـــه وينصــره ســواء لِعِ رْض محمّدٍ منكم وقاءً ففيى أظفارنا منهم دماء وحلف قريظة منابراء وبحري لا تكدره الدلاء

عدمـــنا خيلنــا إن لم تـــروها ينازعن الأعنة مصعدات تظ\_\_\_ل جي\_ادنا متمط\_\_\_رات فإمّا تعرضوا عنا اعتمرنا و إلا فاصــــروا لجــــلاد يـــوم وجبريك رسول الله فينكا وقال الله قد أرسات عبدا شهدت به فقو مواصدقوه وقال الله: قد يسرت جندا لنا في كل يوم من معد فنحكم بالقوافي من هجانا ألا أبل\_غ أب\_ا سيفيان عنيي بان سيو فنا تر كستك عبدا هجوت محمداً فأجبت عنه أتهجه ولست له بكفء هجوت مباركاً بررّاً حنيف فمن يهجو رسول الله منكم فـــــان أبي ووالـــده وعــرضي أولئك معشر نصروا علينا وحلف الحسارث بسن أبي ضرار لـــساني صــارم لا عيــب فـــيه ٢ - قال يفتخر ويهجو ابن الزبعرى وقريش ويذكر مقتل أصحاب اللواء يوم أحد:

وخيال إذا تغرورت النجروم سقم فهو داخل مكتوم واهنن البطش والعظام سنؤوم ل\_\_\_\_\_ ولــ ولــ ولــ منظــــوم عليها لأندبتها الكلوم غير أن السشباب ليسس يدوم لان عند النعان حين يقوم صل يوم التقت عليه الخصوم مسى يسوم نعسان في الكسبول مقيسم م رحـــنا وقفلهــم مـحطــوم كـــل دار فيهـا أب لي عظـيم ل وجهل غطي عليه النعيم ن سببي من الرجال الحريم خام\_\_\_ل في صديق\_ه م\_ذموم أسرة مسن بنسى قسصي صسميم في رعاع من القنا نحزوم أن يقيم وا إن الكريم كريم والقنا في صدورهم محطوم لم يقيموا وخف منها الحلوم إنا تحمل اللواء النجوم

منع النوم بالعشاء الهموم من حبيب أصاب قلبك منه يا لقومي هل يقتل المرء مثلي همها العطر والفراش ويعلوها لو يدبّ الحولي من ولد الذر لم تفه شمس النهار بشيء إن خالى خطيب جابية الجو وأبي في سميحة القائلل الفال وأنا الصقر عند باب ابن سل و أبي ووافــــد أطلقـــا لي ث وسطت نسبتى النوائب منهم تلك أفعالنا وفعل الزبعرى وَلِيَ البِاسُ منكم إذ حضرتم تسعة تحمل اللواء وطارت بدم عانك وكان حفاظا وأقاموا حستى أزيروا شعوبا وقرريش تلوذ منا لواذا لم تطــق حمــله العواتــق مــنهم

٣- قال يهجو بني الحماس، رهط النجاشي الشاعر:

أما الحاس فإني غير شاتمهم قي وم لئام أقدل الله عدتهم كان ريحهم في الناس إذ برزوا أولاد حام فلن تلقى لهم شبها أولاد حام فلن تلقى لهم شبها لم ينبتوا فرع خير يذكرون به إن سابقوا أسبقوا أو نافروا نفروا فروا شبه الإماء فلا دين ولا حسب تلقى الحاسي لا يمنعك حرمته تلقى الحاسي لا يمنعك حرمته عال يفخر بقومه الأنصار:

أهاج ك بالبيداء رسم المنازل و جرت عليها الرامسات ذيولها ديسار التي راق الفواد دلالها عين كحلاء المدامع مطفل ديار التي كادت ونحن على منى ديار التي كادت ونحن على منى ألا أيها السساعي ليدرك مجدنا فهل يستوي ماءان أخضر زاخر فمن يعدل الأذناب ويحك بالذرا تناول سهيلاً في السماء فهاته ألسنا بحلاً لين أرض عدونا ميودا سيقنا الناس مجداً وسؤددا

لا هم كرام ولا عرضي لهم خطر كما تساقط حول الفقحة البعر ريح الكلاب إذا ما بلها المطر إلا التيوس على أكتافها الشعر حتى ينبت عود النبعة الكمر أو كاثروا أحداً من غيرهم كثروا لو قامروا الزنج عن أحسابهم قمروا شبه النبيط إذا استعبدتهم صبروا

نعم قدعفاها كل أسحم هاطل فلم يبق منها غير أشعث ماثل وعرز علينا أن تجود بنائسل تراعي نعاماً يرتعي بالخائسل تحل بنا لولا نجاء الرواحل تحل بنا لولا نجاء الرواحل نأتك العلا فأربع عليك فسائل وحسي ظنون ماؤه غير فاضل قد اختلفا بريحي بباطل ستدركا إن نلته بالأناميل تعليكاً في القبائيل تليداً وذكراً نامياً غير خاميل تليداً وذكراً نامياً غير خاميل

لنا جبل يعلو الجبال مشرف مساميح بالمعروف وسط رحالنا وفينا إذا ماشبت الحرب سادة نصرنا وآوينا النبعي وصدقت وكنا متى يغزز النبعى قبيلة ويوم قريش إذ أتونا بجمعهم وفي أُحُـد يـوم لهـم كـان مخزيـا ويــوم ثقيـف إذ أتينا ديارهم ففروا وشد الله ركن نبيه ففروا إلى حصن القصور وغلقوا وأعطوا بأيديهم صغاراً وتابعوا وإنى لسهل للصديق وإنسي وأجعل مالي دون عرضي وقاية وإنى جديد ليسس يدركسه البلى ٥ - وقال يرثي الرسول عليه الصلاة والسلام:

تالله ما حملت أنثى ولا وضعت ولا برريته ولا برريته من الذي كان فينا يستضاء به مصدقاً للنبيين الألى سلفوا يا أفضل النباس إني كنت في نهر أمسى نساؤك عطلن البيوت فيا

فنحن بأعلى فرعه المتطاول وشباننا بالفحيش أبخيل باخيل كهول وفتيان طوال الحائل أوائكلنا بالحسق أول قائكل نصل حافتيه بالقنابل وطئنا العدو وطأة المتثاقل نطاعنهم بالسمهري الذوابال كتائب نمشي حولها بالمناصل بكل فتى حامى الحقيقة باسل وكائن ترى من مشفق غير وائل فأولى لككم أولى حداة الزوامل لأعدل رأس الأصعر المتمايل وأجبهه كي لا يطيب لآكل وإني نعيم ليسس يوماً بزائل

مثل الرسول نبي الأمة الهادي أوفى بذمة جار أو بميعاد أوفى بذمار أو بميعاد مبارك الأمر ذا عدل وإرشاد وأبذل الناس للمعروف للجادي أصبحت منه كمثل المفرد الصادي يضربن فوق قفا ستر بأوتاد

مثل الرواهب يلبسن المسوح وقد أيقن بالبؤس بعد النعمة البادي

٣ ـ كعب بن زهير بن أبي سلمي

أ. حياته ونشأته:

أحد شعراء البادية الذين أسلموا ومدحوا النبي على هو كعب بن زهير بن أبي سلمى ربيعة بن رباح بن قرة بن الحارث المزني، أبوه من فحول شعراء الجاهلية، فهو ينتمي إلى بيت عريق من بيوت الشعر، وأمه امرأة من بني عبد الله بن غطفان يقال لها كبشة بنت عهار بن عدي بن سحيم، وهي أم سائر أولاد زهير.

ولما جاء الإسلام لم يبادر كعب إلى اعتناقه ووقف منه موقف العداء، وكان له أخ يسمى بجيراً سبقه إلى الإسلام، وأخذ يدعوه إليه، فأصم كعب أذنيه وأخذ يثير قومه على بجير فيشتدون عليه، فخرج مهاجراً إلى الله ورسوله على فأرسل له كعب بهذه الأبيات: ألا أبلغا عنى بجيراً رسالة

فأنشد بجير الأبيات للنبي وأهدر دمه، فكتب له بجير: (إن النبي وهي بهم بقتل كل من يؤذيه من شعراء المشركين، وإن ابن الزبعرى وهبيرة بن أبي وهب قد هربا، فإن كانت لك حاجة فأقدم على رسول الله وإنه لا يقتل أحداً جاء تائباً، وإن أنت لم تفعل فانج إلى نجائك من الأرض).

فلها آتاه الكتاب ضاقت عليه الأرض ورفض قومه أن يجيروه، فقدم المدينة مستجيراً بأي بكر، فجاء به رسول الله رجل جاء يبايعك على الإسلام، وحسر عن وجهه وقال: هذا مقام العائذ بك، أنا كعب بن زهير. فوثب رجل من الأنصار مستأذناً أن يضرب عنقه، فمنعه النبي وأمّنه، فأنشد كعب هذه القصيدة ومدح النبي والمهاجرين.

- وقد وقعت القصيدة في نفس الرسول وله موقعاً كريهاً فعفا عن كعب وأثابه عليها بأن منحه بردته الشريفة التي ظلت في عقبه إلى أن اشتراها منهم معاوية بن أبي سفيان وتداول الخلفاء من بعده لبسها.

- وقد أسلم كعب وحسن إسلامه، وناصر الرسول رفي الله عن دين الله. ويقال: إنه توفى سنة ٢٤هـ.

ب. شخصيته: صقل كعب بن زهير موهبته الشعرية على يد والده زهير أحكم شعراء العربية، وكان زهير يحفظ تلاميذه من أهل بيته وغيرهم شعره وشعر غيره من الجاهليين حتى تتضح الموهبة فيهم، لكنه كان ينهاهم عن النظم، فيضرب كعباً كلما تكلم بالشعر نحافة أن يقول شعراً ضعيفاً يروى عنه فيعرف بسوء شعره. فكعب نظم الشعر وهو لا يزال غلاماً صغيراً لمّا يبلغ الحلم، مما يؤيد ذلك ما ورد عن النابغة الذبياني أنه مدح النعمان بن المنذر بقصيدة حتى إذا بلغ قوله:

تراكَ الأرضُ إن ما متّ خِفا وتحيا إن حييت بها ثقيلا

قال النعمان: هذا بيت إن أنت لم تتبعه بها يوضح معناه كان إلى الهجاء أقرب منه إلى المديح. فأراد ذلك النابغة فعثر عليه، فقال: أجلني. قال: أجلتك ثلاثاً، فإن أنت أتبعته بها يوضح معناه فلك مئة من العصافير نجاب، وإلا ضربة بالسيف تأخذ منك ما تأخذ.

فأتى النابغة زهيراً وأخبره الخبر فقال: اخرج بنا إلى البرية فإن الشعر بري. فخرجا وتبعها كعب وكان لا يزال صغيراً، فتجاولا البيت ملياً فلم يأتها ما يريدان، فقال كعب: ما يمنعك أن تقول:

وذاك بـــأن حللـــت العـــز منهــا فتنمــــغ جانبيهـــا أن يــــزولا فقال النابغة: جاء بها ورب الكعبة، لسنا والله في شيء.

ج - شعره: اشتهر كعب ببردته التي تشرف بإلقائها بين يدي النبي على وأصبحت هذه القصيدة باباً من أبواب الشعر العربي.

#### د ـ بردته،

يقول الشاعر كعب بن زهير:

بانَــتْ سُــعادُ فَقَلبــي اليــومَ مَتْبــولُ ومــا ســعادُ غَــداةَ البــيْنِ إذ رَحَلــوا

مُتَ يَّمٌ إِثْرَهِ اللهِ يُفْدَ مَكْبولُ اللهِ اللهِ مَكْبولُ اللهِ مَكْحولُ اللهِ مَكْحولُ

كأنَّا مُنْهَالٌ بالرَّاح مَعْلولُ صافٍ بـأَبْطَحَ أَضْحى وهُـوَ مَشْمولُ مِن صَوْبِ سارِيَةٍ بيضٌ يَعالِيلُ مَوْعودَها أو لَوَ أنَّ النُّصْحَ مَقْبولُ فَجْعٌ ووَلْعٌ وإخْدلافٌ وتَبْديلُ ك\_ما تَكَونُ فِي أَثْوابها الغولُ إلاّ كا تُمسِكُ الماءَ الغَرابيلُ وما مَواعيالُه الأباطيلُ وما له لله عن طوال الدّهر تعجيل إِنَّ الأمانيَّ والأحْسلامَ تَضْسليلُ إلاّ العِتاقُ النَّجيباتُ المَراسِلِ فيها على الأيُّن إرْقالٌ وتَبْغيلُ عُرْضَتُها طامِسُ الأعْلام مَجْهولُ إذا تَوَقَّ لَتِ الْحُرِ الْحُرِ الْحُرِ اللَّهِ وَالْمِيسِلُ في خَلْقِها عن بَناتِ الفَحْل تَفْضيلُ وعَمُّها خالمًا قَوْداءُ شِمْليلُ منها لَبانٌ وأقْرابٌ زَهاليلُ مِرْفَقُها عن بَناتِ الرُّورِ مَفْتولُ مِنْ خَطْمِها ومِن اللَّحْيَيْنِ برُطيلُ في غارِز لم تَحَوَّنْهُ الأَحَالِيلُ عِتْتُ مُبِينٌ وفي الخَدَّيْنِ تَسْهِيلُ

تَجْلُو عَوارِضَ ذي ظَلْم إذا ابْتَسَمَتْ شُجَّتْ بِذي شَبَم مِنْ ماء مَحْنِيةٍ تَجْلُوالرِّياحُ القَذِي عنهُ وأَفْرَطَهُ يا ويُحَها خُلَّةً لو أنّها صَدَقَتْ لكِنَّها خُلَّةٌ قد سِيطَ مِن دَمِها فا تَدومُ على حالٍ تكونُ بها وما تَمَسَّكُ بالوَصْلِ الذي زَعَمَتْ كانت مَوَاعيدُ عُرْقوب لها مَشَلاً أرْج و وآمَلُ أَنْ يَعْجَلْنَ فِي أَبَدٍ فلا يَغُرَّنْكَ ما مَنَّتْ وما وَعَدَتْ أَمْسَتْ سُعاد بِأرض لا يُبَلِّغُها ولن يُبَلِّغُها إلاّ عُندافِرَةُ مِن كُلِّ نَضَّاخَةِ اللَّهُوْرِي إِذَا عَرِقَتْ تَرمدى الغُيدوبَ بِعَيْنَدي مُفْرَدٍ لَحَيْ ضَخْمٌ مُقَلَّدُها فَعَهِمٌ مُقَلَّدُها حَــرْفٌ أَخوهـا أبوهـا مِــن مُهَجَّنَـةٍ يَمْشي القُرادُ عليها ثمَّ يُزْلِقُهُ عَيْرِ انَـةٌ قُـذِفَتْ فِي اللَّحْمِ عَـنْ عُـرُضٍ كأنَّ ما فاتَ عَيْنَيْها ومَذْبَحَها تُمِـرُ مِثـلَ عَسـيبِ النَّخْـلِ ذا خُصَـلِ قَنْ واءُ في حُرَّتَيْها للبَصيرِ بها ذَوابِ لِ وَقْعُهُ نَّ الأرضَ تَحْليل لَ لم يَقِهِ نَّ رُؤوسَ الأُكْ مِ تَنْعيلُ كانَّ ضاحيهِ بالنّارِ مَمْلولُ وقد تَلَفَّع بالقُور العَسَاقيلُ وُرْقُ الْجَنادِبِ يَرْكُضْنَ الْحَصى قيلوا قامَـــتْ فَجاوَبَهِـا نُكْــدُ مَثَاكِيــلُ لما نَعي بكرَها النَّاعونَ مَعْقولُ مُشَـــقَّقُ عَــنْ تَرَاقِيهِــا رَعابيـــلُ إنَّكَ يابنَ أبي سُلْمَى لَقْتولُ لا أُلْفِيَنَّ كَ إِنَّى عَنْ كَ مَشْ غُولُ فك لُّ ما قَدَّر الرَّحْنُ مَفْع ولُ يوماً على آلَةٍ حَدْباءَ مَحْمولُ والعَفْ وُ عند رسولِ الله مَامُولُ \_\_قُرآن فيها مَ\_واعيظٌ وتَفْصِيلُ أُذْنِبْ ولو كَثُرَتْ عنِّى الأقاويلُ أرى وأسمع ما لو يسمع الفيل مِنَ الرّسولِ بإذنِ الله تَنْويلُ في كَفِّ ذي نَقِهاتٍ قِيلُهُ القيلُ وقيلً إنَّكَ مَسْبِورٌ ومَسْوَولُ بِ بَطْنِ عَثَّ رَ غِيلٌ دونَ لهُ غيلُ خُـمٌ مِـنَ القَـوْمِ مَعْف ورٌ خَرَاذيلُ

تَخْدي على يَسَراتٍ وهي لاحِقَةٌ سُمْرُ العُجاياتِ يَتْرُكْنَ الْحَصي زِيَا يوماً يَظَلُّ بهِ الحِرْباءُ مُصْطَخِما كان أوْبَ ذِراعَيْها وقد عَرقَتْ وقالَ للقَوْم حادِيمِمْ وقد جَعَلَتْ شَــدَّ النَّهارِ ذِراعَا عَيْطَل نَصَفٍ نَوَّاحَةٌ رَخْوَةُ الضَّبْعَيْنِ ليسَ لها تَفْرى اللَّبانَ بِكَفَّيها ومِدْرَعُها يَسْعِي الوُشاةُ بِجَنْبَيها وقَوْهُمُ وقالَ كُالُ خَليل كُنْتُ آمُلُهُ فَقُلْتُ خَلُّوا طَريقى لا أبا لَكُمهُ كلُّ ابن أُنْشى وإنْ طالَتْ سَلامَتُهُ أُنْبَئِتُ أَنَّ رسولَ الله أَوْعَكَ لَن مَهْ لاً هداكَ الذي أعْطاكَ نافِكَ الس لا تَأْخُلَذَي بِاقُوالِ الوُشاةِ ولمُ لقدْ أَقومُ مَقاماً ما لو يقومُ بهِ لَظَلَ يُرْعَدُ إِلاَّ أَنْ يَكونَ لهُ حتى وَضَعْتُ يَمينى لا أُنازِعُهُ لَــذاكَ أَهْيَــبُ عنــدي إذْ أُكلِّمُــهُ مِن ضَيْغَم من ضِراءِ الأُسْدِ تخْدَرُهُ يَغْدو فَيَلْحَمُ ضِرْغَامَيْنِ عَيْشُهُما

أَنْ يَسَتُرُكَ القِسِرْنَ إلاّ وهو مَفْلُولُ ولا تَمَشَّ عِي بِوادي بِهِ الأَراجي لِ وَلا تَمَشَّ عِي بِوادي بِهِ الأَراجي لِ مُطَرَّحُ البَرِّ والدَّرْسانِ مَا كُولُ مُهَنَّ دُ من سيوف الله مَسْلولُ بَهِ مَسْلولُ بِعِي اللهِ مَسْلولُ مِعَانِ مِكَةً لِيا أَسْلَمُوا زولُولُ وا عند اللقاء ولا مِيلٌ مَعازي لُ مَعازي لله من نَسْجِ داودَ في الهَيْجِ اسَرابيل مَانيلُ مَا تَسُل كُمُوا وَلَيْسُولُ القَفْعِ الْحَبِي بَعْدولُ كَاللهُ ودُ التَّنابيلُ قوماً ولَيْسُوا بَحَارِيعاً إذا نِيلُوا وَلَيْسُوا بَحَارِيعاً إذا نِيلُوا مَا إِنْ لَهُم عن حِياضِ المُوتِ تَمْليلُ مَا إِنْ لَهُم عن حِياضِ المُوتِ تَمْليلُ مَا إِنْ لُهُم عن حِياضِ المُوتِ تَمْليلُ مَا إِنْ لُهُم عن حِياضِ المُوتِ تَمْليلُ مَا إِنْ لُهُم عن حِياضِ المُوتِ تَمْليلُ مَا إِنْ لُمُ مَا إِنْ لُهُم عن حِياضِ المُوتِ تَمْليلُ

إذا يُساوِرُ قِرْنَا لا يَحِلُ لَكُ مَا مَرْةً مِنْ مُ تَظَلَّ مُميرُ الوَحْشِ ضَامِزَةً ولا يَسزالُ بواديب أخرو ثِقَة إنّ الرّسولَ لَسَيفٌ يُسْتَضاءُ به إنّ الرّسولَ لَسَيفٌ يُسْتَضاءُ به في عُصبةٍ من قريشٍ قال قائلُهُمْ ذالوا في اللّه أنْكاسٌ ولا كُشُفٌ شُصمُ العَرانينِ أبطالٌ لَبوسُهُمُ بيضٌ سَوابغُ قد شُكّتْ لها حَلَقٌ يَمْشونَ مَشْيَ - الحِالِ الزُّهْرِ يَعْصِمُهُمْ لا يَقْرَحونَ إذا نالَتْ رماحُهُمُ لا يَقْرَحونَ إذا نالَتْ رماحُهُمُ لا يَقْرَحونَ إذا نالَتْ رماحُهُمُ لا يَقَعَلُ الطَّعْنَ إلا في نُحورِهِمُ لا يَقَعَلُ الطَّعْنَ أَلِلا في نُحورِهِمُ لا يَقَعَلُ الطَّعْنَ أَلِلا في نُحورِهِمُ المَّاعِنَ اللَّهِ اللَّهُ يَصِعَهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الطّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ

## ٤ ـ النابغة الجعدي الإسلامي

#### أ. حياته ونشأته:

اسمه حسان بن قيس ولقب النابغة؛ لأنه لم يقل الشعر في صباه ولا في شبابه وهو من بني جعدة أحد بطون عامر، فخر في جاهليته بقبيلته وتغنى بحسبها ومآثرها وهجا خصومها بني أسد.

## ب ـ شخصيته:

أنكر النابغة الجعدي في الجاهلية عبادة الأوثان وشُرْبَ الخمر وهَجَرَ الأزلام فكان من الحنفاء الذين لبوا دعوة الرسول الكريم.

هاجر من البادية وأقام بالمدينة المنورة حتى إذا كانت الفتوح الإسلامية انطلق مع المجاهدين فحارب معهم

توفي في خلافة مروان بن الحكم سنة ٦٥، عن عمر طويل.

#### ج ـ شعره:

شاعر مخضرم قوي الطبع فصيح يجري شعره على السليقة لا يعرف التكلف أو الصنعة.

ويختلف شعره في الإسلام اختلافاً واضحاً عن شعره في الجاهلية فقد كان في الجاهلية خشناً محدوداً في مفاخر القبيلة لكنه في الإسلام نهل من معين الإيهان فأصبح أبلغ وقعاً وأوسع مدى.

وفنون شعره المشهورة هي المدح والفخر والهجاء والوصف، وقالوا إنه كان من أوصف الشعراء للخيل..

#### د- مدح وفخر:

في فخر النابغة الجعدي أنفة الجاهلية ولكنها أنفة يحكمها العقل وحمية وجهت للدفاع عن القيم والمثل السامية..

أتيت رسول الله إذ جاء بالهدى وجاهدت حتى ما أحس ومن معي أقيم على التقوى وأرضى بفعلها وإنا لقوم ما تعود خيلنا وننكر يوم الروع ألوان خيلنا وما كان معروفاً لنا أن نردها بلغنا الساء مجدنا وجدودنا ولاخير في حلم إذا لم تكن له ولا خير في جهل إذا لم يكن له حرم المفردات:

ويتلو كتاباً كالمجرة نيرا سهيلاً إذا ما لاح ثمت غورا وكنت من النار المخوفة أحذرا إذا ما التقينا أن تحيد وتنفرا من الطعن حتى نحسب الجون أشقرا صحاحاً ولا مستنكراً أن تعقرا وإنا لنرجو فوق ذلك مظهرا بسوادر تحمي صفوه أن يكدرا حليم إذا ما أورد الأمر أصدرا

المجرة: منطقة في السهاء قوامها نجوم كثيرة لا يميزها البصر. والعامة تسميها: درب التبانة - غور: غاب - الجون: الأسود - تعقر: تقتل - مظهر: علو - بوادر: أعهال - مواقف - أورد: أحضر - أصدر: أخرج.

### ٥- كعب بن مالك

### أ. حياته ونشأته:

ولد كعب بن مالك رضي الله تعالى عنه في المدينة المنورة وهو من بني سلمة من الخزرج كناه النبي بي بأبي عبد الله بعد أن كانت كنيته في الجاهلية (أبا بشير) وكان أبوه مالك شاعراً وأمه ليلى بنت زيد من بني سلمة تزوج كعب من (عميرة بنت خيبر السلمية وصفية اليمنية وأم ولد وخيرة) ولدت له الأولى (عبد الله وقضاله وهب معير خولة سعاد) وولدت له الثاني (كبشة) وولدت له الثالثة (عبد الرحمن) في عهد النبي بي وقد توفي في خلافة سليان بن عبد الملك ولكعب أخ اسمه (سهل) وآخر اسمه (سراقة) واشتهرت أسرته بالشعر والعلم والحديث، فقد روى كعب ثمانين حديثاً عن رسول الله.

أسلم كعب مبكراً ولم يكن في المدينة أكثر من أربعين رجلاً وقد آمنوا وبايع النبي على بيعة العقبة الثانية مع اثنين وسبعين رجلاً وامرأتين، وشملته المؤاخاة بين المهاجرين والأنصار مع (طلحة) أو (الزبير بن العوام) جاهد في سبيل الله بشعره وسيفه وشهد كل المشاهد عدا (بدر وتبوك) وقد نزل بتخلفه عن تبوك قرآناً، وقد أحب كعب رسول الله وصاحبه في السلم والحرب ولبس لأمة النبي الصفراء، فجرح كعب أحد عشر جرحاً بعد أن قام فوق النبي على يتقن يحميه وهو نائم ولاه رسول الله صدقات (أسلم وغفار) وقيل (جهينة) وكان كعب يتقن الكتابة ويعرف الحساب، وقد طلب رسول الله من كعب أن يحدو بالقافلة مرة فقال:

قضينا من تهامة كل حق وخيب رشم أجمعنا السيوفا نخبر ها ولي ونطقت لقالت قيوطعهن دوساً أو ثقيفا وقد بكى رسول الله عندما انتقل إلى الملأ الأعلى وقال:

فجعنا بخير الناس حياً وميتا وأدناه من رب البرية مقعدا وقال:

يا عين فابكي بدمع ذرى لخير البرية والمصطفى وابكي الرسول وحقَّ البكاء عليه لدى الحرب عند اللِّقا

وحضر كعب بن مالك اجتهاع السقيفة لاختيار خليفة بعد وفاة النبي هي، ثم استعمله عثهان على صدقة (مزينة) وقد دافع عنه أثناء الفتنة وقد قضى بقية حياته في المدينة المنورة بعد أن تردد على الشام، وقد اختلف في سنة وفاته (٥٠- ٥١- ٥٥).

### ب ـ شخصيته:

تتميز شخصية كعب بالعقيدة الصادقة والعلم والشجاعة والدفاع عن الدين الجديد وقضى حياته مدافعاً عن الإسلام والمسلمين.

#### ج ـ شعره:

كعب بن مالك الأنصاري شاعر جمع بين فصاحة اللسان وحدة السنان ورقة الوجدان وغزارة الإيان حمل على عاتقه عبء الدفاع بشعره عن الإسلام والذود عن حماه ورد سهام أعدائه إلى نحورهم في معركة شعراء الكفر والإيان، وقد عبر في شعره عن أسمى المعاني الإنسانية الإسلامية، فقد قال عنه رسول الله صلى الله كها ورد في صحيح البخاري ومسلم: (شكرك ربك على قولك هذا يا كعب) (أبشر يا كعب بخير يوم مر عليك منذ ولدتك أمك) ويسأل كعب أمن عندك يا رسول الله أم من عند الله ويجيب صلوات الله عليه وسلامه: (لا بل من عند الله عز وجل) إشارة إلى توبة الله تعالى عن الذين خلفوا عن غزوة تبوك، وقد شهد كعب كل المشاهد ومنها (العقبة) و(أحد) ولكنه لم يشهد (تبوك وبدراً) وزل فيه قرآناً كذلك لبس كعب درع النبي السفراء وجرح يومها إحدى عشرة جراحة، وقد كان كعب يخوف الكافرين وقائع السيوف بينها كان حسان يقع في الأنساب وابن رواحة يعيرهم بالكفر.

### د ـ موضوعات شعره:

لم يكن الشعر عند كعب بن مالك يصدر عن صناعة، بل كانت أشعاره تصدر عن سجية وفطرة وقريحة تدفعه للتعبير عما تجيش به نفسه من مشاعر وعواطف وميول وأفكار، وبذلك اقتصرت فنون الشعر وموضوعاته عنده على ما يلائم شخصيته والحياة التي كان يحياها متجنباً ما يخالف الدين والوقار، ومن هنا لا نجد في شعره ما يتحدث عن الغزل والخمريات والمجون والتهتك وخاصة أنه ممن لازم رسول الله على وأهم الأغراض التي جاشت أشعارها في نفسه:

### ١- المديح:

يعد المديح من أهم الأغراض التي تحدث فيها الشعراء على مر العصور، وقد اتخذ المديح أشكالاً متعددة من المدح غير المكتسب إلى المديح المكتسب مما جعل شعراء المديح المكتسب في الدرجة الحضيض من الشعر عند كعب، خاصة أن هذا المديح يعبر عن مظاهر العظمة والأبهة والتعاظم والكبرياء بينها مدح كعب رضي الله عنه لم يكن متكسباً مطلقاً؛ إذ إن كعب لم يمدح أحداً لم تتوفر فيه المثل الإسلامية، بل كان مديحه إشادة بالرسالة السهاوية والدعوة الإسلامية وتبجيلاً لحملة الرسالة الإسلامية، وينطوي شعر كعب على مدح يستظل تحت راية الدين خاصة وأن الرسول على لم يكن راغباً أن يمتدحه الشعراء بها كان يمتدح به الملوك وهو القائل: (احثوا في وجوه المداحين التراب) ولذلك كان أغلب ما جاء من مديح كعب مدحاً ذا رسالة سياسية محمولة على أجنحة العاطفة الدينية لتحقيق أهداف سياسية تتمثل في:

أ- الإيمان بقيادة الرسول الحكيمة.

ب- الانقياد لهذه القيادة النبوية.

ج- تأكيد فضل الرسالة الإسلامية على الأمة بلم شملها.

يقول كعب بن مالك في مدح النبي محمد عليه:

لم الإله به شعثاً ورم به أمور أمنه والأمر منتشر وقد مدح كعب هداية الرسالة الإسلامية من خلال مدح الرسول:

فينا الرسول شهاب ثم يتبعه نور يضيء له فضل على الشهب ومثل كعب الأعلى في مديحه المثل الإسلامية لا العادات الجاهلية كالعدل في السيرة والالتزام بالحق والهداية إلى ما ينجي من النار والصدق وتبليغ الرسالة، يقول كعب رضي الله عنه في مجال التفاضل، ويمتدح تكليم الله لمحمد مفضلاً بين مكان تكليمه ومكان تكليم موسى:

فقد كلم الله النبسي محمدا على الموضع الأعلى الرفيع المسوَّم ونهاها ولم تبتعد مدائح كعب في بعض جوانبها عن القيم الجاهلية التي أقرها الإسلام ونهاها كالوفاء بالعهد والصدق بالقول وقوة العزم والهمة والإقدام والجرأة والكرم والسيادة:

يمضي ويذمرنا من غير معصية نَجْدُ المقدم ماضي الهم معتزم وكذلك قوله:

كأنه البدر لم يطبع على الكذب حين القلوب على رجف من الرعب

بيض الوجوه ترى بطون أكفهم تندى إذا اغبر الزمان الممحل قوم لأصلهم السيادة كلها قدماً وفرعهم النبي المرسل

Y- المفخر: لم يكن لكعب رضي الله عنه وهو ممن تمثل مبادئ الإسلام الداعية إلى المساواة وعدم التفاخر بالنفس والذات والقبيلة أن يفخر بنفسه على الناس، أو أن يفخر بها امتاز به قومه من شرف النسب وكرم المحتد إنها كان فخره تغنياً بانتشار الدين، وبها جاء به من مآثر أخلاقية ومكارم إنسانية وفخره رضى الله عنه كان على نوعين:

### آ- فخرذاتي:

يشير إلى فضائله المتميزة ضمن مظلة الدين ومكارم الأخلاق وما يمتاز به من كريم الخصال ومحمود الصفات.

### ب- فخرجماعي:

يوضح محاسن قومه ويجلي مآثرهم ويشيد بهم ويعتز بجهاعة المسلمين الذين اعتنقوا الدين الجديد، وهذا النوع هو غالبية فخره ذلك أن شخصية كعب قد ذابت في مجموعة من آمن بالدين الجديد بدلاً من أسرته وعشيرته وقد استغرق الفخر أكثر شعره رضي الله عنه، وتطور هذا الفن على يديه فقد أصبح الفخر عنده إعلاءً لكلمة التوحيد (لا إله إلا الله) بدل إعلاء شأن القبيلة أو رفع شأنها ونشر الدعوة بدل كسب المغانم وسبي الأعداء ونيل الشهادة بدل من الطمع بالمناصب.

وقد وجدت هذه المعاني واضحة في فخر كعب بيوم بدر:

ويوم بدر لقيناكم لنا مدد فيه مع النصر ميكال وجبريل إن تقتلونا في الحق عند الله تفضيل ومن فخره إعانة المسلمين ودفع المشركين عن الكفر:

ي ـ نودوننا عـ ن ديننا ونـ نودهم عـ ن الكفر والـ رحمن راء وسـ امع إذا غايظونا و مقـ ام أعاننا على غيظهم نصر من الله واسـع وذلك حفـ ظ الله فينا وفضله علينا ومـ ن لم يحفـ ظ الله ضائع هـ دانا لـ دين الحـ ق واختاره لنا ولله فـ وق الصـانعين صـائع وكذلك نجد كعب يفخر بالذود عن رسول الله وبالدفاع عنه بسيفه وشعره

ويفخر أيضاً ببطولته على طريقة الجاهليين ويبدو ذلك في رده على (مرحب) اليهودي:

قد علمت خيب أني كعب مفرج الغم جريء صلب
إذا شبت الحرب تلتها الحرب معي حسام كالعقيق عضب
نطأكم حتى ينذل الصعب نعطي الجزاء أو يفيء النهب
ومن فخره حديثه عن بلائه مع جماعة المسلمين في الحرب وشجاعتهم في المعارك وقتل

فساروا وسرنا فالتقينا كأننا أسود لقاء لا يرخّى كليمها ضربناهم حتى هوى في مكرنا لنخر سوء من لوي عظيمها وتباهى كعب بقتل السادة الأبطال قائلاً:

فكم تربحنا بها من سيد بطل حامي الندمار كريم الجد والحسب ومن معاني الفخر عنده الصبر في الحروب والثبات في الشدائد كما حصل يوم أحد:

صبرنا لهم والصبر منا سجية إذا طارت الأبرام نسمو ونرتق وقد افتخر كعب بالانتساب إلى الحرب:

بنو الحرب لا نعيا بشيء نقوله ولا نحن مما جرت الحرب نجزع إنا بنو الحرب نمريها وننتجها وعندنا لذوي الأظغان تنكيل ومن معانيه الجديدة في الفخر:

إن تقتلونا فدين الله فطرتنا والقتل في الحق عند الله تفضيل ولا ننسى أن كعباً كان يفخر بالخيل والسيوف والقسي والرماح والدروع والبيض على أنها أدوات للحرب والقتال.

### ه ـ الخصائص الفنية لشعر كعب بن مالك:

١ – تتميز ألفاظ كعب بخلوها من الغرابة والشذوذ وتنافر الحروف فهي سهلة لينة وتزدان ألفاظه بالقرآن وتتشح بالحديث الشريف بحيث تجد عنده كثرة من الألفاظ الإسلامية (الجنة – النار – .....)

٢ وتميزت تراكيبه بعدم التعقيد والالتواء فهو شاعر مطبوع يجري بشعره على سجيته وشعره خال من المقدمات الطللية أو الغزلية حاشا قصيدة واحدة استهلها بغزل تقليدي:

طرقت همومك فالرقاد مسهد وجزعت أن سلخ الشباب الأغيد ودعت في والد في وصحوك منجد ودعت في والد في وصحوك منجد هـ وكثيراً ما يبتدئ قصائده بكلمة (ألا وأبلغ).

٤ - ويكثر الشاعر من المقطوعات القصيرة ويشكل جانباً مهماً من شعر كعب.

٥- يعد التصوير وسيلة من وسائل التعبير لديه يستمد صورة التشبيه (الاستعارة - الكناية) من عالم الحس والمادة فهو يشبه الحرب بالناقة وهي صورة مستمدة من البيئة، وكذلك تشبيه المسلمين بفحول الإبل وشبه قاتل حمزة بالجعل الأسود، واستمد أكثر صورة من البيئة الصحراوية (كالأسد والنمر والثعلب والذئب والكلب والنعام وأخذ صوراً عن النجوم والقمر والليل) وقد استعار النور للهداية في قوله:

وردنـــاه بنــور الله يجلـو دجـى الظلـاء عنا والغطاء وشبه الرسول على بالبدر:

نمضي ــ ويضــمرنا مــن غــير معصــية كأنــه البــدر لم يطبــع عــلى الكــذب وشبه شجاعة المسلمين بالشهاب:

ومــواعظ مــن ربنــا نهــدي بهــا بلســان أزهــر طيــب الأثــواب وكذلك وصف الوجوه بالبياض قائلاً:

بيض الوجوه ترى بطون أكفهم تندى إذا اعتذر الزمان المحل ٦ - أما الجناس والطباق فقليلان في شعره؛ لأنه لم يتخذ من الشعر صنعة، بل كلمة هداية وحق:

فجئنا إلى موج من البحر وسطه أحابيش منهم (حاسر) و (مقنع) ومن جناسه: (حوش الوحوش) (مطارة عند الوغي)(عبس اللقاء)

٧- وأما معاني الشاعر وأفكاره فهي فطرية مستمدة من بيئته صريحة متسمة بالصدق لا
 كذب فيها ولا مبالغة جديدة مستمدة من حياته الإسلامية:

عجب تلأمر الله والله قداد على ما أراد ليس لله قداهر موافقاً لقوله تعالى: (وإذا أراد الله بقوم سوءاً فلا مرد له) وقد كان رسول الله الله على يثقف له شعره ويرشده للمعاني الإسلامية ويفخر كعب بذلك قائلاً: ما أعان رسول الله الله المعره شعره غيرى وقد نقح له شعره.

٨- وقد كان لكعب صلة كبيرة في الشعر الجاهلي يغرف من معانيه التي لا تتعارض مع
 تعاليم الإسلام وقصائده كلها منظومة على الأوزان الجاهلية المعروفة؛

(لقد) عجبت لقوم أسلموا بعد عزهم إمامهم للمنكرات وللغددر حيث زاد (لقد) وهو ما يسمى (بالخرم).

٩ - وأما قوافيه فهي رشيقة من حيث (التصريع).

١٠ وجد اللغويون في شعره ما يحفظ للغة أصالتها وللألفاظ فصاحتها فاستعانوا بشعره
 (كابن منظور – والمبرد – وابن فارس – وابن جني – وابن سيدة – والجواليقي – والزمحشري).

۱۱- استعان به الجغرافيون لوصف الأمكنة والبلدان (كالبكري- وياقوت الحموي- والمسعودي).

١٢ - وجد المؤرخون في شعره ما يعينهم على تثبيت الحوادث (كالواقدي - وابن هشام - وابن سعد - والطبري).

### و- موقف النقاد والعجبين منه:

احتل كعب بن مالك الأنصاري رضى الله عنه مكانة مرموقة في سفر الشعراء:

١ - فقال له ﷺ: (إنك لحسن الشعر).

٢ - وهو عند ابن سلام من فحول شعراء القرى العربية.

٣- وذكر أن ابن عبد البر والصفدي والبغدادي جمعوا أشعاراً حسنة له.

٤ - استحسنت السيدة عائشة شعره وروته.

فهو عند الجميع شاعر مجود ومطبوع، ولكنه متفاوت الجودة إذ نجد أن له من الشعر ما هو نظم وما هو طبع وحسبنا أنه كان يكتب (المقطعات - القصائد - الأرجاز).

٥ – رجزه يختلف عن شعره من حيث الخصائص الفنية في اللفظ والمعنى، وقد كان كعب من الشعراء القلائل الذين يكتبون ويستحق أن يصنف بين الشعراء الإسلاميين الفحول من حيث الرقة والبعد عن القريب يتميز بصدق العاطفة وقوتها ويكفيه أن يكون أحد ثلاثة شعراء (كعب بن مالك − عبد الله بن رواحة − حسان بن ثابت) يعتمد عليهم الرسول في في الدفاع عن الدعوة الإسلامية ومناضلة الشعراء المشركين.

٧ ـ الحطيئة (جرول بن أوس)

(جاهلي - إسلامي - راشدي)

القيم الموروثة:

أ. حياته ونشأته:

هو جرول بن أوس الملقب بالحطيئة من بني عبس ولد من أمة اسمها (الضراء)، فكان مضطرب النسب غير صريح القرابة طلب الالتحاق بإخوته من أبيه، فلم يفلح فهجاهم والتحق بأهل امرأة أبيه من ذهل فلم يلق عندهم خيراً فهجاهم وانصرف عنهم.

بقيت حياة الحطيئة منذ ذلك حياة تنقل دائم من قبيلة إلى قبيلة وتقلب من نسب إلى نسب.

تزوج الحطيئة (أم مليكة) وقد أظهر لها ولأولاده منها حباً شديداً يدل على سعة قلب هذا الإنسان كها يدل على أن حقده على الناس لم يكن من خبث أصيل في طبعه، بل كان مظهراً من مظاهر الانتقام من مجتمع رفض قبوله والاعتراف به في صفوفه.

أسلم الحطيئة في أواخر حياة الرسول الله إلا أن إسلامه كان رقيقاً فلم يصل إلى قلبه وقد ارتد مع المرتدين بعد وفاة الرسول الله عنه عاد معهم إلى الإسلام يوم عادوا. توفي الحطيئة سنة (٥٥).

ب ـ شخصيته: كان لرفض المجتمع الجاهلي له آثار بعيدة في تكوينه النفسي والخلقي فقد حقد على هذا المجتمع وكرهه ورفض قيمه التي يؤمن بها ومن هنا كان هجاؤه المر واستهانته بكل ما هو جليل عند الآخرين.

ج - شعره: اتخذ الحطيئة من شعره وسيلة إلى الرزق فكان يمدح من يعطيه، ويهجو من يمنعه ولذلك امتلأ ديوانه بهذين الغرضين المديح والهجاء.

### د- القصة الشعرية عنده:

كتب الحطيئة القصة الشعرية، وأجاد فيها حتى لتكاد قصصه الشعرية تصور واقعاً لم يصوره أحد غيره.

### قصة كرم

حفل أدبنا العربي بشواهد كثيرة تدل على الجود وهو أعلى صفات الكرم ولا عجب في ذلك فالجود شرط لازم من شروط السيادة والشرف. والحطيئة في هذه الأقصوصة الشعرية الجميلة يرسم صورة مشرقة رائعة للجود المتأصل في نفس الإنسان العربي.

وطاوى ثلاث عاصب البطن مرمل أخيى جفوة فيه من الأنس وحشة وأفرد في شعب عجوزاً إزاءها حفاةً عراةً ما اغتذوا خبز ملة رأى شبحاً وسط الظلام فراعه وقال هيا رباه ضيف ولا قرى فقال ابنه لما رآه بحسرة ولا تعتذر بالعدم عل الذي طرا فروى قليلاً ثم أحجم برهة ً فبينا هما عنت على البعد عانة عطاشاً تريد الماء فانساب نحوها فأمهلها حتى تروت عطاشها فخرت نحوص ذات جحش سمينة ٌ فيا بشره إذ جرها نحو أهله وباتوا كراماً قد قضوا حق ضيفهم وبات أبــوهم مــن بشاشـــته أبـــاً شرح المفردات:

ببیداء لم یعرف ما ساکن رسیا يرى البؤس فيها من شر استه نعمي ثلاثة أشباح تخالهم بُها ولا عرفوا للبر مذخلقوا طعها فلے اسدا ضیفاً تشمر واهتا بحقك لا تحرمه تا الليلة اللحها أيا أبت اذبحنى ويسر له طعها يظن لنا مالاً فيو سعنا ذمّا وإن هـو لم يـذبح فتاه فقد همّا قد انتظمت من خلف مسحلها نظم على أنه منها إلى دمها أظلم فأرسل فيها من كنانته سها قد اكتنزت لحاً وقد طبَّقت شحا ويا بشرهم لا رأوا كلمها يدمي وماغرموا غرماً وقيد غنموا غينما لضيفهم والأم من بشرها أما

الطعم: الطعام، العدم: الفقر، عل: لعل، طرا: طرأ - أي جاء، يوسعنا ذماً: أي يكثر من ذمنا، روى: تمهل، أحجم: امتنع، هم: عزم، عنت: ظهرت ولاحت، العانة: القطيع من حمر

الوحش، المسحل: الكبير من الحمر الذي يتقدمها، انساب: انسل، أظها: أظمأ أي أشد ظمأ، الكنانة: الجعبة، النحوص: الأتان الوحشية، الجحش: صغير الحمار، اكتنزت وطبقت: امتلأت، كلمها: جرحها، يدمى: يسيل منه الدم، غرم: خسر، غنم: ربح.

### ٨- عمرو بن الجموح بن زيد

الخررجي صاحب رسول الله، والشهيد يوم أحد، وقال له رسول الله: (وهو يخرج إلى أُحُد قولاً يعذره به في التخلف عنه لمكان عَرَجِهِ فقال: والله يا رسول الله إني لأَطمع أن أطأ بعرجتي هذه في الجنة، وقبره معروف في قبورالشهداء بأُحد ومن قوله:

أَت وبُ إلى الله مما مضى وأَس تغفُّر الله من نارِه وأُثنى عليه بآلائه بي وإسراره وأُثنى عليه بآلائه بي وإسراره

وكان أسلم قبل هجرة النبي بعد أن امتنع من الإسلام مدة وقد فشا بالمدينة، فعدا فتيان من قومه قد أسلموا على صنمه فكسروه وألقوه في بئر وقرنوا به كلباً ميتاً فقال:

بالله لو كنت إلهاً لم تكن أنتَ وكلب وسط بئرِ في قرنْ ثم أسلم.

# الباب الثامن عشر دراسات تطبیقیة لنصوص شعریة

# قراءة أدبية في نص (مع الرسول في المعركة) للشاعر حسان بن ثابت الأنصاري

تصدى شعراء المشركين لهجاء النبي الكريم وكان من أشدهم عداء أبو سفيان بن الحارث بن عبد المطلب وشعراء آخرون فاستأذن حسان بن ثابت الرسول في هجائهم، فقال النبي: كيف تهجوهم وأنا معهم فقال حسان: أسلُّك منهم كما تُسلُّ الشعرة من العجين، فوافق النبي الكريم وقال: اهجهم ومعك روح القدس، وسلْ أبا بكر أي استشِرْه لمعرفته بالأيام والأسباب.

١- عـــدمنا خيلنا إن لم تروها
٢- يبارين الأسسنة مصعدات
٣- تظلل جيادنا متمطرات
٤- فإما تعرضوا عنا اعتمرنا
٥- وإلا فاصبروا لجللاديوم
٢- وقال الله قد أرسلت عبدا
٧- شهدت به فقوموا صدقوه
٨- هجوت محمداً فأجبت عنه
٩- أتهجوه ولست له بكفي
١٠- فمن يهجو رسول الله منكم
١٠- لساني صارم لا عيبب

تشير النقع موعدها كداء على أكتافها الأسل الظهاء تلطمه ن بالخمر النساء وكان الفتح وانكشف الغطاء يعز الله فيه مسن يشاء يقول الحق إن نفع البلاء فقلتم: لا نقوم ولا نشاء فقلتم: لا نقوم ولا نشاء وعند الله في ذاك الجوزاء فشركا لحسيركما الفداء ويمدحه وينصره سواء فيه وبحرى لا تكدره الدلاء

شرح المفردات: النقع: غبار الحرب، كداء: موضع بأعلى مكة - مصعدات: مسرعات في الصعود، الأسل: الرماح الجيدة، متمطرات: مسرعات متحفزات - الفتح: يعني فتح مكة - الجلاد: المصابرة في القتال - نفع البلاد: نفع الاختبار - ونفعت الذكرى - صارم: ماضٍ قاطع.

### رؤيا نقدية في النص

نظم حسان عدة قصائد في هجاء المشركين، ويبدو أنه قال هذه القصيدة قبيل فتح مكة رداً على أبي سفيان بن الحارث وقد استهلها بمطلع غزلي جميل:

عفت ذات الأباطح فالجواء إلى عذراء منز لها خواء وتشتمل أبيات النص على ثلاث فكر رئيسة:

١ - حرب أعصاب وتهديد للمشركين (الأبيات ١ - ٥).

٢ - فخر أسلامي (البيتان ٦ - ٧).

٣- هجاء أبي سفيان والمشركين (الأبيات٨- ١٢).

ويقول الشاعر في المقطع الأول: لا عاشت خيلنا إن لم تهاجمكم من أعلى مكة (وهذا ماحدث فعلاً يوم الفتح) وسيكون على أكتافها رماحنا المتعطشة إلى دمائكم وستصحبنا نساؤنا في المعركة يمسحن وجوه خيولنا بخمرهن فإن استسلمتم تم الفتح وانكشفت الغمة، وإلا فانتظروا قتالاً مراً ينصر الله فيه المؤمنين ويفخر الشاعر في المقطع الثاني بالرسالة النبوية ويعير المشركين بأنهم لم يستجيبوا لدعوة محمد كما أمرهم الله بذلك... ثم ينتقل في المقطع الثالث إلى أبي سفيان فيخاطبه قائلاً: لقد هجوت محمداً وها أنذا أجيب عنه محتسباً أجري عند الله كيف تهجوه ولست نداً له عسى الله أن يجعل السيّئ الشرير منكما فداءً للطيب الخير... إنكم يا معشر المشركين لا وزن لكم وأهمية وما نبالي أن تمدحوا محمداً أو تهجوه وإني لأفديه بأبي وعرضي وشرفي وأنا كما تعلمون أتمتع بلسان صارم قاطع وأنا بالنسبة لشعراء قريش كالبحر الذي لا تعكره الدلاء.

إن فخر حسان هنا وهجاءه يختلفان عن الفخر والهجاء في عصر ماقبل الإسلام فلم يعد الفخر بالأحساب والقبيلة ولم يعد الهجاء مقذعاً فاحشاً، وإنها نرى حساناً يفتخر بالإسلام ويهجو المشركين لإعراضهم عن الإسلام وهجائهم لمحمد ( ويتوجه بهجائه إلى أبي سفيان شخصياً دون التعرض لقبيلته كيلا ينال الرسول وسوء من جهة، ولموقف أبي سفيان العدائي من الرسول من جهة أخرى وهو يستند إلى الحجة والمنطق في البيت التاسع، وإلى السخرية والهزء في البيت العاشر، وفي البيت الثالث وصف لدور المرأة المسلمة في لمعركة يعكس مكانتها ومشاركتها في هذا العصر للرجل ولعل أبرز عنصر فني في شعر حسان هو العاطفة الحارة الصادقة، ولا عجب فهو مخلص للإسلام محب لرسول الله مضح بأعز ما يملك في سبيله والشاعر لتوضيح المعنى وتقريبه من الأذهان يعتمد على بعض الصور البيانية المعروفة مثل: (الأسل الظهاء – ولساني صارم – وبحري لا تكدره الدلاء) وهي صور حسية مستمدة من البيئة ومعطياتها في ذلك العصر.

أما أسلوب الشاعر اللفظي فقد تميز بألفاظه الإسلامية من مثل: (اعتمرنا - قال الله - قد أرسلت عبداً - وعند الله في ذاك الجزاء..) إلى جانب سهولتها فلا نكاد نقع فيها على لفظ غريب، وهي قوية مناسبة للمعنى من مثل: (النقع - الأسنة - الظهاء - شركها - تكدره... إلخ)، وهي في مجملها موحية معبرة وهذه سهات اتسم بها شعره في الجاهلية.. وتراكيب الشاعر متينة تميل إلى الطول في معظمها وهي إلى الخبر أميل من الإنشاء ولاسيا في المقطعين الأول والثاني؛ أما المقطع الثالث فقد لون الشاعر أسلوبه بين استفهام وتوكيد وبين إخبار هادئ أو ثائر، وقد اتخذ الشاعر البحر الوافر وزناً لقصيدته للتعبير عن أفكاره وعواطفه الصادقة بعيداً عن الغرابة.

# الباب التاسع عشر النقد في عصر صدر الإسلام

## الباب التاسع عشر الفصل الأول معالم النقد في عصر الرسول

لم تكن الحياة الأدبية في عصر الرسول على ضيقة النطاق كما كانت في العصر الجاهلي؛ تدور في الهجاء والمدح والمفاخرات، بل توسعت بسبب وجود فكر جديد وتبعاً لذلك فقد اتسع نطاق النقد عما كان عليه عن العصر الجاهلي في كونه سار وفق معايير أخلاقية جديدة بحلية إسلامية، وأول من سار في هذا النهج كان الرسول – عليه الصلاة والسلام – حين يدور الحديث في مجلسه، فقد أعجب بالشعر إعجاب أصحاب الذوق السليم، وقد أثر عنه كلمات تعبّر عن مفهومه للشعر، فيقول: "الشعر كلام من كلام العرب، جزلٌ تتكلم به في بواديها، وتَسُلّ به الضغائن من بينها"، وقوله: "إنها الشعرُ كلام مؤلفٌ، فها وافق الحقّ منه فهو حسن، وما لم يوافق الحقّ منه فلا خير فيه"، وقوله: إنها الشعر كلامٌ، فمن الكلامِ خبيثٌ وطبّب".

وقد دعا عليه الصلاة والسلام إلى العدول بالشعر عن طريقه الجاهلي وصبغه بالصبغة الإسلامية، فالشعر عنده كلام من جنس كلام العرب يتميز بالنظم، وتمتاز لغته وألفاظه بالجزالة وقوّة الأسر، وميزان الشعر عنده يتمثل في مدى مطابقته للحق، فالحسن ما وافقه والسيئ ما لم يوافقه.

لقد فترت بواعث الشعر في تلك الفترة، خاصة عند من اهتدوا إلى الإسلام، وزاد في ذاك الفتور اشتراك بعضهم في الجهاد، فقد خلقهم الإسلام خلقاً جديداً، وصبغهم صبغة جديدة حتى انقطعت الصلة بينهم وبين الجاهلية وقد صرف القرآن الكريم كذلك الشعراء عن الشعر، خاصة عندما بهرهم بروعة أساليبه وبلاغته، فآثروه على الشعر، وعَدَلوا عنه إلى الخطابة للحاجة إليها في استنهاض الهمم لنصرة الإسلام، وتحريك النفوس والخواطر للجهاد. ولقد سار نقد الشعر في هذا العصر في ميدانين:

الأول: بين الشعراء المسلمين وشعراء المشركين، وفيه حكمَ القوم حتى الخصوم للمسلمين على المشركين.

والثاني: يتمثل فيها كان بين حسان بن ثابت وسائر شعراء المسلمين، فقد دان القوم بالتفوق لحسان لما كان له من قوة الشاعرية، وقد فضله الرسول على غيره، فانتدبه ليدافع عن أعراض المسلمين وبنى له منبراً في المسجد ينشد عليه أشعاره، وذلك لأنه أول وأفضل من وافق الرسول عليه الصلاة والسلام في موقفه من الشعر، وهو الذي يقول:

وإنَّ الشِّعرُ لَـُبُّ المَـرءِ يَعرِضُهُ على المَجالِسِ إنْ كَيْساً وإن حَـمَقا وإن حَـمَقا وإن حَـمَقا وإنّ أشعـرَ بَيـتُ يُقَالُ - إذا أنشَـدتَهُ - صَدَقَـا وإنّ أشعـرَ بَيـتُ يُقَالُ - إذا أنشَـدتَهُ - صَدَقَـا

وإذا حاولنا الوقوف على معالم النقد في عهد النبي على، لابد لنا أن نأتي بأمثلة من الأحكام في ذلك الوقت، والمشهور عن النبي الله أنه كان يستمع إلى الشعر ويعجب به متى كان حقاً ليس فيه عبث ولا كفر، وكان يستنشده ويتمثل به ويثيب عليه، فيقال: إنه أعطى بردته لكعب بن زهير لما أنشده قصيدته:

بانـــت ســعاد فقلبـــي اليــوم متبــول متــــيم إثرهـــا لم يفـــد مكبـــول ويروى أنه كان على يتمثل بشعر طرفة فيقول:

ستبدي لك الأيام ما كنت جاهلا ويأتيك بالأخبار من لم تزود ويقول: هذا من كلام النبوة.

وكان على يستنشد الخنساء بعد أن أسلمت قائلاً: «هيه يا خناس»، ويومئ بيده، كما أنه كان يقول: (إن من الشعر لحكمة أو ان من البيان لسحراً)، وتمثله الله على أنه كان يعجب بما يتمثل به.

# الباب التاسع عشر الفصل الثاني واقعية النقد في عصر صدر الإسلام

ترك الإسلام للشعراء والنقاد الحرية في ممارسة حياتهم الاجتماعية والدينية من خلال موقف القرآن الكريم من الشعر والشعراء وموقف الرسول على كذلك.

فقد وردت مادة شعر في القرآن الكريم في سياقات مختلفة، قال تعالى في سورة يس الآية / 79 / (وما علمنه الشعر وما ينبغي له أن هو إلا ذكر وقرآن مبين) فيا جاء به الرسول الكريم عليه السلام من القرآن لم يكن شعراً؛ لأن الرسول في لم يتتلمذ على يد شاعر قبله كها كان العرب سابقاً كها أن الله تعالى لم يعلمه الشعر ولم يلهمه إياه ولم يعرفه بقوانينه، وإذا كان الشعر يرفع من قدر الوضيع الخامل مثلها يضع من قدر الشريف الكامل، فإنه لا يرتقي إلى مرتبة النبوة ولا يليق بالأنبياء، وأن الشعراء مهها يبلغوا من مراتب القيم فإنهم لا يدركون مرتبة الأنبياء الذين اصطفاهم الله تعالى برسالته رسالة (التوحيد) التي ليست هي لب رسالة الشعر ناهيك عن أن بعض الشعراء يفسقون ويكذبون ويلهون وحاشا للنبوة، بل ذلك على العكس من ذلك فقد كانت العرب تعتقد أن لكل شاعر شيطانه سواء أكان ذكراً أم أنثى، وبذلك صرح الشعراء أنفسهم.

إني وكل شاعر من البشر شيطانه أنشى وشيطاني ذكر وكذلك هناك فارق بين طبيعة الشعر وطبيعة القرآن الكريم. فطبيعة الشعر مصدرها الإلهام والإحساس الزائد وطبيعة القرآن الكريم هي كلام الله الذي هو صفة من صفاته، كما وأن النص الشعري يختلف عن النص القرآني. وقد ذكر القرآن الكريم لفظة شاعر في مواضع أربعة:

- $^{1}$  (بل أضغاث أحلام بل افتراه بل هو شاعر) الأنبياء  $^{1}$  (
- ٢ (ويقولون أإنا لتاركو آلهتنا لشاعر مجنون) الصافات / ٣٦ / .
  - ٣- (أم يقولون شاعر نتربص به ريب المنون) الطور / ٣٠ / .

٤ - (وما هو بقول شاعر قليلاً ما تؤمنون) الحاقة / ٤١ / .

وكل الآيات الأربعة تشير إلى أن كلمة شاعر فيها لا تخرج عن معنى العرب له: (هو من يتخيل ما لا حقيقة له). والشاعر في المواقع الأربعة في موقع ذم ويكفي للدلالة على اختلاف مرتبة الشاعر عن النبي ما حصل بين (ضهار الطبيب) الذي ورد على مكة والرسول على عرض على النبي عليه الصلاة والسلام أن يداويه مما هو معتقد أنه ما جاء به من القرآن هو نوع من الجنون أو الشعر أو السحر، فأسمعه النبي على: (إن الحمد لله نحمده ونستعينه من يهده الله فلا مضل له ومن يضل فلا هادي له وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمداً عبده ورسوله) فقال: سمعت قول الكهنة وقول السحرة وقول الشعراء فها سمعت مثل كلهاتك هؤلاء..... هات يدك أبايعك على الإسلام فبايعه...).

أما ما ورد في سورة الشعراء / ٢٢١ – ٢٢٧ / (هل أنبئكم على من تنزل الشياطين تنزل على كل أفّاك أثيم يلقون السمع وأكثرهم كاذبون والشعراء يتبعهم الغاوون ألم تر أنهم في كل واد يهيمون وأنهم يقولون ما لا يفعلون إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات وذكروا الله كثيراً وانتصروا من بعد ما ظلموا وسيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون) فقد بين أن الشعراء يخبطون في أقوالهم كخبط الهائم في سيره في الأودية لما يجولون فيه من أفانين القول في أنواع التشبيب وتمزيق الأعراض والقدح في الأنساب والافتخار بالباطل ومدح من لا يستحقون وكل ذلك قلب للحقائق، وهذا كله لا يناسب مقام الأنبياء صلوات الله عليهم ولا يناسب مقام المؤمنين وقد استثنى الله تعالى من شعراء القدح والذم والنهش والنبش المؤمنين الذين يدافعون عن العقيدة ويدعون للفضائل ومكارم الأخلاق.

وإذا كانت مهمة الرسول محمد عليه الصلاة والسلام ليست أصلاً تشتغل بالشعر أو النقد، بل في بناء مشروع حضاري (ديني - دنيوي) فإنها لابد أن يكون لها رؤية في حركة الشعر في عصره وخاصة أن الشعراء كانوا يخوضون في دعوته أحياناً ويدافعون عنها أحياناً أخرى، وأنه اتخذ الشعراء المدافعين عن العقيدة سلاحاً للدفاع عن الدين الجديد.

وقد كان للرسول على موقف من الشعر فقد نسب إليه الله في السنن الكبرى (الشعر كلام حسنه كحسن الكلام وقبيحه كقبيحه) وقوله: (إن من البيان لسحراً وإن من الشعر لحكماً)

المستدرك على الصحيحين / م ٢٥٦٨ / لما يحمله البيان من جودة المعاني وجماليات الألفاظ وما ينطوى عليه من الحكمة.

والسحر بعضه عقلي ينتمي إلى الكلام المشتمل على غريب المعنى وبعضه طبيعي وهو ما يظهر من آثار الطبيعة في عناصرها المتهيئة وموادها المستبيحة وبعضه صناعي وهو ما يوجد في خفة الحركات وتصريفها في الوجوه الخفية عن الأبصار وبعضه سحر إلهي وهو ما يبدو في الأنفس الكريمة الطاهرة لفظاً وفعلاً، والبيان الإنساني يجمع بين السحر العقلي والإلهي.

أما نقد النبي للشعراء الجاهلين فقد ورد في مسند الإمام أحمد بن حنبل عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: (امرؤ القيس صاحب لواء الشعراء إلى النار) وفي المعجم الكبير للطبراني... قال رسول الله على: (ذاك رجل مذكور في الدنيا منسي في الآخرة شريف في الدنيا خامل في الآخرة يجيء يوم القيامة بيده لواء الشعراء يقودهم إلى النار) وكذلك قال وما سمعت بأعرابي فاشتهيت أن أراه إلا عنترة) ومما يدل على شرعية الشعر سماع النبي له وأنه طلب من والد عمرو بن الشريد أن يسمعه بعض شعر أمية بن أبي الصلت فأسمعه مئة بيت، وكذلك ما روي من سماعه لشعر الخنساء رضي الله عنها وكذلك ما نشده عبد الله بن رواحة الأنصاري حين كان آخذاً بخطام ناقة النبي عليه الصلاة والسلام في وسط مكة المكرمة في عمرة القضاء:

خلوا بني الكفار عن سبيله خلوا فكل الخير في رسوله أعرف حسق الله في قبول

ك القتلناكم على تنزيله ضرباً يزيل الهام عن مقيله وين مقيله وين خليله

وكذلك ما قاله عامر بن الأكوع في الليل حين مسير القوم إلى خيبر:

اللهم لولا أنت ما اهتدينا ولا تصدقنا ولا صلينا وكذلك ما استمعه رسول الله على من كعب بن زهبر

وما سعاد غداة البين إذ رحلوا إلا أغن غضيض الطرف مكحول وربها ارتجز الرسول و بكلمة عبد الله بن رواحة حين كان ينقل تراب الخندق: (اللهم لو لا أنت ما اهتدينا)

ويتمثل قول طرفة (ويأتيك بالأخبار من لم تزود) وقول عبد بني الحسحاس (كفى الشيب والإسلام للمرء ناهياً) ولكنه كان يقلب ويقدم الكلمات ويؤخر بعضها.

وإن استماع الرسول واستحسانه له عند سماعه له أو عطاء و إنها هو جزء من مواقفه العملية التي يتوِّجها موقف الرسول من من شعراء الدعوة واختياره شاعراً خاصاً مكلفاً بالدفاع عن الدعوة الإسلامية والذود عن حياض المسلمين بالشعر إلى جانب السيف، وقد كان يهجو رسول الله و ثلاثة شعراء مشركين (ابن الزبعري - أبو سفيان - عمرو بن العاص) في مكة المكرمة فطلب من علي رضي الله عنه أن يهجوهم وقيل للرسول في ذلك فقال ولين النيس هناك) ثم قال للأنصار ما يمنع القوم الذين نصروا رسول الله بسلاحهم أن ينصروه بألسنتهم)، فقال حسان بن ثابت رضي الله عنه (أنا لها) فقال رسول الله عليه السلام: (كيف تهجوهم وأنا منهم) فقال حسان: (إني أسلُك منهم كها تُسلُّ الشعرة من العجين) وقد شارك حسان في هجاء شعراء المشركين كعب بن مالك وعبد الله بن رواحة رضي الله عنهم ... يعارضونهم ويعيرونهم بالمثالب والوقائع والكفر وإعراض الرسول عن علي، وهو من يعارضونهم ويعيرونهم بالمثالب والوقائع والكفر وإعراض الرسول من علي، وهو من بالدعوة وتكريم شاعرهم ليكون شاعر الإسلام وشاعر الدعوة) وكذلك كان الرسول بالمعراء وتقديم حسان غرضه السياسي (شد الأنصار إلى الحرب الإعلامية وربطهم بالمدعوة وتكريم شاعرهم ليكون شاعر الإسلام وشاعر الدعوة) وكذلك كان الرسول يستمع إلى النابغة الجعدي الذي قال: أتيت إلى النبي فأنشدته:

وإنا لقوم ما تعود خيلنا إذا ما التقينا أن تحيد وتنفرا

وننكر يوم الروع ألوان خيلنا من الطعن حتى نحسب الجون أشقرا بلغنا السياء مجدنا وجدونا وإنا لنبغي فوق ذلك مظهرا فقال النبي في: (إلى أين؟) فقلت: إلى الجنة قال: (نعم إن شاء الله)، ومن الأحكام النقدية للرسول عليه الصلاة والسلام على الشعر قوله في الحديث المروي عن أبي هريرة رضي الله عنه: (أصدق بيت قالته الشعراء ألا كل شيء ما خلا الله باطل). وقوله في قال عن عبد الله بن رواحة: (إن أخاً لكم لا يقول الرفث) كما أنه في قال لحسان رضي الله عنه بعد أن طلب من شعراء الدعوة أن يهجو قريشاً فهجوها فلم يرض هجاءهم النبي: (إن روح القدس لا يزال يؤيدك ما نافحت عن الله ورسوله) وقال أيضاً: (هجاهم حسان فشفى وأشفى).

ومما قاله حسان بن ثابت في دفاعه عن النبي مخاطباً أبا سفيان:

هجوت محمداً فأجبت عنه وعند الله في ذاك الجوزاء هجوت محمداً براً حنيف الله شيمته الوفاء في إن أبي ووالده وعرضي لعرض محمد منكم وقاء

وقد انصبّ نقد الرسول و للشعر من جهة إصابة الحق وإقامة الشعر على الصدق ومعاملة الخصم بالمثل لو كان هجاء دون أن يخرج هجاء الشعراء المسلمين عن حد القيم الإسلامية، وقد اختلف في قول الرسول و للشعر على اعتبار أن القرآن دافع عن كونه ليس بشاعر فنقلوا أنه قال في إصبع له دميت حين أصابه حجر وهو يمشى:

هـــل أنـــت إلا إصـــبع دميــت؟ وفي ســــبيل الله مــــا لقيـــت وأنه قال يوم حنين:

أنــــا النبـــي لا كـــذب أنــا ابــن عبــد المطلــب واختلفوا في حد الشعر والشاعر، وأن من يقول بيتاً أو بيتين لا يعد شاعراً.

## الباب التاسع عشر الفصل الثالث التناقض بين القرآن والشعر

ما موقف الإسلام من الشعر؟

هل أقره على ما كان عليه أم حاربه؟

كيف نوفق بين الأخبار الشعرية التي تنسب إلى الرسول والتي تتراوح بين الحب والكراهية بين الإقبال والإدبار؟

لو عدنا إلى القرآن الكريم نستوضح هذه الصورة لوجدنا أن معارضة القرآن للشعر ترجع إلى أسباب منها:

1- الصلة بين الشاعر والكاهن: فالكاهن كان يتحدث عن أشياء غيبية يشاركه الشاعر في هذه الظاهرة ويعتمد الكاهن على هذه المغيبات فقد نزل القرآن الذي يحترم العقل الإنساني المفكر رافضاً الكهانة واعتبرها ضرباً من التلاعب بالعقول التي خلقت للتفكير السليم، ولما كان القرآن قد هبط على الرسول من عالم الغيب فقد اختلط على العرب الكاهن بالرسول بالشاعر، فعمد القرآن عندئذ إلى الفصل بين كلام الله ودجل الكهان أو تخيلات الشعراء، فلذلك وصف القرآن: (إنه لقول رسول كريم وما هو بقول شاعر قليلاً ما تؤمنون ولا بقول كاهن قليلاً ما تذكرون، تنزيل من رب العالمين (الحاقة ٤٠ فما بعد).

ولهذا جاءت سورة الأنبياء لتنقل عن ألسنتهم ما ينعتون الرسول بهذه النعوت إذ قالوا: (أضغاث أحلام بل افتراه بل هو شاعر) (الأنبياء) وتجاوز الكفار نعت الرسول بالكاهن المقترن بالشاعر إلى نعته بالشاعر المقترن بالمجنون لذلك قالوا في سورة الصافات: (أإنا لتاركو آلهتنا لشاعر مجنون) (الصافات) ثم وصفوه بالساحر المجنون في مواطن متعددة من القرآن.

وإزاء هذه التهم التي أُلصقت بالرسول بأنه كاهن تارة وساحر تارة أخرى وشاعر تارة ثالثة عمد القرآن إلى رفع صفة الشاعرية، عنه فجاء قول القرآن في سورة يس (وما علمناه

الشعر وما ينبغي له إن هو إلا ذكر وقرآن مبين)(يس) واستمر المشركون في نعت الرسول بالشاعر فقالوا في مواطن كثيرة: (بل هو شاعر) (أم يقولون شاعر) (وما هو بقول شاعر) بسبب كل هذه القرائن التي اقترنت بها صورة الشاعر في ذهن الرسول والملابسات التي رافقتها كره الرسول الشعر، وازدادت كراهيته له أكثر من ذي قبل عندما هبطت عليه سورة الشعراء التي جاءت خاتمتها مصرحة بالآيات التي تنعى على الشعراء صنيعهم فقالت: (والشعراء يتبعهم الغاوون ألم تر أنهم في كل واد يهيمون وأنهم يقولون ما لا يفعلون إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات وذكروا الله كثيراً وانتصروا من بعد ما ظلموا وسيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون) (الشعراء).

7- إن الإسلام لم يول الشعر أهمية في أول الدعوة الإسلامية؛ لأن الإسلام دين توحيد وقد عمل كل ما في وسعه لتوحيد العرب وضم قبائلهم المتناحرة وسل الضغائن من صدورهم وجند كل قواهم ووظفها في سبيل خدمة الدين الجديد وتحقيق أهدافه، ولما كان الشعر وخاصة الهجائي والغزلي منه عنصراً من عناصر التفرقة بين الأفراد والقبائل لما يشيعه هذان الفنّان من كراهية وحقد، فإن القرآن نادى بازدرائه، ولهذا نقل عن الرسول قوله: (لأن يمتلئ جوف أحدكم قيحاً حتى يَرِيْهِ أفضل من أن يمتلئ شعراً)(العمدة ٢/ ٣٢).

وكراهية الإسلام للشعر يصدق على الفترة الإسلامية الأولى. وإذا كان القرآن حارب غرض الهجاء بالشعر؛ لأنه داعية فرقة ومثير ضغائن وأحقاد، ولهذا قال الرسول: (من روى هجاء فهو أحد الشاتمين)، فإنه حارب غرض المدح وإن كان ذلك بشكل خفي وفلسفة الإسلام في ذلك أنه لا مقام في المجتمع الإسلامي الجديد لمتهاون أو طفيلي مرتزق بلسانه يمدح هذا ارتزاقاً، وفي ذلك مذلة وتواكل، والإسلام يطمح لبناء المسلم ذي النفس العزيزة ذي الهمة غير المتواكلة، ولهذا المعنى قال: (احثوا التراب في وجوه المداحين) ولكن ما إن يهاجر الرسول من مكة إلى المدينة وتلحقه قريش بأذاها حتى يجد الرسول نفسه مضطراً للدفاع عن ذاته وعقيدته باللسان، فعندما جابهته قريش بالحرب جابهها بحرب مثلها وتغلب عليها، ولكن عندما تصدت له في أيام السلم بالشعر لم يستطع وما هو بالشاعر ان يرد عليها؛ لذلك وجد الضرورة قائمة لاصطناع الشعر أداة من أدوات النضال لا غنى عنها فكان أول

خبر معتدل له قوله: (لا تدع العرب الشعر حتى تدع الإبل الحنين) (العمدة) وأخذنا نسمع في الفترة المدنية شيئاً من نقد الشعر تفوهت به زوج الرسول عائشة أم المؤمنين شبيهاً بالذي قاله النبي ألم بل فيه تساهل، فها هي ذي السيدة عائشة تقول: (الشعر كلام جزل تتكلم به العرب في بواديها وتسل به الضغائن من بينها) (العمدة)، ويستقبل الرسول الشعر القبائل وخطبائهم فيعبر عن إعجابه بالكلمة الطيبة: (إن من البيان لسحراً وإن من الشعر لحكماً) وهذا كعب بن زهير الذي كان الرسول قد أهدر دمه لشدة غضبه عليه يستل غضب الرسول عليه بأبيات من الشعر ينشدها بين يديه وأعنى بهذه الأبيات لا ميته التي مطلعها:

بانت سعاد فقلبي اليوم متبول متسيم إثرها لم يفد مكبول وما سعاد غداة البين إذ رحلوا إلا أغن غضيض الطرف مكحول حتى وصل كعب إلى قوله في هذه القصيدة:

إن الرسول لنور يستضاء به مهند من سيوف الله مسلول فتهلّل وجه الرسول وانفرجت أساريره، فصفح عن كعب واتخذه بعدها خليلاً واصطفاه شاعراً من شعراء الدعوة، وكذلك وقف الرسول وقف السول المخضرم، وتمثل هذا الموقف في نقده لبضعة أبيات لأمية بن أبي الصلت إذ وقف الرسول موقفاً حسناً، فعندما أنشد قصيدة أمية التي مطلعها:

الحمد لله مسانا ومصبحنا بسالخير صبحنا ربي ومسانا أحبها الرسول وأثنى عليها وقال: (كاد أمية ليسلم) غير أن عجلة الزمان تدور وتكون معركة بدر فيقف أمية في صف المشركين ويرثي قتلاهم فيتغير موقف الرسول منه حتى أنه نهى أصحابه عن رواية حائية أمية في رثاء قتلى المشركين.

# الباب التاسع عشر الفصل الرابع موقف الرسول من الشعراء الذين عاصروه

ويمكن أن نقسم هؤلاء إلى أقسام ثلاثة:

الأول: الشعراء المشركين الكفار.

الثاني: الشعراء المشركين الذين أسلموا.

الثالث: الشعراء الأنصار الذين وقفوا بجانب الرسول.

### أ- أما القسم الأول:

وهم شعراء قريش المشركة ومن سار في ركابها وهؤلاء ناصبوا الإسلام العداء، ويأتي على رأس هذه الفئة (عبد الله بن الزبعرى) الذي هيَّج العواطف ضد المسلمين بعد معركة بدر، و (هبيرة بن أبي وهب المخزومي) و (ابن خطل) وقد كان النبي أهدر دمه لارتداده مشركاً وإنه كان يأمر قينتين له بأن تغنيا بهجاء الرسول، وقد قتله أبو برزة الأسلمي يوم الفتح وهو متعلق بأستار الكعبة و (ابن حبابة) الذي قتله نميلة بن عبد الله يوم فتح مكة أيضاً لارتداده وهجائه للمسلمين ومنهم (نافع بن عبد مناف) و (أبو عزة الجمحي) الذي كان يحرض القبائل ضد المسلمين، وروى ابن سلام عنه أنه أيضاً كان رجلاً فقيراً كافراً فأسر يوم بدر فقال: يا رسول الله إني ذو عيال وحاجة عرفتها فامنن عليَّ فقال الرسول على الله تعين عليَّ المشركين بشعرك) فعاهده فأطلقه الرسول فقال:

ألا أبلغا عني النبي محمدا وأنت امرؤ تدعو إلى الرشد والتقى ولكن إذا ذكرت بدراً وأهلها

بأنك حـــق والمليك حميد عليك مـن الله الكـريم شهيد تــأوب مـا بي حسرة وتعـود فلم كان يوم (أحد) ارتد مع الكفار فأسره المسلمون ثانية فجاء إلى الرسول هم وقال له: من علي، فقال النبي: (لا يلدغ المؤمن من جحر مرتين)، فقتله. ويضاف إلى شعراء قريش بعض شعراء اليهود مثل كعب بن الأشرف وكان قد بكى قتلى (بدر) وتغزل بنساء الرسول ونساء المسلمين ليغيظهم فأمر الرسول رهطاً من الأنصار بقتله فقتلوه.

### ب- أما القسم الثاني:

كقيس بن الخطيم وهو من الذين آذوا المسلمين وكان يتغزل بعمرة بنت رواحة أخت الشاعر المسلم عبد الله بن رواحة وكان قيس مقياً على شركه وأسلمت امرأته حواء فكان يصدها عن الإسلام ويعبث بها يأتيها وهي ساجدة فيقلبها على رأسها، فلما بلغه خبر إسلامها أتى الرسول ولا ألى قيس وطلب ألا يؤذي زوجته فقال له: نعم وكرامة وكف عن إيذائها ومن الشعراء الذين أسلموا بعد كفر عبد الله بن الزبعرى مدح الرسول وبمدحه اعترف بأنه كان على خطأ عندما كان في صف المشركين قال:

يا رسول المليك إن لساني

إذ أجاري الشيطان في سنن الغَيْ ي ومن مال ميله مثبور

آمن اللحم والعظام بما قل تَ فنفسى الفدى وأنت النذير

رائـــق مــا فتقـــت إذ أنـــا بـــور

ج- وأما الشعراء الذين وقضوا بجانب الرسول فأخبارهم مستفيضة معروفة وهم حسان بن ثابت وعبد الله بن رواحة وكعب بن زهير وكعب بن مالك وغيرهم.

وقد استمع الرسول إلى مئات القصائد في هذه المعركة اللسانية بينه وبين الكفار، وقد ضاع هذا الكلام من القصائد أو بالأحرى حكم عليه بالضياع؛ لأن الورعين من الأخباريين المسلمين تأثموا من حفظه ونقله، ثم تأثم الورعون من المدونين عن كتابته فذهب إلى غير رجعة، وقد كان الرسول على ملها بهذه الأشعار كلها ينفعل لمضمونها ويتذوقها ويتجاوب معها.

# الباب التاسع عشر الفصل الخامس خصائص النقد في هذا العهد

أبرز خصائص النقد في هذا العهد ما يلي:

١ - هذه الأخبار النقدية كثيرة ولكن محصولها النقدى قليل.

٢- إن موقف رجال الأدب من هذه الأخبار يختلف عن موقف رجال الدين وقد تتباعد
 وجهات نظر كل فئة منها في تفسير هذه الظواهر.

٣- هذا النقد كان يتناول الجاهلي كما يتناول الشعر المعاصر لهذه الدعوة والشعر المخضرم
 والشعر الذي عاصر الدعوة الإسلامية في إبّان نشوئها وترسيخ دعائمها.

٤ - كان النقد منصباً على الشاعر أكثر من انصبابه على الشعر، منصباً على سلوك الشاعر وانعكاس هذا السلوك على شعره.

٥ – صحيح أن النقاد في هذه الفترة كان أكثرهم شعراء باستثناء الرسول ﷺ ولكنهم كانوا من ضعاف الشعراء وهم دون مرتبة الشعراء، الذين كانوا ينصبون أنفسهم للنقد في العصر الجاهلي كالنابغة مثلاً.

٦ - كان أكثر النقد منصباً على المعنى وقربه أو بعده من الدين والأخلاق ولم يكن منصباً على الصياغة.

٧- وبتأثير الدين الجديد كان يرضي هؤلاء النقاد من معاني الشعر ما:

أ- اتسق مع تعاليم الدين الجديد كالدعوة إلى فكرة الإله الواحد والشعر المتأله النابذ للوثنية.

ب- تمشيه مع مكارم الأخلاق التي نادت بها العقيدة الإسلامية وحضت عليها.

ج- تمشيه مع ما دعا إلى السلوك القويم.

د- تمشيه مع ما نمّ عن حكمة إنسانية خالدة وموعظة رشيدة.

٨- ولما كان الشعر قد سار في طريق الخير ووظّف لهذه الطريق فإنه لان وضعف والنقاد يقولون: (إن الشعر نكد فإذا سار في طريق الخير لان)، ولأمر ما قالوا عن لبيد بن ربيعة إنه رجل صالح كأنهم ينفون عنه - وخاصة في الفترة الإسلامية - جودة الشعر، ويترتب على ذلك أنه إذا لان الشعر في حقبة وضعف فإن النقد سيتبعه في هذا اللين وسيضعف أيضاً.

٩ حارب الإسلام الهجاء وأهدر دم الهجّائين؛ لأنهم يثيرون كوامن الأحقاد، وحارب الغزل؛ لأنه مثار ضغائن، وحارب بعض المدح؛ لأنه تُكَأَةُ العاجز فلذا ضمرت هذه الأغراض في الحقبة الإسلامية وخاصة في القسم الأول منها.

• ١ - انحسر النقد وأصيب بالتوقف في هذه الفترة تبعاً لانحسار الشعر نفسه لعدة أسباب:

آ- لدهشة العرب لهذا اللون الجديد من الأدب الذي هو (النشر القرآني) وما فيه من إعجاز.

ب- إن تحدي القرآن للعرب أن يأتوا بمثله جعلهم ينصر فون عن الشعر بعض الانصر اف
 والالتفات إلى هذا اللون فنشأ قرآن مسيلمة وسجاح وغيرهما.

ج- إن انشغال العرب بالفتوح الجديدة وأخبارها التي راحوا يتناولونها في نثرياتهم وأسهارهم صرفهم عن الاعتكاف على النظر في قصيدة ينتقدونها.

د- بعض رجال هذه الفترة كانوا أصحاب نقد في الشعر وبصر به كعمر بن الخطاب، وكان ينتظر منهم أن يجودوا بأحكام نقدية أكثر مما جادوا بها، ولكن اشتغالهم بالسياسة والفتوح حجبهم عن نقد الشعر إلا في بعض ساعات فراغهم، وأمسك نقاد هذه الفترة عن نقد لشعر الوثني وأعرضوا عنه، وكان ذلك سبباً لاضمحلاله وتلاشيه وتناقل الناس فكرة الورع والخوف من نقل أخبار الشعر الوثني رواية شفوية أو كتابة فكان ذلك مدعاة لنسيانه وبالتالي لضياعه وفقدانه.

11- الأحكام النقدية غير دقيقة كقولهم: (فلان أشعر الشعراء) و(فلان أشعر الجن والإنس) ولكن بعض النقاد كانوا يذكرون هذه العمومية، ثم يتبعونها بالتخصيص فيقولون: (فلان أشعر الشعراء لقوله كذا).

17 - إلى جانب هذه الأحكام غير المعلَّلة نجد بعضها معلَّلاً مستنداً إلى بعض المقاييس من لفظ وتركيب ومعنى كقول عمر بن الخطاب عن زهير: (كان لا يعاظل - ولا يتبع حوشي اللفظ - ولا يمدح الرجل إلا بها فيه).

17 - لا يزال النقد قائماً على التأثر الانفعالي للأثر الفني في الشعر، وهذا ما يفسر تناقص الأحكام التي يصدرها النقاد كعمر بن الخطاب الذي يجعل زهيراً أشعر الشعراء تارة والنابغة تارة أخرى، وهذا يعطي الحكم النقدي صفة الذاتية التي يلتقي بها مع النقد الجاهلي.

14 - كنا نتوقع في العصر الإسلامي نقداً للشعر أكثر لتعدد بيئات النقد ووفرة منتدياته فبعد أن كانت سوق عكاظ هي المنتدى الوحيد ومرة في كل عام أصبحت بيئات الأدب والشعر في الإسلام كثيرة ومتعددة وغير مقصودة على زمن بعينه فمن حيث المكان غدت مكة والمدينة والطائف والبصرة والكوفة وغيرها أمكنة للقاء الشعراء، كما غدت أشهر كثيرة ومواسم متعددة بالإضافة إلى موسم الحج مواقيت لاجتماع الناس وتذاكرهم في شؤون دنياهم ومنها الشعر والفكر.

# الباب العشرون الحكمة العربية والإسلامية

# الباب العشرون الفصل الأول القرآن الكريم كتاب حكمة

ما إن نزل القرآن الكريم على النبي محمد على حتى تلقفه الصحابة أولاً، ثم تكونت أجيال من العلماء تبحث في مختلف مناحيه وجوانبه تشريعاً وفكراً وأدباً وتاريخاً وإعجازاً وحكمة وفلسفة، وكوّن هذا الكتاب على مر العصور مكانة عالية في نفوس أعدائه ومحبيه، فاستخلصت منه الحكمة وما يدعو إليه العقل والمتصفح لآيات هذا القرآن الكريم يكتشف أن معظم آياته تركز على ضرورة التفكر والتذكر والتعقل والعظة والعبرة، وكل ذلك من صميم البحث الفلسفي، وما شيع أن الفلسفة تقود للإلحاد إنها هو خطأ زمني، فالفلسفة أفكار وكلام: حسنه حسن وسيئه سيّع، كما قيل في الشعر أنه كلام: حسنه حسن وسيّئه سيّع وهذه سمة من سمات الفكر الإنساني؛ ولو أنا رجعنا إلى حياة الأنبياء صلوات الله تعالى عليهم لوجدنا كلها حكم وعبر وعظات، وقد نبتت الفلسفة العربية والإسلامية في أحضان هذا الكتاب على الرغم من صعوبة ولادتها وتطورها، وسجَّل العرب والمسلمون حضوراً فلسفياً وفكرياً أسهم في تطور الفكر الإنساني، وقد شجع العرب المسلمون على نشأة هذا العلم من خلال دراسة القرآن الكريم والحديث الشريف وما ترجم عن اللغات الأخرى، وكان أول من شجع الترجمة في العصر الأموى (خالد بن زيد) الذي أبعد عن الخلافة فعوض عن ذلك الحرمان السياسي بترجمة كتب العلم، وكذلك ساهم الخليفتان العباسيان (الرشيد والمأمون) في ذلك، فكانوا يكافئون المترجمين بزنة كل كتاب ذهباً إن ترجم للعربية واشتهر من المترجمين (إسحق بن حنين) الذي كان يتقن (السريانية - الفارسية - اليونانية - العربية) والذي ترجم الكثير من كتب الفلسفة إضافة إلى مترجمين من أمثال (ثابت بن قرة) (قسطا بن لوقة - يحيى بن عدي - عيسى بن إسحق - يوحنا بن البطريق - عبدالله بن ناعمة الحمصي).

ولو رحنا نستقصي آيات الحكمة ومواقف الحكمة في القرآن الكريم لاحتجنا إلى كتاب مستقل، وقد ذكر القرآن الكريم أنّ من أوتي الحكمة فقد أوتي خيراً كثيراً.

# الباب العشرون الفصل الثاني صفات الله الحسنى

أراد الله تعالى أن يكرم عباده بمعرفته ويجمع قلوبهم على محبته فشرح صدرهم لقبول صفاته العلية وتلقيها من مشكاة الوحي، وليست الأرواح بأحوج إلى شيء أعظم منها إلى معرفة الله تعالى ولا سبيل إلى معرفة ذلك إلا من أسائه وصفاته تعالى فالإيهان بالأسهاء والصفات له من الفضل ما لا يخفى وذلك لمعرفة أصل الدين وركن التوحيد، وآيات الصفات لها محل خاص فأعظم آية في كتاب الله هي آية الكرسي.

## أولاً: الله تعالى كامل في صفاته

صفات الله تعالى كلها صفات كهال، لا نقص فيها بوجه من الوجوه، كالحياة، والعلم، والقدرة، والسمع، والبصر، والرحمة، والعزة، والحكمة، والعلو، والعظمة، وغير ذلك. وقد دل على هذا السمع، والعقل، والفطرة. أما السمع: فمنه قوله تعالى: (لِلَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ مَثَلُ السَّوْءِ وَلللهِ اللَّعْلَى وَهُوَ الْعَزِيزُ الحُكِيمُ). والمثل الأعلى هو (الوصف الأعلى)، وأما العقل: فوجهه أن كل موجود حقيقة، فلابد أن تكون له صفة. إما صفة كهال، وإما صفة نقص.

والثاني باطل بالنسبة إلى الرب الكامل المستحق للعبادة؛ ولهذا أظهر الله تعالى بطلان ألوهية الأصنام باتصافها بالنقص والعجز. فقال تعالى: (وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنْ يَدْعُو مِنْ دُونِ اللهَّ مَنْ لا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَائِهِمْ غَافِلُونَ)، وقال تعالى: (وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهَّ لا يَخْلُقُونَ شَيْئاً وَهُمْ يُخْلَقُونَ \* أَمْوَاتٌ غَيْرُ أَحْيَاءٍ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ)، وقال تعالى الله لا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ)، وقال تعالى عن إبراهيم وهو يحتج على أبيه: (يَا أَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لا يَسْمَعُ وَلا يُبْصِرُ وَلا يُغْنِي عَنْكَ شَيْئاً)، وعلى قومه: (أَفَتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مَا لا يَنْفَعُكُمْ شَيْئاً وَلا يَضُرُّ كُمْ \* أُفِّ لَكُمْ وَلِا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مَا لا يَنْفَعُكُمْ شَيْئاً وَلا يَضُرُّ كُمْ \* أُفِّ لَكُمْ وَلِا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مَا لا يَنْفَعُكُمْ شَيْئاً وَلا يَضُرُّ كُمْ \* أُفِّ لَكُمْ وَلِا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مَا لا يَنْفَعُكُمْ شَيْئاً وَلا يَضُرُّ كُمْ \* أُفِّ لَكُمْ وَلِا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ الله مَا لا يَنْفَعُكُمْ شَيْئاً وَلا يَضُرُّ كُمْ \* أُفَلا تَعْقِلُونَ).

ثم إنه قد ثبت بالحس والمشاهدة أن للمخلوق صفات كال، وهي من الله تعالى، فمعطي الكهال أولى به؛ وأما الفطرة: فلأن النفوس السليمة مجبولة مفطورة على محبة الله وتعظيمه وعبادته، وهل تحب وتعظم وتعبد من علمت أنه متصف بصفات الكهال اللائقة بربوبيته وألوهيته؟ وإذا كانت الصفة نقصاً لا كهال فيها فهي ممتنعة في حق الله تعالى كالموت والجهل، والنسيان، والعجز، والعمى، والصمم ونحوها؛ لقوله تعالى: (وَتَوَكَّلْ عَلَى الحُيِّ الَّذِي لا يَضِلُّ رَبِّي وَلا يَنْسَى). وقوله: (وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعْجِزَهُ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّهَاوَاتِ وَلا فِي الأَرْضِ)، وقوله: (أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجْوَاهُمْ بَلَى وَرُسُلْنَا لَدَيْهِمْ يَكْتُبُونَ).

وقال النبي ﷺ في الدجال: "إنه أعور وإن ربكم ليس بأعور". وقال: "أيها الناس، أربعوا على أنفسكم فإنكم لا تدعون أصمَّ، ولا غائباً". وقد عاتب الله تعالى الواصفين له بالنقص، كما في قوله تعالى: (وَقَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللهُّ مَعْلُولَةٌ غُلَّتْ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُوا بِهَا قَالُوا بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنْفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ). وقوله: (لَقَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهُ فَقِيرٌ وَنَحْنُ أَغْنِيَاءُ سَنَكْتُبُ مَا قَالُوا وَقَتْلَهُمُ الْأَنْبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقِّ وَنَقُولُ ذُوقُوا عَذَابَ الحُرِيقِ).

وكذلك نزه الله تعالى نفسه عما يصفونه به من النقائص، فقال سبحانه: (سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿ وَالْحُمْدُ لللهُ وَالْحُمْدُ لللهُ وَالْحَمْدُ اللهُ وَالْمَالَمُ عَلَى الْمُرْسَلِينَ ﴿ وَالْحُمْدُ لللهَ وَالْحَمْدُ اللهُ وَالْمَالَمُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

وإذا كانت الصفة كمالاً في حال، ونقصاً في حال، لم تكن جائزة في حق الله ولا ممتنعة على سبيل الإطلاق، فلا تثبت له إثباتاً مطلقاً، ولا تنفى عنه نفياً مطلقاً، بل لابد من التفصيل: فتجوز في الحال التي تكون نقصاً وذلك كالمكر، والكيد، فتجوز في الحال التي تكون نقصاً وذلك كالمكر، والكيد، والحداع، ونحوها. فهذه الصفات تكون كمالاً إذا كانت في مقابلة من يعاملون الفاعل بمثلها؛ لأنها حينئذ تدل على أن فاعلها قادر على مقابلة عدوه بمثل فعله أو أشد، وتكون نقصاً في غير هذه الحال، ولهذا لم يذكرها الله تعالى من صفاته على سبيل الإطلاق وإنها ذكرها في مقابلة من يعاملونه ورسله بمثلها، كقوله تعالى: (وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللهُ وَاللهُ خَيْرُ المُاكِرِينَ). وقوله:

(إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْداً \* وَأَكِيدُ كَيْداً) وقوله: (وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِآياتِنَا سَنَسْتَدْرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لا يَعْلَمُونَ \* وَأُمْلِي لَهُمْ إِنَّ كَيْدِي مَتِينٌ). وقوله: (إِنَّ اللَّنَافِقِينَ كُنَادِعُونَ اللهَّ وَهُوَ خَادِعُهُمْ). وقوله: (قِالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِئُونَ \* اللهُ يَسْتَهْزِئُ بِمْ).

ولهذا لم يذكر الله أنه خان من خانوه فقال تعالى: (وَإِنْ يُرِيدُوا خِيَانَتَكَ فَقَدْ خَانُوا اللهَّ مِنْ قَبْلُ فَأَمْكَنَ مِنْهُمْ)، ولم يقل: فخانهم؛ لأن الخيانة خدعة في مقام الائتهان، وهي صفة ذم مطلقاً.

# ثانياً: باب الصفات أوسع من باب الأسماء

ذكر أنَّ باب الصفات أوسع من باب الأساء، وذلك لأن كل اسم متضمن لصفة، ولأن من الصفات ما يتعلق بأفعال الله تعالى، وأفعاله لا منتهى لها، كها أن أقواله لا منتهى لها، قال الله تعالى: (وَلَوْ أَنَّهَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلامٌ وَالْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَا نَفِدَتْ كَلِيَاتُ الله إِنَّ الله عَزِيزٌ حَكِيمٌ). ومن أمثلة ذلك: أن من صفات الله تعالى المجيء، والإتيان، والأخذ والإمساك، والبطش، إلى غير ذلك من الصفات التي لا تحصى كها قال تعالى: (وَجَاءَ رَبُّك). وقال: (هَلْ يَنْظُرُونَ إِلا أَنْ يَأْتِيهُمُ الله في ظُلُلٍ مِنَ الْغَهَامِ). وقال: (فَأَخَذَهُمُ الله يَذُنُومِهُمْ). وقال: (وَيُمْسِكُ السَّهَاءَ أَنْ تَقَعَ عَلَى الأَرْضِ إِلا بِإِذْنِهِ). وقال: (إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَلْهُ يَلْهُ لُومِي الله الله يَعلى الله بَعْمُ الله الله يَعلى الله الله يَعلى الله تعالى بهذه الصفات على الوجه الوارد، ولا نسميه بها، فلا نقول إن السهاء الدنيا". فنصف الله تعالى بهذه الصفات على الوجه الوارد، والنازل، ونحو ذلك، وإن من أسائه الجائي، والآي، والآخذ، والمسك، والباطش، والمريد، والنازل، ونحو ذلك، وإن نخبر بذلك عنه ونصفه به.

## ثالثاً: أقسام صفات الله تعالى

تنقسم صفات الله تعالى إلى قسمين: ثبوتية، وسلبية:

أ- فالثبوتية: ما أثبته الله تعالى لنفسه في كتابه، أو على لسان رسوله وكلها صفات كمال لا نقص فيها بوجه من الوجوه، كالحياة والعلم، والقدرة، والاستواء على العرش، والنزول إلى السهاء الدنيا، والوجه، واليدين، ونحو ذلك. فيجب إثباتها لله تعالى حقيقة على

الوجه اللائق به بدليل السمع والعقل. أما السمع: فمنه قوله تعالى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آمِنُوا وَاللهُ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي أَنْزَلَ مِنْ قَبْلُ وَمَنْ يَكُفُرْ بِالله وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيُومِ الْآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلالا بَعِيداً). فالإيهان بالله يتضمن: الإيهان بكل ما جاء فيه من صفات بصفاته. والإيهان بالكتاب الذي نزل على رسوله يتضمن: الإيهان بكل ما جاء فيه من صفات الله. وكون محمد وسوله يتضمن: الإيهان بكل ما أخبر به عن مرسله، وهو الله عز وجل. وأما العقل: فلأن الله تعالى أخبر بها عن نفسه، وهو أعلم بها من غيره، وأصدق قيلاً، وأحسن حديثاً من غيره، فوجب إثباتها له كها أخبر بها من غير تردد، فإن التردد في الخبر إنها يتأتى حين يكون الخبر صادراً ممن يجوز عليه الجهل، أو الكذب، أو العي بحيث لا يفصح بها يريد، وكل هذه العيوب الثلاثة ممتنعة في حق الله عز وجل فوجب قبول خبره على ما أخبر به. وهكذا نقول فيها أخبر به النبي عن الله تعالى، فإن النبي على أعلم الناس بربه وأصدقهم خبراً وأنصحهم إرادة، وأفصحهم بياناً، فوجب قبول ما أخبر به على ما هو عليه.

ب- والصفات السلبية: ما نفاها الله - سبحانه - عن نفسه في كتابه، أو على لسان رسوله وكلها صفات نقص في حقه كالموت، والنوم، والجهل، والنسيان، والعجز، والتعب. فيجب نفيها عن الله تعالى - لما سبق - مع إثبات ضدها على الوجه الأكمل، وذلك لأن ما نفاه الله تعالى عن نفسه فالمراد به بيان انتفائه لثبوت كمال ضده، لا لمجرد نفيه؛ لأن النفي ليس بكمال، إلا أن يتضمن ما يدل على الكمال، وذلك لأن النفي عدم، والعدم ليس بشيء، فضلاً عن أن يكون كمالاً، ولأن النفي قد يكون لعدم قابلية المحل له، فلا يكون كمالاً كما لو قلت: الجدار لا يظلم. وقد يكون للعجز عن القيام به فيكون نقصاً، كما في قول الشاعر:

قبيلــــة لا يغـــدرون بذمـــة ولا يظلمـون النـاس حبـة خـردل

لو كنت من مازن لم يستبح إبلي إذن لقام بنصري معشر خشن لكن قومي وإن كانوا ذوي حسب

بنو اللقيطة من ذهل ابن شيبانا عند الحفيظة إن ذو لوثة لانا ليسوا من الشر في شيء وإن هانا ومنه قوله تعالى: (وَتَوَكَّلْ عَلَى الحُّيِّ الَّذِي لا يَمُوت). فنفي الموت عنه يتضمن كهال حياته. ومنه قوله تعالى: وولا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً) نفي الظلم عنه يتضمن كهال عدله. ومنه قوله تعالى: (وَمَا كَانَ اللهُّ لِيُعْجِزَهُ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّهَاوَاتِ وَلا فِي الأَرْضِ). فنفي العجز عنه يتضمن كهال علمه وقدرته. ولهذا قال بعده: (إِنَّهُ كَانَ عَلِيهاً قَدِيراً). لأن العجز سببه إما الجهل بأسباب الإيجاد، وإما قصور القدرة عنه، فلكهال علم الله تعالى وقدرته لم يكن ليعجزه شيء في السموات ولا في الأرض. وبهذا المثال علمنا أن الصفة السلبية قد تتضمن أكثر من كهال.

## رابعاً: الصفات الثبوتية صفات مدح وكمال

كلما كثرت وتنوعت دلالتها ظهر من كمال الموصوف بها ما هو أكثر. ولهذا كانت الصفات الثبوتية التي أخبر الله بها عن نفسه أكثر بكثير من الصفات السلبية، كما هو معلوم. وأما الصفات السلبية فلم تذكر غالباً إلا في الأحوال التالية:

الأولى: بيان عموم كماله كما في قوله تعالى: (لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ)، (وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ).

الثانية: نفي ما ادعاه في حقه الكاذبون، كما في قوله: (أَنْ دَعَوْا لِلرَّحْمَنِ وَلَداً وَمَا يَنْبَغِي لِلرَّحْمَنِ أَنْ يَتَّخِذَ وَلَداً).

الثالثة: دفع توهم نقص من كماله فيما يتعلق بهذا الأمر المعين، كما في قوله: (وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لِاعِبِينَ). وقوله: (وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ السَّمَاءَ مَنْ لُغُوبِ).

# خامساً: أقسام الصفات الثبوتية

الصفات الثبوتية تنقسم إلى قسمين: ذاتية وفعلية:

أ- فالذاتية: هي التي لم يزل ولا يزال متصفاً بها، كالعلم، والقدرة، والسمع، والبصر، والعزة، والحكمة، والعلو، والعظمة، ومنها الصفات الخبرية، كالوجه، واليدين، والعينين.

ب- والفعلية: هي التي تتعلق بمشيئته، إن شاء فعلها، وإن شاء لم يفعلها، كالاستواء على العرش، والنزول إلى السهاء الدنيا.

وقد تكون الصفة ذاتية فعلية باعتبارين، كالكلام، فإنه باعتبار أصله صفة ذاتية؛ لأن الله تعلق بمشيئته، تعالى لم يزل ولا يزال متكلماً. وباعتبار آحاد الكلام صفة فعلية؛ لأن الكلام يتعلق بمشيئته، يتكلم متى شاء بها شاء كها في قوله تعالى: (إِنَّهَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ). وكل صفة تعلقت بمشيئته تعالى فإنها تابعة لحكمته. وقد تكون الحكمة معلومة لنا، وقد نعجز عن إدراكها لكننا نعلم علم اليقين أنه - سبحانه - لا يشاء شيئاً إلا وهو موافق للحكمة، كها يشير إليه قوله تعالى: (وَمَا تَشَاءُونَ إِلا أَنْ يَشَاءَ الله لِنَّ الله كَانَ عَلِيهاً حَكِيهاً).

# سادساً: لا تمثيل ولا تكييف في صفات الله تعالى

يلزم في إثبات الصفات التخلي عن محذورين عظيمين:

أحدهما: التمثيل. والثانى: التكييف.

أ- فأما التمثيل: فهو اعتقاد المثبت أن ما أثبته من صفات الله تعالى مماثل لصفات المخلوقين، وهذا اعتقاد باطل بدليل السمع والعقل.

١ - أما السمع: فمنه قوله تعالى: (لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ) وقوله: (أَفَمَنْ يَخْلُقُ كَمَنْ لا يَخْلُقُ أَفَلا تَذَكَّرُونَ). وقوله: (هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيّاً). وقوله: (وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ).

# ٢ - وأما العقل فمن وجوه:

الأول: أنه قد علم بالضرورة أن بين الخالق والمخلوق تبياناً في الذات، وهذا يستلزم أن يكون بينها تباين في الصفات؛ لأن صفة كل موصوف تليق به، كما هو ظاهر في صفات المخلوقات المتباينة في الذوات، فقوة الحصان مثلاً غير قوة الذرة، فإذا ظهر التباين بين المخلوقات مع اشتراكها في الإمكان والحدوث، فظهور التباين بينها وبين الخالق أجلى وأقوى.

الثاني: أن يقال: كيف يكون الرب الخالق الكامل من جميع الوجوه مشابهاً في صفاته للمخلوق المربوب الناقص المفتقر إلى من يكمله، وهل اعتقاد ذلك إلا تنقُّص لحق الخالق؟! فإن تشبيه الكامل بالناقص يجعله ناقصاً.

الثالث: أننا نشاهد في المخلوقات ما يتفق في الأسماء ويختلف في الحقيقة والكيفية، فنشاهد أن للإنسان يداً ليست كيد الفيل، وله قوة ليست كقوة الجمل، مع الاتفاق في الاسم، فهذه يد

وهذه يد، وهذه قوة وهذه قوة، وبينها تباين في الكيفية والوصف، فعلم بذلك أن الاتفاق في الاسم لا يلزم منه الاتفاق في الحقيقة.

والتشبيه كالتمثيل، وقد يفرق بينهما بأن التمثيل هو: التسوية في كل الصفات، والتشبيه هو: التسوية في أكثر الصفات، لكن التعبير بنفي التمثيل أولى لموافقة القرآن: (لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ).

ب- وأما التكييف: فهو أن يعتقد المثبت أن كيفية صفات الله تعالى كذا وكذا، من غير أن
 يقيدها بمهاثل. وهذا اعتقاد باطل بدليل السمع والعقل.

١ - أما السمع: فمنه قوله تعالى: (وَلا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْماً). وقوله: (وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْماً إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً). ومن المعلوم أنه لا علم لنا بكيفية صفات ربنا؛ لأنه تعالى أخبرنا عنها ولم يخبرنا عن كيفيتها، فيكون تكييفنا قفواً لما ليس لنا به علم، وقولاً بما لا يمكننا الإحاطة به.

٢- وأما العقل: فلأن الشيء لا تعرف كيفية صفاته إلا بعد العلم بكيفية ذاته أو العلم بنظيره المساوي له، أو بالخبر الصادق عنه، وكل هذه الطرق منتفية في كيفية صفات الله - عز وجل - فوجب بطلان تكييفها. وإن أي كيفية تقدرها لصفات الله تعالى في ذهنك، فالله أعظم وأجل من ذلك. وأي كيفية تقدرها لصفات الله تعالى فإنك ستكون كاذبا فيها؛ لأنه لا علم لك بذلك وحينئذ يجب الكف عن التكييف تقديراً بالجنان، أو تقديراً باللسان، أو تحريراً بالبنان. ولهذا لما شئل مالك - رحمه الله تعالى - عن قوله تعالى: (الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى) كيف استوى؟ أطرق رحمه الله برأسه حتى علاه الرحضاء (العرق) ثم قال: "الاستواء غير معقول، والإيان به واجب، والسؤال عنه بدعة" وروى عن شيخه ربيعة أيضاً: "الاستواء غير مجهول والكيف غير معقول".

وقد مشى أهل العلم بعدهما على هذا الميزان. وإذا كان الكيف غير معقول ولم يرد به الشرع فقد انتفى عنه الدليلان العقلي والشرعي فوجب الكف عنه. فالحذر الحذر من التكييف أو محاولته، فإنك إن فعلت وقعت في مفاوز لا تستطيع الخلاص منها، وإن ألقاه الشيطان في

قلبك فاعلم أنه من نزغاته، فالجأ إلى ربك فإنه معاذك، وافعل ما أمرك به فإنه طبيبك، قال الله تعالى: (وَإِمَّا يَنْزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْغٌ فَاسْتَعِذْ بِاللهَّ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ).

# سابعاً: صفات الله تعالى توقيفية.

لا مجال للعقل في تحديد صفات الله تعالى، فلا نثبت لله تعالى من الصفات إلا ما دل الكتاب والسنة على ثبوته، قال الإمام أحمد رحمه الله تعالى: "لا يوصف الله إلا بها وصف به نفسه، أو وصفه به رسوله، لا يتجاوز القرآن والحديث". ولدلالة الكتاب والسنة على ثبوت الصفة ثلاثة أوجه:

الأول: التصريح بالصفة كالعزة، والقوة، والرحمة، والبطش، والوجه، واليدين ونحوها.

الثاني: تضمن الاسم لها مثل: الغفور متضمن للمغفرة، والسميع متضمن للسمع، ونحو ذلك.

الثالث: التصريح بفعل أو وصف دال عليها كالاستواء على العرش، والنزول إلى الساء الدنيا، والمجيء للفصل بين العباد يوم القيامة، والانتقام من المجرمين، الدال عليها – على الترتيب – قوله تعالى: الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى). وقول النبي عَلَيُّ: "ينزل ربنا إلى الساء الدنيا". الحديث. وقول الله تعالى: (وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفّاً صَفّاً). وقوله: (إِنّا مِنَ المُجْرِمِينَ مُنتَقِمُونَ).

# الباب العشرون الفصل الثالث أسماء الله تعالى

#### أولاً- مقدمة:

أمرنا الله أن ندعوه بأسمائه الحسنى، فقال تعالى: {ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها}، وحثنا النبي على إحصائها فقال: «إن لله تسعة وتسعين اسماً مئة إلا واحداً من أحصاها دخل الجنة) ومعنى أحصاها أي دعا الله بها أو تعبد بمقتضاها. والفرق بين المسلمين وغبرهم من أهل العقائد هو في الأسهاء والصفات فقد نسب غبر المسلمين لله أسهاء وصفات تتنافى مع النقل والعقل من مثل قولهم: (الله فقير ويتعب ومغلول اليدين عاجز وغير ذلك) قال تعالى في حقهم: {لقد سمع الله قول الذين قالوا إن الله فقير ونحن أغنياء}، قال تعالى: {ولقد خلقنا السموات والأرض وما بينها في ستة أيام وما مسنا من لغوب} عندما زعم أهل الكتاب أن الله خلق السهاوات والأرض ثم استراح قال تعالى: {قالت اليهود يد الله مغلولة} وفي التوراة التي حرفت" أنه بينها الرب يطوف في الأرض إذ أمسك به يعقوب من حقوه (وسطه) فصارعه فصرعه ولم يتركه يصعد حتى أعطاه لقب إسرائيل، وهذا باطل ونسبوا لله الصاحبة والولد قال تعالى: {وقالوا اتخذ الله ولداً سبحانه} ونحن نؤمن بكل ما وصف الله به نفسه أو وصفه به رسوله من غير تعطيل ولا تحريف ولا تكييف ولا تشبيه، ومعرفة الله بأسائه وصفاته والتعبد له بمقتضاها هما جنة الدنيا التي من لم يدخلها لم يدخل جنة الآخرة حتى عبّر أحدهم عن تلك السعادة التي يجدها في قلبه وعن تلك اللذة التي يحسها في صدره " إن في قلوبنا من اللذة ما لم لو علمه أبناء الملوك لقاتلونا عليه بالسيوف وإنه ليأت على القلب ساعات يرقص فيها طرباً من لذة ذكر الله، ولو أن أهل الجنة في مثل هذا النعيم إنهم لفي خير عظيم " قال تعالى: {قل بفضل الله وبرحمته فبذلك فليفرحوا هو خبر مما يجمعون}.

## ثانياً- قواعد في أسماء الله تعالى:

١ – كل اسم من أساء الله تعالى يؤخذ منه صفة وليس العكس فالاسم أخص من الصفة والصفة أعم من الاسم. فالرحيم مثلاً اسم نأخذ منه صفة الرحمة فنثبتها لله، لكن صفة كصفة النزول (ينزل ربنا إلى السهاء الدنيا) لا نأخذ منها اسم فلا يجوز أن نقول من أسهاء الله النازل تعالى الله عن ذلك. والسبب أن الصفات يدخل فيها الأفعال وأفعال الله لا تتناهى أما أسهاؤه فتوقيفية.

٢ - وأجاز البعض أن نسمي الله بأسهاء تتضمن كهالاً هو نفسه الذي يتضمنه الاسم الوارد في الكتاب والسنة، ومثلوا لذلك بقولنا الستار لم يرد ولكن يتضمن الكهال نفسه الذي يتضمنه الستير الذي ورد في السنة والقول الأول أولى.

٣- من أسمائه تعالى ما لا يطلق إلا مقترناً بضده كالضار تقول الضار النافع، والمذل المعز،
 قال تعالى: (قل اللهم مالك الملك تؤتي الملك من تشاء وتنزع الملك ممن تشاء وتعز من تشاء وتذل من تشاء بيدك الخير إنك على كل شيء قدير).

٤ - دلالة الأسماء على الذات والصفات تكون بالمطابقة والتضمن والالتزام. فالخالق تدل على الذات بالمطابقة فاسم الله الخالق ليس فيه شيء زائد على الذات ويدل على الخلق بالتضمن وعلى باقى الصفات بالالتزام.

٥- أسهاء الله غير محصورة بعدد معين. لقول النبي على: (أسألك بكل اسم هو لك سَمَّيت به نفسك أو أنزلته في كتابك أو علمته أحداً من خلقك أو استأثرت به في علم الغيب عندك) صحيح. أما قوله على: (إن لله تسعة وتسعين اسهاً مئه إلا واحداً من أحصاها دخل الجنة) فلا تدل على أن أسهاءه تعالى محصورة في التسعة والتسعين ولكن المعنى أن الجزاء المذكور هو مختص بهذه الأسهاء وهو دخول الجنة لمن أحصاها، ولو أراد النبي (أن أسهاء الله هي التسعة والتسعون فحسب لكان لفظ الحديث إن أسهاء الله تسعة وتسعون اسهاً).

وقد اجتهد كثير من العلماء في ذكر هذه الأسماء واختلفت رواياتهم في ذلك مما يدل على أنها ليست محددة أو مقطوع فيها. وهي كليلة القدر أخفاها الله ليجتهد الناس في العشر الأواخر من رمضان جميعاً كذلك لم يحدد الله هذه الأسماء ليجتهد العبد في كل اسم يعلمه.

7- أسهاء الله كلها حسنى، فالنور من أسهائه تعالى مثل الهادي فالله نور السموات والأرض أي هادي أهل السموات والأرض وهو أيضاً جاعل النور فيها وجعل الظلهات والنور: أي خلق الظلهات والنور. فهو تعالى النور والنور من صفاته ولكن نور الخلق والشمس والقمر من آثار نوره وأثر الصفة مخلوق كأثر الفعل.

# ثالثاً- أسماء الله الحسنى كما عدَّها ابن حجر العسقلاني:

أ- عدَّ ابن حجر العسقلاني تسعة وتسعين اسماً أخذها من القرآن الكريم، وبذلك يوافق حديث أبي هريرة في عددها، ونحن نسوقها كما سردها.

| ٦٧ - الحفي  | ٣٤- العفو   | ۱ – الله                      |
|-------------|-------------|-------------------------------|
| ۲۸ - الوارث | ٣٥- القدير  | ۲ – الرب                      |
| ٦٩ – الولي  | ٣٦ – اللطيف | ٣- الإِله                     |
| • ٧- القائم | ۳۷- الخبير  | ٤ - الواحد                    |
| ۱ ۷– القادر | ۳۸– السميع  | ٥ – الرحمن                    |
| ٧٢– الغالب  | ٣٩- البصير  | ٦ – الرحيم                    |
| ٧٣- القاهر  | ٠٤ - المولى | ٧- الملك                      |
| ٤٧- البر    | ٤١ – النصير | ٨- القدوس                     |
| ٥٧- الحافظ  | ٤٢ – القريب | ٩ – السلام                    |
| ٧٦- الأحد   | ٤٣ – المجيب | ١٠ – المؤمن                   |
| ۷۷– الصمد   | ٤٤ – الرقيب | ١١ – المهيمن                  |
| ۷۸- المليك  | 20 - الحسيب | ۱۲ – العزيز                   |
| ٧٩- المقتدر | ٤٦ – القوي  | ۱۳ – الجبار                   |
| ۸۰ الوكيل   | ٧٧ – الشهيد | ۱۶ – المتكبر                  |
| ۸۱ – الهادي | ٤٨ - الحميد | <ul><li>١٥ – الخالق</li></ul> |
| ٨٢ – الكفيل | ٤٩ – المجيد | ١٦ - البارئ                   |
| ٨٣ – الكافي | ٠٥ – المحيط | ١٧ – المصور                   |
|             |             |                               |

| ۸۶- الأكرم               | ٥١ - الحفيظ   | ١٨ – الأول  |
|--------------------------|---------------|-------------|
| ٥٨- الأعلى               | 07 – الحق     | ١٩ - الآخر  |
| ۸٦ – الرازق              | ٥٣ - المبين   | ۲۰ – الظاهر |
| ٨٧- ذو الجلال والإكرام   | ٤ ٥ – الغفار  | ۲۱ – الباطن |
| ٨٨- غافر الذنب           | ٥٥ – القهار   | ۲۲ – الحي   |
| ٨٩- قابل التوب           | ٥٦ – الخلاق   | ۲۳ – القيوم |
| ۹۰ – شدید العقاب         | ٥٧ – الفتاح   | ٢٤ – العليّ |
| ٩١ – ذو الطول            | ٥٨ - الودود   | ٢٥ – العظيم |
| ٩٢ - رفيع الدرجات        | ٩٥- الغفور    | ٢٦ - التواب |
| ٩٣ - سريع الحساب         | ٦٠ - الرؤوف   | ۲۷ – الحليم |
| ٩٤ - فاطر السموات والأرض | ۲۱ – الشكور   | ۲۸ – الواسع |
| ٩٥ - بديع السموات والأرض | ٦٢ – الكبير   | ۲۹ – الحكيم |
| ٩٦ - نور السموات والأرض  | ٦٣ – المتعال  | ۳۰- الشاكر  |
| ٩٧ – مالك الملك          | ٦٤ – المقيت   | ۳۱– العليم  |
| ۹۸ – الرشيد              | ٦٥ – المستعان | ٣٢– الغني   |
| ٩٩ – الصبور              | ٦٦ - الوهاب   | ٣٣– الكريم  |
|                          |               |             |

# ب- أسماء الله الحسني كما عدها ابن العثيمين:

# أولاً- فمن كتاب الله تعالى:

| ٥٥. القوي  | ۲۸. الخلاق | ۱ . الله  |
|------------|------------|-----------|
| ٥٦. القهار | ۲۹. الرؤوف | ٢. الأحد  |
| ٥٧. الكبير | ۳۰. الرحمن | ٣. الأعلى |
| ٥٨. الكريم | ٣١. الرحيم | ٤. الأكرم |
| ٥٩. اللطيف | ۳۲. الرازق | ٥. الإله  |

| ٦٠. المؤمن  | ٣٣. الرقيب   | ٦. الأول   |
|-------------|--------------|------------|
| ٦١. المتعال | ٣٤. السلام   | ٧. الآخر   |
| ٦٢. المتكبر | ٣٥. السميع   | ٨. الظاهر  |
| ٦٣. المتين  | ٣٦. الشاكر   | ٩. الباطن  |
| ٦٤. المجيب  | ٣٧. الشكور   | ١٠. البارئ |
| ٦٥. المجيد  | ۳۸. الشهيد   | ١١. البر   |
| ٦٦. المحيط  | ٣٩. الصمد    | ١٢. البصير |
| ٦٧. المصور  | ٠٤. العالم   | ١٣. التواب |
| ٦٨. المقتدر | ٤١. العزيز   | ۱٤. الجبار |
| ٦٩. المقيت  | ٤٢ . العظيم  | ١٥. الحافظ |
| ٠٧. الملك   | ٤٣ . العفو   | ١٦. الحسيب |
| ٧١. المليك  | ٤٤. العليم   | ١٧. الحفيظ |
| ٧٢. المولى  | ٥٤. العلي    | ۱۸. الحفي  |
| ٧٣. المهيمن | ٤٦. الغفار   | ١٩. الحق   |
| ٧٤. النصير  | ٤٧ . الغفور  | ۲۰. المبين |
| ٧٥. الواحد  | ٤٨ . الغني   | ۲۱. الحكيم |
| ٧٦. الوارث  | ٤٩. الفتاح   | ۲۲. الحليم |
| ٧٧. الواسع  | ۰ ٥ . القادر | ۲۳. الحميد |
| ۷۸. الودود  | ١ ٥. القاهر  | ۲۶. الحي   |
| ٧٩. الوكيل  | ٥٢. القدوس   | ٢٥. القيوم |
| ٨٠. الوليُّ | ٥٣. القدير   | ۲۲. الخبير |
| ٨١. الوهاب  | ٥٤. القريب   | ۲۷. الخالق |

# ثانياً- ومن سنة رسول الله علي:

| ٨٢. الجميل | ۸۸. السبوح | ٩٤. المقدم |
|------------|------------|------------|
| ۸۳. الجواد | ۸۹. السيد  | ٩٥. المؤخر |
| ٨٤. الحكم  | ٩٠. الشافي | ٩١. الطبيب |
| ٨٥. الحي   | ٩١. الطبيب | ٩٧. المعطي |
| ٨٦. الرَّب | ٩٢. القابض | ۹۸. المنان |
| ٨٧. الرفيق | ٩٣. الباسط | ٩٩. الوتر  |

## خامساً- معانى بعض أسماء الله:

قال رسول الله: «إن لله تسعة وتسعين اسماً مئة إلا واحداً من أحصاها دخل الجنة» وأحصاها بمعنى حفظها أو دعا الله بها أو تعبد لله بمقتضاها.

## وإليك بعض الأمثلة على ذلك:

1- الله: وهو الاسم الجامع فهو علم على ذات الله لذلك يوصف ولا يوصف به فيقال العزيز: من أسهاء الله ولا يقال الله من أسهاء العزيز قال تعالى: {ولله الأسهاء الحسنى فادعوه بها} وقد ذهب البعض أنه غير مشتق وقال البعض باشتقاقه من أله يأله إلاها وتألها يقال أله الفصيل إلى أمه هرب إليها فهدأ عندها ويقال أله الرجل إلى الرجل إذا فزع إليه لنائبة حلت به ويقال أله إلاهة إذا أطاع طاعة مطلقة، ولاه إذا احتجب فالله سبحانه لا تدركه الأبصار والعقول ولاه إذا تحير والله تحار فيه العقول، فهو الملجأ والمهرب وهو المستعان وبه يستغاث وهو المطاع {ألا له الخلق والآمر} وهو الذي احتجب عن الخلق فلم يحيطوا به علماً وهو الذي تحار فيه العقول فلا تطيق لكنهه إدراكاً: ومعنى كلمة اللهم يا الله فحذفت الياء من أول الكلام وعوض عنها بالميم في آخره، والتعبد بهذا الاسم يكون بألا يهدأ العبد ولا يطمئن ولا يسكن إلا بين يدي ربه وفي عبادة مولاه وتلك السعادة الحقيقية التي جبلت عليها الروح، وكل لذة في غير طاعته تعالى، فإنها هي لذة السعادة الحقيقية التي جبلت عليها الروح، وكل لذة في غير طاعته تعالى، فإنها هي لذة وقتية وسعادة وهمية.

Y- الكريم الأكرم: وهو من يعطي من غير منة ويبتدئ بالنعمة من غير استحقاق ويحسن من غير سؤال كريم في عفوه حتى بدل سيئات التائبين حسنات وهو معنى قولنا: يا كريم العفو يا حسن التجاوز والتعبد لله بهذا الاسم بأن يطمع العبد في كرم ربه ويرجو منه فضله فيتعرض لنعمه بطاعاته فإن ما عند الله لا ينال بمعصيته ولا يقنط العبد من كرم عم أطراف الكون.

٣+٤+٥+٢: الأول الآخر الظاهر الباطن: الأول الذي ليس قبله شيء والآخر الذي ليس بعده شيء فهو الأول بلا ابتداء والآخر بلا انتهاء، والظاهر فليس فوقه شيء والباطن فليس دونه شيء. الأول بالإيجاد والتخليق والآخر بالهداية والتوفيق. والظاهر بالإعانة والترزيق والباطن؛ لأنه مكون الأكوان في التحقيق. وقيل: الأول بعرفان القلوب والآخر دوامه، بستر العيوب والظاهر بإزالة الكروب والباطن بغفران الذنوب. فالأول قدمه، والآخر دوامه، والظاهر علوه، والباطن قربه. ومعنى الباطن ليس دونه شيء فلا تواري ساء منه ساء ولا أرض منه أرضاً ولا يحجب عنه ظاهر باطناً، بل الباطن له ظاهر والغيب عنده شهادة والبعيد عنده قريب والسر عنده علانية وهو أقرب إلى كل شيء من نفسه.

والتعبد لله باسمه الأول يقضي التجرد من مطالعة الأسباب والالتفاف إليها فإن الله هو المبتدئ بالإحسان من غير وسيلة من العبد إذ لا وسيلة له في العدم قبل وجوده فقد أتى عليه حين من الدهر لم يكن شيئا مذكوراً فالتعبد بهذا الاسم يوجب للعبد فقراً خاصاً وعبودية خاصة. أما اسمه الآخر فالتعبد به يقتضي أيضاً عدم التعلق بالأسباب فإنها ستنعدم لا محالة، وعندما يتعلق العبد بربه الذي هو حي لا يموت فهو يتعلق بمن لا آخر له فلا يغيب ولا يزول، فليس وراء الله شيء يقصد فيكون هو المقصد ومنتهى النية وذاك هو الإخلاص فكما أوجدك أولاً فاجعله مقصدك آخراً، وأكثر الخلق تعبد لله باسمه الأول، وإنها الشأن في التعبد له باسمه الآخر.

والتعبد باسم الله الظاهر: فهو استحضار فوقية الله تعالى وعلوه وتدبيره للخلق فأوامره نازلة نافذة وشهود ذلك يجب على العبد أن يتطلع قلبه إلى السماء رجاء وطمعاً وخوفاً رهبة فلا يتوجه القلب إلى جهة أرضية سفلية.

والتعبد باسم الله الباطن: فهو أن يزكي العبد نفسه ويطهر قلبه لئلا يطلع الله على قلبه فيجد غير صالح فالله أقرب إلى العبد من نفسه ويعلم من العبد ما يجهله العبد من نفسه. وهذه الأسهاء الأربعة ذكرها الله معطوفة بالواو في سورة الحديد بخلاف بقية الأسهاء، وهذا لإثبات الجمع بينها؛ لأن المخلوقات الأول منها لا يكون آخراً والظاهر منها لا يكون باطناً أما الله فهو الأول والآخر والظاهر والباطن.

٧- البارئ: هو المنشئ للأعيان من العدم إلى الوجود.

٨- الخالق: المقدر للشيء قبل وجوده.

9- المصور: المشكِّل، والتصوير هو التخطيط والتشكيل في صور مختلفة وهذا لتعارف الخلق فالله عز وجل قدرهم وأوجدهم وأخرجهم من العدم إلى الوجود، ثم صورهم فيها شاء من الصور فهو الخالق البارئ المصور.

والتعبد لله بهذه الأسهاء اعتراف القلب بربوبية الله الذي خلق وبرأ وصور مما يوجب على العبد إفراد الله بالعبادة والألوهية، حيث كانت هذه الصفات مما استدل به القرآن على استحقاق الله للألوهية وحده وهو ما يعبر عنه بالاستدلال بالربوبية على استحقاق الألوهية قال تعالى: {يأيها الناس اعبدوا ربكم الذي خلقكم والذين من قبلكم لعلكم تتقون....} {وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون} {ألا له الخلق ولأمر تبارك الله رب العالمين} ومن تأمل في آثار هذه الأسهاء في الكون علم فيضاً من حكمة الله وعلمه في إتقان خلقة وإبداع ملكه يرى ذلك كلها تفكر في مخلوق من المخلوقات، وهكذا الأرض والسموات {فارجع البصر هل ترى من فطور ثم ارجع البصر كرتين ينقلب إليك البصر خاسئاً وهو حسير}.

11+10- الباسط القابض: الباسط الناشر فضله على عباده يرزق من يشاء ويوسع ويجود ويفضل ويعطي أكثر مما يحتاج والقابض يطوي بره ومعروفه عمن يريد ويضيق ويقدر ويحرم فيفقر ويقبض الصدقات ويبسط الجزاء عليها قال: وهذان الاسهان يخصان بمصالح الدنيا والآخرة والتعبد لله بهذين الاسمين أن يسأل العبد ربه البسط في خيرات الدنيا والآخرة، ويرجو ذلك ويخاف من قبض منافع الدنيا والآخرة. والعبد قد يتصف بهذين الوصفين

القبض والبسط فيبسط بره ومعرفة على كل محتاج حتى الدواب، قال ولى الله الشهاء أجر) ويقبض ذلك عن كل أحد ليس أهلاً من مال وعلم وحكمة ولا تؤتوا السفهاء أموالكم. والعبد قابض باسط إذا ألهم بدائع الحكم وأوتي جوامع الكلم فتارة يبسط قلوب العباد فيذكرهم بالله ونعائه وتارة يقبضها بها ينذرهم به من جلال الله وكبريائه وبلائه وانتقامه من أعدائه.

نسأل الله أن يجعلنا عمن أحصى أسماءه فدخل الجنة.