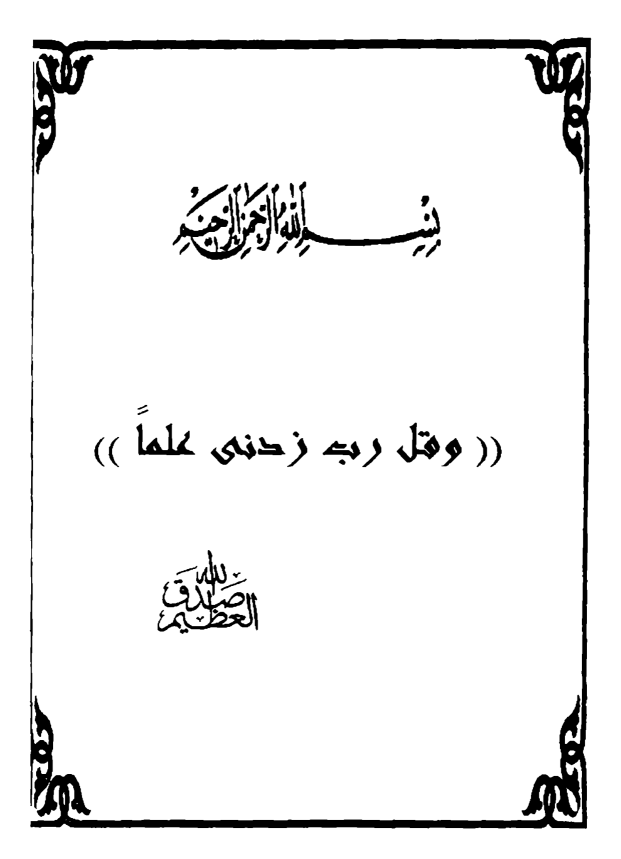




# تاريخ النفكير الاجتماعي

الأستاذ الدكتور عبد الهادى محمد والى أستاذ علم الاجتماع بجامعة طنطا







#### مقدمة

نشأ علم الاجتماع - شأنه في ذلك شأن كثير من العلوم الأخرى - مرتبطاً بالفلسفة ، وكان يستلهم الفكر الفلسفي في محاولة تفسير الظواهر الاجتماعية . ولما تهيأت لهذا العلم أسباب التكامل والقوة إنفصل عن الفلسفة ، وإستقل بطرقه الخاصة في البحث والتحليل . وصارت الفلسفة تستوحيه في فهم بعض الظواهر التي إستطاع هذا العلم الوليد أن يستجلي جوانبها بطرقه الخاصة . وعلى ذلك فإن من يدرس تاريخ الفكر الاجتماعي عليه أن يستعرض تاريخ الفلسفة أيضاً ، في محاولة للكشف عن البلدان التي فيها نما الوعي الاجتماعي ، وإزدهر ، وللتعرف على العلماء الذين أسهموا في هذا المضمار ومهدوا بدورهم لظهور علم الاجتماع .

وقد كانت نشأة علم الاجتماع كعلم مستقل مثاراً لجدل طويل، حيث أنكر البعض عليه هذا الحق، بدعوى أن الظواهر الاجتماعية لا يمكن أن تخضع لقوانين ثابتة كما هو الحال في العلوم الطبيعية ، ذلك أنها تعتبر مجالاً خصباً للآراء الشخصية وأهواء الباحثين ، فضلاً عن إختلاطها بالكثير من القضايا الفلسفية والدينية

والميتافيزيقية ولقد كان العلامة العربى عبد الرحمن بن خلدون من أوائل الذين عارضوا هذه النظرة . فانبرى لكل الدعاوى للتى تحاول عدم اضفاء العلمية على هذا العلم . وقد سماه علم العمران مؤكداً أن المجتمع بظواهره يمثل أحد مجالات الطبيعة ويعتبر جزءاً من نظام الكون . ومن هنا لابد أن يخضع لنظام عام ملحوظ . تنظمه قوانين يمكن دراستها بأسلوب علمى دقيق .

وقد تعثرت الدراسات الاجتماعية بعد ابن خلدون حيناً من الدهر إختلطت فيه مرة أخرى بالقضايا الفلسفية ، والدينية ، حتى جاء العالم الفرنسى أوجست كونت الذى حاول أن يخلص الدراسات الاجتماعية من الخلط الذى شابها وأقام ما أسماه بعلم الطبيعة الاجتماعية ، أو علم الاجتماع . وقد تعهد العلماء والباحثون قضايا هذا العلم من بعده حتى أصبح علم الاجتماع واحداً من العلوم التى تسهم فى فهم وتحليل وتوجيه الحياة الاجتماعية والسياسية والاقتصادية فى معظم بلدان العالم .

وإذا عدنا مرة أخرى للفكر الاجتماعي . فإنه يمكن القول بأنه يمثل محصلة التفكير المشترك لأعضاء الجماعة . أو المجتمع أو الرابطة ، في المشكلات التي تواجههم وكذلك يمثل وسائل

وأساليب تحليل هذه المشكلات والتغلب عليها. ومن هذا الفكر ما يتعلق بتقدم الجماعات الإنسانية . ومنه ما يشير إلى أهدافها . أما أهداف الفكر الاجتماعي فتتمثل في تحليل القوانين والعمليات الاجتماعية الأساسية بطريقة موضوعية .

ولعل المواقف المعقدة والمشكلات المتراكمة التي واجهبت وتواجه الإنسان كانت ولاتزال من أهم ما يثير حيرته . وإختلاط أفكاره ، ولكنها من ناحية أخرى من أهم العوامل التي حفزت الفكر الإنساني . ودفعته قدما .

وإذا كان الأمر كذلك فإنه ينبغى أن يكون الفكر الاجتماعى ديمقراطياً إذا أراد الإنسان التوافق مع المشكلات عن طريق التفكير في طبيعتها ووسائل علاجها كما ينبغى أن يكون هذا الفكر عالمياً واسع النطاق، وليس محدوداً بظروف جماعة معينة أو أخرى حتى تكون معطياته متاحة وميسرة لكل الناس. وإذا التزم التفكير الاجتماعي بالعلمية والموضوعية، فإنه يسهم في وضع البرامج العلاجية على نحو عام وشامل، وليس أجدى من أن ينطلق هذا الفكر من مقوله أن الأمراض الاجتماعية لاترجع لسبب واحد وبالتالى فإنه ليس هناك علاج واحد، وإنما تنشأ وتتفاقم عن طريق تداخل

وتشابك عدد كبير من العوامل ، ولذا فإن التفكير في مواجهتها لابد أن يأخذ في الإعتبار هذا التشابك والتداخل .

وفضلاً عما سبق فإن التفكير الاجتماعي الصادق يجب أن يقوم على فهم واع للخلفيات الفكرية المختلفة ، وإحاطة كافية بالعمليات الاجتماعية ، والقوانين التي تنظمها ، فإذا كان الرجل العادي ينزع لتقديم حلول سطحية بسيطة لما يواجهه من مشكلات ، فما ذلك إلا لكونه لم يتزود بالقدر الكافي من المعرفة الاجتماعية ، والعمليات والقوانين المشار إليها ، وعلى النقيض من ذلك نجد الفكر الاجتماعي ونتيجته ، والظروف الموضوعية التي تنشأ فيها ، والعوامل التي تداخلت على نحو معين وشكلت الظاهرة على هذا النحو أو ذاك ، والعمل الاجتماعي المؤثر والفعال لابد أن ينبثق عن فكر اجتماعي عميق ، لا عن معتقدات خاطئة أو فهم مبتور لتاريخ الخبرات الاجتماعية وما ينشأ عنها من فكر .

خلاصة ما سبق أن الفكر الاجتماعي نتاج لعقل الإنسان ويتأثر إلى حد بعيد بالمؤثرات التي تدخل في تكوين هذا العقل ولا ينفصل هذا الفكر عن ماضيه ، لذلك نجد المفكرين المعاصرين يعرضون للفكر الاجتماعي بإعتباره وحدة متماسكة الحلقات ، تمتد

من المجتمعات البدائية إلى المجتمعات المعاصرة وليس هناك من شك في وجود علاقة مؤكدة بين الفكر الاجتماعي الخاص بعصر أو حقبة زمنية معينة وبين الأحوال الاجتماعية والاقتصادية والسياسية التي تسود هذا العصر أو تلك الحقبة فكثير من النظريات الاجتماعية قد أسس دعواه لمساندة فكرة أو اتجاه معين يسود المجتمع أو دحض فكرة أخرى على أنه ينبغى الإصلاح والتغيير .

وفى ضوء ما سبق فإنه بالإمكان الإشارة إلى خمسة اتجاهات عامة ميزت الفكر الإنساني عبر رحلته الطويلة من هذه الاتجاهات يعبر تعبيراً صادقاً عن المرحلة التاريخية التي وجد بها:

أولاً: يتمثل الاتجاه الأول في غلبة النزعة الدينية على التفكير الاجتماعي ، فقد كان تفشى الظواهر الاجتماعية ، والطبيعية يتم بإرجاعها لقدرة الآلهة ، أو الإله الواحد ، وقد ساد هذا الاتجاة في مرحله المجتمعات البدائية ، وفيها ظهرت الحكومات الدينية أو حكومات رجال الدين .

ثانياً: ثم بدأ التفكير الاجتماعي في الاتجاه إلى دراسة علاقة الإنسان بالعالم ككل ، العالم الحي وغير الحي . وقد ساد هذا الاتجاه مرحلة التفكير الفلسفي . حيث حاول الإنسان

فهم العالم المحسوس ، وغير المحسوس في ضوء عدد من المفاهيم سعياً وراء المعاني النهائية .

ثالثاً: وقد تبع ذلك اتجاه الإنسان إلى التفكير في نفسه ، مركزاً على محاولة فهم وظائف التفكير، والسلوك ، وقد أدى هذا الاتجاه إلى معالجات كثيرة في مجالات علم النفس الفردى

رابعاً: ثم إنعكس التفكيرالإنسانى فى إتجاه دراسة العالم المادى فى محاولى لفهم وإستثمار العناصر الفيزيقية . والإستفادة من الخبرات الطبيعية . ويمثل هنذا الإتجناه مرحلة الثورة الصناعية فى إنجلترا، وفيها تغلب الإنسان على كثير من العقبات والمصاعب الطبيعية. وأصبح سيداً للطبيعة ومؤثراً فيها.

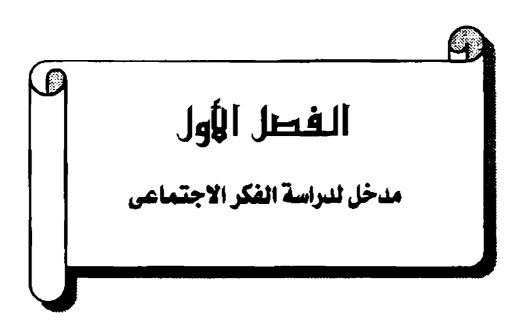
خامسا: وفى العصور الحديثة سيطرت على الفكر الإنسانى مشكلة توافق الإنسان مع أقرائه من بنى الإنسان ، فعبر الآف السنين تركز هذا الفكر فى علاقة الإنسان بخالقة ، والتزامه نحوه ، وكذلك علاقته بالعالم الطبيعى والاجتماعى ، وتأمل ذاته ، ومحاولة تسخير الظروف المادية ، والموارد الطبيعية لصالحه ، ورغم ذلك كله أهملت الجوانب الاجتماعية لحياة الإنسان، وتم تجاهل التفكير فى طبيعة الحياة الاجتماعية واتجاهاتها

ومشكلاتها . وإذا جاز لنا القول بأن الفكر الاجتماعي هو محور الكمال في التفكير الإنساني . فإنه ومع ذلك يمكن القول بأن هذا الفكر لم يكتمل . وأن الإنسان حتى العصور الحديثة ظل يعاني من عدد كبير من الأمراض الاجتماعية التي تحتاج لدراسة علمية دقيقة . والتي تستوجب توجيه قدر متزايد من التفكير المضبوط في مسبباتها وآثارها . ووسائل مواجهتها . ولعل ذلك هو ما جعل من علم الاجتماع اليوم قبلة تتجه إليها أنظار الدول بكل هيئاتها من حكام ومخططين وقادة . للرأى والفكر فيها . هذا فضلاً عن محاولة كثير من العلوم الأخرى الإستفادة من معطيات هذا العلم في مجالاتها النوعية المتخصصة . فالفلسفة وعلم النفس والاقتصاد والتربية والقانون . وغيرها من العلوم تحاول الآن تفسير عدد كبير من الظواهر بالرجوع إلى هذه المعطيات .

# والله الموفق

غرد المادي والي

الاسكندرية ١٩٩٨



# محتويات الفصل الأول

- تمهید .
- البدايات المبكرة للفكر الاجتماعي.
  - الفكر الاجتماعي الحديث .
  - تأثيرات الحرب العالمية الثانية .
- العلوم الاجتماعية بعد الحرب العالمية الثانية .

# مدخل لدراسة الفكر الإجتماعي

# تمهيد

لعل من أبرز خواص الإنسان باعتباره كائناً حياً ، أنه كائن يفكر بشكل مستمر . وهذه الخاصية هي التي تميزه عند غيره من الكائنات الحية الأخرى . وتبدأ رحلة هذا التفكير مع بداية الخليقة . فقد هاش الإنسان بيئة مادية واجتماعية . وتأمل فيهما وخرج بأفكار ساعدته على التكيف مع ظروف البيئة المادية . سواء كان تكليفاً إيجابياً أو سلبياً ، كما ساعدته على التعامل مع قرنائة . وزملائة من أبناء المجتمع الذي يعيشون فيه .

وتحمل الآثار المنقوشة والمكتوبة علامات وعبارات عن حضارة الإنسان ، وأسلوب تفكيره ، وتعامله مع البيئة التي يعيش فيها ، وتعامله مع أقرانه . كذلك حملت هذه الآثار والنقوش رسوماً فيها ، عن نمط المنزل ، وأسلوب المسكن ، وحتى نمط القبر ، وأسلوب بنائة وما إنطوى عليه من أدوات ، وملابس ومقتضيات ، كان الإنسان يعتقد في البعث مرة أخرى أو الخلود ، وإنه قد يحتاج إلى هذه الأدوات والملابس وغيرها .

ولا تدلنا الوثائق المكتوبة عن أشكال الفكر الاجتماعي في المجتمع في المراحل التاريخية المبكرة هذا باستثناء حضارات معينة مثل حضارات الشرق القديم ، سواء في مصر . أو الهند . أو الصين ، وما تلاها عند الإغريق والرومان واليونان وغيرهم . لكن قبل هذه الحضارات التي توافرت لدينا معلومات موثقة عنها . لاتوجد لدينا معلومات يمكن الإعتماد عليها في إستخلاص ملامح التفكير الاجتماعي في هذه المجتمعات

والسؤال الذي يواجهنا دائماً ماذا نستفيد من دراسة الفكر الاجتماعي في مراحله المبكرة ... ؟ ألا يكفي أن ندرسالمجتمعات على وضعها الراهن وصورتها الواقعية الحالية ... ؟ والإجابة على ذلك تتمثل في القول بأن المجتمعات وليدة تاريخها . وأن الفكر الإنساني سلسلة مترابطة الحلقات . تقضى كل حلقة للتي تليها . ففهم ظاهرة اجتماعية معينة لا يتسنى إلا إذا تتبعنا جذورها الأولى . كيف نشأت ، كيف تطورت وإذا كانت قد نشأت في ظل ظروف مادية وإنسانية معينة . فهل هذه الظروف لا تزال قائمة حتى الآن بما يتطلب إستمرار هذه الظاهرة أو الأخذ بهذه الفكرة أم أن الظروف المادية . الاجتماعية قد تغيرت ، بشكل يغرض على الفكر الإنساني

أن يمعن النظر فى تغيير مساره ، أو تعديل إتجاهة ؟. أو إضافة أفكار جديدة تسهم فى إثراء التراث الفكرى الاجتماعى وإعادة تكييفه مع الظروف المتغيرة .

إن دراسة الفكر الاجتماعي تشكل قطاعات ما بين الدراسات الاجتماعية ، فهي تتضمن الجذور المبكرة لدراسة النظرية الاجتماعية وإتجاهاتها المختلفة ، ومدى ملاءمتها للواقع الإنساني . معنى ذلك إن دراسة الفكر الاجتماعي تقدم اللبنة الأولى لإضفاء العلمية على دراسات علم الاجتماع . ومن هنا ينبغي أن تكون هذه الدراسة تكاملية بالدرجة الأولى ، بحيث تكنون جامعة لكمل عناصر . وتطورات الفكر الاجتماعي . وبالتالي فإنها تستعين بالرؤية التاريخية في عرض تسلسل هذا الفكر وتطوره عبر القرون ، مع انها ليست دراسة تاريخية بمفهوم علم التاريخ ، ولكنها تستفيد من مناهجه ومعطياته المتصلة بالفكر الاجتماعي .

ولايمكن لمن يتخصص فى علم الاجتماع أن يتغاضى عن دراسة تاريخ الفكر الاجتماعى ، كذلك الحال بالنسبة للذين يتخصصون فى فروع أخرى من فروع العلم الاجتماعى ، ذلك أن تاريخ الفكر يعنى ، بل ويتضمن المحاولات التى بذلت على إمتداد

الزمن لتسجيل حركة المجتمع إلى أن الإنسان قد تفوق في فهمه لبعض الظواهر الطبيعية على فهمة للظواهر الاجتماعية ومغزاها وأبعادها ، ذلك أن الطبيعة كانت هي السياج المحيه بالإنسان منذ نشأته الأولى ، والتي مثلت تحديا لحياة الإنسان وإستقراره . ومن هنا فقد إستطاع الإنسان تطوير معرفته بالظواهر الطبيعية ،أكــثر مما يفعل في مجال الظواهر الاجتماعية . وقد لفت هذا التطور نظر الإنسان . ومثل أمامة نموذجا عندما يحاول فهم الحياة الاجتماعية والكشف عن ترابطاتها وتداخلاتها . هذا فضلاً عن أن التصورات الفلسفية والميتافيزيقية ، قد سيطرت على الفكر الإنساني في فترة طويلة ، فكان تسجيل الإنطباعات الشخصية ، والتفسيرات الغيبية هو الأمر السائد في المراحل الأولى للفكر الاجتماعي . ولم يكن المفكرون في البداية يعتقدون في إمكان تطبيق المناهج العلمية على شئون الحياة الاجتماعية ، أو أن هناك قوانين إجتماعية مشابهة للقوانين الطبيعية يمكن أن تفسر هذه الظواهر.

وكما أشرنا من قبل فإن دراسة الفكر الاجتماعي لا يتكون جديرة بالتقدير إلا إذا كانت تكاملية ، وتتناول كل جوانب الحياة الاجتماعية . ومن هنا يمكن تصور أن العلوم الاجتماعية المعروفة

حديثاً قد نشأت كلها نشأة واحدة في إطار الواقع الاجتماعي الشامل والمركب. وبعد فترة من الزمن بدأت هذه العلوم تنفصل عن بعضها أو عن اساسها الأول ، فاستقل كل علم بدراسة قطاع معين من قطاعات الحياة الاجتماعية ، وتخصص في هذا القطاع علما وباحثون منحوة كل جهدهم وتركيزهم . ومع كل هذا فنحن نلاحظ حالياً ميلاً عاماً إلى العودة إلى التداخل والتعاون المتبادل . واعمال فكرة تعدد النظم العلمية في مجال العلوم الاجتماعية . حيث إقتنع العلماء مرة أخرى أنه لفهم الكل الاجتماعي المركب والمعقد . لابد من مدخل تكاملي متعدد الأبعاد ، يغطي أهداف هذه الدراسة المرجوة . فأدركوا أن التخصص الضيق غالباً ما يكون على حساب الفهم الشامل والمركز للمجتمع الإنساني .

وتنبغى الإشارة إلى إتجاه هام ظهر فى مسيرة التفكير الاجتماعى ، وهو ما عرف بالفلسفة الاجتماعية ، أو فلسفة التاريخ . وقد ظهرت الفلسفة الاجتماعية أول ما ظهرت فى اليونان وإزدهرت فى الفترات السابقة على مولد علم الاجتماع كعلم مستقل . ومع أن الفلسفة الاجتماعية كانت قريبة من علم الاجتماع . إلا أن الإختلاف بينهما ينصب على مستويات التجريد ، والضوابط

المنهجية . فكل من علم الاجتماع والفلسفة الاجتماع يتجـة لوصـف الوقائع وتفسيره . وملاحظة الوقسائع والتعميـم علــى أساســها . والإختلاف يقوم على اساس أن علم الاجتماع يستمد تعميماته من الوقائع التي تمت ملاحظتها . ولا ياخذ بأي نوع من التعميم إلا إذا قام على هذا الأساس . ولكن الفلسفة تتجه لفهم الحقيقة الكليـة من خلال ملاحظة الفيلسوف لمجموعة من الوقائع لإستخلاص المبادى، العامة والقيم النهائية لتفسير الحقيقة ككل . وبالتالي نرى أن الفيلسوف الاجتماعي يفسر ظواهر المجتمع من خلال هذه المبادىء النهائية ، فيتحدث عن العلل الأولى ، والقيم المطلقة ، والغايات النهائية . وحينما تطورت مناهج العلوم الطبيعية والإنسانية أصبح هذا النوع من التفسير غير ملائم فلابد من التجريب وإستخدام الضوابط المنهجية التي تساعد على إستخلاص الوقائع الجزئية . وجمعها في إطار عام متناسق ، والسعى لصياغة قوانسين وقواعد اجتماعية ، يمكن التأكد من صدقها بالعودة للواقع ، وجمع شواهد إضافية تدعمها وتؤكدها. ومن هنا يبدو الإختالاف بين الفلسفة الاجتماعيسة وعلم الاجتماع، فعلى الرغم من الإهتمام بمجال واحد ، إلا أن أسلوب التفسير والتجريد ، والتعميم يختلف في كل منهما عن الآخر .

#### البدايات المبكرة للفكر الاجتماعي:

سبق أن أشرنا إلى أن الفكر الاجتماعي قديم قدم الوجود الإنساني ذاته . ولذلك يصعب تحديد بداية معينة تقول إن الفكر الاجتماعي قد بدأ فيها ، فطالما وجمد الإنسان فرداً ، أو أكثر . أو جماعة أو مجتمعاً ، فإن هذا الفكر هو لازمة هذا الوجود .

لكن من أرضو للفكر الاجتماعي درجوا في العادة . على أن يبدءوا هذا التاريخ من المجتمعات التي لها تاريخ مكتوب،أو وجدت آثار أو حفائر تدل على شكل أو نمط هذا التفكير.أما المجتمعات التي ليس لها تاريخ،أو آثار،فإنها تخرج من نطاق هذا الفكر .

إن العقل الإنساني لم يتوقف عن التأمل في الظواهر الطبيعية المحيطة . الأمطار والسيول والرعد ، والحرارة الشديدة ، وكان حينما يحار في هذه الظواهر يلجأ للتفسير الديني ، سواء في حالة الإعتقاد بآلهة متعددة ، أو في حالة الإعتقاد بإله واحد . أة أن التفسير الديني للظواهر ، قد جاء في مرحلة تاليه للتفسير الغيبي ، أو الميتافيزيقي ، الذي كان يعزو الظواهر لوجود قوى خفية فيما وراء الطبيعة هي التي تحركها، وهي المسئولة عن ظواهرها المختلفة . وإن التفسيرات الميتافيزيقية أو الدينية، وجدت لدى الشعبوب البدائية

التي توافرت عنها وثائق أو حفريات ، تفسر بعض جوانب حياتها . وقد بدأت الكتابات المدونة عن الفكر الاجتماعي بدءاً عما ساد بلدان الشرق الأدنى القديم ، ومنع أن حضارات الشرق الأدنبي القديم قدمت أدبيات كثيرة في مجال الفكر الاجتماعي . إلا أنها لم تنل الإهتمام الواجب لدى مؤرخي الفكر الاجتماعي خاصة الغربيين. وكان مصدر ذلك يرجع إلى نزعة عنصرية متحيزة لاتريد أن تعترف لهذه البلدان بأي فضل في تطور الحضارة الإنسانية . وفي ابسط الحالات يمكن تفسير هذا الإهمال بجهل هؤلاء العلماء والكتاب بطبيعة اللغات التي كتبت بها هذه الأدبيات . وإن كنا نرى تصاعداً في الإشادة بفضل الحضارات القديمة ، وما قدمة للفكر الإنساني والإجتماعي .ويبدأ هؤلاء بالفكر الاجتماعي في مصر الفرعونية ، فنجد الآن تراثا متزايداً حبول نظام الحكم الذي كان يعتمد على الأساس الديني، كذلك البناء الطبقي المصبوغ أيضا بصبغة دينية . حيث يجيء الفرعون من قمة هذا البناء. يليه الآلهة أو رجال الدين ثم الصناع، وقادة الجيش، والمهن، ثم عامة الشعب. والمهم هنا هو الصبغة الدينية التي كان يتميز بها هذا الفكر، والتي كانت تفسر كثيراً من الأمور السياسية ،والإقتصادية ، والقانونية . كما يشير الكتاب إلى الحضارة الصينية . وأثرها على الفكر الاجتماعي، خاصة أراء الحكيم الصيني كونفوشيوس، ذات السمة الأخلاقية، والمثالية. كما إستند هذا الفكر أيضاً إلى الطابع الديني. فقد فسر الكثير من القوانين الخاصة بشئون المجتمع، تفسيراً دينيا على أنها نعمة من الإله الأعظم. كذلك إمتد أثر هذه الآراء إلى التربية. وتعليم الطلاب الناشئين. وإلى تفسير القدرج الطبقي في المجتمع .

أما في الهند ، فقد لعب رجال الدين البراهمة دورا بارزا في الحياة الاجتماعية . إلى الحد الذي إنحرف فيه أبناء هذه الطبقة عن التعاليم الصحيحة ، واستغلوا تقديس الشعب لهم في تحقيق مميزات خاصة . وقد لعبت قوانين (مانو) دورا كبيرا في تأكيد الطابع الروحي للحياة الاجتماعية في الهند القديمة والتركيز على تخليص الجسد من الماديات والشهوات والملذات . وتكشف التأملات البوذية الكثير عن هذه الجوانب ، مع أنها لم ترق إلى مستوى النظرية السياسية ، أو الاجتماعية . الأمر الذي يؤكد أن الفكر الاجتماعي في مصر القديمة كان أكثر تطورا منه في الهند القديمة .

ولقد درج العلماء والكتاب علم التأريخ للبداية الحقيقية للفكر الاجتماعي ، بظهور الفكر اليوناني من منطلق أنه أول فكر مكتوب

ومنظم من ناحية ، وإنه يتضمن معظم الإتجاهات التى دار فيها الفكر الاجتماعى فيما بعد ، فمن المادية التجريبية إلى المثالية ، ومن أمور الحياة إلى نظم الحكم والسياسة ، ومن الإتجاهات الواقعية إلى الإتجاهات الأخلاقية والمثالية ، كل ذلك وعى المفكرين إلى النظر إليه كبداية ملائمة لدراسة الفكر الاجتماعى ، ومع إننا ى ننكر هذا الفضل ، أى فضل الفكر اليونانى ، إلا أنه من الخطأ أن نغمط الفكر السابق عليه حقه ، فلقد كان الفكر الاجتماعى فى مصر القديمة ، والصين ، والهند ، فكرا رائداً بمقاييس العصور التى ظهر فيها ، والتي كانت موغلة فى القدم والتخلف .

### الفكر الاجتماعي الحديث:

يتجه بعض دارسى الفكر الاجتماعى . والنظرية الاجتماعية . الى دراستهما من منظور مرحلتين كبيرتين . الأولى قبل الحسرب العالمية الثانية ، والأخرى بعد هذه الحرب . وهو تقسيم عام يشير إلى أن هذه الحرب قد سببت نقله نوعية للفكر الإنسانى ، بحيث اختلفت طبيعته وموضوعاته ، خاصة فى علم الاجتماع بعدها . عما كان قبلها .

فلقد أصبح من الواضح في العصور الراهنة أن الناس أصبحوا

أكثر قدرة على مواجهة مشكلاتهم المعقدة في ضوء ماحققته علوم مثل الهندسة ، والطب ، والتكنولوجيا ، فقد أتاحت هذه العلوم للإنسان أن يستفيد من نتائج تقدمها المذهل في كافة المجالات . ومع ذلك فإن الأمر يختلف إذا نظرنا إلى الشئون الإنسانية ، والإجتماعيـة ، فسوف ندرك بذلك أن الأمور في هذا الجانب ليست الآن افضل مما كانت عليه منذ فترة طويلة مضت . فمجالات البؤس والشبقاء والحرمان بالنسبة لملايين البشر لم تتغير كثيراً فظواهم المعاناة والجوع، والفقر والمرض ، لاتزال توجد في كثير من أنحاء العالم . كما أنه من الصعب التنبؤ بإمكانية تحاشى الصدام بين القوى الكبرى في العالم. فالولايات المتحدة الأمريكية على سبيل المثال لا تنزال بعيدة عن تحقيق قواعد الديمقراطية الحقيقية في نظام الحكم السائد فيها . ولم تحقق بعد الرفاهية المنتظرة لكل فئات شعبها . وفي هذا المجال نلاحظ أزمات تتلوها أزمات فيي المجيال الاجتماعي. والثقافي ، والاقتصادى .

ومعنى ذلك أننا قد حققنا سيطرة كبيرة على الجوانب الطبيعية للحياة ، وفي الوقت نفسه فإننا نقف عاجزين عن تحسين نوعية حياتنا ، ففي أمريكا لاتزال الصراعات ، السياسية ،

والعنصرية والسلالية تطفى على كثير من جوانب الحياة الاجتماعية وإنه لأمر محير في مثل هذه البلدان أن تحقق نجاحاً في السيطرة على الأمور الغامضة ، ونفشل في السيطرة على المشكلات الخاصة بحياتنا الاجتماعية ، وأنساقها السائدة . فنجد الناس يموتون جوعاً وحرماناً بمعدل أكثر مما يموتون نتيجة لظروف طبيعية . كما تزداد الحدة حينما نجد أن الناس يتجمهون لدراسة العلم والتكنولوجيا ، أكثر مما يهتمون قد أحدث العلوم الاجتماعية في الحياة والعلاقات الاجتماعية . إلا أنه يبقى التساؤل عما إذا من الضروري منح إهتمام متزايد لدراسة المجتمع نفسه باعتباره أحد الملامح الرئيسية لتعقد وإشكالية الوجود الإنساني في ذاته .

وفى ظل هذه الأوضاع يسود إتجاه بين علماء الاجتماع المهتمين بتاريخ الفكر الاجتماعى وتطوره . أن يختاروا من بين العلماء أولئك الرواد الذين نزعوا فى فكرهم إلى تقديم أفكار ونظريات تساعد على تطوير والإرتقاء بنوعية الحياة الاجتماعية . ومواجهة المشكلات التى تواجهة البشر . وتحول دون إستمتاعهم بهذه الحياة . أو حصولهم على حاجاتهم الأساسية . ويرى هؤلاء أن تلك أفضل وسيلة للتأريخ لتطور الفكر الاجتماعى .

إن هناك طرقاً عدة لدراسة السلوك الإنساني . وبالتالي الفكر الاجتماعي . فهناك الماركسية التي إجتذبت عدداً كبيراً من الأنصار والتابعين . وهناك البنائية الوظيفية ، ومنظوراتها التي لقيت رواجا كبيراً في الفكر الاجتماعي الأكاديمي في أمريكا وبعض بلدان العرب. كذلك شملت الفترة التالية للحرب العالمية الثانية محاولات لبناء أطرت تصورية من خلال نماذج رياضية تفسر أداء النظم الاجتماعية والإقتصادية . كذلك ظهر إتجاه يدعو الى التمسك بالمنهجية ، وآخر يدعو إلى علم الطبيعة الاجتماعية . وكبل هذه الإتجاهات أو المدارس تطرح مداخل مختلفة وكل منها تدعى أن مدخلها هو الأكثر ملاءمة لتفسير الحياة الاجتماعية . وتغطية ما تسعى المداخل الأخري لتفسيره . وإن طرحهذه المداخل أمام المبتدئن في دراسة علم الاجتماع تهيى، لهم مناخا علميا وخلفية نظرية واسعة لتحقق قضايا هذا العلم .

ولعل طرح مختلف الإتجاهات أمام دارس علم الاجتماع . ويسمح لهم بمزيد من الحوار مع كل من هذه الإتجاهات . أو المناخل، أو النظريات . وقد يسفر ذلك في النهاية عن تمحيص دقيق لهذه الإتجاهات . والإختبار العقلاني من بينها . ويتيح إمكانية

التخصص فى إحداها ، أو تطوير رؤية معينة ، جديدة . أو خاصة بالدارس نفسه . ومن هنا فإنه يجب ترويض الطالب على أن يدرس المقولات التى تطرحها كل مدرسة فكرية بعقل مفتوح ، وفكر مرن يتجه إلى صلب هذه المقولات دون تعصب لرأى معين ، أو عالم معين. ومن خلال ذلك فإن الدارس سوف يطور رؤية معينة . تتفق مع فكر معين ، أو تختلف مع مدخل فكرى آخر . وهو فى النهاية مدرك لتنوع الفكر الاجتماعي ، وتصارع كثير من الأفكار السائدة فيه. فالاتفاق على فكرة أو إتجاه معين فى دراسة هذا العلم لا يفيد الدراس أو القارىء . ولكن الإنفتاح على كل فكر بعقل فاحص ونقدى سوف يكشف للدراس عن جوانب القوة ، وجوانب الضعف أى هذه الأفكار أقرب للإتفاق ، أو أيها أكثر قابلية .

إن التنوع في الإتجاهات والأفكار والمدارس الاجتماعية، ينبغي ألا يخلق نوعا من التشوش عند القارىء أو الطالب ، لكثرة ما تتضمنة من قضايا وأفكار . ومن ماحية أخرى فإن كل عالم من العلماء الرواد في مجال الفكر الاجتماعي ، قد تميز بالتأكيد على جانب معين ، مثل تميز ماكس فيبر بدراسة البيروقراطية ، وتميز غيره بدراسة المنهجية ، وماركس بالتأكيد على الإقتصاد والجوانب

المادية كأساس للأفكار والقيم والمعايير ... وهكذا. ومع كل هـذا فقد أصبحت دراسة الفكر الاجتماعي والنظريات والأفكار الكبرى المتضمنة فيه ، هامة بالنسبة للإنسان العادي ، وليست قلصرة على المتخصص في هذا المجال. إن القارى، أو الدارس فضلا عن كل ذلك لابد أن يسأل نفسه، هل هـذا الفكر أو ذاك واقعى، أو عملى بالقدر الكافى ..؛ كما يتساءل عما يمكن أن نستغيد مـن دراسـته ، وإلى أي مدى يساعدنا في حياتنا العملية

ويهتم برنامج الدراسة فى تاريخ الفكر الاجتماعى بإعطاء فكرة مختصرة إلى حد ما عن إسهامات كل عالم ، ويترك الدراسة التفصيلية لهذه الإسهامات لمرحلة تالية ، أو برنامج تال . ذلك أن عرض تراث هؤلاء العلماء والمفكرين بشكل تفصيلى منذ بداية الدراسة قد يصيب الدارس المبتدىء بشىء من الخلط ، والتداخل والتشوش .

ومن ناحية أخرى فإن إدراك العائد الفكرى من دراسة الفكر الاجتماعى ، يعتمد إلى حد بعيد على وعى الدارس بمضمون هذا الفكر وأبعادة ، وإمكانية الإستفادة منها . فالقضايا الاجتماعية بطبيعتها تتضمن مستوى عاليا من التجريد ، والمواقف المعقدة ونادرا ما كتبها أصحابها وفى ذهنهم الأبعاد الخاصة بالتطبيق العملى أو

الواقعي ، ولكن كتبوها أو ضاغرها وفي أذهانهم أنها تثرى التراث المعرفي الإنساني ، وأنها ضرورية ، بقدر ما هي هامة ، وإعتقدوا أن فهمها وإضافتها لهذا التراث سوف يؤدي إلى مواجهة أمور واقعية . مثل الحسرب ، وأمراض البيروقراطية وغيرها من المشكلات التي تواجهنا في عالم الواقع . ومع ذلك فإن هناك علماء إهتموا بدراسة كفاءة بعض الإجراءات . مثل برامج الرعاية الصحية في المجتمع الريفي ، وإعتبرت أعمالهم ذات أثر كبير على المنتوى الواقعي وفي حالات كثيرة مثل هذه نلاحظ أن الدراس يستعين بأفكار عالم مثل ماكس فيبر ، ويستعين بنموذج الأخلاق البروتستانية الذي طوره . كما يتوصل في كثير من الحالات إلى أن قضايا الصحة والعلاج تتـأثر في عالم الواقع بأفكار ومنظورات أيديولوجية . لكن المهم في الأمر أن الأفكار المتضمنة في نظريات العلماء الاجتماعيين، لا يمكن إدراك تأثيراتها في عالم الواقع إلا بفهم متعمق . فقد يندر وجود عالم الاجتماعي يقدم لك وسيلة جاهزة عن كيف تكون قائدا. أو كيف تكون سعيدا في زواجك ، حيث لا يتم ذلك بشكل مباشر عبر النظرية الاجتماعية ، أو أفكار رواد العلم الاجتماعي . ذلك أن نظرياتهم الأفكار المجردة أبعادا واقعية وتطبيقية .

## تاثيرات الحرب العالمة الثانية:

حينما نستعرض أراء الـرواد في مجال الفكر الاجتماعي . سوف نجد إختلافا واضحا بين أفكار السابقين على الحرب العالمية الثانية ، وأفكار اللاحقيقن عليها ، ذلك أن هذه الحرب تركت آثارا كبيرة على عقلية علماء الغرب ، فحتى نشوب الحرب كانت هناك أفكار تضاؤلية آخذه في النمو ، تتضمن التضاؤل الشديد بالمستقبل . ولكن الحرب جاءت بعد ذلك بظروف وأحوال متغيرة ومثيرة لم يعهدها الناس من قبل . فالإختراعات والتجديدات التكنولوجية التي عرفناها بعد ذلك ، فأصبحت عادية وجدت ذورها في هذه الفترة . ومن أمثلة ذلك ما ظهر من إختراعات الطب الحديث . والطيران ، والراديو والأفكار التطورية ، وأفكار فرويد ، وماركس ، والماكينات التي تعمل بالوقود السائل ، ووسائل الإتصال والإعلام الحديثة ، كل هذه وجدت جذورها في نهايات القرن التاسع عشر وبدايات القرن العشرين . فقد كانت هناك آمال جديدة حول أمور مثل معدل الحياة وطول العمر . ومثلث هذه عوامل جذب كبرى حول الشئون الإنسانية ، والرفاهية على المستوى العالمي . ولهذا ظهر المستقبل أمام الناس متضمنا آمالا غير محدودة . وهنا تعظمت القـدرة

على تطبيق الفكر الرشيد عند ظهور أي مشكلة من المشكلات الإنسانية . ومعنى ذلك أنه قد تعاضمت الآمال حبول إمتداد تطبيق الأفكار العلمية التي ظهرت بالإستخدام المنهج العلمي وتطبيقاته التكنولوجية ، إمتداد تطبيقها على الشئون الإنسانية . وحتسى مشكلات السلوك الفردي أصبح من الممكن فحصها ودراستها بشكل علمي من خلال التطور الذي حدث في علم النفس . وبنفس الطريقة أمكن دراسة السوق . وفيهم عملياتها من خيلال التطورات التي حدثت في الدراسة العلمية للعملية الإقتصادية ، كذلك تطور فهم الجوانب السياسية بشكل موضوعي من خلال التطورات التي حدثت في علم السياسة . وبشكل عام صاحب هذا التضاؤل إعتقاد كبير في أن كافة الشنون الإنسانية ستدخل في إطار الفهم العلمي . وتطبق عليها المناهج العلمية الحديثة . بعد أن كان يتم الفهم العلمي . وتطبق عليها المناهج العلمية الحديثة ، بعد أن كان يتجه النظر إلى هذه الشنون نظرة مثالية ، أو مجردة ومن هنا ساد الإعتقاد أن المجتمع الإنساني سوف يمكن السيطرة عليسه وتحديد مسار تطوره ونموه بنفس الأسلوب الذي تمت به السيطرة على الأمور التكنولوجية والتطبيقية . ولقد كان هذا كله ضروريا لإحراز تقدم واضح في مجال

البحث والنظرية ، فقد وجد أن الداروينية الاجتماعية شأنها شأن الإختراعات التكنولوجية ، كانت تحمل بين طياتها أفكار التقدم والتطور الإنساني والطبيعي بشكل متلازم . فعلى سبيل المثال نجد أن دارون قد أكد بشكل حاسم أن التقدم أمر لا يمكن تجنبه أو أنه أمر حتمى ، وأن أحوال التقدم قد تفوقت على أحوال التدهور .

وفى هذا الإطار كان هناك علماء مهتمون بالتقدم الذى حدث فى المراحل الأولى للثورة الصناعية . وكان من أشهرهم كارل ماركس، الذى كان مبهورا بنتائج هذه الثورة وما أحدثته من تقدم . ومن أجل هذا توصل إلى نظريته التى كانت بشكل أو آخر يوطوبية أو مثالية . فلقد كان لديه طموح فى أن هذا التقدم سوف يساعد البشر على تنظيم شئونهم وإدارتها ، وكذلك تقريب الفوارق بين الطبقات وإزالة أسباب الظلم الاجتماعى التى كانت منتشرة فى هذا الوقت. وما صاحبها من فروق طبقية صارخة وإمتد طموح ماركس إلى إمكانية القضاء على الفقر والبؤس، والسيطرة على الصراع ، إلى الحدد الذى يمكن فيه النظر إلى الحرب على أنها شأن من شئون الماضى .

وفى ضوء ذلك كله كان ماركس من العلماء الذين اثروا فى التراث الإنسانى فى القرن التاسع عشر ، وجذبت أفكساره مئات

الملايين من البشر في هذه الفترة . وربما حتى العصور الحديثة .

لقد سيطرت النزعة التفاؤلية عند كل من ماركس ودارون على عقول قطاعات كبيرة من البشر ، وكذلك المهتمين بتطوير وتنمية أسلوب الحياة الاجتماعية في المجتمعات الحديثة . ومع أن الكساد العظم الذي ظهر في بداية الثلاثينات من هذا القرن قد أصاب البعض بشيء من الإحباط . إلا أن الأمل في السيطرة على مثل هذه الظواهر ، وتجنب حدوثها مرة أخرى . التخفيف من حدة آثارها على البشر ، كان هذا الأمل لا يزال باقيا ، إنطلاقا من التقدم الذي كان قد حدث ، ومن إستمرار الإعتقاد في إمكانية تطوير البحث الجاد من أجل التوصل إلى نظرية ملائمة تساعد على القضاء على مثل هذه الأزمات .

فالقادة والمسئولون الإقتصاديون الذين أخذوا بنظرية جون كينز حاولوا على سبيل المثال القضاء على الإحباط الاجتماعى . والكساد . وفى الوقت نفسه تزايد إعتقادهم بأن النظريات الإقتصادية أصبح من المكن تطبيقها علميا لصالح البشر . وفى الوقت الذى إنتشرت فيه هذه الأفكار فى الولايات المتحدة الأمريكية .كان الروس يدخلون فى تجربة جديدة للضبط الاقتصادى ، والسيطرة على

الأزمات الإقتصادية . وكان هذا كله يمثل فترة من فترات التفاؤل .

ولقد طبق هذا التفاؤل أثناء وبعد الحرب العالمية الثانية بأحداثها الدرامية . ووصلت أصداؤه إلى الكليات والجامعات الأمريكية كلها ، وسادت النزعة بأن المستقبل أكثر إشراقا ، فقد تضاؤلت المعارضة للنزعة الديمقراطية المتصاعدة ، وتزايدت معدلات الإنتاج ، وإنتشر التعليم الجامعي وأصبح الإلتحاق بمه حقا ديمقراطيا. ونظمته قوانين كثيرة . فانتظم الآلاف ممن لم يكونوا يحلمون بدخول الجامعة في جامعات كثيرة ، وتدرجوا منها إلى يحلمون الأعلى . وحينئذ ظهر جليا أنه لم يعد هناك ما يعوق خطوات التقدم نحو التكنولوجيا الراقية ، أو نحو الحياة المتمدنية .

إن الإيمان بالأسلوب والمنهج العلمى بلغ ذروته فى هذه المرحلة. فقد إن الإيمان بالأسلوب والمنهج العلمى بلغ ذروته فى هذه المرحلة. فقد حقق الإنجاز التكنولوجي الذى نته عن البحث العلمى، إمكانية تعويض أو إختصار الأيدى العاملة، والعمل اليدوى، والإتجاه نحو مستويات أكثر راحه ورفاهية. ولكن ظل هناك يقين كامل بأن العلم قد إنتصر فى الحرب، وإن العلم هو القوة بهلا منازع، وبالتالى فإن دخول العلم إلى مجال الدراسات

الإنسانية ، والسلوك الإنساني . يمكن تحقيق فقط من خلال فهم أعمق . يمكن أن يؤدى بنا إلى أفضل ، وأقوى من أشكال المجتمع الإنساني . وقد توصلت هذه الأفكار إلى أن العلم هو الوسيلة المكنة لتطوير وتهذيب القيمة الأخلاقية للجنس البشرى .

#### العلوم الاجتماعية بعد الحرب العالمية الثانية :

على الرغم مما سببته الحرب العالمية الثانية من آلام . إلا أنها على الرغم من ذلك كانت مغتاح الأمل للإعتماد على العلم في الشئون المادية ، وكذلك في الأمور الأخلاقية . فقد كانت إيذاننا ببزوغ آمال كثيرة ، وفي الوقت نفسه كانت القوة الدافعة لتنمية هذه الأمال . فقد أتاحت هذه الحرب للمفكريان المتعمقين لكى يكتشفوا ماحدث ، فرأوا أن هذه الحرب أدت إلى اكتشافات تكنولوجية مذهلة . واكتشغوا أن الناس لم يكونوا جاهزين لإستيعاب قوة العلم التي حدثت ، فأصبح هناك مطلب أساس يتمثل في أن أصبحوا أكثر عقلانية وحكمة ، في الوقت الذي أصبحوا فيه أقوياء . كما إتضح أنه إذا كانت الحياة الاجتماعية لاترال تتضمن أسبابا للمعاناة، فإن ظروف الحرب قد أبقت على الأمل الذي كان قد تفجر في هذا الوقت .

على سبيل المثال كشفت الحرب العالمية الثانية عن إن احتمال قيام حرب عالمية ثالثة يعنى دمارا للبشرية بأسرها . ودمار للمدنية الإنسانية . وخلق نسق جديد للقيادة يتمكن من التعامل تطوير نوع جديد من الإنسان الحياة الإنسانية . وخليق نسق جديد للقيادة يتمكن من التعامل مع المشكلات ، وعدم الوقوع في الوقوع في مشكلات جديدة. فمع النمو في قوة الأسلحة الجديدة . أصبحت النتائج التي يمكن أن تترتب على أي خطأ أو سوء تقدير نتائج تؤدي إلى كارثة ورعب أكيد ، وكان هذا هيو الوضع الذي وجيدت العلوم الاجتماعية نفسها فيه مع نهاية الحرب العالمية الثانية .

ولقد تصور البعض في البداية أن هذا التحدى يمكن التغلب عليه عليه ، ذلك لأن التحدى الناتج عن الحرب قد تم التغلب عليه بنجاح ، حيث ظهرت الحاجة مرة أخرى إلى الوقت . والمال ، والبحث ، وإستمرار تطبيق الفكر العقلاني الواعي . ومن هنا لا تستعصى أي مشكلة على الحل ، ولم يكن حل هذه المشكلات المعقدة نوعا من تجربة الفكر الإنساني الرشيد فحسب . وقد تم التوصل إلى أن الناس سوف لا يستمرون في إدارة شئون حياتهم الإقتصادية ، والإجتماعية والسياسية على النحو القديم الذي سبق

أن مارسوه في الماضي . كذلك فإن نظم الحكم واساليبة قد تغيرت بشكل جذرى بعد الحرب الثانية .

وإذا كانت الحرب العالمية الثانية تشكل درسا . فإنه بالتأكيد درس محير ، لايزال يتطلب مزيدا من الفهم . ما الذي تسبب في قيام هذه الحرب ؟ لقد إكتشف الباحثون أنه ليست هناك إجابة عامة شاملة على هذا السؤال . فيهناك من قبال أنها تعكس السلطة الديكتاتورية في ألمانيا . وهناك من قال إنها الروح الشريرة. ومن قال إنها تمثل هروبا من الحرية ومع مرور الوقت إتضح أن الوضع في ألمانيا ، وعبر العالم بأسره أمر يصعب فهمه في ضوء المعلومات التي راحت تتكشف عن هذه الحرب وملابساتها في ألمانيا وغيرها من البلدان . وفي جميع الحالات فأن ما ظهر عن هذه الحرب لم يقدم الشيء الكثير بالنسبة للنسق الأخلاقي السائد عبر المجتمعات الإنسانية هامة لا يمكن تجاهلها ، كما ظهرت أهمية العلم الاجتماعي والفكر الاجتماعي في تحريك الناس وتوجيههم نحو التقدم الأخلاقي بشكل أكثر عقلانية ورشدا . ولقد شجع ذلك على نمو الحلم القديم اللذي تمثل في الأمل في علم اجتماعي محكم ومنطقى ينظم الفعل الإنساني ، وفي الوقت نفسه يكون مختلف في

الشكل عن العلم الطبيعي .

ففي العلم الطبيعي الظاهرة منتظمة وثابته في كل مكان . وفي كل زمان عبر العالم كليه ومنهذ ملايسين السنين، وحتى علايسين السنين، ولكن الأمر في العلوم الاجتماعية مختلف إلى حد كبير، فما نراه من ظواهـر واصحـة هنـاك يعدوا أن يكـون واضحـا هنـاك،ولكنـه ليـس أزليا ، وليس أبديا . فسمة التغير في الظواهر الاجتماعية هي السمة الأساسية ولهذا فإن هناك حدودا أو قيودا على هذه الدراسات في مجال التعميم المطلق، أو الإعتقاد في ثباتها المطلق. وقد ظهر ذلك أو ما ظهر فيي مجال الإقتصاد الحديث، حيث فشل هذا العلم في التنبؤ بكثير من الظواهر،مثل التدهور والكساد وغيرها،وفي الوقت نفسه فشل في كثير من الحالات في السيطرة والكساد على هذه الظواهر السلبية ،مع أنه أكثر العلوم الاجتماعية إحكاما وضبطاءمن حيث أنه يستخدم النمساذج الرياضية . والمنطق الرياضي وضبطا ، من حيث أنه يستخدم النماذج الرياضية ، والمنطق الرياضي ، ويتفوق في النواحي التجريبية على غيره من العلوم الاجتماعية.

وهكذا فإن القرن العشرين يعتبر حقبة التأكيد والإهتمام بالعلوم الاجتماعية . فالأمل لا يزال باقيا ، على الرغم من أن حجم ومعدلات المشكلات الاجتماعية قد تزايد في هذا القرن ، وإتضح إنه

لا يمكن مواجهتها بالشكل المثالى الذى كان سائدا من قبل . ولقد تمثلت الإستجابة لهذه الظروف التالية للحرب الثانية فى نوعين . الأول ، يمكن تسميته بالإتجاه المحافظ الذى أكد على أن مبادى الفكر الاجتماعى السابقة كانت صحيحة . وأن العصور الذى ظهر فيها كان مرجعه للبشر أنفسهم ، وأنه لو تم بذل المزيد من الجهد . والبحث . والجدية . فإن هذه المبادى، سوف تستعيد عافيتها . وتؤثر من جديد . وقد على هذا الإتجاه آمالا كثيرة على المادلات الرياضية ، والمادة الواقعية أو التجريبية ، والكمبيوتر . والتنظير الرشيد الذى يستخدم قواعد العلية وغير ذلك من النماذج المنطقية .

أما الإستجابة الثانية التي جاءت بعد الحرب الثانية فيمكن تسميتها بالإستجابة الراديكالية . أو النقدية . وقد عارضت الإتجاهات المثالية المبكرة والتصورات الأخرى المرتبطة بها . والتي يؤكد عليها أيضا الإتجاه المحافظ .

وعلى هذا فإنه يمكن القول إن العلوم الاجتماعية قد إنتعشت من خلال تيار التفاؤل الذى صاحب النزعة العلمية والتكنولوجية فى القرن التاسع عشر . خاصة فى السنوات الأخيرة منه . وإستمرار الإعتقاد فى إمكانية الضبط الرشيد للمجتمع، مثلما يتم فى الطبيعة.

إستمر هذا الإعتقاد أثناء الحرب الثانية .

ولعل إستعراضنا السابق لهذه التطورات . وما سبق منها الحرب العالمية الثانية ،وما أعقبها ، وإنعكاسات ذلك كله على العلوم الاجتماعية. والفكر الاجتماعي بشكل عام . يوضح أن الفكر الاجتماعي قد إتجه من خلال منظورات متعددة إلى أفكار ومبادىء لم تكن موجودة من قبل ، وأثرت ولاتزال تحدث تأثيرها على هذا الفكر . وقد كان هذا العرض عاما ويحتاج لمزيد من التفصيل عبر الصفحات التالية .

www.j4know.com

# الفصل الثاني

الفكر الاجتماعي عند شعوب الشرق القديم

www.j4know.com

# محتويات الفصل الثاني

- تمهید .
- أولاً: الفكر الاجتماعي في مصر القديمة.
- ثانياً: الفكر الاجتماعي في الهند القديمة.
- ثالثاً: الفكر الاجتماعي في الصين القديمة.

حلاصة .

www.j4know.com

#### تمهيد:

قبل أن نعرض لتاريخ الفكر الاجتماعي عند شعوب الشرق القديم، سنشير في عجالة إلى الفكر الاجتماعي في المجتمعات البدائية التي تعرف شعوبها ببساطة بأنها تلك الشعوب التي لا تعرف القراءة والكتابة ، بل تفتقر إلى هذه الخاصية الثقافية ، وهي اللغة المكتوبة ، وذلك بغض النظر عن موقعها الجغرافي أو لونها أو انتمائها السلالي .

وتتسم المجتمعات البدائية ، بالإضافة إلى متغير القراءة والكتابة ، بالعزلة التى تؤدى إلى ثبات التفكير الإنسانى ومقاومة التغيير ، وأهمية تنظيم القرابة ، والضبط الاجتماعى غير الرسمى ، وسيادة تمييز دقيق بين السلوك الاجتماعى للرجل والمرأة ووجود تحديد واضح لعمل الرجل وعمل المرأة ، ومعرفة بعضها للأفكار الخاصة بالمحافظة على التوازن بين الموارد الطبيعية وعدد السكان فى المجتمع ، وسيادة نمط من القيادة يتمتع أصحابه بمكانة مقدسة أو روحية .

ونحن نهتم فى دراسة الفكر الاجتماعى بهذه الشعوب بما يتوافر لديها من حكم وأمثال وخبرات مختلفة ، وكذلك نظمهم فى

الحياة والإنتاج ، والقواعد التي تنظم علاقاتها المختلفة ، وتفيدنا هذه الدراسة في الوقوف على ما لهذا الفكر من مزايا أو عيوب ، وما أسهم به في رحلة تطور الفكر الاجتماعي .

ويتسم الفكر الاجتماعي في المجتمعات البدائية بما يلي :-

1- إن التفكير الاجتماعي في المجتمعات البدائية ، كان انعكاساً للتنظيمات الجماعية والعشائرية قبل أن يكون تأملاً للحياة الاجتماعية .

٧- اهتم الفكر الاجتماعى بالتحديات التى كانت تصادف الإنسان فسى حياته ، والمواقف التى كان يقف حيالها موقف العجر ، وعلى هذا ، فإنه من الممكن تتبع طبيعة الفكر البدائى من خلال التنظيمات الاجتماعية التى كانت تؤدى من خلالها بعض الممارسات والطقوس الدينية ، وفى نفس الوقت كانت ترمى إلى تحقيق أهداف وظيفية عملية أكثر منها تأملات تجريدية ، فقد حاول الإنسان بشكل دائم أن يتكيف للبيئة التى يعيش فيها ، كما حاول السيطرة عليها ، واستغلال مواردها لصالحها . وفى هذه المحاولات ، كان يصنع الآلات والأدوات التى تساعد فى هذا المجال ، وذلك بالتعاون مـع

زملائه وأقرانه في المجتمع .

٣- نمأ الجانب التأملي للفكر الاجتماعي البدائي وتطور في ظل تصور
 البدائي لوحدة الحياة واتصالها المستمر ، دون إدراك للحدود
 والأبعاد والفواصل الزمنية والكانية .

٤- أدت النزعة الدينية التى ظهرت بجلاء فى الفكر البدائى دورها كعامل مساعد فى حماية التنظيمات العشائرية ، وكانت هذه النزعة تصور العالم الاجتماعى على أنه مزود بقوة مادية روحية فى الوقـت نفسه ، مثلما يتجسد فى فكرة (المانا) التى كان البدائى يتصور أنها تتخلل كل شىء ، وهـى تقابل فكرة (الكاريزما) عند الهنود ، والبركة والكرامة عند البدويين ، وقد تصور أن هذه القوة من شأنها أن تزيد الإنتاج ، وتساعد على العمل باعتبارها مبدأ خير ، كما أنها تستطيع إيقاع الأذى أو إلحاق الضرر فى بعض الحالات . والفرق بين المقدس وغير المقدس فى الفكر البدائى كان يعتمد على درجة توفر قوة (المانا) فى الشىء ، فضلاً عن أن غير المقدس يمكـن أن يتحول إلى مقدس عن طريق بعض المارسات السحرية والطقوس الدينية .

٥- كانست معظم المبادئ والتصورات العقلية اجتماعية الأساس ، فالكثير من أشكال التصورات البدائية تجسدت على هيئة معتقدات وممارسات وطقوس دينية ، ولكن خلفياتها تنبئق في الأساس من أفكار اجتماعية سائدة في الجماعة أو العشيرة أو المجتمع . فالعقيدة الطوطمية مثلا ، والتي وجدت عند سكان استراليا ، وأمريكا الأصليين والتي نظر إليها العلماء على أنها من أبسط مظاهر التنظيمات الاجتماعية الدينية تقوم على أن أفراد القبيلة أو العشيرة قد انحدروا أصلا عن فصيلة طوطمية واحدة ، فيعتقد الرجل أن ثمة رابطة حقيقية وسلالية تصل وجوده المادى والاجتماعي بأجداده الطوطميين .

٣- تشير الإسهامات التى قدمها الفكر البدائي للمعرفة الإنسانية عامة إلى انهيار دعاوى "ليفى بريل" عن العقلية البدائية التى تذهب إلى أن العقلية البدائية كانت آلية ، أو أن البدائي كان يخضع خضوعا آليا في عاداته وتقاليده دون إدراك . فعلى العكس من ذلك كان البدائي يفكر وفي إطار منطقي ، وله منطقه وفلسفته الخاصة في الحياة ، فكثيرا ما كان البدائي يميز بين الصواب والخطأ ، فهو إنسان مفكر ، ولفكره جوانب عديدة تتمثل في أخلاقه ومثله والكلمات والحكم المأثورة عند البدائيين توضح ذلك .

وكثيرا مابدأ الكتاب والمفكرون في التأريخ للفكر الاجتماعي، من الفلسفة اليونانية بدعوى أن هذه الفلسفة تعتبر أول صورة للتفكير الانساني المنظم . غير أن هذا من شأنه أن يقلل من عظمة الفلسفات الشرقية السابقة على الغلسفة اليونانية ، ويغفل دورها الذي أسهم في تقديم الفكر الانساني وتطوره . فقد توصل فلاسفة الشرق القديم إلى طائفة كبيرة من الأفكسار والنظريات التي استوحى منها علماء اليونان مادة علمية نتج عنها بعد ذلك ماهو معروف في الفكر اليوناني ، فمعالجات الفلاسةة والحكماء ، والمشرعين والمصلحين الاجتماعيين في الشرق القديم ، اهتمت بأمور على قدر كبير من الأهمية شأنها شأن معالجات الفلاسفة اليونانيين . وفضلا عن ذلك فان التراث الفكرى للشرق القديم بيتميز بأن له تاريخا مكتوبا . ذلك أن بلدان الشرق كانت قد تقدمت من مرحلة الصيد والترحال . إلى مرحلة الزراعية والاستقرار الاجتماعي . كما شهدت تقدما فنيا وتكنولوجيا ترك آثاره التي تدل على ماكانت عليه هذه الشعوب من حضارة . أضف إلى كيل ذلك أن هذه الشعوب قيد عرفت نظام التخصص وتقسيم العمل الاجتماعي ، وغير ذلك .

وسوف نتناول هنا بعض هذه الحضارات في محاولة للوقوف على ما أسهمت به في تقدم الفكر الاجتماعي

### أولاً: الفكر الاجتماعي في مصر القديمة:-

كان الفلاح ولازال عنصرا أساسياً في المجتمع المصرى. لأن مصر كما هو معروف بلد زراعي . وكان الفلاح في مصر كما هو الآن مرتبطا بالأرض ، والطبيعية ، والحيوان والنبات ، والأدوات التي يستخدمها ، ورغم ماكان يواجه الانسان في مصر من مشكلات تتمثل في ندرة الطعام والغذاء ، وقسوة البيئة ، الا أنه كان قانعا شديد الايمان ، يعتقد في القوى المقدسة ، ويرى أثرها في حياته وزرعه وثماره . وكان يمارس حياته الاجتماعية كما يحلو له من غناء وضحك ، ورقص في الحفلات والأعياد . يقدم القرابين ويشارك في الطقوس ، ويغامر في الحرب وحملات الصيد .

# أ- الجوانب الاقتصادية :-

كما هو واضح كانت الزراعة تمثل عصب الاقتصاد في مصر القديمة . ومع ذلك لم يقتصر النشاط الاقتصادي على شئون الزراعة بل امتد إلى التجارة وفنون الصناعة . فاستغل المصريون نهر النيل في الاتصال بالمجتمعات الأخرى على نحو قضى على عزلتهم

الجغرافية والاجتماعية وقد خلق هذا الاتصال قدرا كبيرا من الأفكـار الاقتصادية والسياسية . والأخلاقية التي تنظم المعاملات الانسانية وكانت المجتمعات المصرية القديمة هدفا لغارات القبائل النازحة من آسياً ، الأمر الذي أدى إلى احتكاك المصريين بشبعوب أخرى سواء كانت أقل حضارة أم أكثر . وتشير الوثائق التاريخية إلى أن الفكر الاجتماعي في مصر القديمة كان على وعي بنظام الملكية ، الذي كان يعتمد أساسا على حقوق الهيئة . فلم يكن يجوز للفرد أن يمتلك المعابد ، ولم يكن الكهنة ملاكا ، ولكنهم كانوا يستثمرون الأرض الزراعية لصالح الهيئات الدينية . كما كان كبار الملاك يمنحون الكهنه بعض الأملاك بقصد الصلاة على أرواحهم بعد وفاتهم . فضلا عن تقديم القرابين إلى هؤلاء الكهنة . أما الفلاحون فكانوا يعملون بالأرض وشكلوا طبقة أنصاف الأحرار ، ووجد في هذا النوع من المجتمعات نظام العبيد الذين كان امتلاكهم ينتقل بالميراث من فرد لآخر . أي أن الرق كان مشروعاً ، ولكنه كان يقوم على امتالك الزنوج وأسرى الحرب الأجانب

## ب- الجوانب السياسية :-

تشير الوثائق التاريخية المحققة أن المصريين - خاصة سكان

الدلتا - قد عرفوا المدينة بوصفها "وحدة سياسية" قبل أن يعرفها اليونان أنفسهم . وكانت المدن المصرية تتمتع بالاستقلال الذاتى . وكانت بمثابة مراكز اجتماعية وتجارية حية عاش أهلها على التجارة النيلية ، لأنها كانت ملتقى القوافل البرية . فضلا عن كونها مراكز ومراسى للسفن . وقد أجمع كثير من العلماء على أن أكثر النظم الحكومية نطورا هى تلك التى نشأت وتطورت فى مصر . وفى الدلتا بشكل خاص . مما يشير إلى أن النظم الاجتماعية السائدة كانت تتمتع بقدر كبير من العقائد والأفكار المشتركة التى نشأت فى حياة مصر . واتفقت عليها عقول الأفراد بصفة عامة . وهو الأمر الذى أدى إلى استقرار النظم الحكومية .

وحينما توحدت البلاد وأصبحت امبراطورية واسعة . غدت مجالا لتيارات اجتماعية بعضها موال لنظام الحكم . والآخر تعسرض له في بعض أمور السياسة الداخلية والخارجية . كما أنه هناك مؤشرات على تبرم بعض طبقات الشعب من تسخير الحاكم لهم في خدماته وأعماله الخاصة . فضلا عن عدم استيعاب بعض الأجناس والأقليات الغريبة داخل التكوين الاجتماعي والثقافي للمجتمع .

والاجتماعية التى وجدت فى المجتمع. ومع كل ذلك فقد كانت نظم الحياة الأجتماعية والسياسيه ، والتى وضعتها الأسر الأولى صالحة للعصور التالية ، مما يدل على أنها كانت تستحوذ على تأييد الرأى العام الشعبى ، وأنها قاومت الكثير من التيارات التى هبت على المجتمع المصرى وفى هذا دليل على تطور هذه النظم ورقيها .

# ج- الجوانب الدينية :-

عكست الطقوس، والممارسات الدينية في المجتمع المصرى القديم جوانب الحياة الاجتماعية، والاقتصادية والسياسية والفنية كذلك ارتكزت السلطة السياسية على الحكومة الدينية التي جعلت من الفراعنة آلهه، ومن الكهنة طبقة الأشراف والمثقفين، والحكماء والقضاه.

وقد كان لكل عشيرة اله أو معبود ، وقد أدى اتحاد العشائر إلى اتحاد هذه الآله أو المعبودات ، من هنا كانت الأساطير القديمة تصور التحالف السياسى السائد فى المجتمع ، لذلك فان التفكير الدينى كان يعكس الأوضاع الاجتماعية والسياسية ويعبر عنها . وقد ظهرت فى هذا المجتمع فلسفات دينية تفسر خلق العالم ونظامه الاجتماعى ، وكان مركز هذه الفلسفات المعابد المركزية فى هليوبوليس ، منف ، وطيبة .

كذلك ظهرت فكرة الالهه الوظيفيين الذين يجدون اهتمامات المجتمع ، ولما كان المجتمع زراعيا بالدرجة الأولى كما أشرنا . فقط كان هؤلاء الآلهه يتعهدون الانتاج الزراعي والحيواني . فكان الله الأرض يدعى توت ، كما كان هناك اله للرى والحصاد . والحبوب وغير ذلك . وقد نتج عن هذا الاهتمام بالثروة الحيوانية تقديس بعض الحيوانات مثل العجل "أبيس" في منف ، "كبش آمون" في طيبة وغيرها . وقد تجلى تقديس هذه الحيونات عند العامة دون غيرهم وهو الأمر الذي يصور الاهتمامات الاقتصادية التي كانت سائده وأنها كانت العامل وراء هذا التقديس .

وفى هذا الجو احتل الكهنة مكانة بارزة فى المجتمع . فقاموا بوظائف التعليم ارضاء للآلهه إلى جانب قديسة الأدب والعلم . فكان الكاهن يقوم بتعليم أبناء حيه وجيرانه فى مكان ملحق بالمعبد وتكفلت الدوله بالنظام التعليمى والدينى فأنشأت دورا ومراكز خاصة لهذا الغرض . ومعنى ذلك أن الصبغة الدينية قد أحاطت الفكر الاجتماعى فى هذا المجتمع ، وقد اعتقد المصريون القدامى بالاتصال أو الامتداد بين الحياة والموت ، وأن الميت سوف يبعث فى القبر مرة أخرى ، ويفسر ذلك ماعثر عليه فى مقابرهم من أدوات وآنية .

وأوراق توضع إلى جانب المتوفى ، بالاضافة إلى العناية الفائقة بدفن الموتى واظهار عظمتهم وتسجيل تاريخهم للأجيال التالية .

## د- الجوانب القانونية والتشريعية :

كما كانت الجوانب التشريعية في المجتمع المصرى هي الأخر متطوره إلى حد بعيد ، فيجمع الباحثون على مدى استهامهم في التشريع وجمع القوانين . فقد كان تشريع الملك أو ماعرف بالمنطوق الالهي هو التشريع الأمثل ، وكان هنذا المنطوق يصدر في صورة مراسيم واجبة الطاعة والنفاذ . فعلى سبيل المثال صدر مرسوم (حور) من أجل اعادة الأمن للبلاد . واعادة تنظيم الجهاز الادارى . والقضاء على الرشوة والفساد واستغلال النفوذ . وجاء فيه "أن الرجل الفقير هو الهدف المقصود بالحماية من الظلم ، والرخاء الاجتماعي هو الغايه التي ننشدها" وتضمن المرسوم عقوبات لكل من ينشر الفساد فالمذنب تقطع أنفه ، وينفى إلى خارج الحدود . وقد ذهب البعض إلى أن المرسوم كان قاسيا وصارما . ولايتناسب مع مظاهر الجرائم والانحرافات التي كانت تحدث . ولادراك المصريين لأهميلة الوحدة القانونية في دعم الوحدة الاجتماعية . وتحقيق المساوة العامة أمام

القانون . قاموا يمحاولتين ناجحتين في هذا المضمار . الأولى قام بها (بوخوريوس) مؤسس الأسرة الرابعة والعشرين . والثانية قام بها (أحمس) من أجل تحقيق هذه الوحدة . ثم تبع ذلك العمل على تقوية السلطة المركزية . وتنظيم الهيئات الشعبية القائمة على شئون الاصلاح تنظيما ادرايا وقانونيا .

### ه- الجوانب العلمية والطيبه :

وقد برع المصريون القدامى فسى الجوانب العلمية على نحو سجله لهم التاريخ كاسهام فكرى وحضارى متقدم . ومن هذه الجوانب ما قدموه في مجال الفلك والطبيعة والهندسة والدراسات الكونية والانسانية . فمن ملاحظاتهم للطبيعة توصلوا إلى طائفة غير يسيرة من التجارب التي كشفت النقاب عن بعض مظاهر الكون . وصمموا الخرائط . ومسحوا الأرض ، الأمر الذي مكنهم من التوصل إلى بعض التصميمات الهندسية ، والرياضية . ومن الناحية الطبية كانت البرديات تحتوى على خليط من العلاج المنزلي ، والاسعافات الأولية التي تقوم على استخدام الأعشاب ، إلى جانب الايمان بالقوى الخارقة التي تنطوى عليها التعاويذ والأحجبة ، وبرديات الطب المصرى تعتبر من أقدم الآثار الموجودة في علوم البيولوجيا .

والفزيولوجيا . والجراحة . والتاريخ الطبيعي . ومن أهم هذه الآثار الطبية (بردية أودويان سميات) وكذلك (بردية ايابرس) وهما محفوظتان في متحف (بروكلين) . وهما من أقدم الوثائق التاريخية في الجراحة . وتبحث الأولى في ثمانية وأربعين حالة جراحية مرتبة حسب أعضاء الجسم . مبدئه بالرأس ، ومنتهية بالقدمين . وقد كان اتجاه المصريين في العلاج يدل على مبلغ علميتهم . وأهمية ما كشفوا عنه من ملاحظات طبية علمية . وتركيب الجسم . وعلاقة أعضائه ببعضها

# و - الجوانب الاجتماعية الأخرى :

ونحاول هنا عرض بعض الجوانب الاجتماعية التى لم يتضمنها التحليل السابق. فمن حيث الوضع الطبقى ، نجد أن تصورهم للبناء الطبقى مرتبط إلى حد كبير بالأفكار السياسية . فكانت هناك مؤشرات على وجود طبقتين من المجتمع . الأولى طبقة مقدسة تشتمل على الفرعون وأنساله وكهنته، والثانية أرضية أو غير مقدسة ، وهى طبقة عامة ، بما فيهم التجار والزراع والجند . وكان من نتائج اندماج رجال الدين والحكام في طبقة واحدة أن ظهرت نظرية تأليه الفرعون ، ودعم سيادته ، ونشر سلطاته ، واستقسرار

الوحدة الدينية والسياسية . ولكن مالبثت أن ظهر بعض القادة . والزعماء من أبناء الشعب أي من الطبقة الثانية . وقد كان لديهم اعتزاز بقوميتهم وكفاحهم ، الأمر الذي أدى إلى انقراض الطبقة المقدسة ، فأضيفت طبقة ثالثة إلى الطبقتين القائمتين - الحكام ورجال الدين - وعامة الشعب . أما في عهد الملكية الحديثة فقد ظهرت طبقة لها أهميتها ، وهي طبقة الجند خاصة عندما لجأ الملوك في هذا العصر إلى الاستعانة بجنود مرتزقة . ومنحوهم امتيازات كثيرة ، بما فيها ملكية الأرض ، فأصبح هؤلاء يشكلون طبقة جديدة هي طبقة قادة الجيش الذين استطاعوا الاستيلاء على مقاليد الأمور ، أو التدخل في توجيه شنون الحكم والدولة . وقد كان لتدخيل هذه الطبقة في شنون المجتمع ، ومحاولة فرض سيطرتها ، أثره في حث الشعور القومي ، وظهور حركات المقاومة السلبية . وقد كان لذلك أثر كبير في عهد الامبراطورية الحديثة وأما من حيث الحركة الفنية والأدبية فقد كانت موضع اهتمام المصريين القدماء . وقد كان الفن في هذا المجتمع هادئا وعميقا . ويعببر عن أمثلة ونماذج كثيرة من البطولة ، والصبر ، والتروى ، وأضفى كشيرا من الملامح المتطورة على الحضارة المصرية التي كانت احدى

حضارات ست عرفها العالم القديم ، وقد كان الانتاج الأدبى خصبا في العصور القديمة ، وماتلاه كان ترديدا أو تقليدا للفن القديم ، وقد قلدت كثير من الثقافات القديمة ما قدمه الفن المصرى ورددت كثيرا من الأوضاع والتعبيرات عن هذا الفن .

وقد ظهر شعراء كثيرون ، وأدباء ، وفلاسفة منهم على سبيل المثال (حورددف ، أمينحتب ، خيتي ، بتاح حتب) وقد ترك هؤلاء قصصا وروايات رائعة ، مثبل قصة "سنوحى" وقصة "الأخويان" وقصة "الحق والباطل" و "الأمير المسحور". كما تركسوا أغان تمجيد البطولة ، والحب قبل الزواج ، وأخرى أخلاقية تمجد الطبيعة وتسترضيها ، هذا فضلا عن كثير من كتب الأدب الديني ، واحتل الكاتب والأديب في المجتمع المصرى مكانة مرموقة . كانت تدنوا من مرتبة الحكماء والقديسين ، فالكاتب هو الجدير بالخلود ، ورضاء الآلهه بعد وفاته . وكذلك كان الانتاج الأدبي في مصر القديمة متركزا في العصور المبكرة أو القديمة ، وقد تلون في العصور الحديثة وأصبح مدرسيا . واستخدم في أغراض حياتية ، وكان أدب العصور المتأخرة مقصورا على احياء الآداب القديمة ، وفي نفس الوقيت كان هذا الاحياء عقيما لعدم ادراك القائمين عليه للأهداف والاتجاهات التي اتخذها مساره التطوري .

وفى نهاية استعراض جوانب الفكر الاجتماعى فى مصر القديمة يمكن الاشارة إلى مدى تطور هذا الفكر . بل وأبعد من ذلك كان له تأثيرا إشعاعيا على الحضارات القديمة الأخيرى . فالعبرانيون الذين كانوا أكثر الشعوب القديمة بغضا لمصر . كانوا يتغنون بحكماء مصر . وحكمها . ويفخرون بقولهم "لقد تعلم موسى كل حكمة المصريين" . وكذلك اعترف اليونان بأنهم أخذوا علومهم ومعارفهم الأولى من المصريين . وقد كان تدهور الحضارة المصرية القديمة فى أخريات أيامها مأساة هزت الكثير من الشعوب التى كانت تنهل من الحضارة والفكر المصرى القديم . ومع كل هذا فقد كان الفكر الاجتماعى فى مصر القديمة غير منتظم على أسس منهجية وعلمية ، ولعل هذا هو سبب اخفاقه فى الوصول إلى علم منظم كما فعل علماء اليونان من بعدهم .

### ثانياً: الفكر الاجتماعي في الهند القديمة:

اكتشف العلماء كثيرا من الآثار الأدبية . والدينية والصوفية في الهند القديمة جذبت الأنظار نحو تراثها الاجتماعي العريق وتعتبر الاشعار المعروفة (ماهابهارتا) من أقدم المصادر التي تعكس الأفكار الاجتماعية في هذه الحضارة وامتزجت الأفكار الاجتماعية

فى هذه الحضارة . بالقواعد الدينية ، والممارسات والطقوس ، وسوف نحاول تلمس ملامح الفكر الاجتماعي في الهند القديمة من خلال الجوانب التالية :-

# أ- الجوانب السياسية والحكومية :-

تعبتر قوانين (مانو) من أقدم التشــريعات الموجــودة بــالهند .. وتتألف مما يربو على ثلاثة آلاف بيت من الشعر . منسوبة إلى شخصية خرافية صورت في صورة اله صغير تلقى الوحي عن (براهما) نفسه ، ويتضح أن هذه القوانين من وضع جماعة البراهمة أنفسهم حيث قصدوا منها إلى تعليم الأجيال التالية لهم أوضاع الحياة ، وجوانب السلوك الاجتماعي وهي تعكس الأفكار الأساسية التي كانت تسود المجتمع الهندى . وفسى ثناياها يتضح أن سلطة حكام الهند كانت سلطة دكتاتورية لايوقف تسلطها الا تدخل رجال الدين من البراهمـة الذيـن كانوا يتمتعـون بوضـع غـير عـادى أشارت إليه الشرائع المقدسة . وارتكز على النظام الاستبدادي . وفكرة الجزاء ، وقد أسرف هؤلاء الحكام في تقرير الجزاءات ، معتمدين على قوانين (مانو) التي أكدت دور الجزاء في حفظ الكيان الاجتماعي واستقرار النظام ، فالله هو الذي وضع الجزاء في أيدى

الحكام ليساعدهم على أداء وظائفهم كما يرضاها . فمصدر الجنزاء مقدس ، لذلك لابد أن يخشى الأفراد من بطشه ، اذ تهاونوا في أداء وظائفهم والتزاماتهم . ورغم ما أحيط بفكرة الجزاء من تقديس وسياج ديني إلا أنها كانت تسهم في التمادي في الظلم الاجتماعي في المجتمع الهندي القديم .

### ب- البناء الطبقي :-

وقد تميز النظام الطبقى فى الهند القديمة بأن الدين قد حدد قواعده وما يترتب على هذه القواعد من علاقة ينبغى أن تقوم بين الطبقات المختلفة . وكان من نتائجه أن الوضع الاجتماعى لايمكن أن يتغير من الأصول إلى الفروع بل انه موروث وجامد . وكذلك فانمه كان يفرض الخضوع للعرف والتقاليد ، والدين على أفراد كل طبقة . وفق ما يرتبه من أدوار والتزامات . وأوحت قوانين (مانو) بأن البناء الطبقى هو الآخر مقدس ومصدره الهى ، وكل طبقة تمثل جزءا من أجزائه الثابتة ، وعلى ذلك كان المجتمع ينقسم إلى أربع طبقات أجزائه الثابقة ، وعلى ذلك كان المجتمع ينقسم إلى أربع طبقات وطبقة (الفيزيا) Vaisyas وتتكون من الصناع والتجار . أما الطبقة الأولى وطبقة (الفيزيا) وتتضمن العبيد والأرقاء . فالطبقة الأولى

تمثل (رأس الآله) والثانية تمثل (دراعه) والثالث تمثل (فخذه) والرابعة تمثل (قدمه).

وعلى أساس هذا التقسيم يتفاوت أفراد المجتمع فى المركز الاجتماعى ، والحرية الشخصية والسياسية والثراء فالطبقة الثالثة والرابعة مثلا ليس لهما حق فى الحرية السياسية ، أو الوصول إلى الحكم ، أو التمتع بأى سلطة اجتماعية . وفضلا عن الطبقات الأربع المذكورة ، أشارت النصوص (المانوية) إلى وجود طبقة خامسة دنيا وهى التى عرفت بطبقة (الباريا) أو المنبوذين ، وقوامها قبائل وطنية لم ترد عن دياناتها الفطرية ، ولم تعترف بسموا البراهمة ، بل ناهضوا سلطان هذه الطبقة ، ونسبوا البراهمة إلى أصل وضيع ، وقد تكونت هذه الطبقة الأخيرة من أسرى الحروب ، والذين أصبحوا عبيدا أو أرقاء بعد توقيع الجزاءات عليهم .

وهكذا فان المتبع لتاريخ الطبقات في الهند القديمة يجد أن المنزلة الاجتماعية لكل منها تطبورت تبعا لظبروف الحياة الاجتماعية، واختلاف الديانات والعقائد. ولما أصبحت البراهما شبه مقدسة استغلت الوضع الخاص بها استغلالا يثير الدهشة فغدت في نظر الهنود احدى وسائل التأثير في الطبيعة والانتاج الزراعي

واعتقدوا أن ارضاءها يجنب البلاد الشرور والكوارث والأمراض المختلفة . وعن هذا الطريق اكتسبوا مالا وجاها وسلطانا لاحدود له على حساب عامة الشعب . وعملوا على المحافظة على هذا الجاد من خلال العمليات التربوية التي يقومون بها . ويوضح ذلك اسراف قوانين (مانو) في الاشارة إلى المزايا المقدسة لهذه الطبقة . والتي يجب أن تكون في حسبان الشعب والحكام معا . فلا تفرض عليهم ضرائب مهما كان الوضع الاقتصادي للدولة . ولاتطبق عليهم المجزاءات مهما فعلوا . وكل هذا يفسر المكانة التاريخية التي حظيت بها هذه الطبقة على مر الأجيال . بحيث يمكن القول بأن تاريخا أطول من تاريخ أي طبقة استبدادية في العالم . كما يفسر ببطه النمو والتغير في المجتمع الهندي . وما أصابه من جمود لفترات زمنية طويلة .

غير أن أول ثورة عارمة على البناء الطبقى . وامتيازات البراهمة كانت تلك التى قادها أنصار الديانة (البوذية) . وهى ديانة ثورية متطورة تفرعت عن البراهمية الجامدة ، ونجد أن هذه الديانة على عكس الديانات الأولى نادت – وربما لأول مرة – بوجوب المساواة بين جميع المواطنين في الطقوس والعبادات ، حيث كانت

البراهمية تقصر الحياة الدينية على طبقة رجال الدين من البراهمـة . وقد أسس هذا المذهب (ساكيا موني) وأدت تعاليمه إلى تخفيف القيود الاجتماعية ، وحدة الفواصل بين الطبقات الاجتماعيــة . وقــد قبل في جماعته أناسا من كل طبقة ودعي رجاله ومريديه إلى الانتشار في الأرض ، واعلان أن الفقراء والأغنياء سواسية ، وكلهم فضلاء . ولهم الحق في المشاركة في الحياة الدينية على قدم المساواة ، وتتضمن هذه الدعوة في ثناياها قدراً كبيراً من الحريبات والمساواة الاجتماعية . وازالة الفوارق القديمة . وقد شن أبناء هذه الجماعة حربا لاهواده فيها على الظام الطبقي . والامتيازات التي يتمتع بها قلة على حساب مجموعة الشعب . وقد عكست أشعار البوذيه هذه المباديء ، واستندوا في دعاواهم إلى فقرات من قوانسين (مانو) نفسها . وقد استندوا إلى جانب ذلك عِلِى الأدلةِ الفلسفية ولكن مع كل مها تمثلة البوذية من رقى فكرى واجتماعي ، الا أنها لم تستطع ادراك القضايا والنظريات الاجتماعية والسياسية المتصلة بشئون الحكم ، وحقوق المواطنين ، واصطبغت معظم الأفكار الواردة فيها بالصبغة الدينية والصوفية .

ومن كل ما سبق يتبين أن الفلسفة الهندية في جملتها قد اهتمت بالعالم الآخر، وليس بالحياة الدنيا، بل اعتبرت الحياة

الدنيا شرا لابد أن يزول ، والعالم الآخر عالما أعظم ومطلبا أسمى . ومن هنا لم تتضمن نسقا تربويا اجتماعيا يساعد على تكويس النشىء الصالح ، بل تضمنت نسقا دينبا يؤدى إلى تربية قديسين ومتعبدين ونساكا ، الأمر الذى أبعد الناس عن التفكير في الدوله والمدينة ، والحقوق والواجبات الاجتماعية .

ومع كل هذا لم تخل حضارة الهند القديمة من وجود مفكرين اجتماعيين حاولوا تطبيق بعض الآراء الاجتماعية في السياسة العلمية، ومن بين هؤلاء المفكر الهندى (كوتيلا) المذى تحدث عن نشأة الدولة ودافع عن نظرية الحكم المطلق ، على أساس تصوره أن الحالة البدائية تسيطر فيها دائما شريعة الغاب ، ولابد من حكم قوى يحمى الضعيف من ظلم القوى وبطشه ، ويعمل على تطبيق القانون واحلاله محل سلطة الغاب ، وعن هذا الطريق يستمر المجتمع ويتطور ، فالحزم والمكر من صفات القائد والحاكم ومع كل هذا أشار إلى بعض الأفكار الديمقراطية مثل اشتراك الشعب في الحكم عن طريق مجالس الشورى ، أى أن التعاليم البوذية كانت تهتم بأمور الحياة العلمية إلى جانب اهتمامها بالزهد ، فهي إلى جانب ذلك ذات طبيعة أخلاقية سلوكية .

## ثَالثاً: الفكر الاجتماعي في الصين القديمة:

كأنت الفلسفة الصينية تتميز عن غيرها من فلسفات الشرق القديم في توكيدها الجوانب الانسانية ومخاطبة أفراد المجتمع وخلق أجيال من المواطنين الأحسرار . هذا إلى جانب كونها فلسفة عملية لم ترتبط بالدين . لذلك اهتمت بجوانب الحياة الاجتماعية عامة ، والسلوك الأخلاقي خاصة . وإذا كان الدين في الهند القديمة والذي يشرع للمجتمع ، فإن التفكير الانساني – أو العقل – هو الذي كان يشرع في الصين القديمة . أما الاتجاهات الواضحة في الفكر الاجتماعي الصيني القديم فكانت تتمثل في الاتجاه الكنفوشي ، والاتجاه القانوني . والاتجاه التاوي . وأخيراً الاتجاه التعاقدي .

# أ - الاتجاه الكنفوشي :

أسهم هذا الاتجاه في دراسة كثير من القضايا الاجتماعية ، والسياسية ، والاخلاقية ، ورائده هو الحكيم الصيني "كونفوشيوس" الذي يمكن النظر إليه على أنه مؤسس أو لمدرسة اجتماعية في الحضارات الشرقية القديمة . وكان لهذا الاتجاه أثره في الحياة الفكرية ، والعملية للصين قبل الثورة الشيوعية المعاصرة . وقد ارتكزت الأفكار في هذا الاتجاه على تمجيد النظام الاقطاعي

وتقويته، واعتباره أساسا للبناء الاجتماعى ، والتنظيم الاقتصادى . والسياسى ، حيث يؤكد (كونفوشيوس) أن المجتمع لابد أن يكون طبقيا ، يصان فيه حق الملكية ، وقد يكون ذلك رد فعل لما انتشر أيام هذا الحكيم الصينى من آزاء شيوعية ، وفوضوية ، وسيادة مظاهر الاضطراب وعدم الأمن ، وكانت آراء هذا المفكر ضرورية لمواجهة هذه الأوضاع بسياسة اجتماعية اصلاحية كان هدفها احياء التقاليد الصينية العتيقة ، والتى كانت تدعم النظام الطبقى فقد كان الامبراطور ، وأسرته فى قمة البناء الطبقى ، يليه الأمراء ، والنبلاء والولاه والأشراف، ثم السوقه وعامة الشعب فى نهاية السلم الطبقى وكان لكل طبقة من هذه الطبقات خصائصها وعاداتها وتقاليدها ، وطقوسها الدينية الخاصة ، ولكن لم يكن مثل النظام الطبقى فى الهند الذى كان يورث ولامجال فيه للحراك من طبقة لأخرى .

وقد رأى كونغوشيوس أنه سبيل إلى اصلاح ما فسد من النظام الاجتماعى . الا باصلاح النظام الأسرى في المجتمع . فالفرد هو الوحدة الأساسية في بناء الأسرة ، والأسرة هي نواة المجتمع ككل . فاذا استقام الفرد كان خير دعامة للأسرة . وعن هذا الطريق ينصلح حال المجتمع ويسهل حكمه . والحياة الأسرية المنظمة – كما يرى – تفرض على الأفراد نظاماً اجتماعياً أدق من كل ما تهدف إليه

القوانين الوضعية بكل ما تتضمنة من قوة ، فاذا اختل بناء الأسرة وانعدم تضامنها الاجتماعي ، فلن نستطيع تهيئه النظام الاجتماعي المنشود . ومن ثم لايرجى للمجتمع تقدما ولا سعادة فمن الواجب على أفراد الأسرة أن يقوموا من أنفسهم وعقولهم ، ويتزودوا بالمعارف بالقدر الذي يمكنهم من التغلب على دوافع الشهوات والرذيلة وإذا قامت الأسرة على هذه الأسس تحقق نظام اجتماعي يساعد على استقرار النظام السياسي ، ومع توفر الحرية والمساواة .

وقد أولى كونفوشيوس عناية فائقة للتعليم فطالب بانشاء المدارس الابتدائية ، والثانوية ، ونشر التعليم الجامعي . وقد رأى في التعليم طريقا للفضيلة والحضارة وطالب بتخطيطه ، ومنح المتعلمين فرصة اختيار ما يرغبون تعلمه ، وتكويسن معلوماتهم بجهودهم الذاتية خاصة في المستوى الجامعي . وأكد على أهمية التعرف على ميول الطالب وقدراته ، والبعد عن التلقين والحفظ ، وغير ذلك مما يجعل للتعليم دورا اجتماعيا خلاقا في المجتمع . وقد كان الرجل معارضا قويا لسياسة الحكام من أجل صالح جموع الشعب ، وحبا في مناشدة الخير العام ، والقضاء على الفوضي والرقى بالأوضاع الاجتماعية القائمة ، ونادى بتوزيع الثروة على

أوسع نطاق ممكن للقضاء على الحقد والحسد الاجتماعي الذي يعد من أخطر الأمور التي تواجه الأمم .

وهكذا يمكن القول بأن الآراء الكنفوشية مثالية أو يوطوبية حيث كان يهدف إلى رسم ملامح مجتمع مثالى ، وحكومة مثالية من كافة نواحيها . ومع ذلك فقد كان على حق حينما اهتم اهتماما بالغا بمعالجة النظام الأسرى واصلاحه ، وبنائه على أسس قويمة . كمدخل لاصلاح المجتمع الأوسع .

وقد تابع "مانشيوس" الذي ينتسب إلى نفس الاتجاه تعاليم أستاذه كونفوشيوس وقد امتاز بالشجاعة والجرأة . فواجه الحكام . وتقدم لهم بالشكاوي اللاذعه وانتقد تصرفاتهم إلى حد اللوم الشديد وكان حريصا على مصالح الشعب ، واعتبره مصدر السلطات وصاحب السيادة . وله الحق في أن يحيا حياة كريمة . وقد كان الأفراد في نرة في مكانة أسمى من الحكام . وقد تضمنت خطته التأكيد على وضع دستور ينظم الملكية والضرائب ، فأحبه الشعب . واعبتره زعيما مخلصا .

وقد كان المجتمع في نظر (مانشيوس) ينقسم إلى طبقتين - الأولى تشمل المتعلمين ، والمثقفين ، ورجال الفكر ، وهؤلاء من حقهم

الحكم لما لديهم من وعى ودراية ، وأخرى طبقة الكادحين ، وعامة الشعب الذين يعملون في الانتاج ، ولكل منهما حقوقها الخاصة وواجباتها .

# ب- الاتجاه التاوي :

وقد اشتق أنصار هذا الاتجاه تسميته من (تاؤو) وهو القانون السماوى الذى هو مصدر كل حركة وتغير وحياه . وزعيم هذا المذهب هو (لاوتزو) الذى كان فيلسوفا وحكيما عاش فى القرن السادس قبل الميلاد.

ومن أهم مميزات هذا الاتجاه احتقار العادات القديمة التقليدية ، واحتقار مهنة التعليم ، والتعلم ، فالتعليم أو المعرفة لا تكتسب بالتحصيل والدراسة والاعتماد على العقل ، بل عن طريق التصوف والحدس والتأمل الباطني ، كما تتأتى هذه المعرفة عن طريق البعد عن المحسوسات ، والتطهر من أدرانها التي تعوق الوصول إلى الحقيقة الروحية أو الباطنية المجردة ، ووسيلة ذلك هي تجديد القلب . وينظر هذا الاتجاه إلى المجتمع الأرضى على أنه ينطوى على نظم خادعة ، أي أنه يتناقض مع الكنفوشية . فينما الكنفوشية اتجاه اجتماعي واقعي عملى ، يؤكد على أهمية التعليم نسرى الآخر

سلبيا يدعو إلى الانعزال عن الحياة الاجتماعية والسياسات الدنيوية. حيث أن الفضيلة تكمن في ألا ينشغل الانسان بشيء دني، كما تتضمن تأكيدا على اللامبالاه واللاانتماء والعنصر الايجابي الوحيد لديهم هو انتقاد الثروة والبذخ الذي كان يعيش فيه الأمراء والأشراف. فالاسراف يؤدي إلى اخلاقيات فاسدة كانتشار الربا والمداهنه والتدخل في الحرية الشخصية

وجدير بالذكر أن هذه المبادى، كثيراً ما استغلت فى تهدئة الرأى العام كلما أحس الحكام والأباطرة ببوادر . أو نذر الثورة من جانب الشعب على الأوضاع السائدة أو مظاهر التفرقة أو غير ذلك

## ج- الاتجاه التشريعي :

ويعكس هذا الاتجاه أحد أشكال والنجائي الاجتماعية المنتسافية وقانون وضرورة خضوع العلاقات الانسسافية والاسسافية والاسسافية والاسسافية والاتجاه والدولية لقوانين تشبه القوانين الطبيعية وقد رأى مؤسس هذا الاتجاه في الخضوع للقوانين ، والقواعد والمعايير وسيلة لغرس الحضارة والمدنية في نفوس الشعب . وتتحصل القوانين في هذا الاتجاه في أشكال أربعة : قانون ثابت غير قابل للتغير ، وهو ينظم علاقة المحكومين بحكامهم ، والثاني اجتماعي وينظم العلاقات والعادات

المختلفة التى تسود بين الأفراد وتوجه سلوكهم ، والثالث القانون الجزائى ، وينظم حجم الجزاء الذى يوقع على المخطى ، أما الرابع فهو القانون التجارى الذى ينظم العلاقات التجارية والمقاييس والأوزان .

والحاكم الناجح هو الذى يبذل الجهد لاعلاء كلمة القانون والاشراف على سيادته . فاذا حاد عن القانون أصبح طاغية . والطغيان مدخل رئيسى للاضطراب وتحقيق السلام . وتطبيق القانون يعتمد على أخلاق الحاكم إلى حد كبير . فالحاكم بالا قانون يفشل مهما كان فاضلا .

ويتضح التعارض بين هذا الاتجاه، والاتجاه الكنفوشي من ناحية ، والاتجاه التاوى من ناحية أخرى . فالكنفوشية ترى أن الانسان الفاضل يمكن أن يستغنى عن القوانين كما يمكن للدولة أن تسير بدونها . والتاوية تؤكد على منح الأفراد حرية مطلقة متجاهلة أهمية قيام الدولة ، أو وجود السلطة الحاكمة ، بينما الاتجاه الأخير يؤكد على أهمية القانون ومحوريته في تقدم المجتمع ، وحرية الافراد وتنظيم علاقاتهم .

## د- الاتجاه التعاقدي :

ويذهب زعيم هذا الاتجاه وهو (موتـزيMotzi) إلى أن النـاس كانوا يعيشون في حالة البداوة بلا حكومة، أو قانون ينظم علاقاتهم. وكانت غرائز الأنانية هي التي تحكمهم . وأن النفس البشرية قد جبلت على الشر ، ومن هنا فقد اشتد التناقض حتى بين الأب وابنه. وساد الخوف بين الناس ، مما أدى إلى عدم الاستقرار والفوضى . ، وبعد ذلك ظهر في كل مجتمع شخص حكيم كف، استبد بالسلطة ، واستخدم الأفراد العقله الآخريان على أن يوزعوا فيما بينهم المهام والأعباء التي تفرضها السلطة وأن يطيعوه طاعة عمياء حتى لو كانت أوامره ضاره في نظرهم لأن ما يراه الحاكم خيرا فهو خير ، والعكس صحيح . وقد انتهى إلى أن حربة ابداء الرأى لاقيمة لها لأن جمهور الحاكمين والمسئولين وحدهم هم الذين ينبغي أن يتمتعوا بهذه الحرية في حالة الاستعانة بهم . ويتعهد الحاكم غرس الحب بين أفراد مجتمعه بحيث لايفرق بين مصالحه ، ومصالح الآخرين . فتموت الأنانية ، ويظهر الايثار ويسود الحب الشامل المحايد . فمن يحب الناس سوف ينعم بمردود حبه ومن يكره الناس عليه أن يجنى ثمار كرهه . ومعيار التفرقة بين خير الأمور وشرها هو مدى ما تغود به من نفع أو تحدثه من ضرر عام . والعمل السوى هو أنفع الأمور ، وهو يميز الانسان عن غيره من الحيوانات . والعمل خير في حدا ذاته ويمقدار ما يعود به من منافع على المجتمع ، بل انه من لوزام الحياة .

هذه هى أهم الاتجاهات الرئيسية فى الفكر الاجتماعى فى الصين القديمة ومنه يتضح أن هناك قدرا كبيرا من الاختلاف والتنوع فى جوانب التركيز والاهتمام، ولاشك أن كثيرا منها قد تضمن أفكارا جديدة، ومؤثرة فى الحياة الاجتماعية.

#### خلاسة:

تلك نماذج من التفكير الاجتماعي عند شعوب الشرق القديم . ومشكلات ويتضح منها مدى ما حظيت به شئون الحياة الاجتماعية ، ومشكلات المجتمع من تفكير . وأنها كانت تمثل خطوة أكثر تطورا في تاريخ الفكر الاجتماعي ، وربما استفادت منها فلسفات أخرى ، الأمر الذي يؤكد أن الفلسفة اليونانية لم تكن نقطة البدء في تاريخ الفكر الاجتماعي ، بلل ربما كانت هذه الفلسفة متأثرة في بعض جوانبها بما انطوت عليه جوانب الفكر الاجتماعي في بلدان الشرق القديم .

على أنه تجدر الاشارة إلى أن هذا الفكر كان مفككا. ولسم

ربطه وحدة بحث . أو اتجاهات علميه محدده . بل كان أقرب إلى التأملات الفلسفية . وكان ينزع لغايات عملية تحاول تصور ما يجب أن يكون عليه المجتمع ولكن لم يهتم كثيرا بما هو كائن . ووسائل مواجهته . ولم ينتظم هذا الفكر في مناهج بحث محددة وتحليلية . وعند هذه النقطة سوف ندرك تفوق اليونان على علماء الشرق القديم . ومن حيث تنظيم أوجه بحثهم . واستخدام القانون العلمي . والبرهان المنطقى . وهو الأمر الذي دفع البعض إلى التأكيد على أن بواكر الفكر الاجتماعي العلمي تبدأ من اليونان

# الفصل الثالث

الفكر الاجتماعي عند اليونان

www.j4know.com

www.j4know.com

# محتويات الفصل الثالث

– مقدمة

أولاً: سقراط.

ثانياً:السوفسطائيون.

ثالثاً : أفلاطون .

رابعاً : أرسطو .

www.j4know.com

#### الفكر الاجتماعي عند اليونان

#### مقدمة

ترجع أهمية دراسة الفكر الاجتماعي اليوناني إلى أنه يعتبر أول فكر منظم ، حيث تضمن تحديدا للمواقف والاتجاهات التي يتردد بينها الفكر الانساني فيما بعد ، فبينما نجد أفلاطون يمثل الاتجاه المخطط البعيد عن العشوائية والارتجال ، كما كان يؤمن بالقدرية والطوائف الثابتة التي حددتها السلطة الحاكمة ، نجد أرسطو يمثل الاتجاه الدينامي ، فالمجتمعات عنده كائنات حية ، وحركتها من القاعدة واختلاف البناء الديموجرافي ، والفيزيقي يفرض نوعاً من الإختلاف والتنوع والتعقيد الوظيفي .

كما تجدر الإشارة في البداية إلى أن جوانب الحضارة الشرقية والتي عرضناها في الفصل السابق قد امتدت بالتأثير إلى الفكر اليوناني، ويؤكد كثير من الباحثين على أن هناك لقاء قد تم على صورة ما بين الفكر الشرقي ، خاصة البابلي والآشوري أو الفارسي والفرعوني، وبين الفكر اليوناني خاصة في أيونيا ، حيث بدأت الصورة المنهجية الأولى للفكر اليوناني ، الثقافي مع الحضارات المجاورة وكذا الحروب والغزوات والهجرات التي شهدها هذا المجتمع.

وقد أدت هذه الهـزات إلى بعث النشاط والحيوية . وحفـر الفكر الاجتماعي الموضوعي في هذه الحضارة

ويعتقد بعض الباحثين أن جمهورية أفلاطون تعتبر أول بحث منظم وضعه فلاسفة اليونان في الفكر الاجتماعي . بيد أن هناك بحوثا سابقه على هذه الجمهورية درست وأمكن الكشف عما تتضمنه من ملامح التفكير الاجتماعي . قبل العصر الذهبي للفلسفة اليونانية وهو عصر أفلاطون وأرسطو من بعده . ومن هذه البحوث :

۱-ديوان «الأعمال والأيام» للشاعر اليونانى القديم «هزيود» الذى عرف فى تاريخ الفكر بأنه أول شاعر تعليمى . وقد عرض ديوانه لفكرة العدالة ، وقرر طائفة من القواعد العامة التى يجب أن تقوم عليها الحياة الاجتماعية السليمة وأكد على فكرتى العدالة والعمل .

۲-النظم الدستورية والتشريعية التي وضعها المشرعون الاجتماعيون
 والسياسيون القدامي وكانت تتعلق بالمواريث ، والمسئولية والجزاء
 والتربية العسكرية وقد أشادأفلاطون ذاته بهذه النظم والقوانين.

٣- أشعار عدد من "الشعراء الحكماء" وقد احتوت على الكثير من الحكم والأمثال التى تدعو للعدالة الاجتماعية ، وتقرير المعايير السوية في المعاملات بين الأفراد ، وقواعد الأخلاق الاجتماعية

ومن أشهرها أشعار تيوجنيس الميجارى Theaognis de megare.

هذا إلى جانب عدد آخر من البحوث النقدية ، والإجتماعية والأسرية التى عرضت شئون المجتمع قبل جمهورية أفلاطون ، غير أنها تعالج هذه الأمور بصفة أساسية متعمقة ، ولم تعرضها في سياق علمي منهجي الأمر الذي تجلي عند أفلاطون ، وأرسطو اللذيان وضعا الدعائم النظرية للتفكير الاجتماعي المنظم .

هذا وسوف نعرض لجوانب الفكر الاجتماعي اليوناني عند كل من:

١-سقراط .

٢-السوفسطائيون.

٣-أفلاطون

٤-أرسطو .

#### أولا: سقراط:

إن السجلات والوثائق التى تتضمن أقوال سقراط، والتى يمكن الإعتماد عليها قليلة، بحيث لا يمكن الجزم بأن له نظرية محددة المعالم، وعلى أيه حال فإن من المتفق عليه أن إسهام سقراط فى علم السياسة يتمثل فى تأكيده على أهمية وضع التعريفات الدقيقة. وتحديد المصطلحات التى نستخدمنها، كذلك فإن المتفق عليه أن

سقراط لم يسهم بنظرية متكاملة في أي من مجالات الفكر، ولكن جل اهتمامه قد تركز في السخرية من المذاهب والأفكار التي انتشرت في عصره، أي أنه لا يوجد شيء علمي في مناقشاته السياسية، ولكن السياسة عنده كانت فوق كل الاعتبارات العلمية والأخلاقية ، فقد تناول واجبات الحياة العامة والخاصة معاً ، دون أن يهتم بوضع نظرية مجردة .

## تانياً : السوفسطائيون :

تجسد السوفسطائية البدايات المبكرة للفكر الاجتماعى المنهجى فى المجتمع الإغريقى . ذلك أنهم كانوا بحق رواد الفكر الاجتماعى الجدلى فى صورته البدائية . فقد اتجهوا اتجاها حسيا واقعيا نقديا فى معالجة الموضوعات الاجتماعية . ولو تعرضنا لمؤلفاتهم هذه لوجدنا أنها تعكس دورهم فى توجيه الإهتمام . ولفت الأنظار والأفكار إلى الوضع الاجتماعي وقد اعترضوا على الآراء الفلسفية الميتافيزيقية التى تهتم بالكليات المجردة . والعموميات المطلقة . والقضايا والمسلمات الثابتة كذلك سخروا من التفسيرات الأسطورية السائدة ونادوا بضرورة النظر بعين الواقع إلى الفرد وحقوقه . ذلك أن الفرد هو محور اهتمام الدولة أو المدينة باعتبارها الوحدة السياسية الكبرى وعارضوا القول بأن الفرد مجرد تابع للجماعة .

وقد انتقد السوفسطائيون القيم المجردة . فالعدل مثلاً ليس فكرة مجردة يمكن الوصول إليها بالتفكير السليم دون أن تحقق فى الواقع الاجتماعى ولكن العدل لا يتحقق إلا بالتفاعل الاجتماعى فلا يكون العدل عدلاً إلا بالمارسة الاجتماعية الواقعية . وقد نسب إلى هذه الجماعة أنها جعلت الفرد مقياس كل شي، فما يراه عدلا فهو عدل . والعكس ، وكانوا يعترضون على ما يسمى بالحقيقة المطلقة أو المجردة تلك التى كان يتذرع بها أصحاب المصالح والمزايا المكتسبة حفاظا على مكاسبهم الاجتماعية ، وكان السوفسطائيون يريدون غرس فكرة النسبية الاجتماعية مع عدم المساس بالقضايا العامة وفى مقدمتها فكرة المساواة التى دافعوا عنها بشدة وقد هاجموا مظاهر الظلم وعدم المساواة التى سادت المجتمع اليونانى الأمر الذى تجلى فى نقدهم لنظم الرق والعبودية ، والنظرة العنصرية التى كانت تحرم اليونانيين من التمتع بحقوق المواطنة .

وفضلاً عن ذلك فقد هاجم السوفسطائيون القانوني الأخلاقي والتشريع الديني الذي كان يدعم البناء الطبقي السائد ونادوا بضرورة الاهتمام بالقانون الطبيعي ورددوا أن القانون الخلقي الذي يخشاه الناس هو من وضع هؤلاء الناس، مثله في ذلك القانون الوضعي المدنسي وكلاهما وضع لحماية نوى المصالح الخاصة ويبدو كما لو كان سلاحاً للضعفاء في مواجهة الأقوياء وتخويفهم، في حيين أنه وضع بالأساس لحماية أصحاب المصالح النفعية من ذروة المحرومين ومن هنا فإنه من الخير العودة للقوانين الطبيعية التي تعمل على تحقيق العدالة الاجتماعية فالسعادة في القانون الطبيعي مثلاً تعنى الاقلاع عن اللذة إلى المنفعة.

# ثالثاً: أقلطون ( ٢٤٩ – ٣٤٧ ق .م.)

يمثل أفلاطون في الفكر الاجتماعي اتجاها مثاليا طوبائيا Utopian وهو الاتجاه الذي بدأ بسقراط . وبلغ ذروته على يد أفلاطون . وقد أحدث الفكر الاجتماعي السوفسطائي هزة عنيفة في المجتمع الأثيني . وعليه اهتز البناء الاجتماعي والقيمي في هذا المجتمع ووسط هذا المناخ الفكري ظهر الفكر الأفلاطوني بمسا ينطبوي عليه من تصورات مثالية تجسدت على نحو واضم من فكرته عن المدينة الفاضلة التي بدت كما لو كانت هروبا من المناخ الاجتماعي السائد في مجتمعة آنذاك . وقد أنطوى مؤلفه عن المدينة الفاضلة على بحوث كثيرة متصلة بالدراسات الاجتماعية واستحوذ على اهتمام كبير في تاريخ الفكر الاجتماعي وقد كان هدف في هذا المؤلف أن يقرر الأصول الضرورية والتخطيط الأمثل للجمهورية الفاضلة التي تزول عنها الشرور والآثام السائدة في هذا الوقب . وتقوم على الفضيلة وتظللها العدالة . وتشرف عليها حكومة الفلاسفة

هذا وتنقسم معالجات أفلاطون للمدينة الفاضلة إلى أقسام رئيسية ثلاث الأول: يتضمن الدعائم التي تقسوم عليها المدينة الفاضلة وعناصرها الاجتماعية

الثاني: في التربية الاجتماعية التي يجب أن تسود المدينة .

القالث: يعالج الحكومة التي تشرف على المدينة وتعمل على تحقيق النظام الاجتماعي الأمثل.

#### ١- دعانم المدينة الفاضلة وبناؤها الطبقى :

قام أفلاطون بتوضيح طبيعة الاجتماع الانساني من حيث النشأة والعناصر المكونة وبين أوجه الفساد فيها كمدخل يقيم على أنقاضه النظم المثلى التي تصورها ، فالمدينة وحدة مكونة من أجزاء شأنها في ذلك شأن الجسم الانساني الذي يتكون من أعضاء لكل منها وظيفته الخاصة وتختلف أعضاء الجسم من حيث وظائفها وأدائها ، ولكنها ترتبط ببعضها إرتباطاً عضوياً وثيقاً . وتجتمع في مركز واحد وتتجه لهدف واحد وهذه الفائدة الجمعية ، والترابط الوظيفي جعلته يدرك الضرورة الاجتماعية التي تجعل من المدينة أو الدولسة أول تنظيهم اجتماعي وسياسي تدعوا إليه الطبيعة ، ولما كان الفكر الاجتماعي يرى في المدينة الوحدة الأساسية للحياة السياسية ، فهي على ذلك - من وجهة نظر أفلاطون - وحدة جمعية . تقوم على تناسق الرغبات والاتجاهات الفردية . والتوازن بين الميول والمصالح الذاتية ولا يمكن أن تتحقق هذه الوحدة الروحية في ظل سيادة الرق والظلم وعدم المساواة .

أى أن الحاجة الانسانية هي الدافع إلى الاجتماع المنظم، وقصور الحياة الغردية هو الذي يدفع للتعاون المسترك بين الأفراد، وإلى الجهد والجمعية التي تكفل لهم تحقيق الكمال المادى والروحى.

ولما كانت ضرورة الحياة هي الدافع لقيام المجتمعات ، فلا مناص إذن من قيام طبقة تتوافر لديها الرغبة في العمل وتحقيق الحاجات الضرورية والرغبات الخاصة ، أى أن من شئونها تولى العمل والإنتاج ، وهذه الطبقة تشبه القوة الشنهوانية في النفس الانسانية ، وإلى جانب ضرورة الوجود فإن المدينة تحتاج أيضاً لضرورة الدفاع عن أبنائها ضد الغزاة الطامعين ، ومن هنا كانت الحاجة ماسة إلى قيام طبقة أكثر حيوية وأرق عاطفة ، ولاتخشى المخاطر ، ولا تخاف شيئا. وهذه طبقة المحاربين التي من خصائصها فضيلة الشجاعة . وقد أقام أفلاطون شبها بين هذه الطبقة ، وبين ﴿﴿القَّـوةِ الغضبيـةِ﴾) في النفس الانسانية أو ما يطلق عليها ﴿قوة النزوع›› ، ولا يقف الأمر عند هذا الحد ولكن المدينة أو الدولة الفاضلة لابد أن تقيم دعائم الحكم وتحكم نفسها بنفسها - أي يجب أن تقوم هيئة تختص بالإشراف على الناحية الإدارية ، وسن القوانين ونشر العدالة وتحقيق السعادة والخبير العام . لذا كانت هناك ضرورة لقيام طبقة الحكام والرؤساء ، ومن أهم

سماتها فضيلة الحكمة . وهي تشبه «القوة الناطقة» في النفسس الانسانية فطبقات المجتمع تشبه «القوة الشهوانية» والغضبية . والناطقة على التوالى ، ولكل من هذه الطبقات فضيلة تميزها . فالأولى يجب أن تتسلح بالتعفف والإعتدال ، والثانية بالشجاعة والمخاطرة . والثالثة بالحكمة والحزم ، ومتى جمعت الدولة بين هذه الفضائل وأقامت بينها الإنسجام والتوافق يتحقق العدل . أى أن العدل ليس فضيلة رابعة تضاف إلى ما سبق ، ولكنها قوة خلقية تنشأ في جو الدولة – مثلما تنشأ الفضيلة في النفس الانسانية – من تنسيق الفضائل المختلفة وتحقيق التوازن بينها .

ومن هنا فإن أفلاطون يخطط سلطات المدينة الفاضلة من الناحية التنظيمية والإدارية والوظيفية، ويحدد الإختصاصات فيها على النحو التالى:

١-حراس الدستور : وهؤلاء يتولون المحافظة على الدستور ، ويحولون دون تغييره .

٢-مجلس الشيوخ: ويتولى حكم المدينة بالإتفاق مع حرس الدستور.
 ٣-الكهنة ورجال الدين: وهم يرعون المعابد، ويتولون الطقوس الدينية.
 ١٤-حكيم التربية: وهو الذي يهيمن على شئون التربية الاجتماعية والأخلاقية.

ه-رجال القضاء والمحاكم: وهم يتولون الحكم وفقاً لقوانين العقل.
 وقوانين العقل لا تختلف ولا تتعارض مع القوانين الإلهية التي ترمي
 إلى تحقيق العدالة والفضيلة الأخلاقية.

٦-قواد الجيش.

٧-رجال الشرطة .

۸-التجار

**٩-العمال الزراعيين** .

١٠ - عمال الصناعة

وقد نهب أفلاطون إلى أن التقسيم الطبقى الذى حدده تقسيم طبيعى ، فالطبيعة هى التسى أقامته وحددت عناصره ووظائفه ، وجعلت من هذه العناصر معادن مختلفه ومتباينة ، فطبقة الحكام من الذهب الخالص ، وطبقة المحاربين من الفضة ، وطبقة المزارعين والعمال وغيرهم من الحديد والنحاس الخام . والدولة على هذا النحو تحقق الغاية المنشودة من الاجتماع الانسانى ، لأن هذه الوظائف مع اختلافها وتلك العناصر مع تباينها إلا أنها مرتبطة ارتباطاً وثيقاً . ويقوم بينها نوع من الإعتماد المتبادل ، بحيث تشكل فى جملتها وحدة حية دعامتها الفرد الذى يقوم بالوظيفة التى تحددها له الدولة

ومن كل ذلك يمكن القول بأن الدولة في نظر أفلاطون جماعة من الأفراد الأحرار المتساوين الذين يرتبطون فيما بينهم برباط الأخوة ويعمل كل منهم على تحقيق وظيفته الاجتماعية في ظل طائفة من القوانين العادلة التي تصنعها طبقة الحكام.

وهذه الطبقة الأخيرة مطبوعة على حب العلم والفلسفة . وبالتالى لا يصدر عنها إلا ما هو عادل وفاضل . وأبناء هذه المدينة لا يسرفون فى طلب الشهوة واللذة والمال . ولا يتخذون الحرب وسيلة لتحقيق أغراض ذاتية . ولكنهم يعيشون فى أسرة واحدة قوامها العدل . ورائدها تحقيق السعادة .

#### ٧- التربية الاجتماعية في المدينة الفاضلة :

أشرنا إلى أن كثيراً من الظروف والأوضاع الاجتماعية التى عاصرها أفلاطون كانت الدافع الأساسى الذى جعله يسعى للبحث عن وسائل علاج هذه الأوضاع والقضاء على عدم الإستقرار والفوضى السائدة في المدن المعاصرة له ، ومن هنا وجه عنايته إلى طبقتى الحكام والجند لأنهم من أهم طبقات المجتمع ، وتتوقف عليهما سعادته ، ويجمع أفلاطون هاتين الطبقتين في طبقة واحدة هي طبقة «حراس الدستون» التي أشرنا إليها، ولكنه يتساءل عن وسيلة بناء هذه الطبقة .

وفي محاولة إجابته على هذا السؤال يشير أفلاطون أنه من الضروري البدء بمملكة الأطفال ، فالأطفال كالعجينة التي يستطيع المعلم أن يشكلها حسبما يريد ، وهذه المملكة بمميزاتها تعتبر نواة ملاءمة لما سيكون عليه مستقبل الدولة . وبالتربية يمكن أن يكون الأطفال مواطنين أكفاء ، تقوم على أكتافهم الدولة المثالية ، لأن التربية تكشف عن جوانب الإمتياز، وتنمى الإستعدادات الفطرية، ويصبح هؤلاء مواطنين أكثر خيراً ممن سبقوهم ، وتعقبهم أجيال أكثر استعدادا وكمالا من أبنائهم ولذلك فالتربية عملية محورية في بناء المدينة الفاضلة ، متى أجادها المسئولين تحكموا في بناء عناصر الدولة المثالية. وتبدأ عملية التربية عند أفلاطون بالتمييز بين الأحداث ( من النوعين ) الذين يتمتعون بقوة بدنية وجسمانية ، وتكون لديههم استعدادات للقتال ، ويتم تعهدهم بالتربية البدنية ، والرياضية بهدف المحافظة على قوتهم الطبيعية ، بالإضافة إلى تربيتهم بدنيا وفنيا . ونغرس فيهم حب الفضائل عن طريق النصح والإرشاد . ثم ننمي فيهم أصول الدين تلك التي تقوم على الإيمان بالله وعدالته. ورعايته للبشر، وبدون هذا الإيمان لا يدرك المواطن مصدر وجوده، ولا يتفهم المثل القدسية التبي ينبغي أن يروض نفسه علبي التسلم بها أو

الممارسات الدينية . والطقوس التي بجب أن يؤديها . فيجب إذن البدء مع الأطفال بالتربية الدينية لأن افتقاد العنصر الديني في التربية . يجعلها ناقصة . والدولة التي لا ترعى الجوانب الدينية في التربية . يتحتم عليها الزوال والفناء .

ويستمر الأطفال - من النوعين ﴿ في هذا النوع من التربية حتى إذا ما بلغوا الثامنة عشر انقطعوا عن متابعة الدرس . وانصرفوا إلى مزاولة التمرينات العسكرية العنيفة عامين كاملين . ثم يعسود المتازون منهم إلى مواصلة الدراسة والبحث في أربع مواد أساسية هي الحساب. والهندسة ، والغلك ، والموسيقي ، وهي العلوم التي رأى فيها أفلاطون ما يثير حب الحكمة والفلسفة ، عندما يبلغ الحراس سن الثلاثين . نميز من بينهم أصحاب الاستعداد الفلسفي رجالا كانوا أم نساء ونكرسهم لدراسة الفلسفة ، والبحث عن حقائق الأشياء ويستمرون في كل ذلك خمس سنوات . وبعد تمامها ينطلقون إلى الحياة العامة . يعملون في الوظائف الحربية والإدارية حتى سن الخمسين ، ومن امتاز منهم في الشئون الإدارية كما سبق أن إمتاز في الدراسات النظرية يرقى إلى مرتبة الحكام لأنهم وصلوا لمرحلة الفلسفة الخالصة . أما الذين تخلفوا في مراحل الدراسة المختلفة ولم يتابعوا النظيم الموضوعة، فيكونون طبقة الجند ولايتقلدوا الوظائف العامة أو مقاليد الحكم .

ولما كان الحرس فى المراحل التربوية ليس لديهم الوقت الكافى للسعى وراء تكاليف الحياة ، أو مزاولة أى عمل للإرتزاق ، فمن واجب الدولة أن تهيىء لهم سبل العيش الكريم فى مرحله تغرغهم للتعليم والتهذيب ، هذا فضلاً عن الملبس والطعام ، والشراب ، والمسكن، كل ذلك وفق إمكانيات الدولة ، وقد حرم على هؤلاء الحراس نظام التملك ، فهم يأكلون ويعيشون معاً وتتكفل الدولة بكل ذلك .

وقد ذهب أفلاطون إلى شيوعية الأموال ، والنساء ، والأولاد في حدود طبقة الحراس وحدها ، وقد بنى ذلك على ضرورة نازع عواطف الأسرة ، وشاوغلها ، ويسرى أنه لابأس من أن تضع الدولة نظاماً لتحقيق الإتصال الجنسلى بين الحارسين والحارسات بحيث تكون الحارسات حقا مشاعاً لزملائهن من الرجال ، ويضع قواعد محددة لمثل هذا الإتصال ، حيث أن على المشرفين على تنفيد هذا المغظام أن يقيموا في الأعياد والمناسبات الرسمية حفلات دينية يجمعوا فيها الحراس من الجنسين ، ويتزوج كل منهم من تناسبه زواجاً مؤقتاً يكون هدفه الإنجاب ، وفق حاجة الدولة ، ويودع الأطفال في مكان واحد

وديعة مقدسة بين أيدى مربين ذوى كفاءة عالية لتنشئتهم تنشئة صالحة ، ومن غير الضروري أن يكون لكل منهم أبا أو أما ، فهم جميعا أبناء المجتمع ، ولكن لا توجد بينهم قرابات معروفة ، بل تجمعهم أسرة الجندية . أما النظام الأسرى بالمعنى الدقيق فقد كان مباحاً لأبناء الشعب مع شيء من مراقبة الدولة لتحديد النسل. وعــدم تضخم السكان . وكذلك فقد تعرض أفلاطون للمسألة السكانية . وذهب إلى ضرورة المحافظة على الحبد الأمثيل للسكان . إلى جبانب بعض الإجبراءات التبي تضمن الإحتفاظ بمستوى الصحبة النفسية . والعقلية ، و الجسمية ، ومن هنا فلم ير جريمة في إعدام الطفل المشوه، أو ناقص الـتركيب ، وكذلك لا جريمه في إعدام المنحرفين خلقيا والمعتوهين ، وعديمي النفع ، وفاسدى الأخلاق ، والمرضى بمرض عضال ممن لايرجى شفاؤهم ، وقد كنانت هذه من أهم النقاط التي عرضت أفلاطون لانتقادات مريرة كما سنرى .

#### ٢- حكومة الفلاسفة:

كان أفلاطون يهدف من نظامه في التربية إلى تكوين طبقة ممتازة ، هي في نظره خلاصة المجتمع ، تناط بها مسئوليات الحكم في الدولة الفاضلة لأنهم يدركون المعاني الكلية للعدل – والجمال –

وغير ذلك كما يسعون بصدق إلى تحقيق المضامين الواقعية لهذه المعاني في مجتمعاتهم ، وهؤلاء قوم يتسلحون بالصفاء وحب الفضائل . فتسموا عقولهم لانخراطهم فيي دراسية العليم والفلسيفة لفترات طويلية لذلك فأنهم لا يفعلون غير الخير ، والعدل الخالص ، فالفيلسوف حاكم مثالي ينشد الحكمة كلما أعوزته الحيل ، ويحكم وفقا لما يوصي به العقل . ويسلهم في تحقيق العدالة والمساواة . ومقاومة الشرور والآثام . وقد تصور أفلاطون أن المدن سوف تظل مسرحاً للشرور . والرذائل إلى أن يجيء الوقت الذي يتقلد فيه الفلاسفة أمورها وليس من الضروري أن ينفرد بالحكم واحد بعينه . فإن فردا واحدا لايستطيع الإضطلاع بمهام الدولة متوخياً العدالة بالذات . فقد ينقلب طاغية حينما تتغلب عليه نشوة الحكم، والعدالة هي فيما ينفع الدولة نفسها. من هنا لابد أن يكون جهاز الحكم أميناً وقادرا على تحمل هذه المسئولية . وهذه السلطة يجب ألا تسرف في استعمال القوة . كما لا تسرف في منح الحرية . وعلى ذلك فإنه يجب أن تتولى الحكم جماعة دون انفراد فرد واحد بالحكم ، ولايقف الأمر عند تسليم السلطة لهيئة حاكمة ، ولكن لابد من تيقظ الشعب ووعيه بحقوقه ، ومتابعة شبئون الحكم . وهذا يفرض قيام هيئة نيابية تحافظ على قوام الدولة ، وتقيـم التوازن والإعتدال بين عناصر الحكم ، وهيئاته وهذا التوازن والإعتدال والحكمة هى الأغراض التى تسعى إليها الجماعة الواعية حتى فى عصورنا الحديثة، وكررها كثيرون بعد أفلاطون ، ولكنه كان أسبق منهم لفهم العلاقة بين توازن سلطات الدولة ، واعتدالها ، وبين التوازن فى النفس الانسانية فالحكم فى رأى أفلاطون لابد أن تكون وسطا بين الطغيان المطلق والديمقراطية المطلقة

## • تعقیب:

كانت الآراء المثالية التي ذهب إليها أفلاطون رد فعل لما كان يسود المجتمع الذي عاش فيه من تشوش الفكر ، وتفكك النظم وقد حاول الهروب من كل هذه الظروف ووضع تصوراً ذهنيا لتخطيط مثالى للتنظيم الاجتماعي المرتكز على الأساس الفلسفي الأخلاقي ، والذي يتضمن تطلعات بعيدة المحدى يصعب على المجتمع بإمكانيات وإستعداداته أن يحققها . لذلك كان نموذجه بعيداً عن الواقعية الاجتماعية ، ومسرفاً في المثالية . ورغم كثير من الجوانب الإيجابية التي انظوت عليها فلسفة أفلاطون في مسائل تحديد الحقوق والواجبات ، والمحافظة على الدين والعدالة ، والمساواة والسعادة ، واحترام التقاليد والعرف ، إلا أنه قد جانبه الصواب في تقريس

إجراءات غير انسانية في الوقت الذي كان يتكلم فيه عن العدل والمساواة والسعادة الأمر الذِّي يثير الكثير من التساؤلات . والذي جعله عرضة للنقد والحملات المتواصلة . ولكن يبـدو أن إفـراط افلاطـون فـي تصور الخير الأسمى . والذي ضمنه نموذجه عن المدينة أو الدولة جعله يهدم الطبيعة الانسانية . ويتنكر لغرائزها من أجل إنقاذ الدولة . وقـد أدرك أفلاطون نفسه ما تنطوي عليه آراؤه هذه من تناقض وغلو . فعدل في كتابة "القوانين" عن كثير من الآراء التي عرفها فيي ﴿الجمهوريـة﴾ فنراه يخفف من اتجاهاته الشيوعية . ويشيد بمميزات نظام الأسرة ويدعو لتعزيز الروابط الأسرية . وينادى بعدم تقييد الزواج بأى التزام اجتماعي أو ديني ولا يرى مانعا من تدخل الدولة للإشراف على شئون الأسرة وتنظيمها . ووقايتها من الانهيار - ولذلك هـاجم حيـاة العزلـة -كما هاجم ظاهرة الطلاق أو انفصال الزوجين موضحا ما لهنذه الظواهس من أثر في تفكك المجتمع والقضاء على وحدته . وفضلا عن ذلك يمود لضرورة احترام العرف والتقاليد . والعقائد ، والطقوس الدينية . لأن هذه الأملور تشكل مجموعية من القوانين غير المكتوبية . ولعل هذه التعديلات التي أدخلها أفلاطون على نظرياته كانت تتضمن عدولا عن الإسراف في المثالية . وهدم الفرد ، لإنقاذ الدولية والقضاء على قيم كان يحرص على دعمها وتنميتها

# رابعاً : أرسطو ( ۱۳۸۷ – ۳۲۲ ق.م. )

إذا كان قد اتضح أن الفكر الاجتماعي الأفلاطوني يتسم بالمثالية المفرطة ، فإنه من الواضح أن الفكر الاجتماعي عند أرسطو ينطوى على عدد من المبادى، الاجتماعية التي تعتبر من المسلمات ، مثل قول بأن الانسان حيوان اجتماعي سياسي بمعنى أن الانسان لا يمكن أن يعيش يمعزل عن المجتمع ، كما لا يمكن دراسته مستقلا عن المجتمع وكذلك قوله بأن ررالأسرة هي الخلية الاجتماعية الأولى،، وأرسطو هو تلميذ أفلاطون وأستاذ الإسكندر الأكبر ، وقد عارض أفلاط ون في كثير من المواقف والاتجاهات ، وتعتبر كتابات أرسطو من أبلغ وأدق ما جاء في الفلسفة القديمة ، ومن أهم كتبه وأشهرها كتاب ررالسياسة،، الذي عرض فيه نظريته في شئون السياسة والإجتماع ، لأنه درس نشأة الحياة الاجتماعية ، ودعائمها الاجتماعية والسياسية باعتبارها من أهم مقومات نظريته في الدولة .

وقد كان أرسطو وضعياً في كتاباته الاجتماعية . بحيث يصف ويشرح . ثم يحاول الكشف عن أوجه النقص والفساد . ويقرر ما يسراه محققا للمعايير والأهداف التي يسعى إليها

وقد اتبع أرسطو المنهج التاريخي التحليلي . حيت يرى أن

الرجوع إلى أصغر عناصر المجموع هي التي تساعدنا على تتبع تطوره وملاحظته جيدا . أي أنه قد درس الدول من حيث هي في الوجود الطبيعي . ولم يفكر في دولة صناعية مثلما فعل أفلاطون حينما قدم صورة مثالية يصعب تحقيقها في العالم الواقعي .

### ومن أهم الجوانب التي عالجها أرسطوما يلي:

١-المجتمع السياسي ومقوماته .

٢-الأسرة .

٣-دراسته لقواعد التربية .

٤-آراءه في الرق

ه-الحكومة الملائمة .

٦-المجتمع الفاضل .

وسوف نتناول هذه الجوانب لنستجلى منها طبيعة الفكر الاجتماعي عند أرسطو والذي يمثل ذروة ما وصل إليه الفكر الاجتماعي عند اليونان

#### ١ - المجتمع السياسي ومقوماته:

ينظر أرسطو للأسرة على أنها الخلية الاجتماعية الأولى . وهو أول اجتماع طبيعى . حيث هناك ضرورة أولية تؤدى لاجتماع كائنين لاغنى لأحدهما عن الاخر . والحياة الاجتماعية لاتتحقق على وجه

كامل إلا في إطار أسرة وظيفتها إشباع حاجياته المستمرة ويؤدى اجتماع عدة أسر إلى نشأة القرية التي تعتبر وحدة إجتماعية أوسع نطاقاً . وأكثر تنوعاً من الأسرة ذلك أن طبيعة تكوينها تسمح بتقسيم العمل ، ومن اجتماع عدة قرى تتكون المدينة ، أو الدولة . وينظر للدولة على انها أكثر الوحدات الاجتماعية كمالاً . وأوضح هذه الوحدات هدفاً ، فالمدينة تكفيل لأفرادها وسائل العيش الكريم . وعلى ذلك فالدولة في رأى أرسطو من خلق الطبيعة لأنها تعمل على سعادة أفرادها ، وبدونها لا تتحقق هذه السعادة ، فالانسان حيـوان مدنى وسياسى بطبعه ، ويتوافق مسع الحياة الاجتماعية أكثر من غيره من الحيوانات الأخرى . ويتميز عن سائر الحيوانات الأخرى باللغة ، والنطق . وعن طريق اللغة يعبر عن معانى الخير والشر لأنه الوحييد الذي يبدرك هذه المعانى ، وهذا لايتسنى إلا في وسبط الجماعة . ومن يستغنى عن حياة الجماعة إما أن يكون حيواناً أو إلها . فاما حيوان لأنه يكون في غير حاجـة إلى تجمع بشـرى . وأما أن يكون إلها لأنه يكون قد بلغ مراحل الكمال التي لايحتاج فيها لغيره ، ولما كان الانسان يتميز عن الحيوان من ناحية ، ولم يبلغ مراتب الآلهة من ناحية أخرى فإن الحياة الاجتماعية تكون ضرورة طبيعية بالنسبة له ، فالطبيعة هي التي تدفع الانسان إلى

الاجتماع السياسى . وهذا الاجتماع لابد أن يقوم على القانون والعدالة ، فالمجتمع بدون قانون أو عدالة مجتمع ناقص . لأن القانون هو قاعدة الاجتماع السياسى ، والعدالة ضرورة اجتماعية . فضلاً عن أن القانون يتشكل من مجمل الأحكام العادلة .

ويرى أرسطو أن الفرد ولو أنه حقيقة في بناء المجتمع الانساني، إلا أنه يذوب في إطار الدولة ، لأن الدولة نسيج كلى . والأفراد هم خيوط هذا النسيج ، والدولة هي التي تعطى للفرد وجوده الحقيقي ، حيث أنه ليس له وجود بدونها .وحينما تتكون الدولة أو المدينة ، فإن ذلك يتم عن طريق تفاعل وحداتها ، وانسجام عناصرها واتحاد خواصها . ومن ذلك يتكون مركب لايمكن فصل أعضائه ، لأن العلاقة بين هذه الأعضاء علاقة عضوية ، بحيث تتضافر في أداء وظائفها كما يتضافر أعضاء الجمد من أجل الإبقاء على سلامته .

أما وظيفة الدولة فليست مقصورة على توفير الحاجات الضرورية للأفراد بل إن أهم غاياتها فهى تهيئة سبل السعادة لهم، وهذه السبل إما مادية . أو معنوية ، ولا تقل السبل المعنوية عن المادية في تحقيق السعادة ، لأنها تتصل بعقل الانسان الذي هو أكمل جزء فيه . ومن هنا كان تأكيد أرسطو على ضرورة اهتمام الدولة بنظم التربية والتعليم ، والثقافة العامة ، إلى جانب ماتوفره

من أسباب الأمن والإستقرار في الداخل ، والسلام في الخارج .

ومن الناحية المادية يبرى أن المجتمع لا يتكون من أفسراد وحسب ولكنه إلى جانب ذلك يتكون من الأشياء ، وإذا كانت دراسة الانسان وصلته بالمجتمع تشكل علم السياسة ، فإن دراسة الأشياء والجوانب المادية تشكل موضوع علم آخر هو علم الثروة لإشباع حاجاتها الضرورية. والحصول على الثروة يكون إما بالطريق الطبيعي كالعمل بالزراعة ، والصيد ، وتربية الحيوانات والطيبور ، أو بطريق غير طبيعي مثل التجارة ، والصناعة ، ومنح القروض ، وفي مجال دراسة أرسطو لهذه الطرق تعرض لدراسة ظواهر ، ونظم اقتصادية . كالإنتاج والإستبدال ، والتوزيع والإستهلاك والأسعار ، ونظم النقد ، ووظيفتها وأشكالها ، وغير ذلك من الأصور التي تشكل مقومات علم الاقتصاد السياسي ، وجاء الكثير من تحليلاته متسقا مع المنطق ، ومستمداً من الطبيعة ، وشئون الاجتماع ، وقد ساعد المنهب التاريخي الذي اتبعه أرسطو على استجلاء كثير من جوانب عليم الاقتصاد على نحو لم يسبقه إليه أحد من قبل ، فقد كان أول من وجه الأنظار إلى أهمية هذا العلم كمكمل لدراسة الجوانب الاجتماعية.

#### ٢-دراسته للأسرة:

ركز أرسطو في دراسته للأسرة على الأسرة الأبوية الكبيرة ، تلك الأسرة التي سادت عصره وعاش في ظلها . وهي تتكون من الزوج والزوجة ، والأولاد ، والموالي ، والرقيق ، وقد ساد هذا النمط في بلاد اليونان ، والرومان ، والعرب في عصور الجاهلية ، وغير ذلك من الشعوب القديمة ، والأسرة كما أشرنا هي أول اجتماع تلقائي تدعو إليه الطبيعة منذ فجر الانسانية .

وتختلف المراكز الاجتماعية لأفراد الأسرة وفي التكوين الطبيعي لكل منهم، فالبعض خلق للسيادة والسيطرة، والبعض الآخر خلق للطاعة وتنغيذ الأوامر، ويأتي الرجل في مرتبة أسمى من المرأة، لذلك فهو المؤهل للسيطرة والحكم، تليه الزوجة، فالموالي والأرقاء، وهذه الفئة الأخير تسخره دائماً للأعمال الدنيا والتي لاتليق بالشخص الحر. وهنا يختلف أرسطو مع أفلاطون في القول بمساواة الرجل بالمرأة، أو القول بمشاركتها له في التربية، وتولى الوظائف العامة، بل يسرى أن وظيفتها تقتصر على تربية الأبناء والعناية بشئون المنزل، وليس من شأن ذلك – كما يرى – التقليل من أهميتها، ولكنها على هذا النحو عنصر أساسي في تقديم أجيال قوية ناضجة إذا أخلصت في أداء

وظيفتها التربوية ، والأبناء في نظره ثمرة الحياة الزوجية السعيدة . بهم تكتمل المقومات الأساسية للأسرة وعلى هذا النحو فالرجل كامل الارادة لذلك فهو كامل السيادة ، والزوجة تتمتع بإرادة أيضاً ، ولكنها في مرتبة أدنى من إرادة الرجل ، والعبيد والأرقاء لا إرادة لهم على الإطلاق . وللرجل ثلاثة أنواع من السلطة :

الأولى: سلطة على العبيد والأرقاء وهى تشبه السلطة الدكتاتورية والثانية :سلطة على أولاده وأقربائه وأبناء عشيرته وهذه تشبه السلطة الملكية والثالثة :أو النوع الثالث هو سلطته على زوجاته وهي تشبه السلطة الجمهورية.

وتفاضل الإرادة على النحو الذى ذكره أرسطو يترتب عليه المركز الاجتماعى ، والأخلاقى ، فالفرد الحر يتمتع بالفضيلة الخلقية . فهو يأمر أفراد أسرته ويجب أن يطاع ، أما غير الأحرار ( العبيد) فلا يتمتعون بأى نوع من الفضيلة ، ومن الضرورى أن تنعكس فضائل رب الأسرة على أفرادها ، بحيث يكون الجميع على قدر معين من الفضيلة الخلقية ، وبذلك يكون السلوك في الأسرة قويماً ، وبصلاح الأسرة تصلح المدينة أو الدولة لأن صلاح الجزء متعلق ومرتبط بصلاح الكل . فالفرد الفاضل في الأسرة الفاضلة ، في المجتمع الفاضل ، والأشخاص الأحرار هم عماد الحياة السياسية ، فيجب أن يتمسكوا بالفضيلة .

والنساء يؤلفن نصف الأشخاص الأحرار . لذلك يجب أن يأخذن بالعمل القاضل . وتربية الأطفال لابد أن تكون معبرة عن أهداف النظام السياسي الأمثل ، لأنهم سيصبحون فيما بعد أعضاء في الدولة

أما الزواج ، فيراه – أرسطو – دعامة التضامن والوحدة بين عناصر المجتمع ، ويفضل وحدانية الزوج والزوجة ، ويهاجم التعدد . ويكره الطلاق ، ويراه خطراً على الأسرة وينتقد أفلاطون في آرائه من الاختلاط الجنسي بين طبقة الحراس لما يتولد عن ذلك من أخطار تهدد وحدة الدولة و أخلاقيتها وأبعد من ذلك تعرض أرسطو لأهميلة تحديله السن الملائمة للزواج والتى يراها عند الثامنة عشرة بالنسبة للمرأة وعند الخامسة والثلاثين أو ما حولها بالنسبة للرجل ، وقد ربط هذا التحديد بأمور كثيرة منها اكتمال النضج العاطفي والجنسى ، والنمو العقلي الذي ينعكس على النسل ، وينصح بالتوقف عن النسل بعد سن الخمسين حيث يكون النمو العقلي في هذه السن قد بلغ مداه . والإنجاب بعد هذه السن يعود على المجتمع بأبناء ضعفاء . كما ينصح الأمهات الحوامل بعدة نصائح أثناء الحمل وبعد الولادة ، وأثناء التربية . ويتعرض في هذا النطاق لمجموعة من الإجراءات الصحيبة المقبولة . كالمشى بالنسبة للحوامل ، وعدم الكسل وغير ذلك مما لا يتعارض مع اتجاهات الطب الحديث .

وقد عالج أرسطو انحلال الأسرة . وفرض عقوبات صارمة على الخيانة الزوجية فهى محرمة خاصة على الزوجين . وتنزداد العقوبة إذا حدث ذلك أثناء حمل المرأة وقد كان أرسطو من أنصار تحديد النسل . وفى سبيل ذلك أباح الاجهاض . وترك أولاد السفاح للهلاك أو الإلتقاط . وهنا يتغق مع أفلاطون . ولكن أرسطو كان أكثر انسانية . بحيث أباح الاجهاض قبل تكوين الجنين ولكن إذا ما تكون الجنين فإنه يصبح روحاً يجب أن تعيش . ويكون قتلها جناية . وقد تعرض أيضاً لمسألة الحد الأمثل لعدد السكان . لذلك كله فقد كانت دراسة أرسطو للأسرة أكثر عمقا ووعيا بالموضوعية والنظرة التحليلية العقلية .

## ٣-دراسته لقواعد التربية :

ذهب أرسطو إلى ضرورة توحيد نظام التربية بالنسبة لجميع الطبقات، وأن التربية ينبغى أن تكون من أول الأمور التى يوليها المشرع اهتمامه، لأن اهمالها يعود بضرر كبير على الدولة . لأن أخلاق الأفراد ، وعاداتهم وسلوكهم تشكل قوام الدولة ككل وتعطى الدولة مفهومها السليم ، فالأخلاق الديمقراطية هي التى تحفظ الديمقراطية.

ولاينكر أرسطو على الآباء قدراً معيناً من الحريـة في تنشئـة

أبنائهم، كما يتراءى لهم، ولكن هناك أمورا عامة مشتركة . يجب أن تكون مسئولية الدولة للمحافظة على التضامن ووحدة الأهداف والآمال وتبعد الدولة عن مخاطر الانقسامات التي يسببها اختلاف التربية.

وفى هذا الاطار يقسم مراحل التربية إلى ثلاث: التربيسة البدنية، والتربية الأخلاقية، وأخيراً التربية العقلية، ويسرى أن لكل من هذه المراحل نظاماً تربوياً يتوافق مع طبيعتها، ففى المرحلة الأولى نعمل على تنمية الطفل جسمانياً، وبدنياً، وفي الثانية يعمل على تقويمه، وترويضه على الفضيلة، والأخلاق الجيدة وتعليمه بعض الغنون الأولية، وفي المرحلة الثالثة ينال المواطن قدراً من العلوم والفلسغة، وأضاف إلى كل ذلك التدريب العلمى، بحيث تعمل على أن يحتك النشء بالمشكلات احتكاكاً مباشراً ويتغهم التطبيقات المفيدة في الحياة الاجتماعية.

ثم يحدد أرسطو مراحل التربية المنزلية التى تبدأ فى نظره منذ سن الولادة إلى سن السابعة . ثم تتولى الدولة أمر التربية على مرحلتين: الأولى من السابعة إلى سن البلوغ ، والثانية من سن البلوغ إلى الواحدة والعشرين ، ومع ذلك فلم يترك التربية المنزلية دون اشراف . ولكنه نادى بنظام «مفتشى الأطفال» وهؤلاء يشرفون على التربية داخل

نطاق الأسرة . ويقدمون النصح والارشاد لإتباع الوسائل السليمة فى التربية الصحية والخلقية . وإلى جانب ذلك وضع قواعد ونظما يتبعها هؤلاء المفتشون ومن الضرورى مراعاتها . كذلك ينهى عن القول الفاحش ، لأنه مقدمة للعمل الفاحش كما ينهى عن رؤية المناظر المنافية للآداب ، وأيضاً التماثيل والرسوم التى تثير معان من هذا القبيل ، ولا يترك أرسطو مشكلة شغل أوقات الفراغ دون علاج . فيقول : أن راحة الجسم ، والعقل ضرورية عقب العمل ، ولكن لابد أن يستفيد الانسان من وقت العراغ ولو فى اللعب، لتنشيط عقله .

وفى المراحل الأولى يدرس الطفل الآداب ( بما فيها القراءة والكتابة والنحو) ، والتربية الرياضية ، والرسم ، ولكل من هذه الدراسات ضرورتها وأهميتها فى تنمية قدرات الطفل ويشير كل ما سبق إلى عمق النظرة الأرسطية فى التربية وبعد نظره فيها ، وما قدمه فى هذا الإطار من مبادى، صالحة وملائمة لكل العصور

## ٤- آراؤه في الرق:

نظام الرق - في رأى أرسطو - نظام طبيعي فالطبيعة قد أعدت شعوباً للتفوق والسيادة ، وأخرى للخضوع والعبودية وكانت

هذه الآراء تنطوي على مقدمات نظرية التفرقة العنصرية . وقد عالج نظرية الرق في مجال حديثة عن الأسرة كما ذكرنا . ويرى أن الأرقاء وظيفتهم جمع القوت الضروري والقيام بالأعمال الصعبة . ومن الناس من خلقوا أحرارا ، فزود بالجسم والعقل معا ، ويقصد بهؤلاء اليونان . ومنهم من زودته الطبيعة بقوة الجسم فقط ، وكان يقصد بهؤلاء سائر الشعوب الأخرى التي كان اليونان يطلقون "البربر" . وإذا كانت الطبيعة هي التي حكمت بهذه القسمة . فهي التي جعلت الأرقاء أجزاء لاتنفصل عن ملكيات الأسرة. فالأسرة لابد أن تمتلك بعض الأشياء . ومن هذه الأشياء ماهو (حيى) مثل الرقيق والدواب ، ومنها ماهو مادي (غير حي) كالمتتلكات الماديـة . وقد كان نظام الرق مباحاً ومشروعاً في زمن أرسطو ، وكانت الغزوات الحربية تشن للحصول على أرقاء ، كما يتم صيد الحيوانات ، وقد تأثر أرسطو في نظريته عن الرق بكل تلك الأمور والأوضاع السائدة ، وإن كان قد غالى في تصور الفروق الطبيعية بين الأفراد وتصور الدولة مجتمعا حرا يعتمد أساسا على جهود العبيد المسترقين ، وليس ذلك بالأمر المقبول من مفكر بذل جهدا كبيرا من أجل إقامة مجتمع على دعائم العدل والفضيلة .

#### ٥-الحكومة:

فرق أرسطو بين الدولة والحكومة . فالدولة هى مجموعة المواطنين . أما الحكومة فهى الغئة أو الهيئة التى تنظم شئون الدولة وتشرف على الوظائف والمرافق العامة. ويختلف شكل الحكومة تبعا لغايتها . كذلك تختلف باختلاف عدد الحكام . والحكومة اما أن تكون صالحة أو فاسدة . ومن ناحية أخرى فهى إما أن تكون مهمة فرد واحد أو بضعة أفراد أو تكون في أيدى العامة .

وعلى أساس هذا المفهوم يرى أن الحكومات ستة أنواع ثلاث منها حكومات صالحة وهي الملكية ، والأرستقراطية ، والجمهورية . وثلاث أخرى فاسدة ، هي حكومة الطاغية ، والحكومة الأوليجاركية . والديمقراطية ، فالملكية حكومة فرد عادل ، والأرستقراطية حكومة الأقلية العادلة الفاضلة ، والجمهورية هي التي يشترك فيها جميع أفراد الشعب عن طريق ممثليهم ، وتتميز بالمساواة ، والحرية ، واتباع الدستور .

ولكن إذا تحول الملك الفرد إلى شخص ظالم أصبحت حكومة طغيان ، وإذا انحرفت طبقة الارستقراطية انقلبت إلى حكومة أوليجاركية ، وهي حكومة الجشعين والطماعين والتي يستبد بالحكم

فيها طبقة الأغنياء ، وإذا فسدت الجمهورية انقلبست إلى حكومسة ديمقراطينة وهني الحكومنة الغوغائينة التني يسبودها الدهناء وتحكمهنا التيارات الشعبية الجامحة ، ويتولى الحكم فيها أشخاص من غير ذوى الخبرة والمهارة والإدراك . وقد انتهى أرسطو من تحليل مستقبل الحكومات إلى أن فضل الأخذ بالقاعدة العامة التي تقرر أن " الفضيلية وسط بين الطرفين مرذولين ، وأن خير الأمور الوسط " ويطبق هذه القاعدة في مجال السياسة لينتهي إلى أن خير أشكال الحكومات هي الحكومة التي يتولى الحكم فيها ملك عادل رشيد ولكنه مع ذلك يفضل عليها من الناحية العملية الحكومة الجمهورية . لأن الأولى أكثر تعرضا للفساد، وإذا فسدت نجمت عنها حكومة في غايبة الفساد، وهي الحكومة الاستبدادية ، على حين أن الجمهورية أقل تعرضاً للفساد وحتى إذا افسدت فانه ينجم عنها شكل من الفساد محتمل ، وهـو الحكومة الديمقراطية . أي أن أفضل الحكومات حينما يفسد يـؤدي إلى أسوأ أنواعها ، بينما أدنى الأشكال أذا فسد يؤدى إلى نوع أقل فسادا . وفضلا عن ذلك درس أرسطو أسباب الثورات . وحللها تحليلا دقيقا وأرجعها إلى عوامل طبيعية ، واجتماعية واقعية ، مثل الاسراف في عدم المساواة ، أو الظلم الاجتماعي ، أو النمو غير المتناسق في

المجتمع . أو فقدان المدينة لعامل الوحدة الذي يشير نيارات سياسية مخالفة أو الحسد الاجتماعي . والطمع في الثراء والوصول إلى مراتب الشرف . والرغبة في السيادة السياسية . هذا بالإضافة إلى اختالاف الأصول والسلالات التي يتكون منها المجتمع وعدم انصهارها في وحدة واحدة توحد الأجانب والأصليين معا .

#### ٦-الدينة الفاضلة:

على غرار ما فعل أفلاطون حاول تلميذه وضع دعائم ومقومات المدينة الفاضلة . التى تعتبر فى نظره أرقى صور الحياة السياسية . حيث يرى أن المدينة الفاضلة هى التى يستطيع كل مواطن فيها أن يعمل وفقا لقوانينها . مع تأمين قدر من السعادة . والمدينة كالفرد لابد أن تسودها الحكمة والفضيلة . ومن الشروط التى يجب أن تقوم عليها المدينة الفاضلة ما يلى

- ١- يجب أن تكون تربتها خصبة، ويسهل استغلالها، وأن تكون محصنة ضد غارات الأعداء، وهجمات المغيرين مع كفاءة طرقها الداخلية.
- ۲- من حيث المساحة يتوجب أن تتناسب مع حاجات المواطنين .
   وتوفر لهم حياة سهلة . وليس ضروريا أن تكبون المدينة مترامية الأطراف . ويجب أن يمتلك كل فرد جرا معينا في داخل المدينة ، وجزا على أطرافها . لكي يشترك الجميع في الدفاع عنها

٣- حدد الحد الأمثل للمدينة بمائة ألف نسمة، ومن الضروري أن يعرف سكان المدينة بعضهم. وألا يقل عددها عن الحد الأدني. ولايزيد عن الحد الأقصى الملائم، وفي سبيل المحافظة على الحد الأمثـل Optimum size أبـاح أرسطو بعــض الإجــراءات غـير الانسانية . كالاجهاض وإعدام الأطفال المشوهين وفاسدى الأخلاق . وتحريم الزواج على الشيوخ والعجزة، ومن بلغ الخمسين من عمره. ٤- ثم يحدد البناء الطبقى للمدينة على أنه يتضمن: النزراع . والصناع، والتجار، ورجال الفن، والمحاربين أو الجنود. وطبقسة الأغنياء، وطبقة رجال الديس، وطبقة الحكام، ورجال القضاء كما يحدد حق المواطنة Citzenship فالمواطن الحر لا يعمل في الأعمال اليدوية أو الدنيئة، وفي هذه النقطة يختلف مع كثير من المفكرين. ه- كذلك فإن نظام التربية الذي أشرنا إليه من قبل يعتبر ضمن مقومات المدينة الفاضلة فهو يرتب طرق التربية السليمة والاشسراف على الأطفال، ورعاية الأمهات، وغير ذلك من المبادى، التسى لاخلاف عليها.

ومن كل ماسبق يمكن النظر إلى أرسطو باعتباره مبشراً بقيام علم الاجتماع من حيث أنه قد تناول مسائل هذا العلم موضوعاً .

ومنهجاً، كما عالج الكثير من حقائقه ، وظواهره ، وتمثل بحوثه مرحلة أكثر تطوراً عمن سبقوه ، كذلك فقد اتسم أرسطو بالوضعية من حيث أنه درس ما هو كائن فعالاً كتمهيد الدخول إلى ما يجب أن يكون.

وفى النهاية فإنه يمكن القول بأنه ما من شك فى أن الفكر الاجتماعى اليونانى رغم احتوائه على الكثير من الجوانب التى يسهل نقدها – خاصة عند أفلاطون وأرسطو والتى كانت مدعاة لهجوم متواصل، إلا أن هذا الفكر يمثل تطوراً كبيرا فى تاريخ الفكر الانسانى. من حيث وحدته وتنظيمه، واتساع مجالاته ، هذا فضلاً عن أنه يتضمن الانتقال بالفكر الانسانى الى مرحلة متقدمة من التجريد . تختلف فى طابعها عن الطابع المحسوس الذى تميز به الفكر البدائى.

# الفصل الرابع

الفكر الاجتماعي عند الرومان

www.j4know.com

www.j4know.com

# محتويات الفصل الرابع

- مقدمة

أولاً: سنكا.

ثانياً: إبكتيت.

ثالثاً: مارك أوريل.

#### مقدمــة :

يتميز الفكر الاجتماعي الروماني بالإهتمام بالجوانب العملية التطبيقية أكثر من الجوانب النظرية المجردة سواء منها التأملية أو المثالية ، أو التحليلية الواقعية ، وبالتالي فقد كانت اهتمامات هذا الفكر تنصب على العلاقات الاجتماعية ، والأنماط السلوكية

وقد تضمن هذا الفكر اتجاهين بارزين . أولهما تمثله الفلسفة الأخلاقية العملية بشقيها ( الأبيقورية - والرواقية ) وثانيهما يتضمن الجهود الفكرية التي انبثقت عنها مجموعة القوانين الوضعية.

والأبيقورية مدرسة يونانية في الأساس . ولكنها لها أتباع كثيرون من الرومان . وهي تلك التي أسسها أبيقور Epicure وهو فيلسوف يوناني ولد في ساموس (٣٤١-٢٧٠ق .م) وكان تصورها عن المجتمع يخالف تصور المجتمع عند الرواقية حيث يرى روادها أن كل فرد يدرك مصلحته الذاتية ولكنه لايستطيع تحقيق مصالحه إلا إذا كون علاقات اجتماعية مع غيره . وقد أدت هذه الفكرة إلى ظهور فكرة العقد الاجتماعي فالمجتمع يمر بمرحلة سابقة على الاجتماع هي مرحلة الطبيعة التي تتضمن الكثير من المساوى، لذلك يفكر الأفراد في إنشاء علاقات اجتماعية ليتعاقد الناس على المعيشة والتعاون من أجل تحقيق مصالحهم .

وكذلك فإن المدرسة الرواقية كانت هي الأخرى مدرسة يونانية وجدت لها أتباعا كثيرين من الروسان وقد أسسها زينون الستيومي Zenonde sitiume اليوناني المولد وقد أسمها ستيوم في أواخر القرن الرابع قبل الميلاد. وقد اعتنق مذهب هذه المدرسة كثير من فلاسفة الرومان، وظل فكرها سائداً حتى نهاية الإمبراطورية الرومانية، وقد اتنق الرواقيون مع أرسطو في أن الانسان اجتماعي بطبعه، ولابد أن يكون اجتماعياً حتى تنمو شخصيته ويؤدي واجبه في المجتمع وقد كان تصور هذه المدرسة للمجتمع أوسع من تصوره عند المدارس اليونانية الأخرى التي كانت ترى أن المجتمع إما أن يكون اغريقياً أو بربرياً. أما الرواقيون فقد طوروا فكرة المجتمع العالى، والمواطن العالى ومن ثم أمنوا بالأخوة الانسانية أو الأخوة بين الصفوة على الأقل.

وهكذا نسرى أن الرواقييسان اجتماعيو النزعة ، والأبيقوريون يميلون للنظرة الفردية ، كذلك فإن الرواقيسان يميلون للنظرة العقلية الروحية ، بينما الأبيقوريين ماديو الاتجاه فالعلاقات والمصالح المادية عندهم أساس العلاقات الاجتماعية . وقد لعبت الفلسفة الرواقية دوراً رائداً في الفكر الاجتماعي الروماني حيث مهدت لإرساء البناء القانوني. والتشريعي الوضعي المستمد من التطبيق العملي ، والذي ينطبق على كل المدنيين دون تفرقة .

ومن أبرز مفكرى هذه المدرسة فى روما خطيبهم المسهور شيشرون وكذلك " ابكتيت " الذى عاش فى القرن الأول الميلادى وكان أحد الرعايا العبيد الذين صعدوا إلى مرتبة المفكرين الحكماء شم الامبراطور " مارك أوريل" وهؤلاء الثلاثة طوروا فكرة القانون الرومانى الذى عرف عند المشرعين بالقانون " البريتورى " كما طوروا المبادىء العامة التىعرفت فى الفكر الاجتماعى بمبادىء القانون الطبيعى

وقد تركت المدرسة الرواقية أثرا عميقاً في الفكر الروماني، ودعمت الرسالة الانسانية لهذا الفكر . فنجد مثلاً أن الامبراطور (مارك أوريل) أحد مفكري هذه المدرسة قد ألغي صنوف الظلم التي كان يعاني منها الرقيق . وأضفي عليهم شخصية انسانية أخلاقية فأصبح عضواً يتمتع بكافة حقوق المواطنة . ويرفع القضايا أمام المحاكم ونادي مارك أوريل بإلغاء نظام الرق لأنه نظام لاتستسيغه الفطرة الانسانية أو على الأقل يجب التضييق من نطاقه . كذلك أثرت الأخلاق الرواقية في مجال الأسرة فعارضت السلطة المطلقة للآباء وأتاحت بعض الحرية لأفراد الأسرة فلم يعد الإبن ملكاً لأبيه كما يملك الدواب وغيرها . ولم تعد الزوجة غريبة عن شئون منزلها وأسرتها بل أصلح الإمبراطور كثيراً من الشتريعات القديمة وحاول ملائمتها مع كرامة الحياة الانسانية كما أدخل تعديلات على قوانين الوكالة ، والوصاية ، كل هذا فضلاً عن

مراعاة كثير من ظواهر الرحمة والتعاطف، الأمر الذى ظهر أثره فى تخفيف أثر الروح العسكرية الرومانية والتخفيف من حدتها ولعل من المفيد أن نعرض فى عجالة لأشهر مفكرو الرومان خاصة الذين عالجوا المسائل الأخلاقية والإجتماعية.

#### ۱) ســـنکا : Senaque (هـ - ٦٦ بعد اليلاد ) :

كان سنكا سليل أسرة أرستقراطية وقد اتجهت ميوله منذ الصغر إلى دراسة الفلسفة فذهب إلى روما حيث تلقى تعليمه على يد بعض مفكرى الفيثاغورية وقد أثرت فيه إلى حد كبير بحيث آثر حياة العزلة والفلسفة. ومع ذلك فقد شغف بالمحاماة فاشتغل بها بعض الوقت وتولى أحد المناصب القضائية وأشرف على تربية (نيرون) الذى أصبح طاغية الرومان فيما بعد . وقد أحبكت له مؤامرة حكم عليه فيها بالإعدام ولكسن نصحه (نيرون) بالإنتحار قبل تنفيذ هذا الحكم، وقد نفذ ذلك

وقد كانت معظم كتابات سنكا روايات تراجيدية ، ورسائل لتلاميذه ولأبناء الشعب فضلا عن بعض البحوث الفلسفية . وقد كان لحياته الخاصة أثر كبير في نزوعه للعزلة ، وعدم حب التحدث للناس ، واختيار الصفوة من تلاميذه ، وقد دعا للأخلاق الفاضلة . والأخذ بأسباب التراحم والتآخى ، والتعاون في كل أمور الحياة .

كذلك غلبت على معالجت لمشكلة الرق المسحة الأخلاقية . وكثيرا ماكان يتساءل .: هل هناك فرق بين الأحرار والعبيد ؟ أليسوا مثلنا في كل شيء فما هي دواعي التفرقة الصارخة التي يعانون منها ؟

#### ٢) ابكتيت Epictete : ( القرن الأول بعد الميلاد ) :

يقال أن ابكتيت كان عبداً لرجل صديق لنيرون . وولد في آسيا الصغرى . وبعث به والده إلى روما . وتتلمذ على يدى بعض مشاهير الرواقيين . ويذكر عنه أنه كان يقول : " إننى لاأشتغل بالفلسفة . ولكن اشتغل بتحرير نفسى . وقد اعتق من رقه . وأقبل على الدرسات والتعاليم الفلسفية . وقد جادل الروسانيين حول قضية الخير والشر وماهيتها كما فعل سقراط مع الاثينيين وأيضاً كان موضع سخرية وتهجم وقسوة . وقد هاجر من البلادبعد قرار الامبراطور الروساني بإخراج الفلاسفة من روما وعاش في مدينة يونانية افتتح بها مدرسة لتعليم الشباب واستمر في أداء هذه الرسالة حتى نهاية حياته ولم يعثر لهذا المفكر على كتابات مدونة . ولكن أحد تلاميذه قد لخص فلسفته فيما بعد ويتضح من أقواله أنه كان مدافعاً قوياً عن الأخلاق الرواقية .

وكان مبعث إخلاصه لها ما واجهه في حياته من حرمان وقسوة لذلك كان يرى أن مهمة الفلسفة أن تصلح الأخبلاق وتربية المواطنين على

الفضيلة ، وليست وظيفتها كما كانت عند اليونان هي البحث عن المبادىء الأولى الوجود أو البحث عن العلل الأولى ، وقد كانت الفكرة المحورية في فلسفته هي ( الحرية ) وربما كان ذلك رد فعل لما واجهه في حياته الخاصة .

ومن هنا كان دفاعه عن الرق يتسم بالتحمس . فالرقيق كمايرى كائن عقل مثل غيره من سائر الكائنات فليس هناك رق بالطبيعة ويحث المجتمع على تقوية الروابط الروحية والمبادى الأخلاقية والعناية بالجوانب الدينينة والإنسانية .

#### ۳) مارك أوريل Marc Aurele؛

( امبراطور روما من ۱۲۱ إلى سنة ۱۸۰ بعد الميلاد ) .

كان هذا الامبراطور الرومانى فيلسوفا رواقياً رائداً لذلك نراه يذكر بالعرفان أولئك الذين أسهموا فى تربيته ، وقد شهد عصره الكثير من الفتن والغزوات وهجمات البرابرة لذلك قضى جبزءاً كبيراً من حياته فى مجالات الحروب وقيادة الجيوش وخوض المعارك حتى أدركه الموت بعيداً عن وطنه فى فيينا عام ( ١٨٠ ميلادية ) .

ومارك أوريل آخر الفلاسفة الذين مثلوا المذهب الرواقى في عصور ازدهاره في الفكر الروماني وقد ترك مذكرات شخصية تتضمن

كثيراً من الخواطر والتأملات الفلسفية ومما يجدر ذكره أن السلطة لم تغير من سماته كفيلسوف رواقى ، فبقى فى الفلسفة الرواقية على مايتفق واتجاهه الانسانى أو الأخلاقى هدذا فضلاً عن أنه كان متديناً إلى أبعد الحدود .

وتنطوى كتاباته على كثير من البراهين على اثبات وجود الله وعدالته ، وقد دعا إلى دعم الجامعة الانسانية أو العالمية التى دعت الرواقية إليها فالناس يتساوون فى العقل لذلك يميلون إلى الاجتماع الذي يمثل سمو المنزلة الانسانية ورفعتها ، وكلما زادت هذه المنزلة سمواً زاد تماسك الجماعات الانسانية وتضامنها فقانون الطبيعة إذن يعرض على الناس التعاون من أجل العمل المنتج والخير الأسمى بغض النظر عن اختلافات اللون أو البيئة ، لأن هناك اتفاقاً في جوهر العقل الذي يمثل وحدتهم القرابية .

#### خـــلاصة:

نلمس مماسبق أن مفكرى الرومان قد اهتموا أساساً بالجانب الأخلاقى للحياة الاجتماعية وقد كان ذلك فى الحقيقة رد فعل لكثير من التيارات التى سادت الإمبراطورية الرومانية والتى تضمنت انحللا خلقيا ظاهراً وتفككاً فى كثير من جوانب الحياة فى المجتمع، ولقد كان تركيز الفلسفة الرواقية على الجوانب الأخلاقية هو العامل الدافع لاعتزالها مناقشة المسائل الميتافيزيقية وبعدها عن الجدل فى النواحى السياسية والدينينة باستنثناء مايتصل منها بمسائل إنسانية مثل فكرة القانون العام والمساواة ومقاومة الرق.

وقد وجدت الامبراطورية الرومانية في سنواتها الأخيرة في المذهب الرواقي مبادي إيجابية في مواجهة ماوصلت إليه أحوالها من تفسخ وانحلال ولئن كانت الإمبراطورية الرومانية لم تشهد ازدهاراً في مجالات الفلسفة فإنها قد عوضت ذلك بما حققته من تطور في الجوانب التشريعية والقانونية ، وقد أدى ذلك إلى الاستعانة بالأخلاق والمثل الانسانية التي طورتها الرواقية كأحسن مايكون .

ومن النتائج العامة التي يمكن استخلاصها في هذا الاطـــار أن فقهاء القانون الروماني قد عكسوا ماكانت تسير عليه المنتجات القديمـة من مبادىء أخلاقية سياسية . فقد كانت هذه المجتمعات تعتمد على مبداى الحرية السياسية والرق المدنى كما اتضح من استعراضنا للفلسفة الأرسطية والأفلاطونية ولكن فقهاء الرومان اعتمدوا على نظرية السلطة المطلقة محل الحرية السياسية ، كما اعتمدوا نظرية المساواة الطبيعية محل نظام الرق . ولابد أن الفكر الرومانى قد جانبه الصواب فى المبدأ الأول ، بينما بلغ تطوراً رفيعاً فى الجانب الثانى ، الأمر الذى ظهر أثره فى الفكر الاجتماعى والسياسى عند المسيحيين

# الفصل الخامس الفكر الاجتماعي السيحي

www.j4know.com

## محتويات الفصل الخامس

– مقدمة

أولاً: القديس أوغسطين

ثانيا: القديس سان توماس الأكويني

ثالثاً: حنا كلفن

www.j4know.com

#### مقسدمة:

كانت الفلسفة المسيحية في طور النشأة والتكوين في الوقت الذي كانت فيه الامبراطورية الرومانية في طريقها للإنهيار والتدهور وقد كان من أهم ماكرسته المسيحية وأولته عنايتها الفائقة فكرة المساواة بين الأفراد فاعترض مفكروا المسيحية على قسمة الناس إلى أغنياء وفقراء أو سادة وعبيد . أو أحرار وأرقاء . ولقد هاجم روادها الأول نظام الرق من حيث أنه يتعارض مع القوانين الإلهية

ومن أهم سمات هذه القوانين أن الناس متساوون فى الخلق والعقل والإستعداد للعمل الفاضل، ومن هنا كانت حملة علماء المسيحية على الرق، والملكية الخاصة وتبرير تعارضها مع المسيحية لكثير من الأفكار الشيوعية، ويجد الدارس كثيراً من الأفكار الاجتماعية المنسقة عند أشهر فلاسفة المسيحية، وهم القديس أوغسطين، والقديس سان توماس، وحنا كلفن.

### ۱) القديس أوغسطين St; Augustin (١٥٤) (٢٠٠-٣٥٤مر)

يمثل القديس أوغسطين الفلسفة المسيحية في قرونها الأولى أصدق تمثيل ، وقد لعبت التحليلات التي وردت في مؤلفه ( مدينة الله ) دوراً كبيراً في الفكر الاجتماعي حيث عالج الحق الطبيعي

والحق الإلهى وشرعية السلطة السياسية والسلطة الدينينة والنزعة الانسانية ، ودور العقيدة الدينية في اعلاقات البشرية وفقاً للمبادى، الأخلاقية السامية ، كما ناقش واجب السلطة السياسية في ضرورة العمل على تحقيق العدالة الاجتماعية .

ومن مقومات المجتمع في نظره اشتراك الأفيراد في الفكر والعاطفة مما يقيم بينهم نوعاً من الوحدة المعنوية . ويرى أن كل فرد ينتمى إلى عالمين العالم الأرضى العلماني والعبالم السماوي الإلهبي . وتتجاذبه قوانين هذين العالمين وتشريعاتهما. العالم الأرضى يجدب لمغريات تجربة لخطيئة والإثم . والسماوي يجذبه إلى تعاليم السماء المقدسة والجهاد في سبيل تحقيق السعادة عن طريق العدالة الإلهية. والحياة الاجتماعية تعتمد في بدايتها على مبادىء القانون الطبيعي وحينما يقع الناس في الخطيئة يصبح القانون الوضعيي ضرورة اجتماعية . ومايتضمنه من إجراءات جزائية وعن هـــذه الضرورة استمدت السلطة الأرضية مبررات وجودها واستطاعت أن تفرض نظم الرق والملكية الفردية وغيرهما من الأمور التي تعتبر عقابها من الله على خطيئة البشر، كما أنها من مستلزمات سلطة الدولة وركيزة للتنظيم الاجتماعي .

وحينما تعرض أوغسطين للملكية الفردية أرجع حق الملكية للذات الإلهية فا لله هو المالك الحقيقى ، وهو الذى أسبغ هذا الحق على الجنس البشرى ، فالملكية ليست حقاً طبيعيا أو قانونياً ولكنها ترجع لمصدر مقدس ومع ذلك فإن حماية الملكية من أهم واجبات الدولة وينظر أوغسطين للرق نظرة مزدوجة فمن وجهة النظر الانسانية هو نظام يحق إلغاؤه ومن وجهة كونه نتيجة عقابية على خطايا البشر فهو نظام طبيعي يتمشى مع العدل الإلهى

ولما كانت الخطيئة لاتزال باقية فسوف تبقى كثير من الآلآم والآفات التى يعتبر الرق أحد مظاهرها الاجتماعية وزوال نظام الرق رهن بزوال التسلط والظلم والخطيئة وزوال هذه الظواهر الأخيرة لايتم إلا حينما يتولى الله بنفسه السلطة المباشرة الأمر الذى لايمكن أن يتاح فى الحياة الأرضية بل حينما يبرث الله الأرض ومن عليها وينتقل البشر إلى المدينة أو العالم السماوى .

۲) القديس سان توماس الأكويني St: Thomas D'Aquin (۲) القديس سان توماس الأكويني ۱۲۲۵–۱۲۷٤ (۱۲۲۵م )

يمثل القديس سان توماس الفلسفة المسيحية في القرون الوسطى والمجتمع في نظره مجموعة من الأفراد الذين تجمعهم

المعاشرة المشتركة والخضوع المشترك لمجموعة من القوانين التى يجب أن تحقق العدالة ، والإشتراك في الهدف والمطالب ومن أهم مؤلفات الاجتماعية : " حكومة الأمراء " وهو كتاب يعكس شدة الصراع بين البابوية والأباطرة .

والحكومة هى القوة التنظيمية فى المجتمع ، وهى ضرورة اجتماعية تؤدى دور النفس فى الجسد البشرى فالحكومة تعمل على سلامة واستقرار المجتمع ووسيلة ذلك هى العمل ، والعمل نوعان : الأول : داخلى ، ويتضمن التشريع ووضع القوانين المنظمة للعلاقات وإقامة المساواة والعدالة ، وترويض رجال القضاء على مراعاة ضمائرهم وأن يكون العدل هدفهم الأول .

والثانى: خارجى ، وهو العمل على الوقاية من الغزو والهجوم المباغت وقد أيد مشروعية الحرب ، واستخدمت كافة الوسائل بما فيها الخداع واسترقاق الأسرى وغير ذلك .

وقد ذهب إلى أن السيادة السياسية هى سلطة من القوانين وهذه وظيفة كل أفراد المجتمع السياسى ، أو من يمثلونهم وقد أقر بمشروعية الملكية الخاصة إلا إذا ساد الفقر وعم الحرمان ، فتصبح الملكية عامة بين الجميع وقد اعترف بظاهرة الرق ، وسلم بها .

ورأى أنها تحقق دوراً اجتماعياً أساسياً ، وهو عقاب البشر على خطاياهم ، ويتفق في ذلك مع القديس أوغسطين

#### ٣ ) حناكلفن : (١٥٠٩-١٥٦٤م)

ويمثل حنا كلفن عصر الإصلاح الدينى . حيث كان من أبرز المصلحين الاجتماعيين وكان له تأثير كبير فى النظم السياسية والاجتماعية ، وقد نسب التنظيم السياسى إلى الله سبحانه وتعالى . ورأى أن الملوك همم ظمل إلله علمى الأرض ، ودرس أشمكال الحكومات، كما درس المبادىء السياسية المختلفة وتعاقب همذه الحكومات ، ومظاهر الفساد الذى يتطرق إلى كل شكل من أشكالها .

وقد رأى أن لكل من الدولة والكنيسة اختصاصاً محدداً وعارض اندماجهما في هيئة واحدة بل رأى أنه من الضرورى أن تكون لكل منهما هيئة عليا ترسم غاياتها ، وأهدافها وتحققها وذهب إلى ضرورة تشكيل مجلس شيوخ من كبار رجال الدين الذين يشرفون على شوئن الكنيسة ، ولايتدخلون في السياسة على الإطلاق، كما نادى بعدم تركز سلطة الكنيسة في يد البابا وحده .

ولم يكن من أنصار الحكومات الشعبية رغم تقريره أن الشعب هو صاحب السلطة ، وهو مصدر السيادة ، وقد هاجم كلفن التيارات

الشيوعية رغم أن الكثيرين كانوا يعتقدون أن حركات الإصلاح غالبا ماتؤدى إليها، ورأى أن الشيوعية تقوم على فهم خاطى، للقانون الطبيعى وما تنطوى عليه هذه الفكرة من معانى الحرية والمساواة والإخاء.

ويتكون القانون الطبيعي في نظيره من ثلاثة عناصر هي المبادى، الطبيعية ، وميثاق الحكومة . وحق المقاومة ، وبالنسبة للمبادى، الطبيعية يراه معتمدا على النظام الطبيعي اللذي خلقه الله وأن هذا النظام هو أساس الجماعة الإنسانية والقانون الطبيعي خالد ومصون . ويتطلب نظاما للعدالة . وهذا النظام يستمد ضرورته من ضرورة الخطيئة الإنسانية . فالعدالة الدنيوية دواء إلهي وليست عقابا كما يزعم بذلك الكاثوليك ، وفي ضوء العدالة يتعرض كلفن لطبيعة الدولة فيقول أن الله قد نظم هذا العالم وكل مقاطعاته وأقاليمه صور من مملكة السيد المسيح ، وأن الله سبحانه وتعالى يرعى هذا العالم بعنايته وعدالته ، وهذه الإعتبارات من شأنها أن تزيد من حبنا لله سبحانه وتعالى ، وهي دلائل على وجوده ، وفيها الدليل على حبه، ولكل ذلك فإن أسس صور العدالة تتوافر في جمهورية يقوم على شئونها رؤساء منتخبون .

أما العنصر الثاني ، وهو فكرة " الميثاق " فيرى كلفن أنها

حق من الحقوق التى تتفرع عن القانون الطبيعي . ومصدرها يوجد فى الفلسفة الرواقية ، والأبيقورية ، وانتقلت للرومان باسم التعاقد الحكومى ، ثم ظهرت فى العصور الوسطى . خاصة فى تتويج الامبراطور " شرلمان " وأطلق عليها مبدأ رضاء الشعب واهتم بها كلفن وحاول إقامتها على مبادىء من نصوص الإنجيل حتى أنه اعتبر المسيحية نموا طبيعياً للميثاق القائم منذ بدء الخليقة بين الله والناس فالذين يؤيدون كلفن يذهبون إلى أن الله قد تعاقد مع الناس. فكيف لايتعاقد الناس مع ملك أو حاكم .

وأبعد من ذلك طبق كلفن هذه الفكرة في ميدان الكنيسة وطبقها عندما تولى مقاليد الحكم في جنيف ، حيث أسس كنيستها على نظرية التعاقد، فصاغ لها دستوراً دينياً ومدنياً ودعى الشعب كله للتوقيع عليه، أي أن الميثاق كان دينياً واجتماعياً في نفس الوقت.

والعنصر الثالث: وهو حق المقاومة ، فيقوم على مايراه كلفن من أن الشعوب يجب أن تقاوم سلطة الحكومة إذا ماتبين لها أن هذه الحكومة لاترى مبادى، القانون الطبيعى فى نظامها أو تقيد حرية المواطنين ، أو تتدخل فى شئون العقيدة .

وقد أقر هذا الإستثناء في حالة انحراف الحكومة . لأنها

( الحكومة ) لاتكون في هذه الحالة معبرة عن إردة الله . ومن ثم يجب العصيان والتمرد ، وقد اعتمد هذا الحق لإدراكه عدم إمكان توفر الطاعة والخضوع في ظل القهر ، والحكم الإستبدادي ومع كل هذا لم يكن ينصح بضرورة الثورة أو يحرض عليها ، ولكنه كثيراً ماكان ينصح باتباع الأساليب السوية في إنهاء الخلافات ، ولكن الأمر الذي لم يتسامح فيه هو مخالفة الحكومة للقانون الطبيعي ، والإرادة الإلهية .

# الفصل السادس

الفكر الاجتماعي عند بعض مفكري المسلمين

www.j4know.com

# محتويات الفصل السادس

- مقدمة .

أولاً: الفارابي.

ثانياً : ابن سينا .

ثَالثاً: ابن باحة.

رابعاً: ابن خلدون.

www.j4know.com

#### مقدمة .

اهتم العرب قبل الإسلام بالكثير من جوانب الفكر الاجتماعي، حيث فكروا في شئون الحياة والمجتمع وكانت لهم نظم وأوضاع اجتماعية ارتضوها فيما بينهم . كذلك كانت لهم لقاءات عامة يناقشون فيها مشكلاتهم وأمور حياتهم ، ويفكرون في وسائل علاجها .

وقد مهر العرب في بعض الجوانب ، كالكهانة والعرافة، وقد مارسوا نظام الثأر ، وكانت لهم شعائر وطقوس وعبادات خاصة ، وأيضا عرفوا جميع نظم الزواج ، من تعدد الأزواج والزوجات إلى وحدانية الزوج والزوجة ، ونظام الطلاق وكذلك الزوجة وتعدد الأزواج ، إلى وحدانية الزوج والزوجة ، ونظام الطلاق وكذلك مهر العرب في بعض جوانب الفلك الطب، والحروب، والترجمة ، الأمر الذي يمكن معه القول بأنهم لم يكونوا في عزلة عن المجتمعات الخارجية والحركات الفكرية الأخرى ، وحينما انتشر الإسلام حقق في فترة وجيزة وحدتهم القومية ، تلك التي لم تتحقق خلال التاريخ الطويل رغم توافر مقوماتها والإسلام دين اجتماعي بالدرجة الأولى ، والنظام الاجتماعي في الإسلام جزء من الدين فقد اهتم هذا الدين بالعقائد والعبادات وإلى جانب ذلك اهتم بالتشريعات الدقيقة التي تنظم الحياة والعبادات وإلى جانب ذلك اهتم بالتشريعات الدقيقة التي تنظم الحياة والرحتماعية مثل السزواج ، الطلاق ، والوراثة ، والزكاة ، والزكاة ، والرحتماعية مثل السزواج ، الطلاق ، والوراثة ، والزكاة ، والركاة ، والرحتماعية مثل السزواج ، الطلاق ، والوراثة ، والزكاة ، والرحتماعية مثل السزواج ، الطلاق ، والوراثة ، والزكاة ، والرحتماعية والتركاة ، والرحتماعية والمتماعية والمتماعة والمتماعة

والحج، والصوم، والضوابط الاجتماعية . وحقوق الإنسان . وأعلى كثيراً من القيم الفاضلة كالحرية والمساواة والتواد والتراحم، والتعاون، واضفى الإسلام على العمل والكد صبغة مقدسة تصل إلى مراتب العبادة

هذا فضلاً عن كثير من الجوانب الأخرى التى تستعصى على الحصر، وهى كلها أمور لم تتوافر فى أى دين آخر، وقد كانت اليهودية موغلة فى المادية ، وجاءت المسيحية مسرفة فى الروحانية ، ولكن جاء الإسلام وسطا بين الأمرين ، فقد تكاملت فيه الناحيتين فى ظل التأكيد على عدم الإسراف فى أى منهما على حساب الآخر

والإسلام كدين اجتماعى يحث على التفكير والإجتهاد.وطلب العلم،وقد اهتم المفكرون الأول في عصر الخلفاء الراشدين بجمع القرآن الكريم، وتفسيره، ورواية الأحاديث النبوية وجمعها وتبويبها.وفي العصر الأموى زاد الإهتمام بالدراسات والجوانب الفقهية.وقد شهد العصر العباسي نهضة علمية،وثقافية واسعة النطاق شملت كل فروع الفكر الاجتماعي ومختلف العلوم الإنسانية والطبيعية،وقد كان لهذه الحركة الإحيائية آثارها الواسعة على مختلف أنحاء الإمبراطورية الإسلامية.

وعلى الرغم من ذلك فقد كنان الإهتمنام بطبيعة الحيناة الاجتماعية، والتغير الذي حدث في المجتمع والذي كنان فريداً في

نوعه . كان الإهتمام بذلك كله ضيلاً . لذلك جاء الكثير من الدراسات مختلطا بالدين . والفلسفة . فيما عدا دراسات المفكر والعالم العربي عبد الرحمن بن خلدون التي جاءت موضوعية في تصويرها لواقع الحياة في المجتمعات الإنسانية .

ومن هنا فإنه يمكن النظر للدراسات الاجتماعية عند العرب من زاويتين : الأولى زاوية دينية . ويمثلها الفارابي وإخوان الصفا والزاوية الثانية : وصفية تحليلية ويمثلها ابن خلدون والجغرافيون العرب .

## أولاً : الفارابي

ولد أبو نصر محمد بن طرفان بن أوزلع عام ٢٦٠هجرية - ٨٧٤م، بولاية فاراب على نهر سيمون من أعمال بلاد الترك لذلك اشتهر بنسبته إلى هذه الولاية ومما هو معروف عنه أنه عكف بولاية فاراب على دراسة العلوم والفلسغة واللغات وخاصة اللغة التركية والفارسية والعربية وقد رحل من بلاد الترك مع والده إلى بغداد التي تعلم فيها العربية والنحو والطب والمنطق وبعد أن تعرضت بغداد للفتن والإضطرابات رحل إلى دمشق عم غادرها إلى حلب وقد زار مصر عام ٣٣٧ هجرية ومات في دمشق عام ٣٣٩ هجرية - ٩٥٠ ميلادية

وقد احتل الفارابى مكانة بارزة فى الفكر الإسلامى، حيث يقول المؤرخون: "الحكماء أربعة اثنان قبل الإسلام هما أفلاطون وأرسطو وإثنان فى الإسلام ، وهما الفارابى وابئ سينا "، وقد لقب الفارابى بالمعلم الثانى (الأول أرسطو) . كما لقب ابئ سينا بالشيخ الرئيسى وقد تبنى الفارابى كثيراً من آراء أرسطو . فضلاً عن تأثره بالأفلاطونية الحديثة وهي تلك التي ظهرت على أيدى أفلوطين الإسكندرى والفارابى يمثل الإتجاد المثالى أو اليوطوبي فى الفكر الإسلامى . ومن أهم مؤلفاته فى الشئون الاجتماعية "آراء أهل المدينة الفاضلة".

## (i) طبيعة وأشكال المجتمع الإنساني :

يؤيد الفارابى ما ذهب إليه أرسطو من أن الإنسان مدنسى بطبعه. وأن الاجتماع الإنسانى يعتبر ضرورة لإشباع حاجات الأفراد. كما يشير لأهمية تقسيم العمل والتخصص الاجتماعى ودورهما في بناء المجتمع فالإنسان بمفرده لايمكن أن يشبع كل متطلباته. بلله في أمس الحاجة إلى أناس يقدمون له بعض ما يحتاج إليه .كل في مجاله ولايتوفر له ذلك إلا في إطار المجتمع الإنساني

ومن حيث أشكال المجتمع الإنساني نـرى أن المفكر الإسلامي قد قسمه إلى نوعين ، مجتمعات إنسانية كاملة وأخرى غيـر كاملـة أو

ناقصة، وتتضمن المجتمعات الكاملة مستويات ثلاثة: هي العليا (أو العظمى) والوسطى، والدنيا، والمستوى الأول يمثل اجتماعات البشر كلهم على وجه الأرض، والمستوى الثاني يمثل اجتماع أهل الأمة الواحدة، أما المستوى الثالث فيشير إلى اجتماع أهل المدينة والمجتمعات الناقصة أو غير الكاملة فتنقسم هي الأخرى إلى ثلاث مستويات : الأولى اجتماع أهل القرية أو الحلة (وهيى جزء من المدينة)، والثانى: اجتماع أهل السكة، والثالث: اجتماع أهل المنزل

والمقصود باجتماع أهل السكة هو تجمع الناس فى الشوائ والأسواق، وأقل أشكال المجتمعات الإنسانية نقصاناً هو اجتماع أهل المنزل ويظهر أن أساس هذا التقسيم يقوم على مدى ما يمكن أن يتحقق فى كل منها من مظاهر التعاون فى إشباع الحاجات، ومدى حاجة كل منها لغيره أو للجماعات الأخرى، فجماعة المنزل فى حاجة إلى جماعات أهل المدينة ، وإذا ما تمكنت المدينة من تكوين وحدة سياسية ، فإنها تدخل فى نظاق الجماعات الكاملة فى أولى مراحلها، أما إذا تعاونت عدة مدن وأخذت شكل الأمة فإنها تصبح فى مرتبة أعلى من حيث الكمال .

واجتماع العالم كله في وحدة سياسية تحت سيطرة سلطت

واحدة فيمثل دون شك أعلى مستويات التجمع الإنساني وأكملها والاجتماع الفاضل هو الذي يتعاون فيه الأفراد من أجل السعادة والأمة الفاضلة هي الأمة التي تتعاون مدنها في سبيل سعادتها ورقيها. لذلك فقد ركز بحثه على النواحي المثالية التي ينبغي أن تتحقق حتى تصبح هذه الأشكال فاضلة. مستخدماً في ذلك معيار السعادة الذي يوضحه والمدينة الفاضلة هي تلك التي يتعاون أفرادها في سبيل إنجاز ما يحقق سعادة كل فرد فيها. وطريق ذلك لايتأتي إلا بأداء كل فرد فيها للعمل الذي يتقنه .

وفى أثناء دراسة الفارابى للمجتمعات الكاملة أهمل النوعين الأول والثانى منها. وهما اجتماع العالم كله . واجتماع الأمة . ولم يدرس من بينها إلا اجتماع العالم على النحو الذى يبتغيه . فوجه اهتمامه إلى أبسط أنواع هذه التجمعات وهو المدينة . وقد سبق الرواقيون الفارابى فى القول بنظرية "الجامعة العالمية " أو "الجمهورية العالمية " تلك التى تضم شعوب العالم أجمع وتحكمها هيئة واحدة . ويكون الفرد فيها مواطناً عالمياً . وطنه العالم أجمع . وليس مواطناً فى دولة بعينها . ونحن لايمكن أن نأخذ على الفارابى إهماله فكرة المجتمع العالمي لصعوبة تحققها علمياً . ولكن ما يؤخذ عليه هو إهماله النوع الثانى مسن تحققها علمياً . ولكن ما يؤخذ عليه هو إهماله النوع الثانى مسن

المجتمعات الكامله، وهو الدوله او الأمه خاصه وقد عاصر هذا المفكر هذا النوع من المجتمعات بل وعاش فيه، ولعله بفكر العالم الاجتماعى قد أدرك دوره في تحقيق الأهداف المثلى من الاجتماع الإنساني

#### (ب) مقومات المدينة الفاضلة :

يشبه الفارابى المجتمع بالكائن الحى. فالمدينة الفاضلة كالجسم الصحيح تتعاون أعضاؤه فى سبيل حياة الجسد ككبل، والمحافظة عليه، وكما أن القلب أهم أعضاء الجسم، ومحور نشاطه، فإن الرئيس بالنسبة للمدينة هو قلبها النابض، ومصدر حياتها، ودعامة نظمها، وأداة سعادتها.

ولما كانت القوى العضوية تتفاوت ، تتفاوت أيضا وظائف المدينة . وهيئاتها في أدوارها وقدراتها . فالرئيس في المقدمة بالنسبة للمدينة يليه أعضاء مسئولون تتفاوت مراكزهم حتى تصل إلى طبقة من يخدمون ولا يخدمون . وهؤلاء هم أبناء الطبقة الدنيا

ومن الشروط الواجب توافرها في رئيس المدينة الفاضلة الانحدار من أب واحد . ووحدة الجنس والسلالة . والإشتراك في اللغة . والتناسل وتشابه المقومات الخنقية . والسمات الطبيعية والإشتراك في

البيئة الطبيعية، والذكاء والفطنة، وحسن العبادة وسلامة الحواس، وحب العلم، والتعلم، والبعد عن الشراهة وحب الملذات الذنيوية. وحبب الكرامة، والبعد عن الدنيا، والتعفف عـن أعـراض الدنيا. وحـب العدل، وقوة العزيمة، وهذه الصفات يجب أن تتوافر في رئيس المدينة بالفطرة . ولكن هناك صفات مكتسبة يجب أن يتحلى بها ويحصل عليها ومنها. حب الحكمة والفلسفة، وأن يكون عالماً حافظاً للشرائع، وسننه الأولية والمقدرة على الإستنباط فيمنا لايحفظه عن أسلافه وأن يعمل على تقوية بنائه البدى، وتكون لديه القدرة على تعليم الناس، سا يجد من شرائع وما يبتكر من سنن، وإذا لم تتوافر هذه الشروط (الطبيعية) في إنسان بقيت المدينة دون رئيس وعليها أن تتبع سنن الرؤساء السابقين، إلى أن تتوافسر لها من يتمتع بهدده الصفات الفطرية ، أما إذا لم تتوافر الشروط المكتسبة في واحد . وتوفسرت في جماعة فلا بأس من أن يكونوا هم الرؤساء، وأن يتولوا الحكم جماعة .

وفضلاً عما سبق فإن الفارابى يضيف شرطاً روحياً تأثر فيه بأفلاطون، وبعض النزعات الصوفية، وما يقرره الدين الإسلامى وسيرة الرسول عليه الصلاة والسلام، فهو يريد رئيس المدينة الفاضلة فيلسوفاً كامل التعقل بما يفيضه الله على عقله المنفعل من حقائق تنتظم جميع

المقولات. بحيث يصبح مطلعا على ما سيكون. عالما هو كائن بفضل ما يفيضه ألله عليه من اشراق .

ويتعرض الفارابي لأشكال المدينة غيير الفاضلة. ويسردها وهي المدينة الجاهلية التي لايعرف أهلها السعادة، ويعتقدون في أن الخير في ملذات البدن، والمدينة الضرورية التي يقصد أهلها إلى التكالب على الحاجات المادية، والمدينة البدالة أو التجارية وهي التي ينزع أهلها إلى جمع المثروة واكتنازها، ومدينة الخسة وهي التي يقصد أهلها للصيت والعبث. وملذات البدن، ومدينة الكرامة التي يقصد أهلها للصيت والشهرة، ومدينة التغلب التي تسودها الروح الحربية، ومدينة الإباحية التي تنعدم فيها الضوابط الاجتماعية والأخلاقية، والمدينة الفاسقة وهي التي يعرف أهلها صفات المدينة الفاضلة، ولكنهم لا يتحلون بها، والمدينة الضالة التي يضل أهلها طريق الدين، ويسيئون تفسير النصوص والعقائد، والمدينة المبتذلة، وهي التي كانت فاضلة، وظهرت فيها والعقائد، والمدينة المبتذلة، وهي التي كانت فاضلة، وظهرت فيها

هذه هى أهم الآراء التى عالجها الفارابى فى كتابه "آراء أهل المدينة الفاضلة " وقد كانت مثاراً لإنتقادات عنيفة قللت من شأنها. قللت بالتالى من الدور الذى أسهمت به فى تاريخ الفكر الاجتماعى.

فضلاً عن تجاهل مجتمع الدولة أو الأمة، كما قلنا، نراه يعول بشكل زائد على شخص رئيس المدينة الفاضلة، الأمر الذى يثير كثيراً من التساؤلات حول مدى امكانية توافر هذه الشروط الطبيعية والمكتسبة فى شخص واحد، لقد عاصر الرجل بالفعل نمط الدولة فى ظل الإسلام. وكان نمطاً متطوراً عن غيره ولكنه لم يتناولها بالموضوعية العلمية. التسى كان من المكن أن تجعل دوره فى الفكر الاجتماعى أكثر صدارة ووضوحا.

## ثانياً: ابن سينا ( ٩٨٠ ـ ١٠٣٧م )

يمكن تلمس مسعظم آراء ابن سينا في كتابه "الشفاء". ونجده فيها متأثراً ببعض آراء أفلاطون وأرسطو والفارابي. ورغم ذلك فإن آراءه تعكس إلى حد ما طبيعة العصر الذي عاش فيه وظروفه.

### (i) المجتمع والتفاضل الاجتماعي :

يرى ابن سينا أن هناك اختلافا جوهريا بين حياة الإنسان وحياة الحيوان، وحيث يحيا الحيوان حياة غريزية طبيعية، بينما يحيا الإنسان حياة اجتماعية، وتتميز بالتفكير وتحتاج لإشباع خاجات كثيرة، ويتطلب ذلك أن يقوم المجتمع على تعاون أفراده، ويعتمد هذا التعاون على تفاوت كفاءات الأفراد إلى حد بعيد، وهذا التفاوت يعبر

عن حكمة إلهية، وعليه يقوم التخصص وتقسيم العمل الاجتماعي، وتتطور مبادئ التعاون المشترك.

والتفاضل الاجتماعي أيضاً نعمة من الله على البشر، حيث من هذا المنطلق يحافظون على بقائهم، وتنمو حياتهم وتتطور، فلو كان البشر متساوين في أموالهم وقدراتهم لأدى ذلك إلى فنائهم وانقراضهم، فلو كان الناس فئة واحدة متساوية كأن يكونوا فقراء جميعاً أو أغنياء جميعاً، أو ملوكاً جميعاً لكان التنافس بينهم محدوداً في إطار ضيق، لكن تفاضلهم واختلافهم يجعل لكل منهم دوراً يرضى عنه ويسهم به في إستمرار بقاء وتطور الحياة الاجتماعية، لأن اهتماماتهم سوف تتغاضل وتتنوع أيضاً، فالحياة الاجتماعية لاتستقيم بالتشابه، ولكن بالإختلاف والتباين والتفاضل.

#### (ب) آراؤه في الدخل والإنفاق :

فى مناقشات ابن سينا للجوانب الاقتصادية للحياة، يحدد مصادر كسب الرزق فى نوعين: الأول ما يئول للإنسان بالوراثة، والثانى ما يكتسبه بجهده وعرقه، ولابد أن تكون مصادر الكسب معروفة فضلاً عن ضرورة كونها مشروعة، فلا يجوز أن يكون مصدر الرزق غير مشروع أولاً بقوة الدين والمجتمع، كالسرقة والغش

وغيرها ولكن ينبغى أن يكون المصدر حلالا، ولوكان ما يدره من الكسب قليلا، أما أوجه الإنفاق فمنها ما هو واجب ومنها ما هو جائز مستحب ولكنه غير واجب، ومنها ما هو غير جائز ويتعلق الأول بنفقات الإنسان وأسرته على وسائل المعيشة المختلفة. والثاني ما ينفقه في أوجه الخير البر، والنفقات غير الجائزة تتمثل فيما لايجوز أولاً بقوة الدين والمجتمع

#### (جـ) الدولة والمدينة :

المدينة عند ابن سينا هى تجمع من الناس يقوم على التعاون المسترك. حيث لايستطيع الإنسان الحياة بمفسرده، ويديس شئونه بنفسه، أوبتدبير أمر أسرته وأهله بدون شريك يعاونه على اشباع حاجياته. فالإنسان كما قال أرسطو – كائن اجتماعي

وطبقات المدينة عنده تتفسم إلى ثلاثة الأولى المديرون والثانية:
الصناع والثالثة: الحفظة وتنظيم هذه الطبقات تنظيما متسلسلا ويتولى الحاكم تنصيب رئيس لكل فئة من هذه الفئات وهدا الرئيس بدوره ينصب من هم أقل منه بحيث ينتهى الأمر إلى إقامة مجتمع عامل يكون لكل فرد فيه منفعه ولايوجد فيه عاطلون

ويعالج مشكلة البطالة ويتصور أن هذا العلاج يتأتى بنفى العاطلين وقبل نفيهم يقوم الحاكم بتوجيههم نحو احترف مهنة معينة

نافعة ومالم يستجيبوا نفذ عليهم النفى أما الموارد التى تشكل ميزانية المدينة أو كما يسميها " مصادر حالها " فتتمثل فى الضرائب والغرامات التى تفرض على المجرمين والغنائم.

ويتناول ابن سينا بعض المشكلات الاجتماعية التي يبدو أنها كانت سائدة في عصره وهي القمار والسرقة والربا ، والقواده وأشار إلى رذيلتين كفيلتان بهدم بناء المدينة وهما الزنا واللواط فهاتان المشكلتان تغضان البصر عن الزواج . وفي مقابل ذلك ينصح بالزواج ويبرى دعم أركانه وتقوية أواصره بحيث لايتم الطلاق لأسباب تافهة

وهكذا نلتمس أن ابن سينا ربما كان متأثراً باليونان والفارابى في تصور المدينة على أنها تؤلف دولة ، أو وحدة سياسية ولكنه يختلف عن الفارابي في أنه كان أكثر واقعية في تصور المدينة ولم يفرط في المثالية كما فعل الفارابي وكذلك كان يغلب عليه الطابع الديني والاجتماعي ، بينما كان يغلب على الفارابي الطابع الفلسفي .

## ثَالثًا : ابزباجــة :

جاء كتاب " تدبير المتوحد " لابئ باجة متضمناً لمعظم آرائه الاجتماعية وفيه يتحدث عن المدينة الغاضلة مثل الفارابي وكذلك يتحدث عن الإنسان الفاضل أما الانسان " المتوحد " فهو الانسان الفاضل الذي يعيش في مدينة غير فاضلة .

## (i) الفرد والمجتمع :

يرى ابن باجة أن الإنسان كائن اجتماعى . ومدنى بطبعه بمعنى أنه يميل للعيش فى مجتمع ، ويتحدث عن العزلة إذا كانت مرغوبة لذاتها فهى تصبح مرذولة . أما إذا كانت بهدف اجتناب الفساد والمعصية ، فهسى خير ولاشك فيه ، والدولة هى الوحدة الاجتماعية الكبرى ويعبر عنها – مثل الفارابي – بأنها المدينة والمدينة . إما فاضلة أو فاسدة ، ويقصد بعفهوم " تدبير الدينة " سياسة المدينة أو الدولة والتدبير. أو السياسة الفاضلة هى تلك التى تشمل العالم كله.

## (ب) الدينة الفاضلة والدينة الناقصة :

فى المدينة الفاضلة نجد أن قوامها الفضيلة وأنها تحكم العلاقات الاجتماعية بين الأفراد ويتصور أن المدينة الفاضلة بغير حاجة إلى أطباء أو قضاة لأن الغذاء فيها يكون وفيرا فتقبوى الأجساد. وتبرأ العلل والأمراض من نفسها دون العلاج فالعناية بالجسد وبنائه على أساس سليم خير واق من الأمراض كذلك فإن العلاقات فيها تقوم على التحاب. وبالتالى لاتقع نزاعات تحتاج لمحاكم أو قضاة فى هذه المدينة يؤدى كل شخص العمل الذى يتقنه رائده فى ذلك خير المدينة بأسرها وهكذا فالانسان الفاضل جزء من المدينة الفاضلة.

والمدن الناقصة هي تلك التي تحتاج لقضاة وأطباء. وكلما ابتعدت عن الكمال زادت هذه الحاجة ويتسم أهل هذه المدن بأنهم يسرفون في الملذات الجسمية وينتشر بينهم الجهل وعدم التبصر بمايريدون

#### ٠ (ج) تدبير المتوحد:

يتصادف أن يعيش شخص أو أكثر من الفضلاء في مدينة غير فاضلة وهؤلاء يطلق عليهم ابن باجة "النوابت" أي يشبههم بالنبات الذي ينمو من تلقاء نفسه . لأن أراؤهم تختلف مع آراء المجتمع الذي يعيشون فيه . هؤلاء هم الفلاسفة والأطباء والقضاة وهناك ضرورة لوجودهم في المدينة غير الفاضلة حتى يقتفي الناس أثرهم ويستفيدون من وجودهم ولكنهم يعيشون فيها غرباء وتحول المدينة من مدينة غير فاضلة إلى مدينة فاضلة رهن تزايد عدد "النوابت" فيها .

وهناك قواعد "للسير" أو السلوك الذى يجبب أن يتبعبه المتوحد إذا عاش فى مدينة غير فاضلة فعليه أن يحافظ على صحته لكى لاتعتل ويحتاج لطبيب وإذا كثر عدد المتوحدين فى مدينة ما فإنه يجب عليهم أن يقيموا فى أحد أجزائها معاً وفى هذه الحالة سوف لايحتاجون للطبيب وكذلك على المتوحد أن يهتم بتغذية نفسه بما ينفع ويتجنب الإسراف فى الطعام وأن يكون معتدلاً فى أمور حياته

الجسدية فالأمور الجسدية ليست غاية . ولكنها وسيلة لإتقان الأعمال العقلية . ويجب أيضا أن تكون صحبته من بين أهل العلم ويبتعد عن المهتمين بحياتهم الجسمانية إلا إذا دعته ضرورة للتعامل معهم وأيضا يجب أن يهتم بالعلوم النظرية لاالعملية . وعليه أن ينصرف عن التصوف لأن التصوف وهم . والتفكير السليم هو الذي يهدف لبلوغ السعادة الحقيقية .

## (د) التنشئة الاجتماعية :

يرى ابن باجـة أن التنشئة تختلف باختلاف البيئة المنزلية فالمنزل الفاضل الذى يتبع أصول العقل وأحكامه هو ذلك الذى يوجد فى المدينة الفاضلة أما المنزل الناقص فيوجد فى المدينة الناقصة ولكـثرة مايشوبه من أمراض وعلل ينتظر أن ينتهى إلى خراب وتفكك.

والإنسان في مراحل حياته المختلفة يقوم بأدوار مختلفة أيضا وكل دور نتيجة للدور الدى سبقه ، وفي نفس الوقت يمهد للدور التالى، وتتنوع الأعمال وفقاً لإختلاف الأدوار تنوعها والفرد الذي يؤدى دوراً حالياً ، يجب أن يكون أداة من قبل أن يكون مصابا بالنقص ، وأيضاً فرط الذكاء ينطوى على نقص مثله مثل انخفاض مستوى الذكاء فالذكاء المفرط يخمد مبكرا كما تخمد جذوة النار

والسلوك الإنساني نوعان: بهيمي، وإنساني ، الأول: هو الذي يقوم على الحاجة والإنفعال ، فمثلاً اندفاع الإنسان إلى الطعام بدافع الجوع فإنه يكون في هذه الحالة بهيمي السلوك فالحيوان يتجه للطعام والشراب بدافع غريزي أيضاً ، ولاتكون له غاية بعد الشبع ، ولكن غاية الإنسان هي الأعمال الذهنية أو العقلية ، وأيضاً في حالة الإنفعال نجد الحيوان حينما يضرب يرد ماوقع عليه من اعتداء بطريقة انفعالية كالرفس دون تفكير في عاقبته ، أما الإنسان فحينما ينفعل فيتصرف بعقله ويدرك أو يقدر جيداً نتائج فعله .

وفى الإنسان جزء بهيمى ، فهو يمتاز عن الحيوان بأنه مؤلف من جزئين ، أحدهما عاقل ، أما الآخر فهو جسد له حاجات ضرورية لابد من إشباعها ، بينما نجد الحيوان مجرداً من الجزء الأول وهو الجانب العقلى ، من هنا فإن فعل الإنسان لايمكن أن يكون إنسانيا محضاً ، بل يمتزج فيه الجانب البهيمي ولتأخذ مثلاً عملية الطعام فهذه العملية تنظوى على فعلين الأول هو الدافع الطبيعى الموجود عند الحيوان ثم الغاية النهائية التى تقوم عند الإنسان على إرداة عاقلة ، وهى أنه يقصد من الطعام حفظ حياته ، ونشاطه ، لإمكان الإستمرار في بذل جهود الإنسانية وليحقق السعادة العقلية أو الروحية .

وهكذا يمكن أن نلمح أن آراء ابن باجة في هذه الناحية تنطوى على بعض الفهم لطبيعة السلوك الإنساني ، ومع ذلك كانت مشوبة بالصبغة المثالية .

#### تعصيب:

مماسبق يمكن القول بأن معظم جوانب التفكير الاجتماعي عند علماء المسلمين الذين عرضنا لهم ، والذين يمثلون الاتجاه الأول . وهو الاتجاه الذي خلط بين الفلسفة ، والدين ، والفكر الاجتماعي . يمكن القول أن اسهاماتهم في مجالات علم الاجتماع كانت من قبيل " اليوتوبيا الاجتماعية " والدراسات الفلسفية الاجتماعية التي مهدت لظهور العلم . بينما لم يحدث على أيديهم تقدم حقيقي في مجالات الدراسة في هذا العلم . إلى أن جاء القرن الرابع عشر الميلادي . وظهر العلامة العربي عبد الرحمن بن خلدون ،الذي بعبث هنذا النوع من الدراسات بعثاً جديداً على أسس جديدة . فاعتبر بحق أول عالم أنشأ علم الاجتماع . وحدد موضوعه ومنهجه وأرساه على قواعد علمية سليمة .

#### رابعا : عبد الرحمن بن خسلاون :

#### تمهيسك:

ولد عبد الرحمن بن خلدون في أول رمضان عام (٣٣٧هجرية) الا مايو ١٣٣٢ ميلادية في تونس، وقد تلقى تعليمه بمسجد القبة حيث حفظ القرآن الكريم. بقراءاته المختلفة (التجويد) ثم درس العلوم الشرعية، واللغة والأدب والبلاغة هذا إلى جانب دراسته للمنطبق والفلسفة والعلوم الطبيعية والرياضية.

وقد تقلد ابن خلدون كثيراً من الوظائف الادارية . وعين عضوا بالمجلس العلمى بفاس . مع ملك المغرب فى ذلك الوقت السلطان أبو عنان الذى اختص ابن خلدون بمكارم كثيرة ورفع مكانته حيث عينه ضمن كتابه وموقعيه . ومع ذلك فقد كان ابن خلدون طموحاً ولم ترضى هذه الوظيفة طموحه .

وجدير بالذكر أن هذا الطموح كثيراً ماأوقع ابن خلدون فى أزمات ومشكلات ، فقد كان يسعى لتحقيق مايريده بكافة الوسائل حتى لو تتنافى بعضها مع القيم والأخلاق ، فعلى سبيل المثال اشترك فى دسائس ومؤامرات ضد السلطان ، أثناء وجوده فى بلاطة وفى إحدى هذه المؤامرات اكتشف أمره وأودع السجن لمدة عامين .

ويقال إن انشغال ابن خلدون المستمر بالرغبة في الحصول عليي مزيد من المناصب جعله يشترك بل ويخطط لعدد من المؤامرات التي كانت تجرى ضد حكام الدويلات المغربية ، وقد لزمته هذه الصفة فترة طويلة ، ولما لم يظفر ابن خلدون بما كان يرجوه ترك المغرب مستقيلا من وظائفه وهاجر إلى الأندلس . وقوبل بترحاب كبير هناك وكلفه سلطان غرناطة ببعض المهام . وقد نجح فيها ابن خلدون فنزادت مكانته وعلا شأنه لكن الوشايات كثرت حوله ، وخشى من مغبتها . فترك غرناطة بعد عامين ونصف كانت فترة سعيدة في حياة ابن خلدون . وانتقل بعد ذلك إلى بجاية وتولى فيها أرقى المناصب لكنه تركها إلى بسكره بعد أن تغير نظام الحكم في بجاية . ثـم إلى تلمسان التي لم يدخلها لأنه عرف بوفاة سلطانها قبل وصوله إليها فاتجه إلى فاس وفي هذه المرة لم يتول مناصبه في فاس بل تفرغ للقراءة لكنه دخل السجن مرة أخرى عندما تغير نظام الحكم في فاس. وبعد ذلك بذل جهودا كبيرة في العودة إلى تلمسان مزمعا على هجر العمل بالسياسة والإعتكاف مع أسسرته للقراءة والتأليف وبالفعل عاش مع أسرته في هذا المكان أربعة أعوام بدأ فيها بكتابة مؤلفه الشهير" العبر" وجعل له مقدمه طويلة تحتوى على كثير من أفكاره في علم العمران أو الاجتماع الإنساني . وبعد هذه السنوات الأربع عاد ابن خلدون إلى تونس لإعادة قراءة وتنقيح مؤلفه . وذلك بالإستعانة بالمراجع الموجودة فى تونس وظل فيها أربعة أعوام أخرى . ثم غادر تونس ومنطقة المغرب العربى كلها متوجها إلى مصر حيث وصلها فى عام ١٨٧هجرية . حيث نزل بالاسكندرية . واتجه للقاهرة بعد شهر وكانت شهرته وأفكاره العلمية قد سبقته للقاهرة . فقوبل فيها بترحاب شديد . وفى الوقت نفسه بهرته القاهرة . واتجه طموحه للتدريس بالأزهر . وبالفعل كان له مأزاد ، وقربه سلطان مصر فى ذلك الوقت وعينه بإحدى المدارس لتدريس الغقه المالكى .

ومالبث أن عينه في منصب قاضي قضاة المالكية . وهو منصب رفيع في هذا الوقت ، وقد تولى هذا المنصب لمدة عام واحد حيث كانت الوشايات قد لاحقته وألصقت به التهم الكاذبة وكان ابن خلدون قد فقد القدرة في هذا الوقت على الصمود لما أصابه من ألم نتج عن غرق أسرته وزوجته وأولاده جميعاً في الباخرة التي كانوا يستقلونها من تونس للحاق به في القاهرة ، الأمر الذي جعله زاهدا في كثير من الأمور الدنيوية

وفي هذه الفترة كان ابن خلدون لايلبث أن يتولى منصبا فاذا

بالوشايات تطارده لدى السطان ، فيعفى من المنصب وينقل لغيره وهكذا عدة مرات حتى توفى بعد هذه الحياة الحافلة في القاهرة . ودفن فيها .

#### مراحل النشاة :

### - المرحلة الأولى :

هى مرحلة النشأة والتلمذة والتحصيل العلمى وتمتد من ميلاده بنة (٧٣٢) هجرية وحتى (٧٥١) هجرية . أى حوالى عشرين عاماً وقد قضاها في مسقط رأسه . تونس ، وقضى منها نحو خمسة عشر عاما في حفظ القرآن الكريم وتجوديه بالقراءات والتلمذه على يد الشيوخ وتحصيل العلوم .

#### - الرحلة الثانية :

هى مرحلة الوظائف الديوانية والسياسية . وتعتد من آواخر عام (٧٥١) هجرية إلى آواخر (٧٧٦) هجرية أى خمسة وعشرين عاما هجريا متنقلا بين بلاد المغرب الأدنى والأوسط والأقصى . وبعض بلاد الأندلس . وقد أستأثرت الوظائف الديوانية والسياسية بمعظم وقت وجهوده أثناء هذه المرحلة .

#### - المرحلة الثالثة :

فهى مرحلة التفرغ للتأليف ، وتمتد من آواخر سنة (٧٧٦) هجرية وتستغرق نحو ثمان سنوات قضى هجرية إلى آواخر سنة (٧٨٤) هجرية وتستغرق نحو ثمان سنوات قضى نصفها الأول فى قلعة ابن سلامة ، ونصفها الأخير فى تونس. وقد تفرغ فى هذه المرحلة تفرغاً كاملاً للتأليف فأنهى " كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر فى أيام العرب والعجم والبربر ، ومن عاصرهم من ذوى السلطان الأكبر " ويطلق الآن على القسم الأول من هذا الكتاب اسم "مقدمة ابن خلدون " وهو يشغل مجلداً واحداً من سبعة مجلدات يشغلها هذا الكتاب ولم يستغرق تأليف هذا القسم فى وضعه الأول إلا خمسة أشهر .

### - المرحلة الرابعة :

وهى مرحلة وظائف التدريس وتمتد حوالى أربع وعشرين سنة قضاها كلها في مصر وقد استأثرت وظائف التدريس والقضاء بأكبر قسط من وقته وجهده في أثناء هذه المرحلة .

ويعتبر عبد الرحمن بن خلدون واحداً من أكبر مفكرى عصره. وقد كان رجل سياسة وحكم إلى جانب كونه عالما ومفكرا اجتماعياً. فقد خدم ملوكاً كثيرين ، وتنقل في رحلات وأسفار أتاحت له الإتصال

بشخصيات عديدة . هذا فضلاً عن أنه عاصر حوادث معقدة أثرت في حياته الخاصة من ناحية وقى دراساته وبحوثه من ناحية أخرى . وكان ابن خلدون متميزاً بالذكاء ودقة الذهن . ودقة الملاحظة . الأمر الذي جعل دراساته وتحليلاته قريبة من حقائق الأمور .

وللأهمية التى يحظى بها فكر ابن خلدون . خصصنا هذا الجزء لاستجلاء جوانب هذا الفكر . وماتضمنه من دراسات جديدة ورائدة فى نفس الوقت . يصفها ويشرحها بدقة وعمق أذهل كثيرا من المفكرين فى الشرق والغرب . لأنه تفوق على مفكرى عصره . كما أن مفكرى الغرب لم يتوصلوا فى الحقيقة إلى هذه الأفكار والدراسات إلا بعد ابن خلدون بوقت طويل .

وقد هاجم ابن خلدون كتب التاريخ السابقة عليه وانتقد جوانب الضعف فيها منبها إلى الحاجة إلى مؤلف شامل يعرض التاريخ على أساس جديد أو مبادى، أو مناهج جديدة من أهمها الشرح والتحليل وتفسير أسباب الحوادث والعلاقات العلية بينها وقد دخل بهذا المنهج إلى فكرته عن ضرورة قيام علم جديد هو علم العمران، أو الاجتماع كما نسميه اليوم .

لعل هذه اللمحة التمهيدية السريعة تفيد في فهم أبعاد شخصية

عبد الرحمن بن خلدون . وتفاعل مع ظروف العصر الذي عاش فيه ذلك العصر الذي شهد بداية انكماش انسدولة الإسلامية في الغرب والشرق . وتدهور ثقافتهم وكثير من أمجادهم . وفي الوقت نفسه فإن أفكار أي عالم هي محصلة صادقة لما يسود المجتمع المذي يعيش فيه من ظواهر . وأحداث يتفاعل معها العالم . وينفعل لها . ومن هنا فإن مغامراته السياسية وكثرة رحلاته . وما واجهه قد تركت بصمات واضحة على إنتاجه الفكري المتنوع . فكان عمله الأساسي هو كتاب "العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من أهل السطان الأكبر "ويقع في سبعة مجلدات ضخمة توضح إلى أي مدى كان هذا الرجل موسوعيامتنوعا . شاملا . لكثير من الفروع القائمة في علم الاجتماع اليوم .

فقد تناول الظواهر الاجتماعية أو وقائع العمران البشرى التى أكد معظم العلماء والدراسين أن أفكاره في هذا المجال تمثل البدايات المبكرة لعلم الاجتماع . سابقا علماء الغرب بما يزيد على أربعة قرون ونصف.

## - أفكاره الرئيسية :

شكلت دراسة الظاهرات الاجتماعية جزءاً كبيراً من مقدمة ابن خلدون . وفي الوقت ذاته شكلت موضوع علم الاجتماع وقد أدرك ابن خلدون مدى اتساع نطاق الظواهر الاجتماعية وتنوعها لذلك جاءت معالجاته لها متسمة بالتسلسل والمنطقية والمنهجية وقد دارت أفكاره الأساسية حول السكان والعمران والطبقات والأحوال الاجتماعية .

ولقد كان تركيز ابن خلدون الأساسى ينصب على ظواهر العمران البشرى خاصة مايتعلق منها بالتطور الاجتماعى وذهب إلى أن هذا التطور لايتم مصادفة أو عشوائياً ، ولكن له قوانين تحكمه وتفسره لذلك رأى أن هناك ضرورة ملحة لدراسة هذه القوانين أو التوصل إليها ، وهذا يفرض من وجهة نظره دراسة المجتمع البشرى فى ذاته ، وهذه الدراسة تشكل موضوع علم مستقل هو علم الاجتماع ، ومعنى ذلك ان وظيفة علم الاجتماع هى الكشف عن القوانين التى تحكم الظواهر الاجتماعية فى حدوثها وتطورها وأدائها لوظائفها .

وحينما شرع ابن خدون في وصف وتحديد المنهج الملائم لدراسة الظواهر الاجتماعية بدأ بتوجيه النقد إلى الطرق المنهجية التي استخدمها السابقون عليه .

وأشار إلى أنه ينفرد بقواعد تختلف عنها . ولم يسبقه إليها أحد . فهاجم الطريقة التاريخية الخالصة التي ترتكز على الوصف السطحى المحدود للظواهر الاجتماعية دون محاولة استخلاص شيء عن القوانين التي تحكمها وكثيراً ماهاجم المؤرخين لابتعادهم في بعض الحالات عن استخدام الطرق العقلية والمنطقية في العرض التاريخي . وعدم نزاهتهم في هذا العرض في كثير من الأحيان .

كذلك هاجم ابن خلدون الطريقة التي يتبعها علماء الأخلاق والسياسة في تركيزهم على إبراز محاسن معتقدات الأمة وتقاليدها . وأخلاقياتها ، وحث الناس على التمسك بها ، هذا فضلاً عن هجومه على المناطق أو الطرق المثالية التي كان أفلاطون وأرسطو والفارابي من أبرز أنصارها .

## وقد تمثلت الخطوط الرئيسية لفلسفة ابن خلاون الاجتماعية فيما يلى : أولا : توصله إلى علم الاجتماع وفهم ظواهره :

استخلص ابن خلدون من قراءته للتارخ عموماً والتاريخ الإسلامى بشكل خاص أن الحوادث ، والظواهر الاجتماعية لاتسير حسب المصادفات أو وفق إرادة الأفراد وإنما لها قوانين ثابتة لاتقل فى ثباتها عن قوانين الظواهر الأخرى ، ومن هذه النقطة كان رفضه لكثير من

الروايات التاريخية التى رأى أنها لاتتفق مع هذه القوانين . كما دعى إلى إتباع طريقة دقيقة لتحقيق الأحداث التاريخية . وهذه الطريقة تتمثل فى البحث نظرياً عما إذا كانت واقعة من الوقائع ممكنة فى ذاتها ، وعن مدى تناقضها مع طبائع الأشياء وعن مدى اتفاقها مع الزمان والمكان الذين حدثت فيهما وقرر ابن خلدون أن دراسة الاجتماع البشرى بهذه الطريقة ينبغي أن تكون موضوعاً لعلم جديد هو علم العمران وأن هذا العلم مستقل بنفسه فإنه له موضوع وهو العمران البشرى ، والاجتماع الإنساني وذو مسائل وهي بيان مايلقه من العوارض والأحوال شأنه في ذلك شأن العلوم الأخرى .

وبهذه النتيجة كان ابن خلدون أول من قرر بوضوح نشأة علم الاجتماع مع ذلك فإنه ينكر على سابقين عليه قد تعرضوا لموضوعات الدراسة في هذا العلم ، كما أن موضوعاته أيضاً تدرسها علوم أخرى . ولكنها لم تدرس بنفس الطريقة التي يعيشها أو نفس الغرض الذي يشير إليه وهذه الإشارة تتضمن تمييزاً لعلم الاجتماع عن غيره من العلوم الأخرى فعلم أصول الفقه مثلا تعرض للمسائل التشريعية . وكانت غايته شرح أصولها الفقهية . ولكن لم يذهب أحد من قبله إلى أن المسائل التشريعية مسائل التشريعية .

أخرى مثل الخلافة ونظم الحكم التيأوضح أنها ظواهر اجتماعية لها أسباب عميقة في طبيعة الاجتماع الإنساني

كما يذهب إلى أن الإنسان مدنى بطبعه كما أشار إلى ذلك من قبله أرسطو والفارابى وغيرهم فحاجة الإنسان لغيره تؤدى إلى التعاون ومن ثم التضامن الذى هو دعامة المجتمع . هذا إضافة إلى استئناس الإنسان بغيره من أجل إستكمال خواصه النوعية والجنسية . وحاجاته الضرورية . وأشار ابن خلدون إلى العوامل التي ترجع إليها نشأة الحياة الاجتماعية وهي في نظره :

۱) الضرورة وهى إما ضرورة اقتصادية لأن الفرد لايمكن أن يكتفى ذاتيا وإما ضرورة دفاعية فى مواجهة العدو المشترك المثل فى الحيوانات المتوحشة . الشعور الفطرى ، فالإنسان مزود بشعور فطرى يدفعه للإستئناس بأخيه الإنسان ، وهذا عامل أساسى فى قيام الحياة الإنسانية .

٢) الميل لتحقيق فكرة الجمعية ، فلابد هذا من توفر جانب الإرادة وإلا سادت الاضطربات والعدوان المستمر فالإرادة الإنسانية الفردية هي التي تعصم الفرد من عدوان الآخرين وتؤدى للإستقرار والسلام والأمن .

ونشأة المجتمع تؤدى إلى سيادة نوعين من الظواهر: الأول

الظواهر الطبيعية . والثانى الظواهر الاجتماعية . والظواهر الاجتماعية تتأثر بالظواهر الاجتماعية الأخرى وقد تتأثر بالظواهر الاجتماعية الأخرى وقد قارن بين المجتمعات الحيوانية ، والبشرية ، فالأولى تكون مدفوعة بالفطرة فقط أما الثانية فالدافع إليها الفطرة والعقل معا .

## تُانياً : القواعد النهجية عند ابن خلاون :

إن من يستعرض مقدمة ابن خلدون لا يجد فصلا أو جزءا محددا بعنوان المنهج أو القواعد المنهجية . ومع ذلك فليس من الصعب على القارىء أن يستخلص هذه القواعد بوضوح وإذا ماجمعت في إطار واحد لشكلت كما فعل بعض الدراسين إطاراً منهجياً فريداً ومتكاملاً . ولعل من المكن الإشارة إلى هذه القواعد بشيء من الإيجاز .

## (i) الإستزادة من العلم:

يرى ابن خلدون أن هـذه القاعدة العامة أساسية لكل من يريد أن يشتغل بالبحث العلمى . والباحث كما يرى ابن خلدون يحتاج إلى عدد متنوع من المعارف العلمية التي تنير له طريق الفهم والتحليل فلابد في هذه المسألة من الإطلاع في مجالات السياسة وطبائع الموجودات واختلاف الشعوب . والسير والأخلاق والعادات . وقياس ذلك كله على شعوب متفرقة لمعرفة مابينها من اتفاق أو اختلاف . ويشيسر ابسن

خلدون إلى أنه طبق هذه القاعدة على نفسه ولولاها مابلغ الفهم والوعسى وعمق التحليل الذي ظهر في آرائه ومؤلفاته.

## (ب) التعرف على طبائع العمران البشرى :

وهى قاعدة عامة أخرى ألزم ابن خلدون نفسه بها ، فهى تعتمد على محاولة الإحاطة الواسعة يشتى العلوم ، والتعمق فيها فقد ميز فى هذا المجال بين التجمعات الإنسانية أو البشرية التى تتعاون فقط من أجل الحصول على ضروريات الحياة ، والتجمعات التى تشكل مجتمعا متفاعلا متغيرا تحكمه نظم السلوك الجمعى ، وينخرط أفراده فى جماعات هادفة تخلق لنفسها تراثاً وثقافة ، ويرى أن الصورة الأولى مجرد اجتماع عادى يمهد للعمران البشرى المنظم الذى يظهر فيه آثار النظم الاجتماعية ، والعلاقات والتفاعلات بين أفراده ويؤسسون أنماط سلوكهم وعاداتهم ، أو طبائعهم الخاصة ، ويدخل فى هذا الإطار مايصيب المجتمع من تغيرات أشار إليها ابن خلدون على أنها تبدلات وعدم استقرار فى طبائع الأمم والشعوب ، فتنتقل من حال إلى حال .

ويدرك ابن خلدون بجلاء أن لكل جماعـة أو قريـة أو قبيلـة أو مدينة طبائعها الخاصة التي تنفرد بهـا وتتمـيز عـن غيرهـا مـن حيـث البنية والوظيفة . ومايطرأ عليها من تغير . ويذهـب البعـض إلى إدراك

ابن خلدون لكل ذلك كان تمهيداً للنظريات البنائية الوظيفية في الأنثروبولوجيا ونظريات الفعل الاجتماعي في علم الاجتماع .

### (ج) التشكك كمقدمة لليقين:

يشير ابن خلدون إلى أن الكثير من الروايات يشوبه الكذب وعدم الدقة ، كأن يتملق السراوى أصحاب المكانة ، والمرتبة العالية وميل النفس لقبول مايلائمها حتى لو كان كذبا ، أو أن يسلم المرء بصدق ناقل الراوية نتيجة الثقة فيه ، فيقبل مايقوله دون تمحيص كذلك فقد يكون ناقل الخبر قد فهم ماسمع على نحو غير سليم ، وإضافة إلى ذلك فقد يؤدى الجهل بالقوانين الطبيعية إلى التصديق الأعمى ، وهذا كثيراً مايؤدى إلى وقوع المؤرخين في الخطأ .

ومن هنا يؤكد ابن خلدون على أن التشكك يفتح الباب لمراجعة الأخبار . والروايات والتدقيق فيها . ومطابقاتها على طبائع الأشياء وعلى القوانين الطبيعية . وقوانين العمران ، حتى يتبين ماقد يشوبها من خطأ أو كذب . أو عدم دقة . أو عدم فهم ولعل الحرص على تنقية التاريخ من الشوائب ، قد أدى بابن خلدون للتوصل إلى علمه الجديد، ذى القوانين الجديدة . والفهم الجديد ، ألاوهو علم العمران

### (د) التحليل العقلى :

وتلك إحدى القواعد التى أكد عليها ابن خلدون فى كتاباته فهو يرى أن العقل يتحكم فى رفض الروايات والأخبار التاريخية أو قبولها، وقد رفض ابن خلدون كثيراً من الروايات لأنها لم تستقم مع منطق التحليل العقلى ، فهناك روايات إذا أمعنا فيها النظر والتأمل العقلى نجد أنه من العسير القبول بها أو بما احتوت عليه من أخبار وتفاصيل، ومن السهل على العقل الذى تسلح بالمبادى، السابقة أن يتوصل إلى قبول ماهو ملائم ، ورفض ماليس كذلك من الأخبار والسير.

إلى جانب التحليل والقائد العقلى ، يشير ابن خلدون إلى التحقق بالمشاهدة أو الملاحظة الحسية ، وقد اعتمد ابن خلدون على منهج الملاحظة اعتماداً كبيراً في الكثير من أعماله ويوصى بقياس الغائب عن الملاحظة بالمشاهد منها .

### (و) منطق القارنة :

لعل المقارنة من بين المناهج الأساسية في دراسات علم الاجتماع فهي تساعد في الكشف عن أوجه الشبه والإختلاف ثم الوصول إلى القوانين والمبادى، التي تحكم الظواهر الاجتماعية ، وقد ظهر أثرهذا

المنهج فى دراسات ابن خلدون للفروق بين المجتمع أو العمران الحضرى . والبدوى

# (ز) منطق التجريب:

وقد كان التأكيد على التجريب من الإسهامات التى نقلت علم الاجتماع من ميدان الفلسفة الاجتماعية إلى ميدان العلم . وقد سبق بذلك الإكتشافات والتطورات العلمية بوقت كبير . فكثيرا ماأكد على أهمية المران والتدريب لاكتساب المهارات العلمية والصنائع والمعاملات فضلاً . عن أنه لمس جوانب نفسية كثيرة في هذا المجال

ولو أننا أضفنا هذه القاعدة المنهجية لقاعدة الملاحظة الحسية لتبين لنا كيف تلمس ابن خلدون الطريق لدعائم أكيدة واضحة للمنهج العلمى في علم العمران أو الاجتماع ، الأمر الذي مكنه من إستقراء كثير من الشواهد العامة في المجتمعات الإنسانية هذه وغيرها من القواعد المنهجية نجدها في ثنايامعالجات ابن خلدون لمسائل علم العمران . فاهتمامه بالتاريخ حفزه للعمل على ترسيخ قواعد التحليل التاريخي السليم واهتمامه بالظواهر الاجتماعية حفزه للتأكيد على الشاهدة والمقارنة والتجريب ، وفهم الوقائع في إطارها الزمني الخاص، بدلا من فهمها في ضوء أحداث سبقت وانقضي زمانها

### ثَالِثًا : موضوع علم العمران عند ابن خلاون :

ذهب ابن خلدون إلى أن موضوع هذا العلم يتمثل في دراسة الاجتماع الإنساني وما ينشأ عن هذا الاجتماع من ظواهر ، أو وقائع وقد انقسم الموضوع عنده إلى قسمين رئيسين :

الأول: ويهتم بدراسة بنية المجتمع ، وهو مايعرف حديثا باسم المورفولوجيا الاجتماعية . ويعسرف لدى علماء الاجتماع الأمريكيين باسم " الأيكولوجيا الإنسانية " ويدرس هذا القسم ظواهر البدو والحضر ، وأصول المدنيات القديمة وتوزيع الأفراد على المساحة التبي يشغلونها ، وظواهبر الهجبرة والكثافية والتخلخل . ودرس في هذا المجال أثر البيئة الجغرافية على شئون الاجتماع الإنساني ، ولكنه لم يكن متطرفا إلى حد القول بالحتمية البيئية أوالجغرافية بل أنه درس آثارها على مايوجد في المجتمع من نظم ، وظواهر ، وعادات . سابقا بذلك علماء المورفولوجيا والأيكولوجيا على حد سواء فنجده يشير إلى العلاقة القائمة بين درجة الحرارة وبين كثافة السكان وانتشار العمران ، ويقول أن المناطق المعتدلة سيكانها أعدل أجساما ، وألوانا وأخلاقا . وأديانا ويميلون إلى الإعتدال في سلوكهم

ومساكنهم وملابسهم وهو بطبيعة الحال قد توصل إلى هذه الملاحظات باستخدام الاستقراء والملاحظة والمقارنة التي أشرنا إليها من قبل.

أما الثانى: فيهتم بدراسة النظم العمرانية التى تختلف باختلاف النشاط العمرانى، وهو هنا يقسم هذه النظم إلى سياسية واقتصادية وتربوية وعائلية ودينية . هذا ولاتزال هذه النظم وغير مماأشار إليه ابن خلدون تشكل محاور هامة للبحث والدراسة في علم الاجتماع .

كذلك فإن التركيز على هذه الموضوعات لابد أن تكون له أغراض محددة ، وهنا يشير ابن خلدون إلى أن أغراض هذا العلم هي الأخرى ذات شقين .

الأول : يتضمن الأغراض المباشرة ، وتلك تتمثل في الوقوف على طبيعة الظواهر الاجتماعية والقوانين التي تحكمها وذلك شأن سائر العلوم الأخرى .

الثانى: ويتضمن الأغراض غير المباشرة ، والتى تتمثل فى عصمة المؤرخين من الوقوع فى الأخطاء وقبول الحقائق التى تتعارض مع القوانين الأساسية للعمران ، وهذه أيضاً أغراض نبيلة فى

حد ذاتها ، ولعل المتتبع للتطورات التي حدثت في علم التاريخ يجد أنها سارت في هذا الإتجاه .

# رابعا : نتائج الدراسة في علم العمران :

توصل ابن خلدون فى دراسته لعلم العمران إلى عدد من النتائج من أهمها أ]إن الحياة الاجتماعية ومايعرض فيها من حضارات مادية عقلية تشكل الموضوع الأساسى لعلم الاجتماع ، أو العمران وقد دفعة هذا الفهم إلى الإهتمام بدراسة أعمال الناس وأسلوبهم فى تحصيل أقواتهم وأسباب تنازعهم . ومايتوصلون إليه من قوانين يخضعون لها أو يحتكمون لها فى هذا التنازع .

- [ب]إن المجتمع أمر ضرورى وطبيعى ، ذلك أن الإنسان مدنى بطبعه ولايقدر على الحياة بمعزل عن المجتمع ، فالأفراد في حاجة دائمة للتعاون من أجل اشباع حاجاتهم الدفاعية والاقتصادية .
- [ج] كذلك فإن للسلطة دور بارز في المحافظة على بقاء المجتمع واستمراراه ويرى أن رد العدوان ، وتحقيق التوازن من أهم أهداف السلطة في المجتمع .
- [د] التطور من أبرز خصائص المجتمعات الإنسانية، وقد أتاحت دراسة التاريخ الإسلامي، وتاريخ الشعوب الشرقية أن يتمكن ابن خلدون من

رصد نشأتها وتطورها واضمحلالها. الأمر الذى استخلص منه قانون الأطوار الثلاثة، طور النشأة والتكوين، لطورالنضج والإكتمال، وأخيرا طور الهرم والشيخوخة التى تعقبها الوفاة، ومن ثم يقوم مجتمع آخر على أنقاض المجتمع الذى اضمحل.

[هـ] هناك فروق بين المجتمع البدوى والحضرى. فالبدوى يقوم على العصبية التى تعتبر هى والفضيلة، والدعوة الدينية عوامل فعالة فى تطور هذا المجتمع، هذا على حين أن الإنفراد بالمجد، والركون للدعة والإنتفاع بثمار الحضارة هيى من خصائص المجتمع الحضرى، وهذه كلها خصائص تساعد على دخول الفساد الاقتصادى والروحى وغيرها.

### نقد علم العمران عند ابن خلدون :

على الرغم من تطور أفكار عبد الرحمين بين خلدون بمقياس عصره إلا أن الأمر لايسلم من توجيه بعض الإنتقادات لإسهاماته في مجال علم العمران، وهذا أمر طبيعي في مجال الدراسات الإنسانية ومين بين الإنتقادات التي وجهت إليه ما يلي :

### : Ygi

ادعى البعض أن فكرة المجتمع لم تكن واضحة لدى ابن خلدون الأمر الذى جعله يرجع الكثير من الظواهر المؤثرة فى المجتمع إلى عوامل بيولوجية، ومع ذلك فإنه يمكن الرد على هذه الدعاوى بأن الرجل اجتهد لتقريب أفكاره بأمثلة حية استقرأها مسن رحلات العديدة، ومشاهداته المتنوعة، ومع هذا فإن الرواد المحدثين لعلم الاجتماع قد عادوا لكثير من هذه الأفكار ورددوها بعده بما يصل إلى خمسة قرون .

# ثانياً :

في مجال السلطة السياسية، يرى البعض أنه قد شغل بها إلى حد كبير، وجعل منها عاملاً أساسياً في تطور المجتمع الإنساني وانتقاله من حالة لأخرى، ولعل ذلك كان مدخلاً لاتهامه بالميل للمحافظة على الأوضاع السائدة، وتسخير العلم الجديد لهذه المهمة. بدلاً من جعله علماً يسهم في التغير الاجتماعي.

### ثاث :

من الإنتقادات التي وجهت لابن خلدون أنه وضع قانوناً ثابتا للتطور، وهذا القانون شبيه بقوانين الكائنات الحيسة فسي العالسم الطبيعى.ومن هنا قيل أنه كان حسى النزعة.ومع ذلك فإن هناك آخرون يردون على ذلك بأن الرجل باعتباره عالماً مسلماً رأى أن كافة الكائنات الحية تولد وتنشأ وتنضج،ثم تضمحل وتفنى.وكان يدرك أن قانون الفناء أذلى،وأبدى،فنقله إلى مجال العمران البشرى متأثراً فى ذلك بما أصاب بعض الإمبراطوريات السابقة من ظهور فازدهار فاضمحلال،فضلاً على أنه عاصر بداينة انكماش الإمبراطوريات السابقة الكماش الإمبراطوريات السابقة الكمان الإمبراطوريات السابقة من ظهور فازدها فاضمحلال،فضلاً على أنه عاصر بداينة انكماش الإمبراطوريات الإسلامية.وهذه كلها كان لابد أن تترك تأثيرها على أفكاره

# رابعاً :

على أن النقد الذي ينطوى على كثير من الصدق يتمثل في أن ابن خلدون لم يحسن استغلال وتطبيق قواعده المنهجية. فقد اقتصر استقراؤه على الأمم التي لاحظها، وهي شعوب العبرب والبربر، خاصة في شمال أفريقيا، وما كان يسود هذه الدويلات في هذا الوقت لايصلح للتعميم أو استخلاص قانون عام ثابت ينطبق على المجتمعات الإنسانية بأسرها. ولعل هذه الإنتقادات جميعاً سواء ما تم تفنيده منها. أو ما وافقنا عليه، لاتقلل من شأن هذا الرائد العظيم، كما لاتقلل من دوره الرائد فيي تأسيس علىم جديد. ووضعه على الطريق الصحيح، كما أن الإنتقادات التي وجهت إلى مسلكه الشخصي فيما

يتصل بعلاقاته بالسلطة، وطموحه السياسي لاتقلل أيضا من شأنه كمفكر موسوعي تناول جميع جوانب الحياة الإنسانية وظواهرها الاجتماعية

ففى هذه الناحية كان بشراً ينطبق عليه ما ينطبق على غيره من سمات الضوء، وسمات الظل معاً ولو أنه كان لابن خلدون تلاميذ وأتباع طوروا دراساته وحملوا لواء نظرياته من بعده كما هو الحال فى الرواد المحدثين لكان لهذا العلم شأن آخر اليوم، لكن ما حدث أن الدراسات فى مجاله عادت بعد وفاته للصبغة الفلسفية المثالية التى كانت سائدة من قبله، ولم يتغير هذا الوضع إلا بعد أربعة قرون ونصف تقريباً حينما ظهر العالم الفرنسى أوجست كونت

www.j4know.com

# الفصل السابع

رواد علم الاجتماع في العالم الغربي

www.j4know.com

# محتويات الفصل السابع

أولاً: في فرنسا [كونت، دوركيم].

ثانياً: في بريطانيا [ سبنسر ، مل ، هوبهاوس ، توينبي ].

ثالثاً: في المانيا [ تونيز ، زيمل ، فيبر ] .

رابعاً: في أمريكا [ سوروكين ، بارسونز ، ميلز ، ميرتون ].

### أ– في فرنسا

كما ذكرنا من قبل كان " ابن خلدون " صاحب فضل كبير في نشأة علم الاجتماع ولكن دراساته قد أهملت لوقت . وقد ظهرت بعض المدارس الاجتماعية التي تلت " بن خلدون " وسبقت التمهيد لقيام علم الاجتماع في العصر الحديث ، نذكر منها على سبيل المثال دراسات " ميكافيللي " . ثم ظهرت أيضاً ألوان من التفكير المثالي في القرن السادس عشر والسابع عشر عرف أصحابه بأتباع مدرسة " اليوتوبيا الاجتماعية " الذين اهتموا بما يجب أن يكون عليه المجتمع . وما يجب أن تكون عليه النظم الاجتماعية ، وكانت أهدافهم عملية لذلك لم يهتموا بشرح وتحليل ماهو كائن في المجتمع ، ومن بينهم " توماس مور " ( Thoms More) وهنو عالم إنجليزى . والعسالم الإيطالي " كسبانيلا " (Companella ) " وفرنسيس بيكون " ( Companella ) " كسبانيلا وهو فيلسوف إنجليزي ، والمفكر الفرنسي " فينيلون " ( Fenelon ) . وهؤلاء العلماء ذهبوا إلى أفكار لاسبيل إلى تحقيقها ولكنهم رغم ذلك تعرضوا بالنقد الشديد لألوان الظلم الاجتماعي والسياسي السائدة في المجتمع في أوقاتهم.وتدلنا أبحاثهم على أن علم الاجتماع لم يتقدم على أيديهم ، بل إرتد إلى ما يشبه التفكير الاجتماعي عند اليونان .

ورغم أنهم نادوا ببعض الأفكار الإشتراكية إلا أن هذه الأفكار عادت للطّهور بعد ذلك بقرنين من الزمان بصورة علمية صحيحة ولا يهمنا إستعراض أفكار هؤلاء العلماء وإنما اكتفينا بالإشارة إليهم

أما المدارس الاجتماعية التي مهدت لظهـور علم الاجتماع في Social Contract العصر الحديث فهـي مدرسة التعباقد الاجتماعي ومدرستي فلسفة القانون ، وفلسفة التاريخ وفلسفة الاقتصاد والاحصاء، ومدرسة الإتجاهات الإشـتراكية العلمية ، ومع ذلك نتناول في هـذا الفصـل أعمـال كـل مـن " أوجسـت كومـت " A. Commte " واميـل دوركيم " E.Durkheim "

# اولا : اوجستكومت ( ۱۸۵۷ تر ۱۸۵۷ ) :

ينسب كثير من المؤرخين إلى " أوجست كومست " أنه أول من أقام علم الاجتماع الحديث وقد أعلن هذا العالم في القرن التاسع عشر ضرورة قيام هذا العلم من جديد بعد أن ظلت بحوث " ابن خلدون " مهملة لفترة طويلة ، وكان كومت أول من أعاد إحياء الدعوة لقيام هذا العلم . وقد عالج مسائل على درجة كبيرة من الأهمية .

### أولا: أهمية علم الاجتماع :

كان كومت يرغب في اصلاح المجتمع ، وإنقاده من مظاهر الفوضى التي تفشت فيه وقد ذهب إلى أن الفلسفة هي وسيلة تساعدنا للوصول إلى غايات عملية في ميادين لابد أن يسبقه تنظيم عقلي لـالآرا، ومنهج للبحث وطرق التفكير . لذلك رأى أن عملية الإصلاح تحتاج الجهود شاقة تنظمها فلسفة جديدة .

وحينما لاحظ المجتمع وما يسوده في عصره رأى كثيرا من الفوضى العقلية والسياسية والتيارات المتناقضة. لذلك فإن هناك حاجة لوحدة عقلية أو اتفاق عقلي فهناك الأسلوب العلمي الوضعي الذي صاحب التقدم العلمي والدراسات الكونية والطبيعية والبيولوجية وهناك الأسلوب الميتافيزيقي في التفكير. وهو ما يتعلق بظواهر الإنسان والمجتمع.

لذلك رأى أن الأسلوب الأمثل للتغلب على هذا التناقض يتمثل في ثلاثة بدائل هي : -

(۱)التوفيق بين التفكير الوضعى : والميتافيرية دون تناقض. (۲)تعميم وحدة المعرفة الوضعية عن طريق تطبيق المنهج الوضعى في دراسة كل ظواهر الكون.

(٣)إخضاع جميع العلوم للمنهج الديني والفلسفي . وجعل منه منهجا

أساسياً في كل العقول.

وقد رأى أنه لا سبيل للتوفيق بين التفكير الوضعى والتفكير الميت الميت فيزيقى لأنها متناقضان لأن الأول يقوم على المعرفة الحسية الملموسة ، والآخر على المعرفة العقلية الفلسفية . أما البديل الثالث وهو القضاء على الطريقة الوضعية وتكريس فهم الظواهر في ضوء الطريقة الدينية والميتافيزيقية ، فهو بديل يحقق لنا وحدة المعرفة ولكن لا يمكن تحقيقه عمليا ، لأننا لايمكن أن نلغى المكتشفات العملية التي قامت على اساس المعرفة الوضعية ، والإعتماد على هذا الأسلوب يفرض علينا إلغاء الطريقة الوضعية وتجميد المعرفة الإنسانية عند حد معين .

ولما كان هذان البديلان يستحيل تنفيذهما فإنه يبقى ان نجعل التفكير الوضعى منهجا عاما.ونقضى على مظاهر التفكير الميتافيزيقى فيما عدا ظواهر المجتمع،وهذه يجب أن نفهمها على وضعها على أساسين:

الأول: أن تكون هذه الظواهر خاضعة لقوانين ولا تسير حسب المصادفات ، ففهم الظاهرة الاجتماعية على أساس وضعى يعنى البحث عن القوانين التي تحكمها .

الثاني: أن يستطيع الأفراد الوقوف على هذه القوانين لكسى يفهموا

الظواهر وفق قوانينها وأوضاعها .

والشرط الأول متحقق بالفعل في الظواهر الاجتماعية . فالمجتمع جزء من الطبيعة الكلية . وهذه الطبيعة تخضع لقوانين فابتة. أما الأساس الثاني وهو معرفة الناس لهذه القوانين فهو رهن يتحقق دراسات علمية في هذا المجال . ولن يتحقق ذلك إلا بقيام علم الاجتماع الذي يدرس ظواهر الاجتماع دراسة وضعية تحليلية أو بمعنى آخر القضاء على الفوضي العقلية والخلقية السائدة . وعلى هذا الأساس فإن لهذا العلم أهمية تفوق سائر العلوم الأخرى . لأن العلوم الأخرى مجرد تمهيد له ، وأن له غايات نبيلة ، وقد سماه في البداية علم الطبيعة الاجتماعية أو الفيزيقا الاجتماعية . ثم عاد وسماه على الاجتماع كما سبق أن أوضحنا .

وقد عرف الظواهر الطبيعية . والظواهر التي تدرسها العلوم الأخرى ولكنه لم يحدد الظاهرة الاجتماعية أو موضوع دراسة علم الاجتماع لأنه في نظره كما قلنا يدرس كل الظواهر التي لا تدرسها العلوم الأخرى .

### ثانيا : موضوع علم الاجتماع :

قسم " كومت " موضوعات علم الاجتماع إلى قسمين رئيسيين هما :-

الاستاتيكا الاجتماعية : وهى دراسة المجتمعات الإنسانية فى حالة استقرارها وبإعتبارها ثابتة فى فترة معينة من تاريخها ، ويدرس كذلك المجتمع الإنسانى فى تفاصيلة وجزئيات ، لأن المجتمع عنده يتضمن عدة نظم سياسية ، وقضائية وخلقية ، ودينية ، والاستاتيكا تدرس هذه التظم من حيث مكوناتها ووظائفها وذلك للكشف عن القوانين التى تحكم الترابط أو التضامن بينها .

والثانى هو الديناميكا الاجتماعية : وموضوعه دراسة قوانين الحركة الاجتماعية والسير الآلى للمجتمعات ، والكشف عن درجة تقدم الإنسانسة وتطورها ، أى أنه يدرس الاجتماع الإنسانى فى جملته أيضا ، ولكن من ناحية تطورة ، وإنتقاله من حال إلى حال ، وعند دراسته للديناميكا الاجتماعية إهتدى " كومت" إلى نظريتين أساسيتين هما :

نظريته عن قانون الأطوار الثلاثة ، والثانى نظريته فى تقدم الإنسانية . قانون الأطوار الثلاثة :

يتلخص هذا القانون في أن التفكير الإنساني إنتقل في إدراكه لفروع الإنسانية من الطور أو الدور الثيولوجي (الدينسي اللاهوتي) إلى الدور الميتافيزيقي ، إلى الدور العلمي أو الوضعي . ففي الحالة الأولى كان العقل الإنساني يفسر الظواهر تفسيراً دينيا عن طريق نسبة الحوادث إلى قوى خارجة عن هذه الظواهر نفسها كالآلهه والأرواح والشياطين وغيرها. وفي الحالة الثانية كان يفسر الظواهر بنسبتها إلى معاني مجردة . أو علل أولى لا ينوى على إثباتها ، فالنمو في النبات عثلا كان يرجعه إلى روح النبات . أما الفهم العلمي أو الطور الثالث عهو تفسير الظواهر بنسبتها إلى قوانين تحكمها وأسباب مباشرة تؤثر فيها . مثل العوامل الطبيعية . والطقس والقوانين الكيمائية وغيرها .

ويدلل على صدق قانونه بالرجوع إلى تاريخ العلوم من ناحية وتاريخ الإنسانية من ناحية أخرى . وهذا يكشف عن مرور عملية تفسير الظواهر بالمراحل والأدوار التي ذكرها وذهب إلى أن هذا القانون هو قانون عام للتطور الاجتماعي ، وليس خاصا بتطور التفكير فحسب، فأساس كل معرفة هو التفكير ، وبالتالي فإن قانونه ينسحب إلى كافة مجالات المعرفة الإنسانية .

#### (i) نظرية التقيم :

تعنى كلمة تقدم عند " كومت " السير الاجتماعي نحو هدف معين لا يمكن الوصول إليه إلا بعد المرور بأدوار ثلاثة ضرورية ومحددة، أى أن الحركة الاجتماعية لابد أن تكون محددة بقوانين .

وكان هذه الفهم جديداً بالنسبة لمن سبقوه الذين فهموا الحركسة الاجتماعية بإعتبارها ذبذبات أو إضطرابات ولذلك كان يسخر فى هذه الناحية ، والتقدم عنده يبدو في مظهرين : مسادى ، واجتماعي وغالباً ما يكون الأول أسرع ، وأوضح .

الأول يكون تحسنا في حالتنا الاجتماعية ، أما الثاني فيكون تحسنا في طبيعتنا الاجتماعية والتطور كما يراه غالباً ما يكون مصحوباً بتحسن وتقدم مطرد ، ولكنه في إتجاهه نحو الكمال يكون بطيئاً وتتخلله صعاب وعقبات كثيرة . وتدخل النشاط قد يعجل بالحركة نحو التقدم ، لأنه يعجل بظههور مراحل لم تكن لتظهر لولا تدخل النشاط الإنساني أو نشاط الحكومة بإعتبارها تمثل المجتمع .

وفى مجال دراسته عن الاستاتيكا الاجتماعية توصل إلى مجموعة حقائق منها أن الإنسان يميل إلى الاجتماع ميلا غريزيا وحالة الاجتماع هى الحالة الطبيعية للإنسان ، وهذه الرغبة الغريزية مستقلة تماماً عن الرغبات الفردية ، والأغراض الخاصة ، ومن هنا هاجم نظرية العقد الاجتماعى بإعتبارها تصور الإنسان يميل للاجتماع عن قصد وروية ولكنه يرى أن التعاقد ليس سبباً فى الاجتماع ولكنه نتيجة من نتائجة ، وثمره من ثماره .

وقد توصل " كومت" إلى أن العناصر الأساسية للمجتمع هي الفرد ، والأسسرة ، والدولية ، ومنع ذلك فالفرد في ذاته ليس قوة اجتماعية مستقلة . لأن قوته تستمد من تضامنه وتعاونه مع قرانه . ولكنها تزول إذا بقى وحيدا منعزلا عن غيره . كذلك فإن قـوة الفرد لا تظهر إلا بتفاعلها مع غيرها . وهي وليدة الضمير الجمعى . وإستزاج العقول في الفكر والعمل . والأسرة هي الخلية الأولى في تركيب المجتمع، وهي نتاج من نتائج الحياة الاجتماعية . وقد أيد " كومـت" مبدأ خضوع المرأة للرجل ، وكذلك قرر سموها عن الرجل في النواحسي العاطفية والوجدانية الضرورية للإستقرار في حياة الأسرة. وقد أكد على دور الزواج في الحياة الاجتماعية . وأن ما يهدم الزواج . يهدد النظام الطبيعي للأسرة ومن هنا فإنه يعارض فكرة الطلاق لأنها تؤدى إلى الاخلال بنظام الحياة ، الأسرية وحياة المجتمع والأسرة عند اتحاد له طبيعة أخلاقية تتمثل في التحاب والتعاطف . والتوعيبة بالحقوق والواجبات . وتربية الأطفال وغرس الروح الدينية.

ومن دراسة الأسرة تطرق " كومت" إلى دراسة المجتمع ككـل . فهو كيان معقد يسوده التضامن والتعاون وهو تجمع ذو طبيعة عقليـة . ولتضامن وله وظيفة أخلاقيـة تابعـة لوظيفتـه العقليـة ولاحقـة لهـا . والتضامن

الاجتماعى لا يتحقق فى رأيه إلا إذا إهتم المجتمع بثلاثة نظم الجتماعية أساسية هم نظام التربية والتعليم ، ونظام الأسرة ، والنظام السياسى فى الدولة .

فيرى أن التعليم يجب أن يبتعد عن الدراسات النظرية المجردة، بل يتجه للدراسات العلمية الوضعية عن طريق التعرف على حقائق العلوم الوضعية . بعيداً عن الجمود النظرى ويؤهل الأفراد لما يتطلبه المجتمع من وظائف جديدة . وإصلاح نظام الأسرة يقوم على أساس نظم الأسرة المسيحية خاصة النظم الكاثوليكية . ويؤكد على وظيفة الأسرة الأخلاقية والتربوية . وإصلاح الدولة أمر صعب من وجهه نظره، لأن الحكومة هي أولى الوظائف الاجتماعية ، وتعكس مدى تقدم المجتمع ، وهذا التقدم يعتمد على نظام هذه الهيئة . وانقياد الأفراد لها ، ومدى سلطتها عليهم ، ووظيفة الحكومة يجب أن تقوم على تحقيق مبدأ التضامن والتعاون في المجتمع .

ودرس "كومت" الظواهر الاقتصادية . ونقد جميع النظريات الاقتصادية السائدة في عصره فقد عارض أراء مدرسة الفيزيوقراط الذين يذهبون إلى ضرورة إشاعة الحرية الاقتصادية ونادى بضرورة التدخل من جانب الحكومة لإقامة توازن بين أهداف الفرد بما يجب أن تكون

عليه المعاملات الاجتماعية . كما هاجم الاشتراكيين والشيوعيين واعترف بأنهم توصلوا لبعض الحقائق بوجوب تدخيل الدولة في العلاقات الاقتصادية وتنظيم والإشراف على وسائل الإنتاج . ولكنه إختلف معهم في دعوتهم لإلغاء الملكية الفردية . والقضاء على جهود الأفراد الخاصة . فالملكية عنده ظاهرة اجتماعية . والقضاء عليها خروج على نظم المجتمع . والغاء لشخصية الفرد وتضييق لدائرة نشاطه

وقد أدى إهتمام "كومت" بالناحية الأخلاقية إلى أن دعى إلى قيام علم وضعى هو علم الأخلاق بهدف الكشيف عن القوانين الأخلاقية، لأن لهذا أهمية اجتماعية كبيرة من حيث أنه يتيح لنا اختيار أحسن الوسائل التى تساعدنا على تغيير الظواهر وتكييفها للظروف الاجتماعية . وعلم الأخلاق الوضعى لايمكن أن يقوم إلا بقيام علم الاجتماع أولا . لأن علم الاجتماع يعد هذا العلم الجديد بالمبادى العامة . ومناهج البحث والموضوعات الأساسية التى يجب أن يعالجها.

هذا وقد درس "كومت" الجوانب الدينية في المجتمع . فالمجتمع في حاجة إلى مجموعة من العقائد المنظمة التي يتفق عليها الأفراد جميعاً ويتأتى هذا الدين عن طريبق الغاء الديانات الأخرى . وصهرها في دين واحد جديد . وهذا ما جعله يذهب إلى تقرير دين جديد هو "الدين الوضعي "الذي يدور حول عبادة الإنسانية كفكرة . تحل عنده محل فكرة "الله "في الديانات الأخرى ورسم لهذه الديانة طقوساً دعي كل الأفراد للإتجاه إليها بالعبادة والتقديس ووظيفة هذه الديانه عنده تتمثل في تحقيق وحدة دينية عالمية لأن الأفراد سوف يتجهون بقلوبهم وعقولهم نحو فكرة واحدة . ومركنز واحد فتبطل الشرور والأثام وتنتهى المنازعات والحروب ويعم السلام والتحاب

### ثالثاً : إسماءات " أوجست كوءت" :

كان لكومت مكانة بارزة بين علماء عصره لما تركه من شروة فلسفية وإنتاج خصب . وبفضل ما تركه من تجديد من مناهج البحث . وكذلك فلقد فتح آفافا جديدة للدراسة في هذا العلم . وقد لخص لنا أهم إسهاماته في كتابه " دروس في الفلسفة الوضعية " منها : – (۱) أنه كان أول من كشف عن مبدأ الوحدة العقلية الذي لم يكتشفه أحد من قبله . فقد لجأ الناس من قبل إلى تفسير الظواهر بفعل الشياطين والآلهه وغيرها . كذلك توصل " كومت" في الناحية الأخلاقية إلى وجوب إتفاق العقول على المشاكل النظرية التي تتعلق

بعلاقات الأفراد ببعضهم وعلاقاتهم بالإنسانية . واتفاق العقول هنا يشكل أساساً لوضع تربية مشتركة يساهم فيها كل أفراد المجتمع . (٢)دعى إلى هدم النظام السياسى السائد خاصة فى المجتمع الفرنسى . وإحلال نظام ثابت محله يحقق فكرتى التقدم والنظام . فهاتان الفكرتان مرتبطتان أشد الإرتباط .

- (٣)فى الناحية الجمالية دعى إلى قيام فن جديد على غرار فن إحياء القديم . أو فن العصور الوسطى ، ولكن يختلف فى إرتباطه بالعقائد والأفكار القائمة مع حياة المجتمع الوضعى ونظمه ومبادئه .
- (٤) ذهب إلى أن كل النظم الاجتماعية السياسي منها والأخلاقي. والاقتصادي تعتمد على الوحدة العقلية القائمة على أساس الفلسفة الوضعية بالذات. لأن الفلسفة الوضعية هي التي تبرر هذه الوحدة العقلية.
- (٥)من النقاط الجديرة بالتقدير عند " كومت" هي نقطة تطبيق منهج البحث الوضعي على الظواهر الاحتماعية، وتحقيق وحدة المعرفة الوضعية.
- (٦)كان له تاثير كبير في إحلال الفلسفة الوضعية محل الفلسفة المتيافيزيقية وكان لهذا الإحلال أثر واضح في تكييف النظريات الفلسفية . وتغيير مصطلحاتها من الأسلوب الميتافيزيقي إلى الأسلوب الوضعي .

# رابعاً: أهم الانتقادات الموجه إلى " كومت ":

(۱)أشار "كومت" بوضوح إلى قواعد منهجية ذات قيمة علمية ولكنه لم يلتزم بهذه القواعد في دراسة موضوعات العلم . ولكنه إتجه إتجاهات أخرى حيث وصل إلى قوانين فلسفية شخصية بدلا من أن يستخلص قوانين مستخلصة من طبيعة الأشياء .

(٢)أقام "كومت" منهجه على أساس صدق قانون الأطوار الثلاثة . مع أن هناك انتقادات هامة يمكن أن توجه إلى هذا القانون . فقد أقامه على أساس أن الإنسانية كل لا يتجزأ . مع أن ما نلاحظة هو أن هناك مجتمعات جزئية مختلفة . وقد تحدث عن الإنسانية ككل . ولكن من الملاحظة أن هناك مجتمعات إنسانية . ويختلف كل مجتمع عن المراحل التي يمر بها غيره ، مما يصعب معه القول بأن الإنسانية تسير على وتيرة واحده .

(٣) أرجع "كومت" تطور الظواهر الاجتماعية إلى التفكير . مع أن المجتمعات في تطورها تشهد كثيراً من العوامل التي تتفاعل آثارها وتحدد نتائجها ، كما أن التطور في التفكير ليس إلا مظهراً من مظاهر تطور المجتمع ، ولا يعتبر هو نفسه سببا لهذا التطور .

(٤)كان "كومت" بعيداً عن الاجتماع الديني في تقريره الدين الوضعـي

الجديد فالإتجاه بالعبادة والتقديس إلى طائفة من بنى الإنسان تعتبر فكرة غريبة . لا يقبلها أحد مع " كومت" فقد أشار "كومت" إلى أن الدين الوضعى عنده ينتهى فى آخر تحليلاته إلى إحياء ذكرى الرجال العظماء . والفلاسفة الذين أدوا أعمالاً جليلة . وخدمات عظيمة للجنس الإنسانى .

(ه)سلم "كومت" بأن مظاهر الحياة الاجتماعية تتضامن مع بعضها البعض (وذلك في حديثة عن الاستاتيكا الاجتماعية) ولكن هذا لا يستقيم مع ما نشاهدة في كل مجتمع من قيام تيارات نقدية . واتجاهات ترمى إلى تفويض النظم الموجودة ، وكذلك ما تشاهده من نظريات متناقضه .

وفى نهاية هذه الانتقادات يمكن الوصول أو القول بأن فضل "ابن خلدون" فى إنشاء علم الاجتماع يفوق فضل "أوجست كومت بدرجة كبيرة واضحة ، فعدم إلتزام "بن خلدون" بالمنهج مثله مثل "كومت" إلا أن عدم إلتزام "بن خلدون" كان شكليا ، بينما عدم إلتزام "كومت" كان جوهريا ، كما أن تقسيم "بن خلدون" لفروع علم الاجتماع كان قريباً جداً من التقسيم الحديث ، بينما تقسيم "كومت" موضوع علم الاجتماع إلى استاتيكا وديناميكا كان تقسيما مخالفا لطبيعة

الظواهر . لأن مكونات هذه الظواهر ووظائفها يؤثران في تطورها إلى حد بعيد . هذا فضلاً عن أن "بن خلدون" كان واقعياً في الأسباب التي ذكرها عن إقامته لعلم الاجتماع ، وهي تخليص التاريخ والمنهج التاريخي من شوائبه ، بينما كانت الأسباب التي ذكرها "كومت" خيالية ، وفلسفية ، وفهم شخصي لتطور الفكر الإنساني ، وكل هذا يرجح كفة " بن خلدون" وفضله في قيام علم الاجتماع . فليوركيم ، (١٨٥٨ - ١٩١٧) :

إحتل العالم الفرنسى " إميل دوركيم " مكانة بارزة فى تاريخ علم الاجتماع ، ذلك أن بحوثه العلمية تمثل نشأة علم الاجتماع فى العصر الحديث وهو رائد المدرسة الفرنسية فى علم الاجتماع ، وقد ترك ثروة علمية هائلة ، فضلا عن تلاميذ وأتباع أسهموا فى دعم وإرساء الدراسات الإجتماعية على أسس قوية .

ولقد اهتم بالدراسات الاجتماعية منذ بداية حياته ، فعمل مدرسا ثم أستاذا جامعيا في فرنسا . وله بحوث ومؤلفات كثيرة منها تقسيم العمل الاجتماعي وقواعد المنهيج الاجتماعي " والانتحار " و " الأشكال الأولية الدينية " وهذا فضلا عن المقالات التي نشرها في المجلة التي أنشأها وهي " التقويم الاجتماعي " ، وكذلك المؤلفات

التى نشرها أتباعه بعد وفاته . وعلى هذا فإن الأعمال العلمية ل دوركيم ، كثيرة ولا يمكن الحديث عنها فى مجال ضيق كهذا . ومن هنا فإننا سوف نختار بعض الجوانب التى أسهم بها فى مجال علم الاجتماع ودراساته .

### أولًا: الظاهرة الاجتماعية :

كما أشرنا من قبل فإن التعمق في طبيعة الظاهرة الاجتماعية يعتبر على قدر كبير من الأهمية . وقد إهتم بها "دوركيم" في محاولة منه لإرساء دعائم إستقلال علم الاجتماع ويرد على منا أثير حول هذا الإستقلال من معارضات .

وهذا الموضوع لم يحظ بالإهتمام الواجب من قبل . فلم يعرف "بن خلدون" الظاهرة الاجتماعية تعريفا دقيقا . وأوجست كومت لم يجعلها موضوعا لعلم الاجتماع بل جعل موضوعه الظواهر التي لم تدرسها العلوم الأخرى . كذلك فإن "سبنسر" إتجه في تفسير الظاهرة الاجتماعية إلى مماثلات بيولوجية أوقعته في كثير من الأخطاء .

وأيضاً فقد فسر " تارد" الظاهرة الاجتماعية تفسيراً سيكولوجيا وبذلك كاد يقضى على شخصية علم الاجتماع . وترتيباً على ذلك فقد حاول "دوركيم" القضاء على هذه الإتجاهات ، وخصص لهذا الموضوع جزءا كبيراً من كتابه " قواعد المنهج ".

يقول "دوركيم" إن الأفراد يسيرون في مختلف شئون حياتهم على أساليب وقواعد يلتزمون بها ، ففي الحياة الدينية يتفقون على قواعد تنظيم طقوسهم وشعائرهم ومقدساتهم وفى حياتهم الأسبرية يلتزمون بقواعد خاصة بالزواج والطلاق ، والقرابة والمصاهرة ، والحقوق والواجبات في داخل الأسرة ، وفي الجوانب الاقتصادية يسيرون عليي نظام معين في طرق التبادل . والإنتاج وما يرتبط بهما . ولا يخرج أحد عن هذه الإلتزامات وفي حالة الخروج عنها فإنبه يواجبه بعقاب صارم . كذلك الحال في النواحي السياسية ، والأخلاقية ، والقضائية . واللغوية ، والتربوية ، والفنية وكل هذه الأساليب والقواعد التي يسير عليها الأفراد ويلتزمون بها في كل شبئونهم ، تسمى" الظواهس الاجتماعية " وحتى في الجوانب التي لا توجد فيها ظواهر اجتماعية. فإن التيارات والإتجاهات التي تنشأ من تفاعل الفراد واحتكاكهم تعتبر ظواهر اجتماعية فلا يمكن للأفراد أن يخرجوا عما تفرضه من حدود والتزامات . وحتى في الجوانب المورفولوجية نجد أن حركة السكان وقيام المدن ، ونشأتها ، واختيار مواقعها وتوزيع الأفراد ، والكثافة:

والتخلخل والهجرة . كلها تسير وفقا لنظم قواعد خاصة . وهي تسمى الظواهر والأوضاع الاجتماعية المورفولوجية .

ولهذه الظواهر صفات خاصة تميزها عما عداها . وعليها يتحدد موضوع علم الاجتماع .

(۱) فالظواهر الاجتماعية إنسانية ، حيث يتميز بها المجتمع الإنساني عن الحيواني ، فهذه الظواهر تختلف من مجتمع لآخر وفي نفس المجتمع الواحد من حقبة لأخرى ، وفي تغييرها تخضع لظروف البيئة الجغرافية ، والإجتماعية ، وتتناقلها الأجيال المختلفة ، فهي إذن سمات مكتسبة أي يكتسبها الغرد من الحياة الاجتماعية وليست فطرية أو وراثية ، أما الإستجابات التي تبديها الحيوانات في مجتمع حيواني فهي إستجابات وراثية ولا تكتسب من الوسط في مجتمع حيواني فهي إستجابات وراثية الا تختلف من مكان لآخر الذي تعيش فيه ، لذلك فإن هذه الظواهر لا تختلف من مكان لآخر أو من زمن لآخر . ولذلك فالظواهر الاجتماعية لها قوانين شأنها في ذلك شأن ظواهر العلوم الأخرى ، ودراستها تشكل موضوع علم مستقل هو علم الاجتماع . وهكذا فالظاهرة الاجتماعية إنسانية .

(٢) كذلك فالظواهر الاجتماعية عامة General بمعنى أنها تلاحظ في معظم أجزاء المجتمع . وهي تحدث وتكرر وفقاً لقوانين عامية .

ويمكن إحصائها وقياسها ومقارنتها .

(٣) والظاهرة الاجتماعية إلزامية وجبرية بمعنى أن الفرد يشعر بأنه مجبر على الإلتزام بها ، وإن كان الفرد لا يلمس هذا الشعور فى معظم الحالات ، فما ذلك إى لكونه تعود عليها ، وأصبحت عادية بالنسبة إليه وكثيراً ما يشعر الفرد بأنها محببة إليه لكثرة تعوده عليها ، والجبر والإلزام هنا هو جبر وإلزام أخلاقي أو معنوى ويطلق عليه بعض العلماء الضغط الاجتماعي Social Pressrure .

(٤) وأيضاً فالظاهرة الاجتماعية ظاهرة تاريخية توجد في فترة تاريخية من حياة المجتمع ، فهي تعتبر ذات بداية ونهاية وتتوالى في اطور متتابعة من تاريخ المجتمع وهي تقضمن العادات والتقاليد . ونوع الملابس وشكلها يخفي وراءه تطورا في العادات والتقاليد التي أدت إلى سيادة الظواهر الاجتماعية تتصف بالتطور والتغير المستمر سرعته.

(ه)الظاهرة الاجتماعية شيئية Choses لها صفة الخارجية . أى أن الظاهرة الاجتماعية موجودة في المجتمع خارج شعور الفرد كحقيقة موضوعية دائمة وهي تنتقل من جيل لجيل وثابتة لا تتغير إلا في حدود ضيقة . وهي سابقة على الوجود الفردى ، لأن الأفراد

يولدون ويخضعون منذ البداية لنظم وظواهر اجتماعية سابقة على وجودهم في الحياة

- (٦) الظاهرة الاجتماعية ليست من وضع الفرد أو مجموعة أفراد ولكنها من صنع المجتمع ومن خلقه . وتظهر فيه في صورة تلقائية بفعل العقل الجمعي . ومن هذه النقطة يتطرق "دوركيم" إلى القول بثلاث طبائع مختلفة للإنسان يجب ألا تختلط ببعضها البعض لأن كلا منها يعبر عن ناحية تلقائية في الإنسان . ولكل طبيعة علىم خاص بها . فالطبيعة النفسية يدرسها علم النفس . والطبيعة الحيويسة يدرسها علم الحياة . والطبيعة الاجتماعية يدرسها علم الاجتماع .
- (٧) ويؤكد "دوركيم" كثيراً على صفة القهر والإلزام في الظاهرة الاجتماعية . لأن هذه الصفة هي التي تؤكد موضوعيتها وهي بذلك تشيه الظواهر الأخرى التي تدرسها علوم غير علم الاجتماع . فهذه الصفة تجعل الظاهرة الاجتماعية عملية عامة .
- (۸) وبعد أن ينتهى "دوركيم" من الإشارة إلى خواص الظاهرة الاجتماعية يعرفها بأنها عبارة عن نوع من السلوك العام والإتجاهات والأساليب والأوضاع التي يصب فيها الإنسان تفكيره وأعماله . وهي ليست من صنع الفرد أو مجموعة أفراد ، ولكنها

من صنع المجتمع وهي عامة ولها كيان خاص مستقل عن الصور التي تتشكل بها في الحالات الفردية ، وتتميز بقوة ملزمة جبرية (٩) ومن منطلق تحديد الظاهرة الاجتماعية وتعريفها ، وذكر خواصها تمكن "دوركيم" أن يقيم دعائم علم الاجتماع ، ويدلل على استقلاله وموضوعيته

## ثانيا : فروم علم الاجتماع وأقسامه :

أخذ ميدان علم الاجتماع في الإتساع والتشعب بعد أن غلب الإتجاه العلمي على دراسة ظواهر الاجتماع ، ولهذا فإن كل مجموعة من الظواهر تتصل بناحية من نواحي المجتمع أخذت في الإستقلال النسبي ، واتخاذ صفة العلم الجزئي ، حتى أصبح أمامنا الآن علم الاجتماع العام من ناحية ، والعلوم أو الغروع الاجتماعية الخاصة التي ينطوي عليها من ناحية أخرى . وكانت وجهة نظر "دوركيم" تتمثل في أن تقسيم وتبويب هذه الغروع لايزال أمرا سابقا لأوانه لأنه لايـزال مناك نموا مطردا في نواحي النشاط الاجتماعي ، ولكنه مع ذلك يشرح دعائم التي يجب أن يقوم عليها هذا التقسيم .

## (أ)المورفولوجيا الاجتماعية :

فالإنسان يعيش في بيئة جغرافية . تتضمن أراضي ومصادر للثروات ، وتختلف المجتمعات من حيث عدد السكان وكثافتهم والبيئة والمناخ والتضاريس كلها أمور تؤثر على وجود السكان وتوزيعهم، وكثافتهم .وهذه الناحية الخارجية يجب أن تكون موضوعا لعلم اجتماعي يدرسها ويحللها.ويطلق "دوركيم" على هذا العلم المورفولوجيا الاجتماعية أو علم البنية والتركيب الاجتماعي وهذا العلم يجب ألا يقتصر على الوصف ، بل إن عليه أن يدرس ويحلل . ويستنبط الأسباب العميقة التي تكمن في طبيعــة الحيــاة الاجتماعيــة . . فيدرس مثلا أسباب تكاثف السكان في جهات أو مناطق دون أخرى وأسباب الهجرة من الريف إلى المدن والعكس . وعوامل تطور المدن وتدهورها فكأن موضوع هذا العلم هو الدراسة الجغرافية للبيئة وسكانها وعلاقة ذلك بالتنظيم الاجتماعي من ناحية ، ودراسة السكان من حيث التخلخل والتوزيع على المساحة وما يتصل بذلك .

### (ب)أما القسم الثانى ، فمو علم الوظائف الاجتماعية :

Social physiology وهو علم يشتمل على عدة علوم خاصة Social physiology -: وذلك لتعدد الظواهر الاجتماعية التي يتضمنها وهذه العلوم الخاصة هي: علم الاجتماع الديني: Religious Sociology

فالدين هو أهم الظواهر الاجتماعية ، وأقـوى دعائمها ، ويؤثر على مختلف أوجه النشاط الاجتماعي ، فالعقائد والطقـوس والعبـادات تفرض نفسها على المجتمع ، وتجعل من أفرادة وحدة حية متماسكة . علم الاجتماع الأخلاقي : Moral Sociology

والظواهر الأخلاقية هي الأخرى ذات أهمية في المجتمع، فهي مجموعة من الأحكام والعادات والتقاليد التي يخضع لها الأفراد في تعاملهم، والأخلاق التي يقصدها "دوركيم" هذا ، هي الظواهر التي يمكن دراستها دراسة علمية قائمة على الملاحظة والتحليل التاريخي المقارن، وليست الأخلاق النظرية القائمة على فروض فلسفية متعلقة بالخير والشر واللذة والألم، الفضيلة والرذيلة والحسن والقبح، كما فعل فلاسفة اليونان.

## علم الاجتماع القضائي: Juiridical Sociology

وهو يدرس ناحية هامة من نواحى الحياة الاجتماعية وهى الناحية التشريعية والقضائية ، والإجتماع القضائي يرتبط بالإجتماع الأخلاقي ، لأن الأفكار الأخلاقية هي روح القانون ودعامته وقوة القانون تأتى من المثل الأخلاقية التي يجسدها ، والتي توجد في المجتمع

## علم الاجتماع الاقتصادى Economic Sociology

وهو يدرس الظواهر المتعلقة بإنتاج التروات وتبادلها . وتوزيعها واستهلاكها . والآثار الاجتماعية التي تحدثها .

## علم الاجتماع اللغوى: Linguistique Sociology

ويدرس الظواهر اللغوية دراسة وصفية تحليلية . لأن اللغة حقيقة اجتماعية . فهى ظاهرة اجتماعية ومظهر حياة الجماعة ومن أهم ما يميز المجتمعات الإنسانية عن غيرها .

## علم الاجتماع الجمالي: Aesthetic Sociology

وهو يمثل الناحية الجمالية في المجتمع . ويحدد معايير أذواق الأفراد وفنونهم من شعر . ونثر وخطابه ، ونحت ، فهذه الأمور تعتبر

مظهرا من مظاهر إنتاج الجماعة . وتعبر عن مثل عليا تنشدها هذه الجماعة .

## (ج)والقسم الثالث : عند "موركيم"

هو علم الاجتماع العام General Sociology وهو يعبر عن فلسفة العلم العامة . فكما إتضح من القسم الثانى نجد أن مجال العلم قد اتسع . وتفرع إلى فروع عديدة . ولا يعنى هذا التنوع أنه لا توجد صلة بين هذه الفروع . ولكنها كلها تحصل على مادتها من مجال واحد . هو المجتمع ومن هنا كانت الحاجة ماسة إلى علم تركيبي يدمج النتائج والقوانين التي تتوصل إليها هذه العلوم الفرعية . وهذه الأمور العامة المشتركة تشكل موضوع علم الاجتماع العام ، وهذا العلم هو الذي يربط بين القسمين السابقين "المورفولوجيا - والوظائف الاجتماعية". والشروط العلمية للوصول إلى القانون الاجتماعي . وتبرز الحاجة إلى ظهور فروع جديدة تدرس ميادين جديدة في الحياة الاجتماعية.

#### ثالثًا : منهم البحث العلمي في علم الاجتماع :

علم الاجتماع اذن هو العلم الذي يدرس الظواهر الاجتماعية دراسة موضوعية علمية وصغية تحليلية . ولكي يحقق العلم هذه الغاية فلا بد أن يستعين بمنهج علمي يساعده على الوصول إلى قوانين

الظواهر الاجتماعية . وهنا كانت لـ "دوركيم" إسهامات عديدة تتمثل في تحديد الشروط الضرورية التي يجب أن يلتزم بها البحث للوصول إلى تتابع صادقة وقد عالج هذه المسائل في كتابه "قواعد المنهج الأخلاقي" وفي بحث بعنوان "علم الاجتماع والعلوم الاجتماعية" وفي كتاب "الانتحار". ومن أهم القواعد المنهجية التي توصل إليها "دوركيم" ما يلي (١) يجب دراسة الظواهر الاجتماعية بإعتبارها أشياء بمعنى أنها تعالج كما تعالج الظواهر الوضعية الأخرى . وفي هذه الحالة ينظر إليها الباحث بإعتبارها أشياء خارجية عن شعورة الداخلي . وعلى هذا الباحث بإعتبارها أشياء خارجية عن شعورة الداخلي . وعلى هذا تتحقق موضوعية الظاهرة وشخصيتها العلمية

(٢)على الباحث أن يتجرد من كل فكرة سابقة يعرفها عن الظاهرة موضوع الدراسة حتى لا يقع أسيراً لأفكارة الشخصية المسبقة . كذلك فإن على الباحث أن يتجرد من بعض الأفكار الموروثة عن ظواهر الطبيعة لأن هذه الأفكار تكونت دون منهج معين .

(٣)عنى الباحث أن يبدأ بتعريف للظاهرة أو الظواهر التي يتخذها موضوعا لدراسته وهكذا فالتعريف هام بالنسبة للظواهر التي يسعى لتفسيرها ، فهو عن هذا الطريق يستطيع تصنيف الظواهر على أساس خواصها العامة ، وعناصرها الأساسية .

(٤) يجب على الباحث بـذل الجهـد في ملاحظة الظواهر في حالة استقلالها عن صورها الفردية ، لأن تجريد الظاهرة من الحالات الفردية هو الذي يكفل موضوعية البحث . فلو كان الباحث يناصر مذهبا معينا فإن عليه أن يتجرد من هذه الحالة الفردية ، ويدرس ما يقابل هذا المذهب دراسة موضوعية . أما الخطوات التي يتعين على الباحث إتباعها فهي :

- ١- دراسة نشأةالظاهرة وعناصرها المكونة.
- ٢- دراسة الظاهرة والوقوف على مختلف أشكالها، وربط الماضي بالحاضر
- ٣- دراسة العلاقة بين الظهاهرة وغيرها من الظواهر المشابهة
   لها، والمختلفة عنها .
  - ٤-إستخدام منهج المقارنات في دراسة الظواهر .
- ه- الكشف عن وظيفة الظاهرة الاجتماعية ، والعوامل التي خضعت
   لها في تطورها .

وهكذا نجد "دوركيم" يؤكد على إستخدام علم التاريخ ولكن يشير إلى عدم حصر هذا الإستخدام في إطار حقبة معينة أو عصر معين ولكن يوسع إطار البحث التاريخي عن طريق المقارنة .

وفضلاً عن كل ذلك فإن هناك أهمية أسلوب آخر هو الأسلوب الإحصائي، فالحقائق الصادقة تتمثل في معالجة الظواهر . مثل حالات الزواج ، والطلاق ، والقتبل ، والإنتجار ، وغيرها معالجة إحصائية رقمية .

## رابعاً : أهم نظرياتة :

توصل "دوركيم" إلى عدد كبير من النظريات سوف نختار أهمها لعرضه بشكل موجز :

#### (i) طبيعة وأشكال المجتمعات:

تنشأ الحياة الاجتماعية بصورة طبيعية ، وبشكل مغاير لطبائع الأفراد ، ويعترض "دوركيم" على أصحاب نظرية التعاقد الذين جعلوا من نشأة المجتمع نشأة صناعية عن إرادة وقصد ، كما يعترض على البيولوجيين ، والنفسيين فيما ذهبوا إليه من تفسيرات للطبيعة الاجتماعية ، ووضع "دوركيم" دعائم المجتمعات فذهب إلى أن التقسيم يجب أن يقوم على درجة التركيب ، بمعنى أن يكون أبسط الأشكال الاجتماعية هو أول درجة في التصنيف ، شم تلاحظ درجة الإندماج التي تتحقق بين الهيئات والعناصر الأولية الداخلة فسى تركيب المجتمع. وهو بذلك يقيم التقسيم على مبدأيمن : التركيب

المورفولوجي، وتوزيع الوظائف ، وعلى هذا يري أن هناك نوعين من المجتمعات:

الأول: مجتمعات محدودة النطاق بسيطة غير معقدة التركيب، فليست فيها هيئات متخصصة ولكن المجتمع ككل يقوم بالوظائف ككل. والثاني: هنو المجتمعات واسعة النطاق التي يكون التركيب فيها معقدا، والوظائف متميزة، وتخضع لمبدأ توزيع العمل . ويطلق "دوركيم" على هذه المجتمعات "المجتمعات التاريخية "ويضرب مثلا عليها وهو المدينة، كالمدن اليونانية والرومانية. كذلك الامبراطوريات القديمة كالرومانية . وفي هذه المجتمعات يزداد التخصص، وتغلب عليها سلطة القانون وقوة التعاقدات والمعاملات القانونية .

#### (پ) نظریته فی الدین :

تقوم نظریته فی الدین علی أساس تقسیم الطوّاهر الدینیة إلی قسمین: الأول : مقدس ، أو قدسی Sacred وهو ما یتصل بالعقائد .

التّاني: علماني Cosmpolitan وهو ما يتعلق بالطقوس والعبادات وما يتصل بها .

والقسم الأول: تدخل فيه الآلهة ، والكائنات الروحية ، والنصوص الدينية ، والأحجار المقدسة والرقى والتمائم ، فهذه الأمور تختلف عند الإنسان عن الأمور العلمانية ، لأنها في نظر أعضاء المجتمع من طبيعة تختلف عن طبيعة الأشياء الدنيوية .

و القسم الثاني: عبارة عن الأعمال والطقوس التي تنظم سلوك الإنسان نحو القسم الأول أو القدسي ويدخل في القسم الثاني الصلاة والصوم، والحج ، والدعاء ، والزكاة .

وينتهى "دوركيم" من هذا التقسيم إلى القول بأن " الدين " عبارة عن مجموعة متماسكة من العقائد والأعمال المتصلة بالعالم . أو التي يظن أنها تأتى من جانب هذا العالم وهي عقائد وأعمال تشترك في الإعتقاد بها مجموعة من الأفراد يتكون منهم مجتمع معين .

#### (جه) نظريته في شنون الأسرة :

درس الأسرة بإعتبارها أول خلايا المجتمع فدرس طبيعتها . كما درس أشكالها ووظائفها وتوصل إلى أن الاجتماع العائلي أو الأسرى لايقوم على الغريزة أو الدوافع الطبيعية . أو القرابة الدموية . ولكن هذا الاجتماع في طبيعته يقوم على قواعد وأساليب يضمنها العقل

الجمعى . وتتطلبها الحياة الاجتماعية ذاتها . ويرى أن نطاق الأسرة ينتقل من الاتساع إلى الضيق . وبالتالى فإن وظائفها أيضاً قد تطورت من الواسع إلى الضيق . فخرجت منها وظائف كثيرة تحولت إلى الحكومة والهيئات القضائية والمجالس النيابية بعد أن كان رئيس الأسرة الذي يتولى كل هذه الوظائف . كما أن الوظيفة التربوية أصبحت من إختصاص المدارس، وهكذا الحال في باقى الوظائف . ولم يبق للأسرة غير الوظيفة الأخلاقية التي يراها وظيفة أساسية . حيث يدخل في نطاقها عمليات التنشئة الاجتماعية مثل تلقين النشيء أداب الأسرة، وعرفها وتقاليدها ودينها ، والحرص على ممتلكاتها والدفاع عن مصالحها وغير ذلك .

#### (د) نظريته في الإنتجار:

فى نطاق علم الاجتماع الأخلاقى درس "دوركيم" أهميت من قبل وذهب إلى أن الانتحار يرتبط أشد الإرتباط بالحالة الاقتصادية والدينية والعرف والتقاليد وغيرها من شئون الاجتماع الإنسانى.وقد خصص لهذه الدراسة كتابا خاصا سماه "الانتحار" Suicide نشرة عام ١٨٩٧.

وقد اعتمد في هذه الدراسة على الإحصائيات التي أجريت في

البلاد الأوروبية ما بين عام ١٨٤٠-١٨٩٠ . خاصة في فرنسا . وانجلترا . وإيطاليا . وألمانيا . ويخرج بهذه الظاهرة من المحيط الفردي ، كالحب والغيرة ، والإدمان، والمرض المستعصى وغيرها ، وأدخل هذه الظاهرة في نطاقها الاجتماعي . فبحث عن العواسل الاجتماعية الكامنه في طبيعتها . وهذه العوامل ترجع لأسباب خارجة عن ذوات الأفراد وتنشأ من طبيعة الظروف المحيطة بالمجتمع . وهيى أسباب عامة بصرف النظر عن تجسداتها الفردية أو الطرق الشخصية التي تتحقق فيها الظاهرة وتتشكل بها . وقد تكون هذه الأسباب الاجتماعية مرتبطة بالأسباب الاقتصادية ، والدينية ، والسياسية . وانهيار روابط الأسرة والحبروب ، والثورات وما إلى ذلك من الأمور العامة في المجتمع . وهنا توصل "دوركيم" إلى قانون اجتماعي مؤداه أن الميل للإنتحار يتناسب تناسبا عكسيا مع درجة التكامل في البيئة الدينية . وكذلك مع درجة التماسك في الأسرة . ومع درجة الوحدة في الهيئة السياسية فكلما قويت هذه الهيئات الثلاث ، الدين والأسرة، والدولة، واشتدت سلطتها على الأفراد الذين ينتمون إليها كلما قل عدد المنتحرين . والعكس صحيح ، وعلى هذا فعدد المنتحرين يتزايد كلما ضعفت الروابط التي تربط الأفسراد بمجتمعهم . ويقبل هـذا

العدد إذا قويت الروابط وإتجهت نحو التكامل وقد أيد "دوركيم" هذا القانون ودعمه يالإحصاءات التي أضفت عليه صيغة علمية .

## خامساً : أهم الإنتقادات الموجمة لأراء "دوركيم" :

۱) ذهب بعض الباحثين إلى أن صفة الجبر والإلزام التى تتميز بها الظواهر الاجتماعية تجعل من الفرد عبدا للمجتمع ، مسلوب الإرادة، معدوم الحرية ، وبالتالى تنهار قيمه الآخلاقية والعقلية . أى أن هذا المبدأ يرفع من (الأنا الاجتماعية ، ويحصر من شأن الأنا الفردى ) ، ولكن "دوركيم" يرد على ذلك بأن الأفراد حينما يتصرفون لايحسون بهذا الجبر والإلزام ، ولكنهم يتصرفون بمحض إراداتهم لأن التربية الاجتماعية قلت من حدة هذا الجبر والإلزام ، وتعرفوا على الفوائد التي تعود عليهم من هذا الجبر والإلزام ، فاطمأنوا في ظله ، ولم يعودوا يشعرون بالقوى التي تنطوى عليها إلا في حالة الخروج عها يرسمه المجتمع .

۲) جاء تقسيمه للعلوم الاجتماعية قاصراً. فلم ينشىء علما لدراسة المجتمعات البدائية وتطورها رغم أنه استقى من هذه المجتمعات الكثير من مادته العلمية. كذلك أغفل علوما هامة مثل علم الاجتماع السياسى، والريفى، والحضرى، والتربوى رغم أهميتها. ورغم أنه تعرض لموضوعاتها.

٣) كذلك كان تقسيمة للمجتمعات ناقصاً بحيث توقف عند الامبراطوريات القديمة . ولم تصنيفه يتضمن المجتمعات الإقطاعية . والامبراطوريات . والقوميات الحديثة . والدول الاستعمارية في العصر الحديث .

٤) كما أن نظريته فى الدين كانت ناقصة ، فقد أرجع الدين إلى أصل أرضى ، أى إلى طبيعة المجتمع الإنسانى ، ولم يعترف بإرتباط الدين بالإرادة السماوية ، ورغم أنه وفق فى تفسير الطقوس والعبادات إلا أنه أخفق فى تفسير القسم الأول ، وهو القدسى .

ورغم هذه الإنتقادات وغيرها فإن عظمة "دوركيم" تبقى واضحة فى مجال الفكر الاجتماعى عموما . وعلم الاجتماع بوجه خاص . فقد تميز كما قلنا بدقة التحليل والعمق بشكل لم يسبقه إليه أحد .

#### (ب) فی بریطانیا

#### أ – هربوت سبنسر Herbert Spencer (14•٣–14۲۰)

تلقى هربرت سبنسر تعليمه داخل منزل الأسرة ، حيث لم يلتحق بأى مدرسة لاعتلال صحته . كذلك لم يدرس بالجامعة ، الأمسر الذى جعل الدوائر الأكاديمية في إنجلترا لا تهتم بكتاباته أو نظرياته .

وقد أدت طبيعة نشأته إلى ميله إلى العزلة خاصة حينما بلغ سن الرشد وإلى جانب ذلك كان يعارض بعض المبادى، الأكاديمية ولعل هذه العوامل يجب أن تؤخذ في الحسبان إذا أردنا فهم أفكاره وميوله الفلسفية

وقد إتجه سبنسر في سن مبكرة إلى دراسة الميكانيكا . حتى أنه أصبح عام (١٨٣٧) رئيسا لمهندسي سكك حديد لندن وبرمنجهام . ثم استقال من هذا العمل ليصبح محرراً في مجلة الايكونوميست عام (١٨٤٨) . وفي عام (١٨٥٠) نشر كتاب " الاستاتيكا الاجتماعية " .

ويرى سبنسر أن الخبط الأساسى للمعرفة العلمية يتمثل في نظرية التطور، وهو خط صحيح بالضرورة. ولو أن كثيرا من نظرية التطور عند سبنسر تعجز في مواجهة الدراسات الاجتماعية الحديثة خاصة الدراسات الاستقرائية والكمية كما سنرى فيما بعد . ومع كل هذا فإن النظرية تمثل واحدة من أهم النظريات التي أثرت على الفكر الإنساني . منذ مراحلة الأولى . حيث لامثيل لهذه النظرية في دراسات المحدثين فلقد اعتنق الرجل مذهب التطور في النشوء والإرتقاء . وكتب في عدة فروع منها علم النفس والحياة والاجتماع . والتربية والسياسة . وقد عكست هذه الكتابات آراءه وافكاره التطورية .

لاحظ "سبنسر" من دراسته في البيولوجيا أن الأنواع الدنيا من الحيوان تتكون أجسامها من أجزاء متماثلة لا يتوقف بعضها على بعض أما الأنواع العليا فتتألف أجسامها من أعضاء متباينة تعتمد في أدائها لأعمالها ووظائفها بعضها على البعض.

وقد ذهب "سبنسر" إلى أن هذا الأمر ، وهذا التكوين ينطبق على المجتمع ، فالمجتمع شأنه شأن أى كائن حى يبدأ متجانسا ، ثم يميل إلى التعقيد واللاتجانس ، ويبدأ الإنتقال من التشابه والتماثل عند "سبنسر" ينطبق على كل الظواهر السياسية وظواهر الأخلاق ، والعادات والقانون ، ويذكر الكثير من الأمثلة التى توضح هذا المبدأ ويقرر فى النهاية أن " التخصص هو غاينة كل تطور وإرتقاء فى

الموجودات " وهذا القانون يستند عنده على أساسين :-

الأول: كلما تزايدت درجة التعقد في المركب الحيوى تزايدت درجة التخصص والتنوع.

الثانى: كلما تزايدت درجة التخصص والتنوع فى الأعضاء تزايدت درجة استقلالها .

وحينما ينتقل للحديث عن المجتمع ليطبق عليه هذه القاعدة يقول أن الجماعات البشرية كانت في البداية تعيش على الفطرة. وتتكون من أفراد متشابهين من لحيث طرق المعيشة والإنتماء للمجتمع. والغايات والحاجات، ولا يعتمد كل فرد على غيره في سائر أموره. فكان الفرد يعد طعامه، ويبني مسكنه ويدافع عن نفسه مثله في ذلك مثل الأنواع الدنيا من الحيوان ثم ظهرت الحياة الاجتماعية وإنتقلت إلى مرحلة أكثر إرتقاء، فظهرت الفروق بين الأفراد، وأمكن ملاحظتها بوضوح وأصبح للفرد زوجة وأولاد يزرعون ويحصدون معا، ويتقاسمون أعمال الزراعة والصيد والرعى وشئون الحياة الاجتماعية الأخرى. فتزايد التخصص والإستقلال في مرحلة تطورية أخرى، فأصبح هناك من يقوم بالزراعة، ومن يقوم بغيرها من الأعمال سواء المرتبطة بها أو غير المرتبطة.

كما ظهر من يقومون بأعمال الإدارة ، والحكم والأمن وغيرها ، وبعد أن كان رب العائلة يفوم بكل الوظائف الاجتماعية في عائلته أصبح هناك من يقوم بجزء كبير من أعمالة ، وهكذا يستمر التطور في كل شئون الحياة الاجتماعية حتى تظهر الطبقات المختلفة ، وفي المجتمعات الحديثة إستمر هذا التخصص إلى أن وصل إلى مراحل دقيقة فظهرت عشرات التخصصات في المهنة الواحدة .

ومع ذلك فإن التخصص ووصوله إلى المراحل التى وصل إليها لا يعنى استقلال كل فرد عن الآخر أو كل طبقة عن غيرها من الطبقات. ولكن هذا التخصص يتضمن إلى جانب ذلك التضامن والتعاون. ويتمثل هذا التعاون في الأهداف والغايات التي يسعى إليها كل تنظيم إجتماعي ، أى أن نظرية "سبنسر" في الإنتقال من التشابه إلى التباين تقوم على فكرتين :

## الأولى : التباين Defferentiation

وهى تعنى الإنتقال من المتجانس إلى اللامتجانس . ومن التماثل المطلق إلى التباين المحدد .

#### الثانية : التكامل Integration

وهي ظاهرة تمييز جنبا إلى جنب مع ظاهرة التباين بمعنى أن

التخصص لا يؤدى إلى الإستقلال، والإنعزال، والإكتفاء الذاتى، ولكنه يؤدى إلى التضامن والتماسك وإعتماد الأجزاء على بعضها البعض طبقا لمبدأ التكامل الاجتماعي لشئون الحياة الاجتماعية.

## ثانيا: نظرية "سبنسر" في طبيعة المجتمع:

يعتبر المجتمع جزءا من النظام الطبيعي للكون ، وهو في ذلك يتفق مع "داروين وهيجل " ونظريته على هذا الأساس تعتبر نوعا من التفسير الطبيعي الذي يطبقة على سائر الكون ويرى أن علم الاجتماع هـو محاولـة لمعرفـة نشـأة المجتمـع وتركيبـه وعنـــاصره . وهيئاتــه . ومراحل نموه ، وتطوره ، وغير ذلك من المظاهر التي تخلقها العوامل الطبيعية والنفسية والحيوية . وهي عوامل تسؤدي دورها متضافرة في عملية تطورية موحدة ، فالتطور الاجتماعي من وجهة نظره هـو عملية تطورية عضوية يسميها " التطور فوق العضوى " Super Organic والمجتمع الإنساني يمثل أرقى صور هذا التطور . فالمجتمع يشبه الجسم الحي ، ويعقد "سبنسر" مماثلة من حيث الـتركيب الداخلي . فالمجتمع مزود بجهاز للتغذية مثل الكائن الحيى، وهذا الجهاز يتمثل في البيئات والطبقات المنتجة ، كما أنه مزود بدورة دموية تتمثل في نظم التوزيع، وطرق المواصلات، ومزود بجهاز هضمي يتمثل في نظم الإستهلاك وجهاز عصبي يتمثل في الجهاز التنظيمي والإدارة الحكومية.

ولكن الغروق بين المجتمع والكائن الحي من حيث التركيب تتمثل في أن عناصر الكائن الحي تكون كلا متماسكاً ومتحدا بصفة مباشرة إتحادا مادياً ملموساً. بينما نجد أن العوامل التي تؤدى إلى الوحدة في المجتمع عوامل خارجة عن التركيب العضوى في الفرد. وهذه العوامل هي اللغة والعواطف والإنفعالات، والأفكار، والمعتقدات والتقاليد وغيرها.

كذلك فإن الجهاز العصبى في الجسم الحي يشغل مساحة صغيرة وهو العقل بينما هو في الكائن الحي موزع بين الأفراد . فلكل إنسان الحق بالمساهمة في توجيبه المجتمع . والمجتمع مثل الكائن الحي أو الفردينشأ في صورة بسيطة ، ضيقة النطاق ثم يأخذ حجمه في النمو ، وعدد أفراده في التكاثر وهذا النمو تميز في الأعضاء والهيئات وتعقد في التركيب وهو بذلك ينتقل من التجانس اللامحدود. وعندما يقوم المجتمع وتستقر الحياة الاجتماعية فيه تبدأ الظواهر والنظم الاجتماعية في الإرتقاء والتطور . وهذه الظواهر في تطورها تتأثر بنوعين من العوامل :—

داخلية : وهي تتمثل في الناحية الفردية ، والتكوين الطبيعي ، والعاطفي والعقلي للأفراد الذين يكونون المجتمع . أي أن الأفراد

يشكلون الظواهر وفقا لهذه الخواص الداخلية .

خارجية : وتتمثل في نظرة في البيئة الجغرافية . والطبيعية . والمناخية لأنها تؤثر بصغة مباشرة على الأفراد . وبالتالي على الظواهر التي هي نتاج لأوجه هؤلاء الأفراد . وإذا كان المجتمع مثل الكائن الحي يمر بالضرورة بمراحل النشوء والإرتقاء فإنه يمر أيضاً بمرحلة التدهور والإنحلال . وهناك دولا ومجتمعات تضعف بعد قوة . وتتدهور بعد مجد وسلطان وتحل مجتمعات جديدة محل تلك التي يصيبها الإنحلال وهكذا فإن هناك خلقا متجددا في الحياة الاجتماعية .

عرض "سبنسر" بعض النظريات في مجال السياسة والأخلاق والإقتصاد والدين . ويهمنا هنا أن نشير إلى بعض هذه النظريات : - تصنيف المجتمعات:

يقسم "سبنسر" المجتمعات إلى نوعين : الأول : على أساس التكوين المورفولوجى ، والثانى : من الناحية الوظيفية . فمن الناحية الأولى يرى أن المجتمعات أما بسيطة أو مركبة ، ومن الناحية الثانية يرى أن المجتمعات أما صناعية وأما حربية .

فالمجتمعات تبدأ في حالة بسيطة مثلما هو حال الكائنات

الدنيا وتكون فى هـذه الحالة متجانسة . وتعيش فى حالة فوضى بدائية . ثم تأخذ هذه المجتمعات فى النمو كما ينمـو الكائن الحـى . فتنتقل لدرجة أعلى من التعقيد والتركيب . والتنوع فى النظم والظواهر والوظائف وبتوالى مثـل هـذه العمليات عبر الزمـن تنتقـل المجتمعات البسيطة الساذجة إلى مرحلة التعقيد والتركيب .

أما النوع الثانى فيقول عنه "سبنسر" أن من بين المجتمعات من يعيش أهله عن رغبة القتال . كما كانت الحياة فى نظر الاقطاع . ومن بينها من يعيش أهل . لأجل مكافحة متاعب الحياة ومواجهة مشكلاتها . فغايتهم الأساسية هى العمل . فالأولى هى المجتمعات الحربية . والثانية هى المجتمعات الصناعية . ففى المجتمعات الحربية يكون الجيش هو الأمة بأكملها ويكون فى حالة حركة دائمة . أما فى المجتمع الصناعى فيكون الجيش وراء الأمة . ويكون فى حالة مسون بينما تكون الأمة فى حالة حركة دائمة والسلطة فى المجتمع الحربي تتركز فى يد الحكومة بينما فى المجتمع الصناعى تكون فى أيدى الهيئات والنقابات .

هذا وكما أن الكائن الحي عرضة للتغير وفقا لظروف الطبيعة والبيئة . فكذلك يتغير شكل المجتمع . فقد يتحول المجتمع الحربي

إلى صناعى ، والصناعى إلى حربى ريثما تتوفر الظروف التى تؤدى إلى مثل هذا التحول ، ويستشهد فى ذلك بالمجتمع البريطانى الدى كان فى البداية مجتمعا صناعيا رائدا ، ما بين عامى ١٨٥٠ ، ١٨٥٠ ولكنه تحول بفعل تغيرات معينة فى القارة الأوروبية إلى مجتمع حربى إستعمارى . مع ذلك يكره "سبنسر" الحروب ويرى أن تطور الإنسانية ورقيها مرهون بالقضاء على الحروب

## ٧ – نظرية "سبنسر" في المكومة :

ينظر "سبنسر" إلى الحكومة على أنها ظاهرة عرضية استدعتها ضرورة التنظيم الذي بدونه لا يتم تكامل المجتمع ، فالتنظيم هو الضرورة ، أما قيام الحكومة فلا ينطوى في حد ذاته على شيء من الضرورة والتنظيم ضروري لأنه يسهل التعاون بين أفراد المجتمع ويحفظ كيانه ، ويحرض على استقراره ، ويعمل على دوامه .

ويفرق "سبنسر" بين نوعين من التنظيم ، الأول : تنظيم تلقائى ينشأ بنشأة الحياة الاجتماعية ويرمى إلى تحقيق الصالح العام وتنظيم رغبات الأفراد في حالة الاجتماع البسيط والثانى : تنظيم مقصود وهو ما تلجأ الحكومات إلى وضعبه عن قصد ، وتفرضه على الأفراد بالإلزام وقوة القانون ، وغرضه أيضاً يكون الصالح العام ويصطلح الأفراد

عليه رغبة في قيام التعاون الاجتماعي وتنظيم الحريات وقيام الحكومة وما ينطوى عليه من نظم لايحقق في نظره التكامل السياسي إلا إذا توفرت شروط كثيرة ، منها صلاحية البيئة لنمو المجتمع من الناحية السياسية والاجتماعية ، وضرورة تشابه الهيئات والطبقات . وينتقل بعد ذلك إلى تحديد وظائف الحكومة ، وهي تتلخص في حماية الدولة من خطر الغزو الخارجي ، وتحقيق الأمن في الداخل ، وضمان تنفيذ العقود والإلتزامات القائمة بين الأفراد . ويعارض تدخل الحكومة في كثير من نواحي الحياة الاجتماعية .

#### ٣- نظريته في الاقتصاد:

وهذه النظرية مترتبة على نظريته السياسية . فنراه في نظريته الاقتصادية يدافع ويدعم المذهب الفردى والنظريات الاقتصادية الحرة . وقد إتجه إلى هذه الوجهه لما شهده من إخفاق من جانب الحكومات وهيئاتها الإدارية وعدم كفاءتها الاقتصادية . لذلك دعا للحد من تدخلها في الشئون الاقتصادية ، وقد وافق " مالتس " Malthus في القول يتحديد النسل وضرورته ، وقد إستند هنا إلى بعض مشاهداته عن تناسب الإنجاب مع النمو وكبر الحجم تناسبا عكسيا . فكلما كان الكائن الحي قويا كانت ذريته قليلة العدد لأنه لا يحتاج كثيرا إلى مسن

يدعمه والعكس صحيح ولما كانت الإنسانية قد بلغت درجة كبيرة من التقدم فإنها ليست بحاجة إلى المزيد من التناسل . وبالتسائي فإن تقدم البشرية تكنولوجيا يؤدى إلى تناقص الإنجاب أو تناقص القدرة التناسلية مع تزايد القدرات العقلية .

#### (٤) نظريته في الأخلاق :

كانت نزعته السياسية والاقتصادية ذات أثر على نظريت الأخلاقية ، لقد كان في الجانب الأخلاقي ماديا أنانيا ، فيبدأ بتعريف الأخلاق على أنها سلوك الإنسانية والفعل الخلقي في نظره هو الذي يتفق مع ظروف الحياة ، ويكون أكثر مطابقة لطبيعة الإنسان . ولما كان الإنسان يتجه دائما لتحسيل اللذه وتجنب الألم ، فإن الفعل الأخلاقي هو الذي يحقق اللذه ويبعد الألم ، ومقياس اللذه هو المنفعة . وهي التي تساعدنا على الحكم على كل فعل بأنه أخلاقي أو غير أخلاقي. رابعا : نقد أراء ونظريات "سبنسر" :

واجهت آراء "سبنسر" بنقد كبير ومن أهم ماوجه إليه مايلى : - (١) هناك شك كبير في القضية أو القانون الذي وضعه "سبنسر" حول سير التطور من البسيط إلى المركب ، أو من السذاجة إلى التعقيد في كل أنحاء الطبيعة فحتى لو انطبق هذا القانون على بعض الحالات

- الخاصة إلا أنه لا يمكن أن ينطبق بصورة عامة .
- (٢)عقد "سبنسر" مماثلة بين الكائن الحي والمجتمع ، صحيح أن المجتمع يتكون من أفراد ، والأفراد خاضعون لقوانين علم الحياة ولكن ذلك لايستطيع القول بان المجتمع كائن حيى كبير يخضع لنفس القوانيين .
- (٣) جانبه الصواب في التقسيم الذي قدمه للمجتمعات الإنسانية، فتقسيم المجتمعات إلى بسيطة ومركبة أمر مقبول، ولكن تقسيمها إلى مجتمعات ذات وظائف حربية وأخرى صناعية، تقسيم غير واقعى لأنه لا لايتمتع بالعمومية المطلوبة لأى قانون فهو لاينطبق على كل المجتمعات. (٤) أعلى "سبنسر" من شأن الدولة الصناعية وقيمتها وإستقرارها، ولكنه لم يدرك أن نفس المجتمعات الصناعية هي التي اخترعت وسائل الحرب والدمار، وهي التي بدأت سياسة الإستعمار.
- (ف) وقع "سبنسر" في كثير من الأخطاء نتيجة اعتناقه المذهب الفردى. وضرورة الحد من سلطات الدولة . واعتقد خطأ أن التطور سوف يؤدى بالحكومة إلى الإنحلال . وبينما اعتقد في تطور المجتمع من البسيط إلى المركب ، أعتقد على العكس من ذلك بأن الحكومة تنتقل من المركب إلى البسيط كلما إستمر التطور والإرتقاء .

(٦)كل هذا فضلاً عن الأخطاء المنهجية التي وقع فيها ، فبدأ الإعتماد على الملاحظة والتجربة ، ولكنه أسرف في فرض الفروض والإحتمالات التي أدت به في النهاية إلى الفلسفة بدلا من العلم كذلك إستخدم المنهج التاريخي فقط في الاحالات التي تدعم صحة آرائة ، وهذا خطأ جسيم ، وأيضاً كانت مقارناته غير علمية . الأمر الذي إنعكس في قوانين غير دقيقة كانت ولاتزال عرضة للنقد والهجوم

### ب- بعض علماء علم الاجتمام في بربطانيا

لعل هربرت سبنسر كان من أهم رواد علم الاجتماع فى بريطانيا، وعلى ذلك فلقد ظهر علماء آخرون ، وان كانوا أقل شهرة من سبنسر ، إلا أنه كان لكل منهم طابعاً مميزاً وإتجاها أسهم فى تعميق دراسات علم الاجتماع ، وسوف نشر هنا اشارات سريعة إلى بعض هؤلاء العلماء الإنجليز ، مع التعقيب على ذلك بأهم الإتجاهات التى تسيطر على علم الاجتماع هناك .

## أولا: جون ستيورت مل J.S. Mill

تأثر "مل" بالفلسفة الوضعية التي وضع دعائمها أوجست كومت ، فقد إهتم مع غيره بمسائل السياسة الوضعية ، وعبادة

الإنسانية على حين أهمل النواحي العملية والمنهجية في فلسفته الاجتماعية . ومن أجل هذا فقد كان إسهامه وغيره من العلماء الذين إهتموا بهذه السياسة ضئيلا في مواجهة المشكلات التي تفاقمت في المجتمع البريطاني ، ومن أهمها الصراع الذي نشب بين الطوائف الدينية ، والتصادم بين العمال وأصحاب العمل وبين الإشتراكيين والرأسماليين .

ويعتبر جون ستيورت مل من وجهة نظر بعض الدارسين رجل إقتصاد ومصلحا إجتماعيا أكثر من كونه عالم اجتماع ، ذلك أن الجانب الأكبر من كتاباته كان في الفلسفة الاجتماعية ، والإصلاح الاجتماعي والتاريخ رغم أنها كانت تميل إلى الناحية السوسيولوجية .

ويرى "مل" أن الوظيفة الأساسية لعلم الاجتماع هى الكشف عن القوانين التى تؤثر فى الإنتقال من حالة اجتماعية إلى أخرى . ويرى أن أفضل المناهج فى ذلك هو المنهج التاريخى . وقد إعمترف باستقلال علم الاجتماع وتزعمه للعلوم الإنسانية كلها .

وفى كتاباته الأولى كان "مل" من المؤيدين" للمدرسة النفسية ". فيرى أن المكن إرجاع قوانين الحياة الاجتماعية إلى قوانين علم النفس الفردى ، وأن من المكن تفسير قواعد الاجتماع وظواهره في ضوء

مبادى، علم النفس، والقدرات الكامنة في الطبيعة الإنسانية التي يخضعون لها بإعتبارهم أفرادا. وأن اجتماع الناس لا يضفى عليهم صفات ذاتية كنتيجة لهذا الاجتماع.

ويذهب إلى أن ما ينشأ بين الناس من ظواهر أو يستحدث من نظم يخضع لقوانين لابأس من تسميتها قوانين اجتماعية . ولكن هذه الظواهر لايمكن إلا أن تكون أفعالاً وانفعالات ومؤثرات متبادلة بين الأفراد . فالأفراد هم أفراد مهما كانت حالة الاجتماع التي تضمهم . أو العلاقات التي تنشأ بينهم . فما يصدر عنهم إنما هو بإعتبارهم ذوى طبائع نفسية فردية .

ومن الواضح هنا أن تصور "مل" لطبيعة الظواهر والقوانين التي تخضع لها هذه الظواهر تنطوى على انكار صريح لعلم الاجتماع ومع كل هذه الدعاوى فإن "مل" قد عاد وخفف من هذه الآراء المتطرفة تحت تأثير أوجست كومت .

## ثانیا : هوبهاوس Hobhouse ثانیا : هوبهاوس

ومن بين علماء الاجتماع في بريطانيا نجد هوبهاوس الذي يعتبر خليفة لهربرت سبنسر، فقد بني نظريته السوسيولوجية على أساس فلسفته العامة في التطور. فإذا كان سبنسر قد اقتنع بأن التطور عبارة عن عملية تباين متقدم، وتوافق أفضل، فإن هوبهاوس أيضاً اعتبر أن غاية عملية التطور هي تحقيق الإنسجام التام، والتناسق الكلى في الحياة الاجتماعية. كما أن كلاهما نظر إلى المجتمع بإعتبارة وحدة عضوية.

على أن هناك إختلافات بين سبنسر وهوبهاوس. فيعتقد سبنسر أن التطور يسير أوتوماتيكيا بالرغم من تدخل الإنسان على حين يدعى هربهاوس أن مهما كانت عملية التطور معتمدة أوتوماتيكيا على الصراع من أجل البقاء إلا أنها تعتمد أكثر وأكثر على التحكم الشعورى للعقل للعقل الإنساني. وأن التقدم سيعتمد أولا على التوجيه الشعورى للعقل الإنساني ودورة في في العملية الاجتماعية. وكذلك يرى سبنسر أن الطبيعة العضوية للمجتمع تعتمد على الإستخدام الواسع للمماثلة البيولوجية، البيولوجية، بينمايمتنع هوبهاوس عن إستخدام المصلحات البيولوجية،

ولكنه يتحدث دائما عن الوحدة الضرورية للحياة الاجتماعية والإعتماد المتبادل بين أجزائها . هذا فضلا عن أن هوبهاوس يتناول مشكلات المجتمع من وجهة نظر الفلسفة التطورية ، ولكنه مسع ذلك يتميز بكونه عالم اجتماع واسع العلم . يميل للديموقراطية في مجال فكره السياسي.

ونجد هوبهاوس يناقش علاقة علم الاجتماع بعلم السياسة . فيقول إن علم السياسة فرع متخصص من علم الاجتماع . حيث أن علم السياسة يدرس التنظيم السياسي داخل المجتمع . ويرى أن فهم موضوع علم الاجتماع هو من أجل التقدم الاجتماعي . فهو علم التقدم الإنساني . فتفاعل الدوافع الإنسانية وتفاعل الأفراد هو العنصر الأساسي في العملية الاجتماعية . وهو الموضوع الرئيسي للتطور الاجتماعي وهذا التفاعل هو الحقيقة الأساسية في الحياة الاجتماعية . وكأن التأثير الذي يمارسه على الأفراد هو الحقيقة الأساسية في التطور الاجتماعي

ومن وجهة نظر هوبهاوس إن التقدم الاجتماعي هو الهدف الأساسي للدراسات الاجتماعية ويفرق بين التقدم والتطور . فيرى أن التطور أعم وأشمل . فقد تتضمن تقدما ، وقد يتضمن تطوراً . أما المقصود بالتقدم الاجتماعي فهو نمو الحياة الاجتماعية من حيث الصفات التي لها قيمة عند الإنسان . ولا يعتمد التقدم الاجتماعي على

لعوامل البيولوجية بل إنه شي، ثقافي ينتج عن عوامل نفسية واجتماعية

والتقدم الاجتماعى عند هوبهاوس هو نهاية المطاف فى عملية التطور الاجتماعى . وهو ينطوى على إزدياد تكيف الأفراد مع المجتمع وتناسق أشكال التنظيم الاجتماعى المختلفة ، وتناسق المجتمع ككل مع بيئته ويشير إلى أنه من الممكن أن نعتبر التقدم الاجتماعى تطوراً لمبادى، الوحدة والنظام والتعاون والانسجام بين الكائنات الانسانية . فالمجتمع المثالى هو الذى يسير نحو هذا التقدم هو ذلك المجتمع الذى يتحقق فيه هذا الإنسسجام والتناسق ، كما أن المجتمع المثالى هو الذى يعيش ويزدهر بالنمو المتناسق بين أجزائه ، كل منها يتطور فى إتجاهه ويزدهر بالنمو المتناسق بين أجزائه ، كل منها يتطور فى إتجاهه الخاص وتبعا لطبيعته الخاصة وهو يساعد على تطور الأجزاء الأخرى .

وهذا التوافق والتناسق لا يتم بطريقة آلية أوتوماتيكية . ولكنه يتحقق عن طريق أو بفعل الإرادة والذكاء ، والجهد الحي

ولذلك فإن الضبط الاجتماعي الرشيد لظروف الحياة يمكن أن يكون دليلاً على التقدم الاجتماعي ومن هنا يمكن أن نأخذ نمو العقل الاجتماعي وسيطرته وتحكمه في ظروف الحياة على أنه مقياس للتقدم وهكذا فإن الخصائص المميزة للعصر الحديث أن الحضارة أصبحت لها اليد العليا، وأصبحت ظروف الحياة المادية تحت سيطرة الإنسان، وأن ذلك ساعد على وضع أسس النظام الاجتماعي الذي يكفل التطور والتقدم.

# ثَالثًا : أرنولد توينبي Arnoild Toynbee

حقق أرنولد توينبى شهره واسعة لإهتمامه بالتاريخ السوسيولوجى ، أو علم الاجتماع التاريخي ، أو المقارن وكان كتاب "دراسة التاريخ أهم كتبه وأشهرها ".

أثرت الحرب العالمية الأولى فى توينبى وجعت يتجه للشئون العامة ، ومنذ ذلك الوقت ربط بين الكتابات التاريخية ، خاصة تاريخ الشرق الأدنى المعاصر ، وبين نشاطه فى الحياة العامة .وكتب كتابا عن القومية والحرب ، حيث تناول علاقة القومية بالحرب العالمية الأولى، كذلك كتب كتابا عن اليونان المعاصرة ، وتركبا المعاصرة ، وقام بزيارة عدد كبير من بلدان العالم القديم والحديث

وقد درس توينبى حضارات العالم التى ظهرت من قبل . وكرس جهوده فى هذه الدراسات لمشكلة نمو الحضارات وانهيارها . والمبادى، التاريخية التى نلاحظها عند دراسة الحضارات والعمليات الداخلية فى تكوين هذه الحضارات وكتب بعد ذلك عن نضوج الحضارات وانحدارها وسوء تكاملها .

كذلك إهتم توينبي بكتابه تاريخ الحرب العالمية الثانية .

اعتقادا منه أن على المؤرخ أن يهتم بالمسائل العامة ويضع تعاليمه وطاقته في خدمة بلده والعالم بأسره وقد كان توينبي مسيحيا مخلصا . يرى أن الخلاص الكلي للإنسانية يكمن في تمسك الحضارة الغربية بالتعاليم والقواعد المتضمنة في المسيحية .

وتتمثل إسهامات توينبى في علم الاجتماع فيما يطلق عليه حاليا دراسة الثقافة دراسة قائمة على أسلوب دراسة الحالة Case خاليا دراسة الثقافة من وجهة نظر study . وقد قدم لنا أمثلة هامة لإمكانية دراسة الثقافة من وجهة نظر علم الاجتماع التاريخي .

هذا وتعتبر دراسات توينبي من وجهة نظر علم الاجتماع إسهاما بارزا في مجال علم الاجتماع المقارن ، وتختلف عن الدراسات الأولى لعلماء الانتروبولوجيا والاجتماع التاريخي . من حيث أنه اهتم بالحضارات التاريخية بدلا من أن يكرس كل جهده لدراسة المجتمعات البدائية .

رابعاً: بعض الإتجاهات العامة في دراسات علم الاجتماع البريطاني:

بعد أن استعرضنا بعض اسهامات علماء الاجتماع البريطانيين ومن أهمهم هربرت سبنسر وهو بهاوس تجدر الإشارة إلى بعض الإتجاهات التى غلبت على دراسات هذا العلم في بريطانيا ومن أهمها:-

#### ١- المسح الاجتماعي:

وقد إشتهر هذا الأسلوب في بريطانيا على يدى تشارلز بوث Charies Booth. رونترى Rowntree. حيث إهتم هؤلاء باجراء دولسات مسحية لاستجلاء ظواهر الفقر في لندن وكذلك أجوال الطبقة العاملة وقد غلبت على هذه المسرح الأهداف العلمية. سواء للكشف عن ظواهر معينة أو الحصول على مادة علمية تمهيدا لإجراء خطة عن ظواهر معينة

#### ٢- المارسة الاجتماعية :

ظهرت دراسات كثيرة في علم الاجتماع البريطاني كان هدفها خدمة الممارسة العملية . والإسهام في صنع سياسة عملية . وقد ظهر في كثير من أعمال مانهايم ،الذي كان كتابه في علم اجتماع المعرفة يتضمن محاولة قديمة لعلم الاجتماع تتمثل في الوصول إلى مذهب في السياسة العملية وكذلك كتابه " الحرية ، والقوة والتخطيط الديمقراطي"، فضلا عن إنشغاله وغيره من الكتاب بمسألة تحقيق التكامل

#### ٣- علم الاجتماع الصناعي:

وفي ضوء إزدهار الصناعة ، وإنتشار الثورة الصناعية إزدهر علم

الاجتماع الصناعى الذى يركز أساسا على العلاقات الإنسانية فى الصناعة . ونتائج عملية العمل الرشيد . ومشكلات الصناعة واسلوب اتخاذ القرار داخل المصنع . وهكذا إنتعش هذا الفرع الجديد من نوع علم الاجتماع فى بريطانيا.

#### ٤- الطبقات الاجتماعية:

كذلك ظهر إهتمام كبير في مجال علم الاجتماع البريطاني بمناقشة طابع البناء الطبقي للمجتمع الصناعي الحديث. وقد تجلي ذلك في أعمال بوتومور " الطبقات في المجتمع الحديث " دراسة مقارنة لمفهوم الطبقة والبناء الطبقي . إلى جانب أعمال " مارشال " عن المواطنه والطبقة الاجتماعية حيث يصف التغيرات التي تحدث في بناء المجتمع البريطاني الحديث .

ولقد أدت هذه الإهتمامات والأعمال المؤيدة التي أظهرتها إلى نشأة فروع متميزة في مجال علم الاجتماع البريطاني ونشرت دراسات عديدة يصعب حصرها هنا تعبر عن هذه الإتجاهات أو التيارات التي تعيز بها علم الاجتماع في بريطانيا.

### ج – في ألمانيا

#### تمهید:

لم يكن معظم علماء الألمان في بداية دراساتهم متخصصين في علم الاجتماع ، ولكنهم تلقوا تعليما في الفلسفة ، أو الاقتصاد ، أو القانون أو الأنثروبولوجيا ، وشخلوا كراسي الأستاذية في هذه التخصصات وليس في علم الاجتماع . ومع ذلك كانت لهم إسهامات هامة ومتعددة في علم الاجتماع . الأمر الذي خلق أمامهم أشكالا كثيرة من المعارضة والعقبات .

وقد ثار جدل كبير فى الكتابات السوسيولوجية الألمانية حول إمكانية تطبيق طرق البحث فى العلوم الطبيعية ، على العلوم الاجتماعية ، واختلف العلماء حول مؤيد ، ومعارض . فالمعارضون رأوا أن مجال المادة وهو موضوع العلوم الطبيعية ، يختلف عن مجال النفس وهوموضوع العلوم الاجتماعية . أما المؤيدون فرأو أن العلوم الاجتماعية قد تستخدم طرق العلم الطبيعى فى البحث بطريقة نافعة ، وذلك باستثناء التاريخ الذى يدرس الجوانب الفردية والفريدة فى مجال الظواهر الاجتماعية ، وهذه الدراسة لايمكن الإستدلال على أساسها .

ومع ذلك فقد هاجم المؤرخ الإنجليزى أرنولد توينبي هذا الزعم قائلا بأنه يمكن استخلاص بعض القوانين العامة التي يسير عليها التطور التاريخي .

ويمكن القول أن العلماء الألمان هم أول من وضعوا أسس علم الجغرافيا البشرية ، وهو العلم الذي يدرس العلاقة بين الإنسان والمجتمع والبيئة المادية ولاتزال كتابات "راتزل" في هذا المجال تمثل منزلة راقية بين الكتابات في هذا العلم في العالم العربي بأسرة . وقد إنشغل بالتوفيق بين مبادىء التطور البيولوجي ، وعملية التأثير الجغرافي على النوع الإنساني .

كذلك إهتم العلماء الألمان بالإتجاه البيولوجي في علم الاجتماع وحاولوا إجراء تطبيقات مختلفة على فروض دارويين Darwin عن العمليات الاجتماعية . وقد عبروا كثيرا عن فكرة الماثلة بين الكائن البيولوجي ، والوحدات الاجتماعية . وأحيا بعضهم فكرة الكائن العضوى الاجتماعي ، واتخذوا منها أساساً لأفكارهم في الإصلاح الاجتماعي . وفي هذا المجال دافع "جمبلو فتش " بحماس كبير عبن التماثل بين " الداروبنية الاجتماعية " ، أي الحرب وصراع الأجناس من ناحية . وبين التطور العضوى من ناحية أخرى .

كذلك نسب أصل الدولة ونمو بنائها الاجتماعي إلى أثر الحرب

وصراع الجماعات الاجتماعية . وقد شاع بين العلماء الألمان هذا الإتجاه وهو تطبيق مبادىء دارون فى التحليل الاجتماعى . وبذلوا جهدا كبيرا لوضع نظرية عن التطور الاجتماعى فى حدود مبادى الوراثة . والإنتخاب الطبيعى ، والتغاير والصراع من أجل البقاء ، والبقاء للأصلح . وقد مثلت هذه الجهود تطورا كبيرا فى مجال علم الاجتماع فى ألمانيا وغيرها . حيث حاولوا تطبيق المبدأ التطورى فى كل من المجتمع والثقافة .

وإلى جانب الجهود السابقة كان لرواد المدرسة الألمانية الاجتماعية إسهامات متميزة في مجال علم النفس ، سواء علم النفس الاجتماعي ، أو الرأى العام ، أو علم الأجتماع النفسي أو علم الذي يدرس العوامل النفسية المؤثرة في حياة الجماعة

وقد دافع عدد كبير من العلماء الألمان عن علاقة علم الاجتماع بالتاريخ ، فقالوا أن علم الاجتماع من حيث تكوينه هو تاريخ متسع وغنى . ويمكن القول أن علم الاجتماع والدراسات الاجتماعية في ألمانيا قد تأثرت إلى حد كبير بالبيئة والأفكار والمؤثرات السائدة في مجتمعهم. ومن هنا فإن الأساس البيئي، للنظريات الاجتماعية قد أسهم ما يعرف بإسم علم اجتماع المعرفة الذي حدد معالمة ماكسس شيللسر

Max Scheler وأسهم فيه كارل مانهايم Max Scheler بجهد كبير منذ أن صدر كتابه " الايديولوجيا واليوتوبيا ".

وسوف نتناول فی هذا الفصل إسهامات کل من فردیناند تونیز . Max weber وماکس فیبر George . F. Tonnies . ۴. Tonnies

ولد تونيز في مقاطعة في شمال ألمانيا عام ١٨٥٥ . لأسرة تعمل بالزراعة منذ فترة طويلة . وقد درس تونيز فقة اللغة الذي أثر هذا النوع من التعليم في إتجاهه لدراسة الفلسفة الاجتماعية . والعلوم الاجتماعية وقد تأثر بعدد من العلماء والكتاب . وخاصة أحد علماء الإقتصاد ويدعى فاجنر Wagner وكان هذا الأخير يؤمن بضرورة قيام الدولة بتنظيم متزايد للحياة الاجتماعية . لذلك تأثر تونيز بفكرة أو مذهب إشتراكية الدولة . وبعد ذلك إهتم تونيز بكتابات توماس هوبز من أعظم المدافعين عن سلطة الدولة التي لا نهاية لها . وقد أدى ذلك إلى أن يكرس تونيز جهدا كبيرا لقسراءة الفلسغة السياسية ، والقانون الطبيعى . فضلا عن العلوم الاجتماعية .

وقد ألم بقدر كبير من الكتابات الألمانية . والإنجليزية والفرنسية ومن مجمل قراءاته تصور أن كل صور التفكير غير العقلاني

أو غير الرشيد لها معناها الخاص ، وهي في النهاية مشتقة من الإرادة الإنسانية ، وأصبحت النظريات الاجتماعية من وجهة نظره تعبيرات عن الإرادة الاجتماعية ، وإنعكاس للظروف الاجتماعية الواقعيد

كذلك إتضح له أن بعض الأفكار كالشيوعية والإشتراكية لاينهغى إعتبارها مجرد صور ذهنية أو خيالية بل في حقيقة الأسر صور من الحياة الاجتماعية الواقعية فالدراسات الاثنوجرافية الحديثة أثبتت وجود الشيوعية البدائية وأدرك تونيز أن تاريخ الإنسانية قد مر بعدة مراحل بدأت بالشيوعية البسيطة وانتقلت إلى مراحل مختلفة من النزعة الفردية شم إلى الإشتراكية العالمية وقد عرض تونيز كل هذه الأفكار في مؤلفه الشهير "المجتمع المحلى والمجتمع العام"

ولقد كان تونيز محافظا ، ومع ذلك فقد إشترك فى كل الحركات التقدمية الهامة التى ظهرت فى عصره ، فقد إشترك فى فرعين من فروع الحركة العمالية المنظمة ، وهما الجمعيات التعاونية الإستهلاكية ، والنقابات العمالية المنظمة ، معتقدا أنهما قد يمهدان الطريق لقيام مجتمع أفضل .

كذلك إشترك تونيز في تأسيس الجمعية السوسيولوجية الألمانية. وظل رئيسا لها عدة سنوات ، وكان عضوا شرفيا في الجمعية

السوسيولوجية الأمريكية ، وكان على صلة وثيقة بكل مشاهير عصره من الكتاب والفنانين ورجال السياسة .

#### أهم نظرياته وكتاباته:

تضم كتابات تونيز كثيرا من الموضوعات ، والمجالات الواسعة فى علم الاجتماع ، والفلسفة الاجتماعية ، والاقتصادية والسياسية وتشكل نظرية تونيز عن المجتمع المحلى والمجتمع العام ، والتى تعرف بإسم Gemeinschaft and Gesellschaft ، تمثل مرتكزا لأفكار تونيز عن كثير من المفهومات الاجتماعية . كذلك فإنه شهرته العالمية فى مجال علم الاجتماع مستمدة من هذه النظرية .

ولقد تميز كتابه عن المجتمع المحلى والمجتمع العام بقوة التفكير ، وجمال الأسلوب ، ويضم بين دفتيه الأسس النفسية الاجتماعية والمقولات السوسيولوجية الأساسية .

وقد طبق تونيز مفهوماته الأساسية عن المجتمع المحلى . والمجتمع العام على دراسة ظواهر خاصة من الحياة الاجتماعية . كالأخلاق . والطرق الشعبية Morals and Folkways . فضلا عن تطبيقها في مجال الرأى العام . ولم تتوقف إسهامات تونيز عند هذا

الكتاب وحدة . ولكن نظريت السوسيولوجية تطورت ونضجت بعد ذلك ووصلت إلى آفاق أرحب . وهناك أجزاء من نظريته فى علم الاجتماع لم يعرفها معرفه جيده سوى تلاميده . حيث لم تظهر فى صورة كاملة . بل ظهرت فى عدة مقالات . ولذلك نقول إن كتابه المجتمع المجلى والمجتمع العام أكثر نفعا ، ولاغنى عنه لفهم نظرية تونيز فى علم الاجتماع .

وحينها درس تونيز نظرية توماس هوبز فى القانون ونظرية الدولة تعاظم إهتمامه بمشكلات المجتمع ، وفلسفة القانون كذلك تجدر الإشارة إلى أعمال تونيز فى مجال الدراسات الامبريقية (أو الواقعية) ، تلك الأعمال التى كرس لها جزءاً هاما من حياته . فقد أجرى عدة مسوح اجتماعية عن العاملين فى الملاحة والموانى البحرية . والتى طلب إليه القيام بها بعد إضراب قام بسه العمال فى هامبورج . كذلك أجرى دراسة عن العلاقة بين بعض الظواهر الأخلاقية والظروف الاقتصادية والاجتماعية فى إحدى المدن . وكتب عدة مقالات عن الجريمة فى تلك المدينة ، وتعتمد هذه المقالات على معلومات جمعها من السجون الرئيسية . هذا إلى جانب دراسة عن الإنتحار فى المدينة . والتغيرات الدورية فى معدلات الزواج ونسبة المواليد الذكور إلى الإناث

فى بعض الفئات الاجتماعية والاقتصادية . وهكذا كانت دراسات تونيز متعددة ومتشبعة غطت كثيرا من المجالات الاجتماعية ومع ذلك فسوف نمنح بعض التركيز لنظريت عن المجتمع المحلى والمجتمع العام لما نالته من شهرة جعلتها علامة متميزة على طريق نمو علم الاجتماع الألمانى .

### المجتمع المعلى والمجتمع الغام:

يمثل مبدأ العلاقات الإنسانية ، أو الحقائق الاجتماعية المجردة الأساس لنظرية تونيز . ويقوم هذا المبدأ على التمييز بين مفهومين أساسيين هما المجتمع المحلى والمجتمع العام . وهنذان المفهومان يشكلان موضوعا أساسيا للمناقشة بين الفلاسفة الإجتماعين منذ عهد أرسطو .

ويعتبر كل منهما صورة من جانب واحد لواقع الحياة الاجتماعية ولقد قصد تونيز بهذين المفهومين الإشارة إلى التباين الشكلى أو التصورى الواضع بين نعطين أساسيين من أنماط الحياة الاجتماعية وهما نعطان متعارضان لصور اجتماعية واقعية ملموسة ، وقد لاحظ أن من يكتب عنهما بتناول أحدهما فقط دون الآخر .

وإذا كنا قد أشرنا إلى تأثير هوبز على تونيز ، فيمكن القول أن

هوبز ميز بين الدولة الطبيعية . والدولة السياسية . وكان هـذا تمهيدا لظهور مفهومـى المجتمع المحلـى والمجتمع العام . كذلك أسهمت المعلومات التى أتيحت نتيجة الدراسات الانتروبولوجية الثقافية . وفقه اللغة . والقانون المقارن فى بلورة مفهـوم المجتمع المحلـى والمجتمع عند تونيز . فعلى سبيل المثال تأثر تونيز بكتاب " مورجان Morgan " عن المجتمع القديم إلى جانب تأثيره بفلاسفة الحقوق الطبيعية الألمان . والأمريكان .

Sir H.Maine ونجد تونيز يعترف بفضل السير هنرى مين خاصة فى فكرته عن إنتقال المجتمعات الإنسانية من المنزلة أو الكانة الاجتماعية إلى التعاقد

ومن الواضح أن التمييز بين المجتمع المحلى والمجتمع العام كمفاهيم أساسية للجماعات الاجتماعية يتطلب التمييز بين الكيانات الاجتماعية العضوية ، والكيانات الآلية أو الميكانيكية أو بين العلاقات التي تنشأ طبيعيا من عواطف المساركة الوجدانية . والعلاقات التي تتكون بطريقة شعورية مقصودة ومن أجل غرض محدد ويثير تونيز هنا عددا من القضايا على النحو التالى :

(أ) ينبغي أن ننظر إلى كل العلاقات الاجتماعية بإعتبارها من خلق

الإرادة الإنسانية ، وتظهر كوقائع اجتماعية من خلال طريق واحد هو إرادة الأفراد في الإرتباط معا

(ب)هذه الإرادة وما ينشأ عنها من علاقات داخلية بين الأفراد المترابطين مع بعضهم البعض ، هي من طبائع متنوعة . فقد تكون الجماعة أو العلاقات أمورا مرغوبا فيها من أجل تحقيق غاية محددة تتمثل في اللامبالاه التامة . أو النفور من الشركاء (كما هو الحال في الشركة التجارية مثلا) ، أو قد تكون العلاقة ذات قيمة في حد ذاتها (كالصداقة ) بسبب المشاركة الوجدانية القائمة بين الشركاء وهنا ميز تونيز بين نوعين من الإرادة هما الارادة العاطفية .والإرادة الرشيدة (أو الإرادة الرئيسية ، والإرادة التحكمية ) والإرادة الرشيدة هي التي تميز بين الغاية والوسيلة .

(ج)والإرادة العاطفية ليست بالضرورة إرادة غير رشيدة ، بل على العكس قد يستطيع المرء التمييز بين درجات من الرشاد في الإرادة العاطفية ، والمجتمعات المحلية المشتقة منها . ويكون المعيار أو المقياس هنا بادئا من المشاركة الوجدانية الغريزية بين الأفسراد المترابطين ترابطا بيولوجيا فهذه هي التي تحدد الإرادة الفردية ، هذا بالإضافة إلى إعتبارات أخرى كأن تعتمد الإرادة الفردية على

علاقة تنشأ عن التشبث العام بقيم معينة كعلاقة الدم والجوار والأسرة والمجتمع المحلى والطائفة المهنية

وقد هوجمت تصورات تونيز على أساس أنها تصورات نظرية أو تصنيفية، ولكن تونيز لم يكن يقصد ذلك، بل أكد على أن هذه المفاهيم تعبر عن أنماط مثالية لاتوجد بهذه الصورة في العالم الواقعي . ولذلك فهي لاتستخدم كنماذج تصنيفية ، بل ينبغي إعتبارها كسمات موجودة بنسب متباينة في الكيانات الواقعية . فإذا قلنا أن الأسرة مجتمع محلى . فإن مهمة عالم الاجتماع هنا أن يحدد مدى توافق الأسرة مع موقف واقعي مثل أسرة العامل في مدينة كبيرة مثلا . وهل توافق الأسرة مع مجتمع محلى أكثر من توافقها مع موقف أو مجتمع أخر مثل الأسرة مع مجتمع محلى أكثر من توافقها مع موقف أو مجتمع هذا النحو فإنه يصبح من المكن إستخدامها في دراسة الظواهر التاريخية دون تشويه في منطق النظرية .

والواقع أن مفهومى المجتمع المحلى والمجتمع العام غيير متناقضين تعاما . فالسلوك الإنساني لايحركة العقل وحدة ولكن تحركة أيضاً الميول والعواطف . أى تحركه أساسا الإرادة الطبيعية العاطفية . كما تحركه الإرادة الرادة الرشيدة إلى حد ما . أى أن الروابط والتنظيمات لها

بالضرورة أساس في المجتمع المحلى . أي أن المفهومين متدخلان من أخلاق وغير متناقضين

### النظرية والبحث عند تونيز:

حظى كتاب المجتمع المحلى والمجتمع العام شهرة واسعة في المانيا ولكنه لم يحظ بمثل هذه الشهرة والتقدير في أمريكا . ذلك أن علماء الاجتماع الأمريكيين لايهتمون كثيرا بما يسمى علم الاجتماع النظرى . ومع ذلك فقد إعتقد تونيز في إمكان التوصل إلى مناهج للبحث في العلوم الاجتماعية . ولم ينظر إلى النظرية بإعتبارها غاية في حد ذاتها أو مشتقة أو منفصلة عن البحث الاجتماعي . فهو يمينز بين ثلاثة فروع لعلم الاجتماع لكل منها جوانبه المعرفية وطرقه البحثية :-

(٢)علم الاجتماع التطبيقي .

(٣)علم الاجتماع الامبيريقي أو السوسيوجرافيا .

وفكرة علم الاجتماع النظرى تتفق تقريبا مع فكرة علم الاجتماع العام الذى نعرفه في الوقيت الحاضر.وموضوع هذا العلم هو دراسة الكليات الاجتماعية المجردة الثابتة وهي تتكون من العلاقيات

الاجتماعية، والجماعات أو التنظيمات الاجتماعية. ويتكون هذا العلم من نسق من المفاهيم وهي وسائل ضرورية لوصف وفهم الظواهر الاجتماعية الواقعية.

أما علم الاجتماع التطبيقى فهو يهتم بتطبيق مفاهيم على الاجتماع النظرى فى تحليل وتفسير المجتمعات التاريخية الواقعية . والعمليات الاجتماعية للتطور . ويتضح من هذا أن المعنى الأصلى لعلم الاجتماع هو أنه فلسفة علمية للتاريخ . كما كان يدركه أوجست كومت والإختلاف بين علم الاجتماع النظرى وعلم الاجتماع التطبيقى هو أمر مساو للإختسلاف بين النظرية الاستاتيكية . والنظرية الاستاتيكية . والنظرية الديناميكية عن المجتمع ، وأبعد من هذا فإن هذا الإختلاف يرجع إلى الإختلاف بين المنهج التجريدي والمنهج الاستلالي . ففي علم الاجتماع التطبيقي ينبغي جمع المعلومات الإمبيريقية وتنظيمها وتفسيرها تبعالملبذأ التطور العام من المجتمع المحلى إلى المجتمع العام

وأخيرا فإن الدراسة السوسيوجرافية للظروف والعمليات الاجتماعية الحالية ، أو ما يسمى علم الاجتماع الإمبيريقى ، فيستخدم الطرق الاستقرائية أو الإمبيريقية ، لأن كل البيانات المطلوبة فى هذا المجال إما أنها موجودة ، وإما أنه يمكن الحصول عليها .

فالدراسات الإمبيريقية تستخدم مفاهيم علم الاجتماع النظرى من أجل إختبار الحقائق وتنظيمها . ويتفق هذا المفهوم للسوسيوجرافيا مع النموذج الحديث للمسوح الاجتماعية . والدراسات الايكولوجية المنتشرة في أمريكا والتي تقوم على الدراسة العلمية للحقائق السوسيولوجية كما تبدو في المجتمعات المحلية . أو الجماعات الواقعية الملموسة .

وهكذا يتضح أن فكر فرديناند تونيز كان فكرا خصبا أترى نظرية علم الاجتماع ، وأرسى دعائم المدرسة الألمانية باعتباره أحد روادها المؤسسين .

## ۲- جورج زيمل : George Simmel

يعتبر جورج زيمل من وجهة نظر علما، الاجتماع الزعيم الفعلى للمدرسة الألمانية في علم الاجتماع . فقد كان من بين العلماء الذين إنتقلوا بهذا العلم من التقليد الكلاسيكي إلى عصر النهضة في أواخر القرن التاسع عشر . وذلك في مجال النظرية والبحث السوسيولوجي على حد سواء . وفضلا عن ذلك فإنه ينظر إليه على أنه زعيم الإتجاد الصورى أو المدرسة الشكلية في علم الاجتماع . وقد كان فيلسوفا بالدرجة الأولى . فقد إهتم بمشكلات المجتمع إلى جانب التاريخ .

والفنون الجميلة ، والأدب وقد ترجمت كتاباته إلى كثير من اللغات الغربية . الأمر الذى أكسبة شهرة كبيرة .

### موضوع علم الاجتماع عند زيمل:

لايتفق زيمل مع القول بأن علم الاجتماع هو العلم السذى يبدرس كل الحقائق الاجتماعية ، أو كل ما هو إنساني . فذلك يوسع نطاقة ولايمكن الباحثين من الإحاطة بكل جوانبه . ولكنه يرى أن علم الاجتماع يجب أن ينفصل عن العلوم الخاصـة التـي يـدرس كـل منهـا موضوعاً اجتماعياً محدداً . ويرى أن العلوم الاجتماعية التي تقوم حديثا يجب أن تعتمد على التجريد ، بمعنى أن تجرد حقائقها وموضوعاتها مما تنطوي عليه من مادة ، وذلك من أجل الوصول إلى مبادئها الجوهرية والشكلية . ويطبق هذه النظرة على علم الاجتماع . فهو عنده علم نظري مجرد موضوعة دراسة العلاقات الاجتماعية في صورها الخالصة . أي دراسة أشكال التفاعلات الاجتماعية المتبادلة التي تحدث في كل ميادين الحياة الاجتماعية ، ولايــدرس هـذا العلـم الحقائق المادية التي تنطوي عليها الظواهر ، فهذه متروكه أو يجب أن تترك للعلوم الاجتماعية الخالصة التي تعمالج مختلف ميادين النشاط الاجتماعي . أما مهمة علم الاجتماع فهي مهمة تجريدية مقصورة على

الوصول إلى أشكال العلاقات الاجتماعية .

وترتكز نظرية زيمل على التمييز بين طبيعة العلاقات الاجتماعية من ناحية الشكل أو الصورة . وما تنظوى عليه مضمون اجتماعى . لأن العلاقات التى تنشأ بين الأفراد فى المجتمع كالصراع والتنافس . والخضوع ، وتقسيم العمل ، والتقسيم الطبقى وغيرها موجودة فى مختلف ميادين الحياة الاجتماعية . ووظيفة علم الاجتماع هى تحليل هذه المظاهر المختلفة للعلاقات الاجتماعية حتى تصل إلى مقوماتها الأساسية ، وخصائصها الذاتية . ثم تحاول تفسيرها فى صورها المجردة بعيدا عن تجسداتها أى مادتها فى المجتمع .

## طبيعة المجتمع :

ينشأ المجتمع من وجهة نظر زيمل عن التفاعل النفسى بين الكائنات الانسانية كأفراد . وكأعضاء في جماعات . والمجتمع في الحقيقة ليس شيئا عاديا ولكنه عبارة عن عملية معقدة . فهو مجموعة من العلاقات المعقدة . أو الأحداث أو الوقائع ، أو الأشياء الوظيفية التي يخلقها الأفراد ، ويعيشوا فيها وتعبر عن تفاعل خبراتهم . وكثيرا ما كان زيمل يتجنب إستخدام كلمة المجتمع ، ويستخدم بدلا منها

مصطلب الهيئة أو الرابطة ليشير إلى الطبيعة الحقيقية للواقع الاجتماعي ومع ذلك فإن التفاعل النفسي لايكون عملية الترابط Association فليس الترابط مجرد تبادل النظرات بين الأفراد . أو بين فردين يمران في الشارع ولكن الترابط يتكون من الظواهر الكبرى التي إذا ما تكررت تشتد وتقوى . ويكون لها طبيعة العمليات الاجتماعية . فالوجود معا والترابط الكامل يفترض أن يعمل على إستمرار التأثير المتبادل الكثيف . وحتى الجماعات الكبيرة أو التنظيمات . التي تتكون من العلاقات بين الأفراد . والتي تتطابق مع فكرة المجتمع عند زيمل ؛ هذه الجماعات ليست سوى تعبير عن التفاعلات المباشرة بين الأفراد . وهذه العلاقات ليست نفسية فحسب ولكنها أيضاً علاقات أخلاقية .

# وهذا القول عند زيمل يتضمن مبدأين أساسين :-

الأول: أنه في أى نوع من أنواع التفاعل. عندما يفقد أحد طرفى العلاقة التفاعلية أهميته عند الطرف الآخر فإن أى علاقة يراها أحد الطرفين هامة في حين يراها الطرف الآخر مجرد وسيلة لتحقيق غاية لا ترتبط بالطرف الأول. أو إذا وجدت اللامبالاه الكاملة من جانب

أحد الأطرف نحو الآخر، فإنه العلاقة الناشئة لا تعتبر علاقة اجتماعية على الإطلاق . بسبب عدم وجود رابطة في مثل هذه الحالات .

الثانى: يمكن النظر إلى المجتمع على أنه نسبق من العلاقات الأخلاقية والقانونية التقليدية بين الأفراد. وأن هذه الرابطة تتضمن تبادل الحقوق والواجبات. وهذا المبدأ يستخدم فى تحليل علاقات القوة والسيادة والسيطرة. ولا مجال للإجبار فى العلاقات الإجتماعية لأن التفاعل يتضمن بالضرورة قدراً من الفعل، والإختيار، وإتخاذ القرار، وهذا لايحدث من جانب الأفراد المجبرين.

ومعنى ذلك أن مفهوم التفاعل الاجتماعى عند زيمل يستبعد العلاقات التى قد تنشأ بين الإنسان والأشياء من مجال علم الاجتماع . أى أنها لكى تكون داخله فى مجال علم الاجتماع لابد أن تكون بين أشخاص.

وفضلاً عن ذلك يرى زيمل أن العمليات التى قد تؤدى إلى الإنحلال هى عمليات هامة فى حياة الجماعة مثل الترابط تماماً حيث أنه ليس هناك جماعات متجانسة تجانساً تاماً وإذا أمكن وجود مثل هذه الجماعة فلن توجد فيها أية حياة ولذلك نجد أنه فى علاقات الزواج هناك قدر معين من الصراع، فهو عنصر ضرورى

كما أن المعارضة هي الوسيلة الوحيدة التي تساعد الأفراد الذين يقسوم بينهم عداء على أن يتحملوا وجودهم معا في رابطة واحدة .

ومع ذلك فإن الصراع وحدة لاينتج صوراً اجتماعية ،غير أن وجودها إلى جانب قوى الترابط يكونان معا الوحدة الواقعية الحية للجماعة.

ويتحدث جورج ريمل عن أن هناك قدرا مسبوحا به من العداء بين أعضاء الجماعة فالجماعات الكبيرة التي تتصف بدرجة عالية من التنظيم سوف تقاوم درجة أعلى من الإنقسام وذلك بشكل أكبر مما تتحمله التجمعات الميكانيكية فالدولة العصرية مشلا تستطيع أن تتحمل صراع الأحزاب السياسية كما تستطيع إستخدام العداءات بين هذه الأحزاب لحفظ توازن الدولة وإستمرار تقدمها على حين أن دولة المدينة اليونانية تحطمت بسبب الصراع الحزبي الداخلي وهكذا تتغاوت حدة الصراع . كما يتغاوت معدل تحمل الجماعة لهذا الصراع وفقا لظروفها وبنائها .

### بناء المجتمع ومشكلات النمو الاجتماعي:

تتطابق فكرة الصورة عند جورج زيمل مع فكرة البناء . فهو قد ناقش مثلما فعل الوظيفيون مشاكل السيادة والتبعية كظواهر أساسية . وميز بين ثلاثة أنماط رئيسية من السيادة والسلطة .

- (٢) السيادة عن طريق شخص واحد .
- (٢) السيادة عن طريق جماعة من عدة أشخاص
  - (٣) التبعية لمبدأ موضوعي لاشخصي .

وترجع أهمية أفكاره هنا إلى تحليلة الدقيق للمواقف النوعية التي تنبع من كل نمط من هذه الأنماط الرئيسية .

ويتبع زيمل الأشكال التطورية في الأسرة والدولة. وفي الشكل الاقتصادي أيضاً. فيحدث نفس التطور في العلاقة بين صاحب العمل والعمال إلى الحد الذي يصبح فيه الطرفان تابعين لمبدأ التعاقد الموضوعي. ويحدث هذا الأمر بصفة خاصة إذا كا التعاقد يعتمد على اتفاق جماعي بين هيئة أصحاب الأعمال والنقابة العمالية.

وقد كان زيمل واعيا بالمزايا التى تنشأ عن تبعية الأفراد للعناصر الشخصية فى السلطة . ولكنه كان يفكر بشكل عام فى جعل علاقات السلطة علاقات لاشخصية لأن ذلك يجعل التبعية أكثر إحتمالاً و إهانة وقهراً . وقد أفاض كثيراً فى مسائل السلطة والتبعية والديمقراطية . والمعايير الواجب توافرها فيمن يتولى السلطة . فيرى أن الوظائف العليا فى الدولة العصرية تتطلب مؤهلات شخصية غير عادية

عند إختيار الشخص ولاشك أن خدرة الأشخاص المؤهلين تأهيلا عاليا تخلق صعوبات جديدة ولكن يخفف هذا الأمثر وهده المطفوبة أن الأفراد الذين يختارون لهذه المناصب وقد يتوافقون مع المهام الجديدة والضخمة من ناحية ومن ناحية أخرى فإنه قد يتم التعجيش الموضوعي للوظيفة ذاتها هذا الأمر الذي لايقوم على مؤهلات شخصية

وقد أثار زيئل بعض النساؤلات في هندا الإطّنار مثل ما الـدى يؤدى إلى تكامل الجماعات، أو تفككها، وما الذى يجعلها تستمر خللال فترة طويلة من الزمن.

ولقد مثلت هذه الأفكار جوهر الفكرة الرئيسية هن المجتمع فمناقشته عن إحتفاظ الجماعات بذاتها قد تعتبر معياراً لإستهاماته في نظرية علم الاجتماع فيهو يتحدث هن إستمرار الهوية الخاصنة بالجماعة رغم التغير الذي يحدث في تكوينها أو تكوين أغضائها فلاشك أن إستمرارها بالجماعة يتأثر أساساً بإستمرار الموقع المحلي أو الاقليم الذي توجد به ومدى ترابط العواطف والمضامين الفكرية من الجماعات وتأثيرها بأرض الآباء أو الأجداد وهنا يقول على الرغم من تشابه العلاقات إلا أن صفاتها السوسيولوجية تُختلف تبعا لإختلاف الفترة الزمنية التي تُستمر فيها عده العَلاقات

كذلك يمرى أن الشوط الثانى لإستمرار الجماعة هو الإتصال الفيولوجي بين الأجيال له أصية عظمى من أجل إستمرار الجماعيات الكيرى في الوجود فإحلال جيل محل جيل أمر لايحبدت في الحيال ولكنه يحبدت خطوة خطوة أو بالتدريج . كما أن عضوية الجماعة تساعد على المحافظة على الثقافة ولإستمرارها ، وإنتقالها . وهنا يعارض زيمل إعتماد الجماعة في وجودها على حيباة فرد واحد ، أو حاكم ، أو قائد ، وهو يحبذر من هذه الحالة من أن وضع الحياكم يجب أن يكون موضوعها ، يمعني أنه ليس سوى تشخيص لـروح غير يجب أن يكون موضوعها ، يمعني أنه ليس سوى تشخيص لـروح غير شخصية أو فوق شخصية أو فوق شخصية . Super personal ، أو للبدأ مرتبط بالوضعية .

والتنظيم من وجهة نظر زيمل هو أهم شرط لإستمرار أى جماعة. فكل الهيئات تنشأ أساساً من التفاهل المياشر بهن الأعضاء . ومن أبوارهم كأعضاء في جماعة عن طريق التنظيم والوظائف التي تؤثر في وحدة الجماعة . والجماعة المنظمة أقوى من الجماعة غير المنظمة . من حيث مقاومة الأخطار الداخلية والخارجية .

وهكذا نرى كهف أن جورج زيمل قد أحدث تأثيرا ملحوظا في علم الاجتماع ظل حتى الوقت الحاضر. فقد تأثر به كثير من علماه الاجتماع الأمريكين مثل روس Ross. وسمبول Small وزنانيكي

Znaniecki وبيكر Becker وغيرهم .

ومع ذلك فإن هناك إعترافات كثيرة وإنتقادات أثيرت حول تأكيده على أن علم الاجتماع يدرس الصور الاجتماعية . ويرون أن دراسة العلاقات الاجتماعية دراسة مجردة وردها لعناصرها الأولية يخرجها عن طبيعتها ويجردها من معانيها الاجتماعية . فتبقى غير ذات دلالة مادية أو شيئية

كذلك يرى النقاد أن تجريد العلاقات الاجتماعية وإرجاعها إلى عناصر أولية مجردة يقطع صلتها ويمزق وحدتها . لأن هذه العلاقات متداخلة ومتشابكه وسريعة التغير ، ودائمة التفاعل . ومن الملاحظ أن كل تغير يصيب ناحية من نواحيها لابد أن يتردد صداها في باقي العلاقات . فلا يمكن دراسة العلاقات منعزلة أو مجردة ، لأن مثل هذه الدراسة تصبح غير ذات جدوى . ومن ثم يجب دراسة المجتمع ككل . ويجب دراسة العلاقات دراسة موضوعية كما هي موجودة في مختلف أوجه النشاط الاجتماعي

وأخيراً أثار النقاد أن دراسة العلاقات الاجتماعية دراسة مجردة يتنافى مع فكرة القانون الاجتماعي ، إذ كيف نستطيع الوصول إلى قانون اجتماعي حول ظاهرة معينة مالم يكن ذلك مرتبطا بالأحداث

الاجتماعية ومقيدا نشروطها الزميية والموضوعية إن من الصعب ان ندرس العلاقات الاجتماعية ونفهمها بطريقة فلسفية ميتافيزيقية لأن ذلك يفقدها خاصتيها الاجتماعية

وعلى الرغم من أهمية هذه الإنتقادات . إلا أن الإتجاه الصورى أو التجريدي الذي تزعمه زيمل . كان في حد ذاته إسهاما كبيرا في مجال نظرية علم الاجتماع

## ثانثا : ماكس فيبر Max Weber

ينتمى ماكس فيبر لأسرة ميسورة . فلقد عاش فى الفترة ما بين المدرس (١٩٢٠-١٨٦٤) . وكان والده سياسيا نشطا . وكان فيبر يدرس الإقتصاد والقانون فى مطلع حياته وتفوق فيهما . وقد عين فى عام (١٨٩٣) أستاذا للإقتصاد بالجامعة وقد أصيب بإنهيار عصبى أبعده عن الجامعة . ولم يعد إليها إلا قبيل وفاته بعامين . حيث كان قدحق أقصى درجات النضج

ولقد أثر مناكس فينبر في نمو النظرية السوسيولوجية تأثيرا واضحا . فعلم الاجتماع يتخذ عنده طابعا ذاتيا . ويعتبر أحد ثلاث سيطر عليهم الإتجاه السيكولوجي . والآخران هما تومناس Thomas

وبارتيو Pareto . خاصة في حديثة الأخير عن الغرائز .

ولقد تعددت إهتمامات فيبر ، ما بين الاقتصاد والمجتمع ، والتاريخ الاقتصادى والإجتماعى ، وعلم اجتماع المعرفة ، والسياسة والقانون ، وكانت إهتماماته عملية ، فلم يهتم بالموضوعات الأساسية في علم الاجتماع ، ومع ذلك كانت لديه قدرة تحليلية فائقة ، فدرس موضوعات قد لاتبدو لصيقة بعلم الاجتماع ، ولكنها أثرت النظرية السوسيولوجية بقدر كبير .

## علم الاجتماع عند فيبر:

كأى عالم لايمكن فهم أفكار فيبر دون فهم المناخ الاجتماعي والعلمي والسياسي السائد في عصره . وهنا فقد وجد فيبر أفكار ماركس وكانط شائعة ، وإطلع كذلك على إسهامات تونيز وزيمل .

ولقد حاول فيبر أن يضيق الفجوة بين العلم الطبيعى . والعلم الروحى ، وهنا فرق بين طبيعة العلوم الاجتماعية . والعلوم الطبيعية ما إذا كانت مهمة العلوم الطبيعية هى الوصول إلى الضبط الكامل . فإن مهمة العلوم الاجتماعية هى التقويم Evaluation . ولذلك يتعمين على العلوم الاجتماعية أن تدرس القيم Values . وألا تفصل بينها وبين

المعايير والمثاليات التي تشتق منها موجهات ضبط السلوك الواقعي ويتطلب الأمر أن يكون العلم الاجتماعي علما أمبيريقيا ( واقعيا) يدرس الوقائع الملموسة .

ولقد كان لأفكار فيبر هذه تأثير كبير على فكره وبحوثه فلم يهتم بتقديم تعميمات تنسحب على كل المجتمعات ولكنه قصر إهتماماته وتعميماته على المجتمع الذي يعيش في نطاقة . على الرغم من أنه في حالات أخرى قدم تحليلات أوجد لها تطبيقات في ثقافات أخرى .

وأجرى فيبر دراسات مقارنة مكنته في حياته من الإعتقاد في المكان ظهور علم الاجتماع العام، وظهر ذلك جليا في كتابه "الإقتصاد والمجتمع ". ولذلك يمكن القول بأن أفكارة الأولى لم تكن متعارضه مسع جوهر أفكاره في السنوات الأخيرة، بل يمكن النظر إليها على أنها تمهيد لأفكاره الناضجة المتأخرة.

وفي محاولته التوفيق بين العلوم الطبيعية ، والعلوم الروحية ، ذهب إلى إمكانية تحقيق أعلى مستوى لفهم الظواهر الاجتماعية ، بشرط أن يكون هذا الفهم سببيا ، وملائما على مستوى المعنى وهنا يثير تساؤلات ثلاثة :

- ماهو الفهم السببي الملائم ؟

- ماهو الفهم الملائم ذو المعنى ؟
  - وكيف نربط بين الإثنين ؟

## ا – الفهم السببي : Causal understanding

يقول فيبر في مجال إجابته على التساؤل الأول إن تفسير الأحداث يكون سببيا بدرجة ملائمة إذا توصلنا من خلال الملاحظة إلى تعميم يؤكد تتابع الأحداث بنفس الطريقة . وهذا يجب أن يستند إلى سبب إحصائي بقدر الإمكان . وإذا تعذر الإحصاء فيجب اللجوء إلى المقارنة .

ولقد إستخدم فيبر المقارنات التاريخية وتحليلاتها بشكل واسع فحاول إختبار صدق القضية التي تقوم عليها الماركسية وهي كون الاقتصاد هو أساس تفسير كل الظواهر بما فيها الثقافية والدينية عيث يذهب ماركس إلى أن الإصلاح البروتيستانتي كان ناتجا عن ظهور الرأسمالية ولكن حينما قرر فيبر إختبار هذا الفرض حصل على نتائج مختلفة فيقول إن الرأسمالية عبارة عن مشروعات هادفة إلى الربح وتربط فيما بينها بعلاقات سوقية والرأسمالية بهذا المعنى نمت وإزدهرت في أماكن كثيرة عبر التاريخ ولكن الرأسمالية الحديثة

شيء مختلف ، فهي تتميز بالطابع العقلي الرشيد للعمل الحر ، ومن هنا ينتقل إلى أن الرأسمالية الحديثة كانت نتاجا لظهور البروتستنتيه وخاصة الكالفينية (نسبة إلى حنا كلفن) ، ويفترض أن المناطق الألمانية التي تسودها البروتستانتية أكثر ثراء من المناطق الكاثوليكية مم حاول التأكد من هذا الفرض فتوصل إلى وجود إرتباط سببي بين نمو الرأسمالية الحديثة والبروتستانتية

وفي بحثه حول إثبات العلاقة السببيه بين روح الرأسمالية الحديثة ، وروح البروتستانتيه ، أشار إلى الروح على أنها نسق السلوك الإنساني ، ويذكر أن البروتستانتية ، وخاصة المذهب الكالفيني لايشجع التملك بشكل مباشر ، ولكن يؤكد على ضرورة الخلاص ، وهذا الخلاص يعتمد على المصير الذي تحدده إرادة الله أي أن الإنسان لايستطيع أن يفعل شيئا لتحقيق هذا الخلاص ، ولما كان الخلاص هو بؤرة الحياة الدينية للإنسان ، فإنه سيسعى بالضرورة لمعرفة ما إذا كان من المختارين أولا : لأن النجاح في الأمور الدنيوية والتي ترتبط بالعمل ، يعتبر دليلا قاطعا على أن الشخص من بين المختارين ، ومهما كان العمل الذي يناسب الشخص فإنه يتحتم أن يكون له نظاما مجددا ، وأن يؤديه بصفة منظمة ، وهكذا فإن فيبر يعتبر أن هناك

إتفاقا بين غايات السلوك الدينى ، والسلوك العلمانى بحيث يمكن القول أن نَشأة التوجيه الأخلاقى البروتستانتى كان شرطا ضروريا . لظهور الرأسمالية الحديثة أى أن غايات الفعل فى الكالفنيه توجه المؤمنين إلى إتباع سلوك يتفق مع الروح الرأسمالية الحديثة .

وإستنتاج فيبر هنا يشبه طريقة التلازم في الحدوث . وطريقة الإتفاق في المناهج الحديثة لعلم الاجتماع ، وفي محاولة تسأكيد استنتاجه إستخدم طريقة الإختلاف ، فيتساءل عما كان يمكن أن يكون عليه حال الرأسماليه الحديثة لو وجدت كل الظروف أو العوامل التي وجدت بإستثناء " الدين " . وهنا أجرى عددا كبيرا من الدراسات المقارنه عن الصين والهند . ولم يؤكد الأهمية السببية المكنه لعوامل أخرى . وهذا الإعتقاد أضعف من قوة إستنتاجه السابق .

ومن مجمل دراساته عن الصين والهند توصل إلى أن هناك ظروفا اقتصادية ملائمة لنمو الرأسمالية الحديثة ، وظروف أخرى لاتشجع على ذلك. ولذلك لابد من وجود قوة دافعية معينة تتمثل فى القبول السيكولوجي للقيم والأفكار التي تلائم التغير . ومهما تكن مصداقية النتيجة التي توصل إليها فيبر عن تأثير البروتستانتية على نمو

الرأسمالية الحديثة إلا أنه قدم لنا خطوات عملية للوصول إلى فهم سببى ملائم للتتبع التاريخي الذي لايعتمد على معالجات إحصائية . أي أنه مهد لظهور التجربة السوسيولوجية ، أو شيئا قريبا منها .

## ٢- الفهم على مستوى المنى والفعل :

يقول ماكس فيبر في هذا إن الكائنات البشرية غالبا ماتكون على وعبى مباشر وإدراك ببناء الأفعال الانسانية . ففي دراسة الجماعات الإنسانية يمكن أن نفهم الأفعال والمقاصد الذاتية للفاعلين الذين هم أعضاء الجماعات . أما في العلوم الطبيعية فإن ذلك غير ممكن ، فحركة الذرات لانستطيع أن نفهمها ، كل ما يمكن أن نفعله هو ملاحظة الإنتظام القائم بينها . ويعرف الفعل ذاتيا . وكل فعل يخلو من المعنى لايدخل في إطار الدراسات السوسيولوجية المتعمقة . ومعنى ذلك أن علم الاجتماع هو العلم الذي يدرس الفعل الموجه إلى سلوك الآخرين . وأكد هنا أن الفعل الاجتماعي هو نوع من السلوك يتضمن معنى للفاعل نفسه . أي أنه أكد الدور الذي يلعبه المعنى في الفعل الاجتماعي . أمامنا أن (٣ × ٣ = ١٩) فنحن نفهم ذلك . ونفهم ما يعنيه القائل ، والفهم على مستوى المعنى يتحقق اما بالملاحظة

المباشرة للمعنى الذاتى والذى ينطوى عليه فعل يؤتيه شخص آخر . وإما أن هذآ الفهم يتحقق عن طريق فهم الدافع الدى يقدمه الشخص لفعله أو سلوكه وقد أسهم فيبر كثيرا فى حالات الفهم على مستوى المعنى ، وان كان قد وقع فى بعض التناقضات ، إلا أنه كان يدافع عنها ويفسرها .

## ٣- العلاقة بين السبب والعني :

كما قلنا فإن التساؤل الثالث يكمن في محاولة فيبر الربط بين السبب والمعنى وهنا نجد أن فيبر استشهد في هذه العملية بحالات نادره فقط من السلوك الواقعي أو الملموس ولكن يلجأ بدلا من ذلك إلى الأفعال النموذجية أو النمطية المجردة ومع ذلك فالتفسير السوسيولوجي عنده يجب أن يكون له معنى ذاتى ، في الوقت الذي يكون فيه أيضا ممكنا من الناحية الواقعية . ومع ذلك فإنه كان يدرك صعوبة توافر تفسيرات ذات معنى ، فيقول إن هناك مواقف لايستطيع فيها الفاعل أن يكون على وعي كامل بكل ضروب السلوك . كما أن هناك ضروريا أخرى من السلوك يصبح الفرد فيها عاجزا تماما عن إدراك المعنى الذاتى ، خاصة حينما يكون السلوك تقليديا ، أو خاضماً للعادات والعرف . أو حينما يكون وجدانيا مشحونا بالإنفعالات . وفي

هذه الحالات يقول أنه يمكن تجاهل بعض عمليات السلوك الإنسانى خاصة تلك التى يصعب فهمها لعدم توافر المعنى الذاتى . ومع ذلك لم يستبعدها من مجال علم الاجتماع وقال إن بالإمكان دراستها بمناهج أخرى مختلفة .

ومعنى ذلك أنه جعل إهتمام علم الاجتماع بنصب بالدرجة الأولى على الفعل (أو الأفعال)الذي يتضمن معنى ذاتيا، أو على الأقل معنى شائعا أو مفترضا.

# ٤- النموذج الثالى عند فيبر:

إرتبط إصطلاح النموذج المثالى بإسم ماكس فيبر رأى فيه أداه منهجية تعين الباحث فى دراسة الفعل الاجتماعى . ويقول أن هذا المصطلح ليس من إبتداعه ولكنه استخدم من قبله فى الدراسة العملية . ويقول أن النموذج المثالى هو " بناه وتشييد عقلى يتشكل من خلال ظهور أو وضوح سمه أو أكثر ، أو وجهات نظر يمكن ملاحظتها فى الواقع . والنموذج الذى يتشكل على هذا النمو يطلق عليه " مثالى " لأنه يتحقق كفكرة كذلك يقول إن من المستحيل أن نجد فى الحياة الواقعية ظواهر تنطبق تماما على النموذج المثالى الذى تم تشييده بطريقة

عقلية خالصة والنموذج المثالي يختلف عن المتوسط الإحصائي أو الحسابي كما أنه ليس فرضا ولكنه أداة لتحليل الأحداث والمواقف التاريخية الملموسة ويتطلب هذا التحليل أن تكون المفاهيم محددة بدقة وواضحة إلى أبعد الحدود حتى تستطيع مواجهة النصاذج المثالية فهو نموذج محدد نقارن به المواقف الواقعية في الحياة والأفعال التي ندرسها وهذه الدراسة للواقع الملموس تمكننا من الحصول على العلاقات السببية بين عناصر النموذج المثالي ويمكن القول أن فيبر لم يشيد نماذجة المثالية بطريقة استقرائية جامده لكنه كان يجمع الخصائص الميزة لهذا النموذج باستخدام استقراء مرن يرتكز على دراسة مستغيضة للبيانات ثم يلجأ بعد ذلك إلى إختبار السمات التي تتضمنها النماذج المثالية .

ويمكن أن نشير لبعض التعريفات التى أوردها ماكس فى إطار استخدامه لفكرة النماذج المثالية . فالعلاقة الاجتماعية تمثل عنده مفهوما يرتبط بالفعل إرتباطاً منطقيا . ويعرفها بأنها " السلوك الذى يصدر عن مجموعة من الفاعلين ، إلى المدى الذى يكون فيه كل فعل من الأفعال آخذا فى إعتباره المعانى التى تنظوى عليها أفعال الآخرين". كذلك فالجماعة المنظمة " هى التى تمثل علاقة اجتماعية

من خلالها يقوم أفراد معينون -- بشكل منتظم -- بمهمة تدعيم النظام في الجماعة ". أما الجماعة السياسية فهي " الجماعة التي يقوم جهازها الإدارى بتدعيم النظام داخل منطقة اقليمية معينة . وذلك عن طريق التهديد بإستخدام العقاب البدني " ، وتصبح الجماعة السياسية دولة إذا ما تمكن جهازها الإدارى . من إحتكار الإستخدام الشرعي للعقاب البدني في تدعيم النظام . وعلى هذا النحو نجد ماكس فيبر يضيق نطاق كل مفهوم عن المفهوم السابق عليه . مثلما ينتقل من الجماعة المنظمة إلى الجماعة الإقليمية المنظمة . إلى الجماعة التي تتدرج من الإتساع إلى الجماعة السياسية . وهكذا فالمفهومات عنده الدولة هي النموذج المثالي لهذا النوع من الجماعات السياسية وجدنا أن

وعلى النحو السابق نجد فيبر في تعريفه للنماذج المثالية . يقدم تعريفات ثلاثة للسلطة تعتمد كل منها على شكل مجرد من الشرعية . ولكل منها نموذجه المثالي فهناك السلطة العقلانية الرشيدة . التي تستند إلى قواعد موضوعية ، وغير شخصية ، وهو النموذج الذي يوجد عموما في المجتمع الغربي الحديث وهناك السلطة التقليدية التي ترتكز على الإعتماد على قدسية التقاليد . وشرعية الكانة التي يحتلها

أولئك السنى يتمتمون بمكانه اجتماعية ممثلة للسلطة القائمة على المتقاليد . كما هو الحال في الملكيات . أو الجماعات الملكية القائمة حتى الآن . وهناك أخيرا السلطة الروحية أو الملهمة التي تعتمد على الولاء المطلق لقدسية معينة استثنائية مثيل البطولة . أو نموذج من نمانج الشخصيات يحتذى لما لديه من مثيل وقيم . أو يسبب نظام المتعمه وطوره زعيم معين . مثل غاندى وهتيار وغيرهم من الزعماء ويقول إن من الممكن ظهور نماذج أخرى للسلطة . ولكنه أراد صياغة بعض النمانج السوسيولوجية الهامة بشكل دقيق وتصورى .

وعلى هذا يمكن القول أن نماذج السلطة التى صاغها تمثل بناءات عقلية مجردة وهناك ملاحظة يجب ذكرها وهى أن فيبر قد ركز في صهاغته للنماذدج المثالية على الحالات الجمعية أو المجموعات الاجتماعية . لأن نقطة الانطلاق عنده تمثلت فى أن علم الاجتماع يهتم فى المحل الأول بدراسة الأفمال الاجتماعية . ولذلك نجعه يعرف العلاقة الاجتماعية بأنها مجرى الفعل الاجتماعى . والفعل لايوجد فى شكل السلوك الذى يصدر عن فرد أو أكثر . والمجموعات الاجتماعية نتاجا للتنظيم الذى تشكله أفعال الأفراد

وأخيراً فإنه لايذكر مفهوم البيروقراطية دون أن يشار إلى

إسهامات فيبر في دراستها فهو ينظر للبيروقراطية بما تتميز به من صورية وتسلسل رئاسي وتقنين وبإعتبارها شكلا من أشكال التنظيم الاجتماعي يرتبط بإقتصاد التطور والرشد الذيب يسبودان العنالم الحديث هذا ولم يقصر دراسته للبيروقراطية على الظروف السياسية والاقتصادية التي تسود المجتمعات الرأسمالية ولكنه إفتم بدراسة ماسماه "بالإختراع الإنساني العظيم " الذي ابتدعه الإنسان والذي يتمثل في البيروقراطية ولاتزال تحليلاته في هذا المجال تلفت أنظار كثير من العلماء الاجتماعين ولذلك يمكن القول إن الأعمال الرائده في هذا المجال للوم لاتزال توجه كثيرا من البحوث في مجال علم الاجتماع حتى اليوم

ولقدترك فيبر تأثيرا واضحا على كثيرا من علماء الاجتماع . خاصة في أمريكا ، ونذكر منهم تالكوت بارسوز الذي ترجم بعض أعمال فيبر إلى الإنجليرية ، وعلى وجه الخصوص كتابه " الأخلاق البروتستانتيه وروح الرأسمالية " ، و " نظريه التنظيم الاجتماعي والاقتصادي " . وقد كان لترجمة أعماله إلى الإنجليزية ، والدور النذي لمبه تلاميذه أكبر الأثر في المكانه التي إحتلها في علم الاجتماع حتمي ومنا هذا.

## د - في أمريكا

تمهيد:

بإتساع مجالات على الاجتماع، إزداد التخصص في مجاله فازدهرت تخصصات وفروع عدة ، ومال علماء الاجتماع إلى التجارب مع هذا التخصص فبدأت الدراسات فيه تتسم بنوعية أو مجال خاص.

فنجد أن علم الاجتماع التاريخى قد ازدهر فى الولايات التحدة الأمريكية، وذلك بفضل جهود ودراسات علماء الأنثرويولوجيا الثقافية، الذين ركزوا اهتمامهم على الثقافيات والنظم الاجتماعية البدائية. فضلاً عن جهود المؤرخين الاجتماعيين الذين درسوا تطور النظم الاجتماعية فى كل من أوربا وأمريكا. ولقد كان كتاب بيتريم سوروكين P. Sorokin "الديناميات الاجتماعية والثقافية" من أعظم الإسهامات من جانب علماء الاجتماع الأمريكيين فى هذا المجال. كذلك كان هوارد بيكر H. Becker من أكثر العلماء نشاطاً فى دراسة ووضع الخطوط العريضة لمناهج البحث التي يجب اتباعها فى علم الاجتماع التاريخي.

كذلك خطت الأيكولوجيا البشرية خطوات واسعة على يسدى

روبرت بارك R.Park، وماكينزى Mejenzie ، وجيس كويسن كويسن الله الكلماء الدرسون N.Anderson ، وقد أحدث العلماء ثورة في علم الاجتماع الحضرى ، وقدموا دراسات أقامت دعائم هذا العلم .

وسن الجهود التي يجب ذكرها في مجال علم الاجتماع الأمريكي. تلك التي بذلها علما الاجتماع النفسي والذين ابتعدوا عن الدراسات الفلسفية والرصفية وإتجهوا بالتقريب بين علم النفس وعلم الاجتماع والإهتماء بتطبيق النظريات العلمية في مجال علم النفس على المجتمع .

وفضلا عما سبق ظهرت إهتمامات فى مجال علم الاجتماع الأمريكى بدراسة العمليات الثقافية ونمو النظم . خاصة علماء الانثروبولوجيا الثقافية . إلى جانب إحياء المذهب التطورى الاجتماعى عند مورجان .

وأسهمت المدرسة الأمريكية مجالا أو فرعا هاما من فروع علم الاجتماع هو علم اجتماع الجريمة Criminology . وعلم العقاب Pinology . وأجريت في إطارها دراسات هامة في مجال الجريمية وجناح الأحداث ، وأساليب علاجها والوقاية منها .

هذه المجالات وغيرها شهدت تقدما وإزدهاراً في المدرسة الأمريكية في علم الاجتماع ، إضافة إلى تطور الإتجاهات الكمية في الدراسات الاجتماعية تلك التي نظر إليها العلماء الأمريكان على أنها تطبيق للمنهج العلمي المحكم .

وزيادة على ما سبق فإنه تجدر الإشارة إلى أن علماء الاجتماء الأمريكين كانوا يدرسون المجتمع دراسة بنائية ضيقة النطاق . لكن هذا الإتجاه قد إنتهى ، وظهر الإتجاه نحو الإهتمام بموضوعات ضيقة النطاق، وبالمشكلات الصغرى، الأمر الذي أتام الفرصة لبناء مناهج وأدوات جديدة في البحث والاستقصاء . وفي الوقت نفسه جعل المشكلات المطروحة على بساط البحث مشكلات غير مترابطة . وقد ساعد على ذلك ما شهدة هذا المجتمع من نمو سريع في الحياه الحضرية ، والإنتقال من الاقتصاد الكائم على الزراعة إلى الاقتصاد القائم على الصناعة واسعة النطاق ، كبيرة الحجم ، الأمر الـذي أوجـد عددا كبيرا من المشكلات الجديدة تبعا لظهور نوع جديد من الحياة الاجتماعيـة ، فانهـارت أنسـاق القيـم القديمـة تحـت وطـأه العنـــاصر الحضرية الجديدة . خاصة وأن العلماء الأمريكين تنقصهم خبرة الفهم التاريخي والفلسفي ، والوضوح النظرى والتصوري . هذه كلها مثلت

مشكلات أمام علم الاجتماع الأمريكي رغم إزدهار وتطور الدراسة في عدد كبير من مجالاته .

وسوف نتناول هنا بعض رواد علم الاجتماع البارزين في أمريكا وذلك على سبيل المثال لا الحصر، لبيان إسهاماتهم في تطور هذا العلم. أولا: بيتريم سوروكين Pitrium Sorokin

ينتسب بيتريم سوروكين إلى أصل روسى، وهو سليل أسرة من الفلاحين، وولد عام ١٨٨٩، ودرس فى جامعة بطرسبرج. وبعد حصوله على الدكتوراه عام ١٩٢٢ عمل بالتدريس والكتابة والنشاط السياسى. وكانت له خبرات أثناء الثورة الروسية . أثرت على إتجاهاته ونظرياته الاجتماعية . وفى هذه الفترة من حياته تكرست كراهيتة للشيوعين . وقد حكم عليه بالإعدام عام ١٩٢٢، وتدخل تلاميذه . فخففت العقوبة إلى النفى من البلاد فهاجر إلى الولايات المتحدة الأمريكية ، وشغل كرسى أستاذ علم الاجتماع فى الجامعات الأمريكية .

# أهم مؤلفاته :

كتب بيتريم سوروكين عددا من المؤلفات في علم الاجتماع . كان لها تأثير ضخم على علم الاجتماع الأمريكي ، وعلم الاجتماع على المستوى العلمي ، ومن أهم المؤلفات "سوسيولوجية الثورة" . "والديناميات الاجتماعية والثقافية" ، "والحراك الاجتماعي" . "والنظريات السوسيولوجية المعاصره" ، "وعلم الاجتماع الريفي" . "ومبادى، علم الاجتماع الريفي والحضرى" ، "والسلوك الإنساني" . "وروسيا والولايات المتحدة" .

ويمثل كتاب " الديناميات الاجتماعية ، والثقافية " ، وكتاب " المجتمع والثقافة والشخصية " أهم هذه الكتب على الإطلاق .

# الديناميات الاجتماعية والثقافية :

تناول بيتريم سوروكين في هذا الكتاب تاريخ الحضارة الإنسانية لفترة دامت (٢٥٠٠) عام ، وذلك في محاولة لتوضيح أشكال وأنواع التغير الاجتماعي ، والثقافي . وقد استهدف من ذلك إعادة النظر في نظرية التقدم التي سيطرت على الآراء الفلسفية عند كثير من العلماء الاجتماعين في القرن التاسع عشر . وتوضح هذه النظرية مدى كفاءة

الإنسان في السيطرة على الطبيعة من أجل توفير أكبر قدر من الراحة والأمن ، وتحرير الإنسان من التحيز ، والجهل ، والعواطف الهدامة وقد حاول كثير من العلماء الذين يؤمنون بنظرية التقدم إثبات أن تاريخ الثقافات يشبه دورات البلاد ، والنعو ،والإنتحار ، والموت ، وهى في ذلك تشبه الدورات المتكررة أكثر من مشابهتها للخط التصاعدي التقدمي . وهذان هما المبدآن الأساسيان للتغير التاريخي . وهناك عدة انتقادات جذرية موجهة لنظرية التقدم، ولكن نظرية التقدم الحديثة إبتعدت عن الإهتمام الفلسفي بالتاريخ.

وقد توصل سوروكين إلى نتيجة مؤداها أنه لايوجد تقدم مطلق كما لاتوجد حركات دورية ، وإن ما يوجد هو التقلبات في أنماط الثقافة الرئيسية ، وفي أنماط العلاقات الاجتماعية ، وفي تركيز القوة في الظروف الاقتصادية ، وفي الصراع ، أي أنه توجد تقلبات في كل مكان ، وقد توصل سوروكين إلى هذا التعميم من بيانات حصل عليها عن الحضارات المختلفة ، فتناول في المجلد الأول من الكتابات صور الفنون ، وفي الثاني يتناول إتساق الحقيقة ، والقانون ، والأخلاقيات ، أما في الثالث فيهتم بالعلاقات الاجتماعية والجماعات والنظم من الأسرة إلى الدولة ، ومن الكنيسة إلى القرارات الاقتصادية .

كما درس ألف حالة من حالات الحرب، وستمائة حالة من حالات الثورة، ودرس العلاقة بين الثقافة والشخصية والسلوك، وهو في كل ذلك لم يدرس الظواهر التاريخية من أجل فهم طبيعتها التاريخية النوعية، ولكن من أجل ترتيبها، وفي دراسته للوثائق القانونية كان يتساءل: إذا كانت الظواهر الثقافية تنقسم إلى عدد من الفئات، ففي أي فئة تقع الظاهرة موضوع الدراسة؟ هل هي طبية، أم مقبولة، أم سيئة؟ على أن عملية التصنيف لهذه الفئات لم تكن سهلة، فهي تختلف من مجال ثقافي لآخر، فعند تصنيف موضوعات الرسم، والنحت، والهندسة، والموسيقي، والأدب تجد أن هناك عددا من الفئات المتعارضة مثال الدينية وهي تدخيل في فئة (الظواهر السيئة). والدنيوية وهي تدخل في فئة (الظواهر السيئة). والدنيوية وهي تدخل في فئة (الظواهر السيئة). وهكذا

هذه بإختصار هى الطريقة التى إتبعها سوروكين فى محاولة الوصول إلى تعميمات عن التغير الاجتماعى والثقافى . فهو ينظر إلى كل شى، من تاريخ الإنسانية على أنه مؤشر لعدد محدود جدا من القيم . المجتمع والثقافة والشخصية :

وهذا الكتاب يعتبر كتابا فريدا في علم الاجتماع الأمريكي. وقد

كان سوروكين يتمبل شانه في ذلك شان من سبقوه بأن التفاعل الاجتماعي هو الوحدة التي ينبغي أن تكون أساس تحليل كل الظوهر الاجتماعية . امام التفاعل من وجهة نظره فهو ظاهرة اجتماعية ثقافية تحدث بين البشر أفرادا أو جماعات . ولها ثلاثة عناصر مترابطة . (1) الشخصية بإعتبارها فاعلا أو موضوعا للتفاعل .

- (٢) المجتمع بإعتباره المجموع الكلى للشخصيات المتفاعلة .
- (٣) الثقافة وهى المجموع الكلى للمعانى والقيم والمعايير الناشئة عن تفاعل الشخصيات الإنسانية ، وهي الإطار الكلى الذي يجعل معه

المعانى موضوعية واجتماعية ولقد إستطاع سوروكين من تعريفه للتفاعل أن يصوغ هذه القضية : " إن أية جماعة من الأفراد المتفاعلين هي أولا وحدة سببية وظيفية . تجعل من الجماعة نسقا المتفاعلين هي أولا وحدة سببية وظيفية . تجعل من الجماعة نسقا إجتماعيا ولايستطيع النسق الاجتماعي أن يوجد بدون نسق ثقافي . والنسق الثقافي هو إطار أو نسق من المعاني والأفكار . ويكون الاثنان معا نسقا ثقافيا اجتماعيا . ويصبح هذا النسق مفتاحا لنظرية سوروكين . فكأن النسق الاجتماعي يشبه الهيكل العظمي لبناء المجتمع . أما النسق الثقافي فيعطيه الشكل . والهيئة والحياة ، ويكون الإثنان وحدة وظيفية متكاملة

ولقد كان إهتمام سوروكين بالثقافة راجعا إلى رغبته فى الكشف عن تسلسل الانساق الاجتماعية الثقافية . ودرجة تكاملها . وأدرك النسق الاجتماعي الثقافي الكلي على أنه نسق فوقى Super system . وهو يكون متكاملا تقريبا . وإعتقد سوروكين أم كل نسق فوقى " يتمييز بموضوع أو فكرة سائدة . وهي معيار للحقيقة أو الصدق في ثقافة نوعية .

وإذا كان الأفراد ينسبون هذا الصدق لدليل حواسهم . فإن سوروكين يطلق على هذا النسق أنه " نسق حى " . أما إذا اعتقد الناس بأنه يوجد واقع آخر وراء إنطباعات الحواس . وأن هذا الواقع أكثر عمقا وصدقا مثل صدق العقيدة فإن هذا النسق يسمى فكريا أكثر عمقا وصدقا مثل صدق العقيدة فإن هذا النسق يسمى فكريا المثال . وعندما يجتمع الإثنان " النسق المدرك بالحواس والنسق المثال " ، فإنه ينشأ نسق ثالث للحقيقة هو نسق الفعل أو الرشاد ويطلق عليه ( المثالي Idealistic ) ، وخاصة إذا كان النسقان منسجمان ومختلطان . أما إذا كانت العلاقة بين النسق الحسى والفكر مجرد علاقة تجاور فإنه ينشا نمط رابع يسميه ( المختلط)

ويتضح من ذلك أن أسلوب الثقافة يتحدد تبعا لنسق الحقيقة أو الصدق السائد في المجتمع . ومع أن معالجة سوروكين للشخصية لـم

تكن ناضجة تماما ، إلا أنه كان يهدف إلى توضيح أن كل نسق اجتماعى ثقافي ينتج أنماط شخصية فرعية .

ويرى سوروكين أن الجماعة الاجتماعية بإعتبارها جملة من الأفراد المتفاعلين تكون جماعة منظمة عندما تكون هناك درجة من الإنساق الداخلي بين المجموعة الأساسية من المعانى والقيم شكل المعايير القانونية التي تحدد بدقة جميع أفعال . وردود أفعال الأفراد المتفاعلين في علاقاتهم إزاء بعضهم البعض . وإزاء من هم خارج الجماعة . والعالم ككل ، وعندما تكون هذه المعايير فعالة . وملزمة لسلوك الأشخاص المتفاعلين .

وتفسيرا لهذا القول يمكن أن نحدده على النحو التالى :١) تتصف كل جماعة منظمة بمجموعة أساسية من المعانى والقيم ،
وهنا يستخدم ( معنى ) كمرادف (للفكرة) تقريباً.

٢) يجب أن تكون المجموعة الأساسية من الأفكار والقيم منسقة مع نفسها.
 ٣) تتخذ الأفكار والقيم شكل المعايير التي يجب على أعضاء الجماعة الانصياع لها.

٤) يجب أن تكون هذه المعايير . والتي يطلق عليها سوروكين كلمنه

المعايير القانونية، يجب أن تكون فعالة، ومن ثم يمكن فرضها في بعض الأحيان.

ومن الملاحظ هذا أن سوروكين قد وحد بين معايير سلوك الجماعة وبين القانون ، وهذا يفرض أن نأخذ مفهوم القانون بمعنى أوسع من المعنى الذى يستخدم به . ويرد سوروكين على هذه القضية بأن المعيار القانوني هو ذلك الذى يحدد حقوق الأطراف وما يقابلها من واجبات إزاء الأطراف الأخرى وليس فقط مجرد قواعد قانونية شرعية .

وهكذا توضح الأفكار التي عرضنا لها هنا ، والتي صاغها سوروكين، أنه كان عالما وباحثا في علم الاجتماع الأمريكي ، في وقت كان فيه البحث، والمعرفة الفلسفية العريضة ، لاتحتل مكانه عالية . بللم تكن تحظى بتقدير وإهتمام ولقد كان سوروكين يرفض التيارات السائدة والتي اتسمت بالسطحية وعدم العمق وردد كثيراً الأهداف الحقيقية والمناسبة لعلم الاجتماع كعلم عقلى وكثيراً ما بحث عن مواطن الخطأ والزلل وراح يعود بها مرة ثانية إلى طريق الصواب وفيى سنوات عمره الأخيرة التفت علماء الاجتماع الأمريكيسن إلى إنجازاته الفريدة .

## تانيا ، تالكوت بارسونز Talcott parsons

إهتم بارسونز بموضوع النظرية في علم الاجتماع ، وأثر كثيراً في علم الاجتماع الأمريكي ولعله من أهم روداه بعد سوروكين وقد بدأ سوروكين حياته كعالم في البيولوجيا ، ثم تحول إلى علم الاقتصاد وقد إعتقد أن القوانين الاجتماعية يمكن الكشف عنها ، والتعبير عنها بنفس الطريقة المستخدمة في العلوم الطبيعية .

وعندما سافر بارسونز إلى بريطانيا ، وإتصل بعالم الانتروبولوجيا البريطاني مالينوفسكي ، بدأ في التحول إلى الإتجاه الوظيفي ، ومنذ ذلك الحين راح يعارض أي صورة من صور المذهب التطوري .

وقد درس بعمق أفكار فيبر في جامعة هايدلبرج في المانيا. وترجم كتابه الهام "الأخلاق البروتستانتية وروح الرأسمالية "إلى الإنجليزية وبعد ذلك ترجم كتاب التنظيم الاجتماعي والاقتصادي. وتأثر بنظرية فيبر في الفعل الاجتماعي، كما درس نظرية المنفعة الحدية لمارشال. وأكد الرأى الذي تكون لديه من دراسة فيبر والذي مؤداة أن هناك أهمية لانساق القيم الاجتماعية عند دراسة الفعل الاجتماعي. ودعم هذا الرأى من قراءته لدوركيم، وفضلا عن ذلك تأثر بكل من (باريتو)، (وفرويد).

#### مؤلفات بارسونز ومفهوماته :

كان مؤلفه الرئيسى الأول هو بناء الفعل الاجتماعى The كان مؤلفه الرئيسى الأول هو بناء الفعل الاجتماعى الخريات (١٩٣٧) الخريات وتضمن نقداً عنيفا لنظريات مارشال وباريتو ودوركيم وفيبر ومن أهم سمات هذا الكتاب أنه يرى في كل هؤلاء العلماء على الرغم مما بينهم من اختلافات انقطه بدء واحدة ومنها كونوا آرائهم وهذه النقطة أطلق عليها "الفعل الاجتماعي – التطوعي أو الإختياري "

وقد جاء هذا الكتاب بأسلوب غامض ، ورمزى في بعض الأحيان . وبعد ذلك أصدر كتاب " مقالات في النظرية الاجتماعية الخالصة والتطبيقية " (١٩٤٩) . ثم كتاب " نحو نظرية عامة في الفعل " (١٩٥١) بالإشتراك مع بيلز .

# أ- الفعل الاجتماعي :

تعتمد نظریة بارسونز علی أن الفعل الاجتماعی ینبغی رؤیته کنسق من السلوك . وهو نسق معقد یمکن تجزئته إلی أجزاء مختلفة لإمکان دراستها فی علاقتها المتبادلة ، واعتمادها المتبادل . ویقول إننا نری فی کل نسق من السلوك ثلاثة عناصر هی "الفاعل" و "الرموز" .

"والقيم" التي توجهه . ولاشك أن دراسة هذا النسق من السلوك سيساعدنا على فهم كيف أن الفرد أو النسق الاجتماعي ككل ، أو الثقافة ككل ، تفعل وتؤدى وظيفة وتعمل .

كذلك يرى أن هناك عوامل ثلاثة يتضمنها الفعل الاجتماعي. هي الفاعل والموقف، وموجه الفعل نحو الموقف، ويرى أن الموجهات مختلفة، منها الدافعية، ومنها القيمية، وفي ضوء ذلك كله كون بارسونز ثلاثة أنساق تحليلية، هي النسق الاجتماعي، ونسق الشخصية، والنسق الثقافي.

# ب- النسق الاجتماعي : Social system

وقد نسب بارسونز للنسق عدة معان ، فهو يعرفه على أنه عدد من الأفراد الفاعلين ، والذين يتفاعل أحدهم مع الآخر ، وقد يكون النسق الاجتماعي شبكة من العلاقات بين الأفراد . وقد يشير إلى الدوافع التي توجة عددا من الأفراد . وعلى أي حال فإن فهم النسق الاجتماعي يتطلب فهم الموجه الدافعي للأفراد ، لأنهم يدفعون بواسطة الميل للإشباع الأمثل للحاجات . أما القيم والمعايير فهي مسائل مركزية في نظرية بارسونز ، ولذلك فهو يقول إنه ليس بالإمكان وجود موجه نحو الموقف دون موجه قيمي

#### جـ - الثقافة : Culture

كانت آراء بارسونز في الثقافة واضحة ، فالثقافة هي نتاج أو ثمرة من ناحية ، كما أنها محددة لأنساق التفاعل الاجتماعي من ناحية أخرى، ويتكون النسق الثقافي من :

- ١- أنساق الأفكار.
- ٢- أنساق الرموز التعبيرية .
- ٣- أنساق الموجهات القيمية .

## د- نسق الشخصية : Personallity system

يشير نسق الشخصية عند بارسونز إلى المراكسز الاجتماعية للفاعلين، وأدوارهم الاجتماعية في الموقيف الاجتماعي حيث يشير المركز الاجتماعي إلى مكانه الفاعل في نسق العلاقات الاجتماعية أما الدور فيشير إلى سلوك الفاعل في علاقاته مع الآخرين . ويعتبر هذا الأدوار الاجتماعية التي يؤديها الشخص في ضوء أنماط التوقعات المحددة ثقافيا .

ومن مجموع الأدوار المترابطة يتكون النظام الاجتماعي وفي

الاجتماع، لأن الوظيفة الفعالة للنظم شرط للإستقرار الاجتماعى ولذلك يجب أن تهتم النظرية الاجتماعية بعملية تكويت النظم الاجتماعية ، لأنها عملية تشكل رابطة بين المجتمع والثقافة من ناحية ، والشخصية والدوافع من ناحية أخرى . وهى تسهم فى جعل موجهات القيمة نمطية ، وتدخل أنساق القيمة فى شخصية الإنسان . وقد إستعان بارسونز بنظرية التحليل النفسى ومفاهيمها فى وصف هذه العمليات .

### هـ - بدائل النمط : Pattern Alternatives

لعل نظرية . أو فكرة بدائل النمط عند بارسونز تعتبر من أهم الإسهامات الأصلية التي قدمها . ولقد أثارت كثيرا من الجدل فهي تشير إلى البدائل التي تبدو في إختيارات الأفراد . وقد أشار إليها بشكل مستمر دارسو التغير الاجتماعي . والتنمية . وهي تتضمن خمسة أزواج من البدائل هي : –

- ١ العاطفية مقابل الحياد العاطفي .
- ٢-المصلحة الذاتية في مقابل المصلحة الجماعية أو الجمعية .
  - ٣-العمومية مقابل الخصوصية .
  - ٤-الإنجاز مقابل العزو أو الانتماء

ه-التخصيص مقابل الإنتشار .

من النمط الأول يعتبر عاطفيا أو وجدانيا إذا كان يتيبح الإشباع المباشر لحاجة الفاعل بينما يعتبر محايدا وجدانيا إذا كان يفرض النظام، فمن أجل مصلحة الآخرين يتم التخلى عن العاطفية أو الوجدانية .

وفى النمط الثانى: يقول أن المعايير قد تجبر الشخص الفاعل على الاهتمام والسعى وراء مصالحه الخاصة، أو تجبره على العمل من أجل صالح الجماعة.

وفى النمط الثالث: قد تشير مستويات القيمة إلى درجة كبيرة من العمومية ، بينما يشير المتغير الثانى إلى المستويات القيمية التى لها دلالة لفاعل معين في علاقات معينة مع أشخاص معينين .

وفى النمط الرابع: إما أن يكون التأكيد على تحقيق أهداف معينة ( الأداء أو الإنجاز ) أو على خصائص الشخص الآخر كأن ينتمى الفاعل إلى عائلة أو طبقة معينة تمنحة مكانه متميزة.

وأخيراً من المكن أن تعسرف مصلحة معينة على وجه التخصيص، بحيث لايكون هناك ثمة إلزام أبعد من الحدود. وقد تعسرف بشكل عام بجيث تتجاوز الالتزامات تلك الحدود.

ومن جملة هذه المفهومات نجد أن نظرية بارسونز تؤكد الجانب المعيارى من الحياة الاجتماعية .فيرى أنه ينبغى أن ننظر إلى الفعل الإجتماعى كسلوك يتضمن موجها للقيمة .ويتخذ شكل النمط بفعل المعايير الثقافية . والنمط الاجتماعى عنده يعتمد أو يرتد إلى نسبق ثابت من أنماط السلوك المترابطة ، ويتوقع من دراسة النسق الاجتماعى أن يكشف عن حالة من الاطراد الثابت تقريبا ، ولهذا فإنه يتكلم عن بناء الفعل الاجتماعى ، وأن وظيفته هي دعم وجود أنماط السلوك والقيم .

### وظانف النسق الاجتماعي:

يشير بارسونز إلى أن الأنساق الاجتماعية كى تستمر فى الوجود يجب أن تؤدى أربع وظائف ضرورية :

- ١- الوصول إلى الهدف .
  - ٢- التكيف.
  - ٣- التكامل.
- ٤- دعم النمط وحسم التوتس من خلال التوقعات المعيارية ووحدات
   المركز والدور ، والعلاقات الاجتماعية لكل الجماعات الدائمة .

#### (١) تطقيق المدف:

يرجع السبب في وجود كل نسق اجتماعي إلى أن الفاعليان بداخله متفقون على الهدف الذي ترمى إليه الجماعة ومعنى ذلك أنه بداخل بناء الأنساق الاجتماعية يوجد إطار من الوسائل والغايات ولذلك يوجد عنصر الرشاد في كل نسق من العلاقات المنظمة لفاعلين يشغلون أوضاع المركز الاجتماعي ويرتبط بعضهم مع بعض من خلال الصور المعيارية لتحقيق الغرض الجماعي وهناك أهداف جمعية يجب السعى من أجل تحقيقها وهناك وسائل خاصة لتحقيق هذه الأهداف ومن خلال تنظيم العلاقات الاجتماعية عبر الصوره التخطيطية للوسائل والغايات يتجه النسق الاجتماعي نحو الأهداف التي وضعها لغفسه أو التي وضعتها له وحدة بنائية كبرى مثل المجتمع

#### (٢) التكيف:

ينبغى أن يتكيف كل نس اجتماعى مع البيئة الاجتماعية . والمادية التى يوجد فيها ، ومعنى هذا أن كل بناء فرعى داخل البناء الكلى . يجعل من مهمة التكيف وظيفته الأولية . أى يخضع الظروف الخارجية لمشيئته ويسيطر عليها حتى يكون من السهل عليه تحقيق هدفه . فكل مجتمع قومى يريد ان يشعر بالأمن في المجتمع الدولى .

ويتحقق هذا الهدف الأساسى عن طريق الحكومة . وهى بناء فرعى من المجتمع القومى ، بأن الاقتصاد . وهو الآخر بناء فرعى مـن المجتمع القومى ، جزءاً من وظيفة تكيف المجتمع القومى مـع البيئة . فقد ظهرت التكنولوجيا أثناء ممارسة الإنسان للنشاط الاقتصادى . اى أنها ظهرت من خلال النظم الاقتصادية المختلفة . وتهدف التكنولوجيا فى الواقع إلى ضبط البيئة أو السيطرة عليها . غير أن بعض الوسائل التكنولوجية ، مثل الطاقة الذرية ، نشأت بفضل الجهود التى بذلتها الحكومة ، أى أن بعض الأدوات التكنولوجية وجد بفضل الاقتصاد . وبعضها الآخر وجد بفضل الحكومة . وهكذا يوضح المثال أن الوظائف الضرورية فى المجتمعات المعقدة يؤديها عدد من الأبنية الفرعية .

ومن الواضح أن وظيفتى التكيف وتحقيق الهدف متصلتان بطريقة ما بالبيئة الخارجية ، لأن ميكاينزمات التكيف ترتبط بقوى خارجة عن النسق الاجتماعي .

وكذلك قد يكون لتحقيق الهدف معنى عند وحدات البناء الاجتماعي الأخرى خارج الوحدة المرجعية المحددة . مثال ذلك أن إحدى الشركات قد تعمل على بناء مطار عسكرى ، وهذا الهدف الذي ترمى إليه الشركة قد يكون تكيف مع أهداف المجتمع القومى . هذا

المجتمع الذى قد يرى فى بناء هذا المطار وسيلة يستخدمها لربط بيئته وتحقيق أغراضة الوظيفية. ومعنى هذا وجوب الربط بين الوظائف التى يؤديها أى نسق فرعى، لكى يحقق أهدافه بوظائف وأهداف الوحدات الاجتماعية الأخرى.

### (٢) التكامل:

إذا كانت وظيفة تحقيق الهدف والتكيف تشيران إلى الروابط والعلاقات بين الجماعة وبيئتها ، فوظيفة التكامل لاتتناول سوى العلاقات التى تتم داخل النسق الاجتماعي بالذات فدراسة وظيفة التكامل تلقى الضوء الكافى على المنظور السوسيولوجي

ولعل المقارنه بين الجماعات الانسانية ، والأنساق الاجتماعية عند الحشرات من العوامل المساعدة على إلقاء الضوء على هذا المنظور السوسيولوجي . مجتمع الحشرات يشترك مع المجتمع الإنساني في أداء وظيفة تحقيق الهدف ، ووظيفة التكيف . فكلاهما يقيم اقتصادا حيث يتم إنتاج وتوزيع واستهلاك عدد من السلع والخدمات . كما يعمل على استمرار النوع . وإلى جانب ذلك فمجتمع الحشرات كنسق اجتماعي يجب أن يتكيف مع النبيئة الخارجية . بما فيها من طقس . وبيئة جغرافية ، وكائنات أخرى . ولكن إستمرار مجتمع الحشرات

في الوجود قائم على أساس بيولوجي ، لأن الحشرات ترتبط ببعضها إرتباطا اجتماعيا بسبب الإستجابات . وضرورات التفاعل التي تفرضها أجسامها وغرائزها ، وجهازها العصبي . وبالتالي فإن سلوكها وصورها الاجتماعية تعبر عن قوى بيولوجية ، وعضوية داخلية . أي أن تكامل مجتمع الحشرات ودعم النمط فيه يتحقق من خلال العملية التكوينية. ويختلف الإنسان عن الكائنات الحية الأخرى ، من حيث أنه يتصف بالمرونة والتكيف . والذكاء كذلك فإنه يخلق الثقافة ويوجد لها أسباب الإستمرار في الوجود . ويترتب على ذلك أن الأبنية الجماعيـة لاتتماسك في حياة الإنسان بطريقة أوتوماتيكية . ولكن عن طريق التكامل المعياري ، والمعاني الرمزية المشتركة ، الأمر الـذي يلقي عبئا ثقيلا على الأنساق الاجتماعيه عند الإنسان . ومسادامت الأنساق الاجتماعية الإنسانية لاتعتمد على التساند البيولوجي ، فإنه يجـب أن يقوم الفاعلون بإعادة تكاملها ، وإعادة مساندتها ، وتجديدها .ومعنم ذلك أن ميكانيزمات التكامل تتطلب إنتباها وجهدا مستمرين . لأن

ويشير التكامل إلى حالة قائمة بين الوحدات (أى الجماعات

النسق الاجتماعي إذا فشل فيي أداء وظائفة فلن يستمر أي فرد في

الوجود

الفرعية ) المكونة للنسق . وبذلك يصبح النسق متكاملا إذا وجد التأثير المتبادل الوظيفي بين ثلاثة عناصر :

(أ)الوسائل الثابتة (أى المركز والدور)

(ب) الأهداف الشخصية للفاعل ( مثل السعادة والأمن والمركز الاجتماعي) .

(ج)أهداف النسق كإنتاج السلع والتنشئة الاجتماعية .

ومعنى ذلك أن التكامل هو تركيز العلاقات داخيل النسبي لتحقيق التضامن والتماسك ، والإستقرار ، والنظام ، والإستمرار النسبي لنسق العلاقات. ومعنى ذلك أن عملية التكامل مستمرة لاتتوقف عند نقطة معينة ، ومن الضرورى إستمرار تجديد ميكانيزمات التكامل ، فليس هناك فاعل يتلقى تنشئته اجتماعية كاملة ، كذلك لايوجد نسبق اجتماعي متوازن تماما ، ومناسب للبناء الداخلي للعلاقات . وقد تكون الأهداف الشخصية مدمرة ومخربة لأهداف الجماعية ومقاصدها . الاجتماعية والإنسانية غير ثابته بل متقنيه ، كيل هذه تفرض علينا العمل على استمرار تجديد ميكانيزمات التكامل داخل النسق .

### (٤) دعم النمط وإدارة التوتر:

يتصل دعم النمط، وإدارة التوتر بالحالة الداخلية للنسق الاجتماعى فإذا كان التكامل يشير إلى العلاقات بين وحدات النسق (الفاعلون والجماعات الفرعية). فإن دعم النمط وإدارة الصراع تشيران إلى حالة الفاعلين أنفسهم. إن الشخص أو الفاعل الاجتماعى. يشغل وحدة المركز أو الدور. وتتحدد صورته الأولية بالشكل الميز للتوقعات المعيارية. فقد يكون الشخص اجتماعيا بصورة أساسية أو هامشية. وقد يكون غير مؤمن، وقد يشكو من الأنومي، وفقدان المعيايير. ويتضح من ذلك أن النسق إذا كان يضم عددا كبيرا من الفاعلين الذين يعانون من صراع الأدوار، ولاينسجمون مع المعايسير، فلن الفاعلين الذين يعانون من صراع الأدوار، ولاينسجمون مع المعايسير، فلن يوجد التكامل والإنسجام بين الصور الاجتماعية والضرورات، والأغراض.

وحتى يكون الفاعل متكاملا مع البنا، الاجتماعي لابد أن يكرس قدرا كبيرا من الإنتباه حتى تكون التنشئة الاجتماعية مناسبة وتبدأ التنشئة الاجتماعية في مرحلة الطفولة . وداخل الأسرة بالذات . حيث يتم تشجيع الطفل على تعلم وتقبل الصيغ الفكرية والمعيارية المميزه لنسق الثقافة ، ثم يشارك بعد ذلك في كل في كل أنواع التدريب والتعليم في السياقات النظامية المتخصصة . والهدف النهائي

من ذلك تحقيق التكامل المعرفي للفاعل مع القيم والأنبية والمعايير الاجتماعية للنسق .

كذلك فإن للشخصية بعدا آخر انفعاليا . وبالتالى توجد داخل النسق توترات انفاعلية يجب ضبطها وادارتها حتى لايحدث اضطراب في أداء النسق لوظائفه العادية . وتتم إدارة التوترات والصراع في بعض الأنساق في مجال العلاقات التي يوجهها المتغير النمطى الأول وهو العاطفة أو الوجدان مقابل الحياد .

ومن ناحية أخرى توجد حدود يقف عندها احباط أو كبت أو ضبط التعبير الإنفعالى فالأسرة كنسق اجتماعى تسمح بمجال واسع للتعبير عن التوتر . وبذلك تتيح فرصة للتعبير عن الإستجابة . أو التعبير الإنفعالى ، وبذلك تخفف من التوتر ، ويترتب على ذلك أنها تساعد أعضائها على أداء وظائفهم بقدر أكبر من الفاعلية فى المواقف الاجتماعية التى تتطلب الحسم الدقيق للتوترات

#### نظرية التنظيم عنم بارسونن:

يواجه التنظيم الكثير من المشاكل الوظيفية التي تواجهها كل الأنساق الاجتماعية ، ويؤكد بارسونز أن المشكلتين الأولى والثانية تنشآن عندما تتناول الوحدة ( فردا أو جماعة ، أو نسقا ) مشاكلها

الخارجية أو المشكلتين الثالثة والرابعة وان الإهتمام باحدى المشكلات من شأنه أن يزيد الضغط على الأخرى فمشكلة التكامل تزداد مع الإحتياج إلى التكيف كذلك تتزايد مشكلات دعم النمط بالإحتياج إلى تحقيق الهدف ، والعكس صحيح ، بمعنى أن الإهتمام بالمشكلات الوظيفية الداخلية يزيد الضغط على المشكلات الخارجية .

ولكن التنظيم يختلف عن الأنساق الاجتماعية الأخرى . من حيث إتجاهه في المرتبة الأولى نحو تحقيق هدف نوعي محدد . وهي خاصية تؤثر في البناء الداخلي للنسق . كما تؤثر في علاقات الخارجية . وهو يؤدي وظيفته الخاصة به داخل موقف أو بيئة مكون من الأنساق الفرعية الأخرى . أي أن الموقف يتكون من العلاقات بين التنظيم وبين الأنساق المتخصصه الأخرى . المتفرعه عن النسق الاجتماعي العام الذي يوجد فيه التنظيم .

كذلك فإن إنتاج أى تنظيم أو تحقيقه لأهداف ينشأ عنه شىء قد يستخدمه نسق آخر . فإنتاج التنظيم هو فى نفس الوقت طاقه وموارد يستخدمها نسق آخر . فلإنتاج فى التنظيم الاقتصادى يتمثل فى عدد من السلع والخدمات التى تستهلكها تنظيمات أخرى فى عملية الإنتاج كما أن الإنتاج فى الوحدات والهيئات الحكومية يتمثل

فى مجموعة من القرارات . وفى التنظيم التربوى يتمثل فى كفاءة وتقدم التلاميذ . أى أنه من الضرورى فى كل من هذه الحالات وجود نتائج ناشئة عن العمليات التى تجرى داخل التنظيم . وهذه النتائج قد تغير من وظيفة الأنساق الأخرى داخل المجتمع .

ر وتنشأ التنظيمات عن ظاهرة تقسيم العمل فنى المجتمع ، لأن الو كان الإنتاج والإستهلاك يتمان فى وحدة بنائية واحدة فلا توجد ضرورة لكى تتباين التنظيمات المتخصصة عن بعضها . أما فى المجتمعات البدأئية حيث الإكتفاء الذاتى بالمعنى الاقتصادى للكلمة . فإنه لايوجد بها تنظيمات متباينة بالمعنى الذى ذكرناه .

وإن ما يعتبر هدفا متخصصا بالنسة للتنظيم ، يعتبر في الوقت نفسه وظيفة متخصصة بالنسبة للنسق العام أي أن المجتمع الذي يوجد فيه التنظيم . كما يعتبر التنظيم جزءا من هذا النسق العام ، أو نسقا فرعيا منه ، وهذه العلاقة هي الرابطة الأولية بين التنظيم والنسق العام . بل هي الأساسي الذي يقوم عليه تصنيف التنظيمات .

فالتنظيم كما يعرفه ألفريد مارشال هـو فـى جوهـره عمليـة ربط عوامل الإنتاج بطريقة محـددة لتسـهيل تحقيـق هـدف التنظيم بصورة فعاله ، كما يشير إلى عملية إعادة تكييف أنماط التنظيم نفسه ، وهــى

عملية كامنة في عمليات التغير البنائي للتنظيم . وعلى هذا فالتنظيم بالمعنى الإقتصادي عامل هام في كل الوظائف التنظيمية . ويلعب دورا هاما في مراحل إقامة التنظيم . وفي المراحل التالية أيضا .

ويتضح من كل ذلك أن التنظيمات هي الميكانيزم الأساسي في التحقيق الفعال لأهداف مجتمع متفاضل ، تلك الأهداف التي لا يستطيع الفرد وحدة تحقيقها . والظاهرة الأساسية أن التنظيم يعبى القوة لتحقيق أهداف ، ولو أن نسق القيم تجعل هذه الأهداف شرعية (لأن القوة أو القدرة العامة للتنظيم تجعل تحقيقها أمرا فعالا ) .

ويطور بارسونز هذه الأفكار ليوازى بين القوة أو القدرة على تحريك الموارد فى المجال الاقتصادى والقدرة السياسية ومايتولد عنها من طاقات محركة للتنظيم والنسق العام. فتوليد القوة وممارستها هدف هام للغاية بالنسبة للأهداف العامة للمجتمع كالإنتصار فى الحرب وكذلك فإنها ( القوة ) تستخدم فى الحياة اليومية لتحقيق أكبر قدر من الأهداف الفرعية . والقوة مثل الثروة مورد اجتماعى هام وعام توزع على عدد كبير من الأنساق الاجتماعية الفرعية من أجل الإستهلاك أو استثمار رأس المال . فكل تنظيم مهما كانت وظيفته جزء من السياسة . ومولد للقوة أو القدرة . كما أنه يستقبل القوة التى تولد فى المستويات

العليا من النظام السياسي، ويتحدث بارسونز عن شروط توليد القوة وهي:

١) إقامة وتأسيس نسق قيمي يجعل هدف التنظيم مشروعا .

٢) تنظيم عمليات الإستغلال وإتخاذ القرارات في التنظيم بإعتبارها
 قواعد عامة.

٣)طلب المساندة اليومية من الأشخاص الذين تعاونهم .

٤) طلب التسهيلات الضرورية وهى تسهيلات مالية بالدرجة الأولى ويشير بارسونز إلى أن الأحزاب االسياسية في أمريكا أصبحت تعكس صورة أو شكل الشرط الأولى من حيث أن هذه الأحزاب تقيم رابطة ايجابية مباشرة مع الحكومة ، ومع النسق القانوني ...

إن تالكوت بارسونز يشير إلى أن النهج الذى قدمه يتمير بتناسق صورى . فقد تناول نسق القيمة بإعتباره يحدد أهداف التنظيم ويجعلها شرعية . كما أن القيم الفرعية تنظم ميكانيزمات التكيف . وتحقيق الهدف ، والتكامل في التنظيم . وكل نمط تعاقدى كالتوظيف والاستثمار ينظم كل نمط من الموارد الأولية ، وكل ناحية أو جانب من جوانب السلطة تنظم الأجزاء الشرعية الفعالة . وأخيرا كل ناحية من

نواحى إقامة العلاقات الثابتة المستقرة تحدد ولاء المستركين نحو التنظيم عند مقارنته بالإلتزامات الأخرى .

هذه الأفكار وغيرها . توضح مدى إسسهام بارسونز فى نظرية علم الاجتماع . ورغم أى انتقادات توجه إليه فهى لاتقلىل من أهمية أعماله وقد ظل بارسونز ينادى حتى وقت قريب بأنه وضع نظرية عامة فى التغير الاجتماعى . ولقد أفاد كثيرون من علماء الاجتماع من الخطوط الأساسية للتفكير النظرى عند بارسونز . كذلك يتجلى تأثيره على غيره من العلماء الألمان . وقد إتضح ذلك فى كثير من المؤلفات الألمانية الحديثة ، كذلك ظهر هذا التأثير فى ترجمة بعض مؤلفاته إلى الفرنسية . وعلى الرغم من هذه الأهمية إلا انه تجدر الإشارة إلى أن فكره لم يكن تجديدا متميزا فى علم الاجتماع المعاصر . فهناك أوجه شبه بينه وبين مؤلفات غيره من المعاصرين ومن بينهم سوروكين .

# تُالثاً :رايتميلز : Wright Mills

شغل رايت ميلز كرسى أستاذ علم الاجتماع فى جامعة كولومبيا ولعل تأثيره فى علم الاجتماع فى الوقت الراهن أعظم بكثير من تأثيره أثناء حياته . بل أن هذا التأثير لا يزال فى تزايد مستمر . ويرجع ذلك إلى تحليله للأوضاع الاجتماعية بصفة عامة . والأوضاع الاجتماعية فى

أمريكا بصفة خاصة ، تحليلا يقترب من الصحة ، كما أن الموضوعات التى كرس لها إنتباهه منذ الخمسينات تبدو الآن فى صورة أكستر حدة والواقع أن عناوين مؤلفاته المسائل الأساسية فى المجتمع المعاصر على حد قوله ، ومن أهمها طبقة ذوى الياقات البيضاء ، وصفوة القوة ، وأسباب الحرب العالمية الثالثة والخيال السوسيولوجى ، والماركسية .

وتشهد تحليلاته لهدذه الموضوعات على مدى وعيه وإدراكه لأهميتها في المجتمع . كما أن إسهامات ميلز في الفكر السوسيولوجي، والنظرية السوسيولوجية تتناثر في كثير من كتاباته . ولكن يمكن الإطلاع عليها باستفاضه في كتاب " القبوة والسياسة والمجتمع " ، الذي حررة هورفيتش Horwitz .

وقد عرض نظرية في كتاب اشترك في تأليفه مع هانز جيرت Hans Gierth وهو الشخصية والبناء الاجتماعي واستخدم مفهوم الدور الاجتماعي كمفهوم مركزي للمجتمع ويراه كبناء يتكون من عدد كبير من الأدوار التنظيمية كما يمكن تحليل البناء الاجتماعي الكلي الى عدد من الأوضاع التنظيمية والسياسية والدينية والاقتصادية وغيرها وقد استخدم هذا المفهوم ليوحد بين النظريتيين السيكولوجية والسوسيولوجية بطريقة قريبة من طريقة بارسونوز ويشير مصطلبح

الشخصية في هذا المؤلف إلى الفرد ككيان كلى يمكن التميليز فيه بين الكائن العضوى . والبناء النفسي . والشخصي . أما الانسان الـذي يلعب دورا معينا في المجتمع . ويتم تفسير الدور من خبلال الرأي القائل أن المجتمع كبناء مكون من عدة أدوار مرتبطة بنظم مختلفة . ويرى المؤلفان في هذا الكِتاب أنه يمكن تحليل البناء الاجتماعي الكليي إلى أنواع تنظيمية كالاقتصادية ، والسياسية والدينية كما قلنا من قبل. ويعترف بهذه الأنواع كإرتباطات بين النظم تكون لها نتبائج أو غايبات متشابهة . وتعتبر درجة استقلال الأنواع التنظيمية موضوعا للبحث في أى مجتمع من المجتمعات . ولكننا نجد دائما أن هناك بعض جوانب السلوك الاجتماعي تميز جميع الأنواع التنظيمية ، ونعنى بها التكنولوجيا والرموز والمكانه ، والتعليم . وفي مقابل ذلك نجد جوانب أخرى من الحياة الاجتماعية غلير قابلة للتعريف في ضوء مفهومي البناء . أو النوع التنظيمي . حيث أن هناك أنواعاً من التفاعل لايمكن القياس عليها

## (۱) الإتفاق Correspondence

وهو مفهوم يعنى توحيد المجتمع عن طريق أساس مشترك يؤدى عمله بأسلوب متواز في كل الأنواع التنظيمية

#### ( vincidenee الانطباق ( ۲ )

وهو عباره عن حاله يتم التوصل إليها اذا أظهرت الأنواع المتباينة بعض العناصر البنائية المختلفة . التي تؤدى إلى وحدة غير مكتمله أو جزئية . وهذه تتمثل لنا في ظهور الرأسمالية الحديثة بعد سقوط النظم الإقطاعية ونمو أطر تشريعية وإدارية جديدة

## (٣) التنسيق Coordination

ويشير إلى تكامل المجتمع عن طريق شكل تنظيمي معين يطغي على غيره من الأشكال مثل الديكتاتورية

# (٤) التقارب Covergenee

وتتم هذه الحالة عندما يتلاقى نوع تنظيمى أو أكثر إلى الحد الذى تصبح فيه منصهرة مع بعضها وكما يتضح فهى عملية عكس التباين كذذلك يتضح أن تعرضها لمسكلة التكامل يقربان من الوظيفيين وعلماء الاجتماع النظرى فيى وقبت واحد وقد إتسم هذا الكتاب بأنه ينطوى على تحليلات متداخله مع المادة التاريخية ولكن هدفهما كان سوسيولوجيا وهو تناول قضايا قابلة للتطبيق العملى ولم يكن إهتمامهما بالمادة التاريخية الفريدة بنفس طريقة علماء التاريخ

### رابعا : روبرت ميرتون Robert Merton

حاول روبرت ميرتون أن يجمع بين المدخل النظرى . والمدخسل الأمبريقي ( الواقعي ) في دراسة المشكلات الاجتماعية ولقد كانت كتابات تتم بأسلوب متميز وجاذبية متفردة . ولقد حقيق كتابه "النظرية الاجتماعية والبناء الاجتماعي" شهرة واسعة خارج أمريكا لما إنطوى عليه من مميزات لاتتوفر لمؤلفين آخرين ولقد أدلارك ميرتون عدم ملاءمة الإتجاه الامبريقي المجرد . والتنظيم الميتافيزيقي . لذلك عـرض نموذجـا خاصـا مـن النظريـة أسمـاه " نظريـة المـدى المتوسـط " Medium Range Theory وهي نظرية تتلافي سلطحية النظرية غير القابلة للإختبار الواقعي وتكون في نفس الوقت امبيريقية وهو يقصد الإشارة إلى أن علم الاجتماع لا يستحق أن يسمى علما ما لم يبدأ بفكرة أو نظرية . ولكن عند إجراء الدراسة الامبريقيــة . فـإن هــذه الفكـرة أو النظرية قد تحتاج لتعديل . وبالتالي إذا بدانا بفكرة أو نظرية فإنه لاينبغي النظر إليها إلا على أساس أنها تجربة عرضة للتعديل في ضوء الدراسات التالية

ويصنف ميرتون بين الوظيفيين على الرغم من أنه وجه انتقادات شديدة لبعض جوانب الفكر الوظيفي وقد عسرف الوظيفية

بأنها "النتائج المساهدة المسئولة عن تكييف أو توافق نسق معين" وليس هذا تعريفا كافيا . لأن المشاهد لأى نظام أو عرف فى المجتمع لا يوضح لنا دائما أسباب وجوده . كما أنها لا توضح لنا أصلة . ولا تدلنا عن تكيف أو توافق نسق معين مرتبط سببيا أو منطقيا بهذه النتائج .

وعلى كل حال فقد أسهم ميرتون إسهامات هامة في مجال النظرية الوظيفية ، مع تعييزه بين الوظائف الظاهرة ، والوظائف الكامنة أو المستترة ، تشير الوظائف الظاهرة إلى النتائج الموضوعية لأى نظام اجتماعي أو ممارسة يقصدها المساركون ، في حين أن الوظيفة الكامنة تشير إلى النتائج غير المقصودة ولاشك أن هذا التعييز أمر أساسي ، وله قيمة بالغة ، لأنه يلفت الإنتباه إلى الوظائف التي كانت موضوع تجاهل مستمر ، وأورد ميرتون كثيرا من الأمثلة التوضيحية ، فالوظيفة الواضحة كالإستهلاك الاقتصادي هو الإستخدام ، ولكن من بين وظائفه الكامنة دعم الهيبة أو الكبرياء ، ولقد كبرس ميرتون فصلا بأكمله لوصف السياسة الحضرية في أمريكا ، هذه السياسة التي تشبع بأكمله لوصف السياسة الحضرية في أمريكا ، هذه السياسة التي تشبع عليقة عيرتون على أن من الخطأ الافتراضي بأن تلك الحاجات تشبع بطريقة

مختلفة في ظل نظام أساسي مختلف . لذلك فإن من الضرورى دانم أن ندرك إمكانية وأهمية البدائل الوظيفية

وكذلك استخدم ميرتون مفهوم " الخلل الوظيفى " أو سوء الوظيفة Diesfunction لتعريف النتائج المشاهدة . والتي نلاحظ أنها تقلل من تكيف وتوافق النسق وتزيد التوتر والصراع في المجتمع

ويعتقد ميرتون أن هذا المفهوم يوفر طريقة لتحليل الديناميات والتفسير. وقد يكبون من النافع إضافة مفهومه الثالث وهو "اللاوظيفية". وهو مصطلح يشير إلى تلك الحالات المتعددة لإستمرار تلك الأعراف والتشريعات التي ليس لها ضرورة او وظيفة واضحة. ومع ذلك لا تدخل ضمن ما أطلق عليه الخلل الوظيفي

وهكذا فقد تناولنا على سبيل المثال أربعة من علما، الاجتماع الأمريكين . وقد كشف العرض كيف أن الدراسات في هذا العلم قد تطورت في أمريكا متأثرة بالدراسات التي أجريت في غيرها من البلدان . ولقد حققت إسهامات هؤلاء العلماء إزدهارا لتيارات جديدة وهامة في علم الاجتماع . فضلا عن الميادين الجديدة

# الفصل الثامن

أهم الفلسفات والاتجاهات النظرية في علم الاجتماع الحديث www.j4know.com

## محتويات الفصل الثامن

- مقدمة .

## أولاً: الفلسفات التي مهدت لظهور علم الاجتماع الحديث:-

- ١- فلسفة التعاقد الاجتماعي.
  - ٧- فلسفة القانون .
  - ٣- فلسفة التاريخ.
  - ٤- الفلسفة الاقتصادية.

## ثانياً: الاتجاهــــات:

- ١- الإتجاه النفسي.
- ٧- الإتجاه الشكلي التحليلي.
- ٣- الإتجاه البنائي الوظيفي .

www.j4know.com

#### مقدمة :

اتسع نطاق الحركة العلمية الاجتماعية من بداية القرن الحالى إتساعا كبيرا . وقد كان للحربين العالميتين الأولى والثانية أثر كبير على إمتداد مجال الدراسات في هذا العلم إلى موضوعات جديدة في السياسة والاقتصاد والاجتماع . وهذه الموضوعات أصبحت موضع إهتمام العلماء والدارسين في هذا العلم . وقد توصل هؤلاء إلى نظريات كثيرة ومتعددة، لكل منها وجهتها العلمية .

والاتجاهات والنظريات الاجتماعية رغم تعددها وتنوعها تلتقيى

الأولى: أنها تتناول جميعها الانسان في علاقت بالواقع الاجتماعي الذي أسهم في تكوينه نتيجة لأفعاله . تلك الأفعال التي تشكل إطارا عاما لظواهر المجتمع . وهذه الظواهر بدورها أصبحت تمارس تأثيرها على الفعل الإنساني وتوجهه

الثانية : إن تعدد النظريات والاتجاهات الحديثة في علم الاجتماع لم يشكل خطرا على الفكر الاجتماعي . وإمكان قيام نظرية عامة. لأن هناك أصولا فكرية واحدة يمكن الإستناد إليها في

تضييق الهوة بين عناصر الإختلاف . ومن ناحية أخبري فإن النتائج والتعميمات التي تصدر في ضوء هذا الإختلاف تخدم الصياغة النظرية . وتجعلها أكثر صلاحية لتناول الواقع المتعدد الأبعاد للحياة الاجتماعية

الثالثة إن العلمية في علم الاجتماع تقوم على وحدة المنهج العلمى، رغم قيام الموضوعية فيه على معايير ومقاييس مختلفة عنها في العلوم الطبيعية فالموضوعات في علم الاجتماع تعتمد على تكنيكات فنية متمايزة عما يستخدم في العلوم الأخسرى . هذا بالإضافة إلى المقدمات النظرية التي تكشف عن اتجماه الباحث في تفسير الواقع الاجتماعي

ويقوم الإلتقاء بين هذه الاتجاهات جميعاً عند محاولة صياغة نظرية عامة تتلائم مع طبيعة المجتمعات البشرية في الوقت الراهن . مع قدر من المرونة يستوعب احتمالات المستقبل في هذه المجتمعات

على أنه مع وجود الإختلافات والتناقض بين النظريات والاتجاهات الحديثة في علم الاجتماع . فإن هناك مجالات كبيرة للإلتقاء والتخفيف من حدة هذا التناقض ، فهي في جملتها تحاول

تفسير الحياة والنظم والعلاقات الاجتماعية . وكل منها يستخدم في سبيل ذلك مدخله الخاص . إلا أن هباك مهمة أساسية يمكن أن تقرب وجهات النظر بين هذه الاتجاهات . وهي ضرورة تحديد المفاهيم المستخدمة في علم الاجتماع . بحيث يشير استخدام المفهوم الواحد إلى نفس المعنى رغم اختلاف الدارسين . وفي هذا النطاق يمكن القول أنه بالرغم من أن علم الاجتماع أصبح علما كامل النضج . إلا أنه كما أشرنا استطاع أن يحقق قدرا كبيرا من التقدم في القرن الحالي أنه كما أشرنا استطاع أن يحقق قدرا كبيرا من التقدم في القرن الحالي . الأمر الذي جعل الإستفادة من دراساته في الميادين المتخصصة أمرا ممكنا إذا ما قورن الوضع بما كان عليه هذا العلم من نصف قرن مضي على سبيل المثال

والدليل على الإلتقاء بين الاتجاهات النظرية المختلفة في علم الاجتماع الحديث . ما ظهر مؤخراً من فروع متخصصة مثل علم الاجتماع المعرفي ، والاجتماع الديني ، والاجتماع القانوني ، واجتماع التنظيم ، والاجتماع الصناعي والاجتماع القانوني ، واجتماع التنظيمات ، والاجتماع الصناعي ، والاجتماع الريفي ، والاجتماع الحضري ، والاجتماع السياسي ، وغير ذلك ، فهذه ليست علوماً جديدة كل الجدة ، ولكنها تشير إلى وجود إطار أساسي من المفاهيم ،

وقيول بعين لوجهة نظر عليه الأيها هيى جملتها فيروع من علم الاجتماع العام وظهورها يبشر بالخير في إمكان إيجاد أسس معينة للإلتقاء بين الاتجاهات المتباعدة كل هذا فضلا عن أخذ معظم الاتجاهات السائدة في علم الاجتماع وبالاتجاه الكمي والأخذ بذلك ليس مرغوبا في حد ذاته ولكنه أداة لضبط التفسير العلمي للظواهر المدروسة

وقد نشطت في السنوات الأخيرة اتجاهات تدعو إلى جمع أكبر قدر من الحقائق والملاحظات التي تساعد في تفسير الظواهر الاجتماعية . وهناك من يعتمد على هذه الحقائق في محاولة استخلاص صياغات نظرية عامة . أي أن الإتجاهين الأساسيين اللذين يتوقع لهما الإستمرار في علم الاجتماع هما الاتجاه الذي يدعو إلى جمع الملاحظات الواقعية للمجتمعات. أو الحقائق في محاولة التنظير. والموازنة واستنباط أفكار أو قوانين عامة . وتجدر الإشارة إلى أن الاتجاهات الرئسية التي ظهرت في علم الاجتماع . هي الاتجاه الدوركيمي أو اتجاه المدرسة الفرنسية . والاتجاه التحليلي أو الشكلي . والاتجاه الوضعي الحديث. والاتجاه الأيكولوجي . والاتجاه الوضعي والاتجاه التكاملي والاتجاه الأيكولوجي . والاتجاه التكاملي والاتجاه التكاملي والاتجاه الأيكولوجي . والاتجاه التكاملي والاتجاه التكاملي والاتجاه التكاملي والاتجاه التكاملي والاتجاه التكاملي الوظيفي والاتجاه التكاملي

وهنا سوف نتناول ثلاثة من بين هذه الاتجاهات هي الاتجاه النفسى . والاتجاه الشكلي أو التحليلي، وأخيرا الاتجاه البنائي الوظيفي

ويقوم اختيارنا لهذه الاتجاهات لما لها من أثر في الوضع الراهن للفكر الاجتماعي . وميل بعضها - خاصة الاتجاه البنائي الوظيفي - للتأكيد على فكرة الإلتقاء بين الاتجاهات المختلفة في هذا الفكر

وقبل أن نتناول هذه الإتجاهات سوف نتعرض لأهم الفلسفات التي مهدت لقيام علم الاجتماع الحديث على النحو التالي

### أولاً: الفلسفات التي مهدت لظهور علم الاجتماع الحديث:-

كان لمجموعة من الفلسفات الفضل الأكبر في التمهيد لظهور علم الاجتماع يمكن توضيحها كالآتي :-(١)

<sup>(</sup>۱) ريدان عبد عبد الباقي ، التفكير الاجتماعي نشأته وتطوره ، كليه البنات الاسلامية جامعة الأزهر ، ط۲ ، ۱۹۷٤ ، ص ص ۱۷۱ ۱۷۲

#### ١- فلسفة التعاقد الاجتماعي وعلم الاجتماع :-

حفل القرن السادس عشر . أو قرن التنوير أو واسطة عقد عصر النهضة بكثير من الإصلاحات الدينية والسياسية . حيث إنحسرت الدول المترامية الأطراف أمام المطالبة بالقوميات المختلفة . فكانت بعض القوميات تبقى للكنيسة سلطاتها . وبعضها تمنح تلك السلطات للملوك ومن هنا بدأ الصراع الفكرى حول الملك والكنيسة وترتيبا على ذلك نجد مفكراً يتعصب للنظام الملكى ويعتبر الملك ظلل الله فى الأرض والبعض الآخر يتعصب للطبيعة . وبالتالى الكنيسة . وإن كان لا يعلن ذلك صراحة . وفى هذا القرن نبتت بذور "التعاقد الاجتماعى" ومن أهم مفكرى هذه الفلسفة التعاقدية :—

### أ- هويز Hobbes (١٦٧٩ – ١٦٧٩)

عاش هوبز حتى قرب نهاية القرن السابع عشر . وتأثر بظروف الاضطراب وعدم الإستقرار السياسى فيى عصره الذي جاء على أثر حرب أهلية في إنجلترا . فجاءت أفكاره عن المجتمع أو الطبيعة البشرية متأثرة بهذه الظروف . فالحياة الاجتماعية هيى حالة حرب يدخل فيها الكل ضد الكل . فالانسان تتملكة غريزة واحدة هي غريرة

المحافظة على حياته . وهذه العريزة تدفعه إلى الكفاح طول حياته . فيظل مكافحا حتى يموت وغريزة البقاء هذه تجعل الانسان يبحث عن الوسائل التى تكفل له الأمان . وفى سبيل بحثه عن الأمان يلجأ إلى وسائل القوة . ولا يهتم إلا بتوفير الطمأنينة لنفسه . دون أن يعير غيره أى إهتمام إلا إذا وجد أن بقاءهم وطمأنينتهم ضروريتان لبقائة وطمأنينته ولهذا فإن الحياة هي حالة حرب مستمرة بين الأفراد وبعضهم بعضا . فالفرد يسعى إلى الحصول على كل ما يشعر أنه في حاجة إليه دون أن يعبأ برغبات الآخرين أو باحتياجاتهم . وهذا يؤدى إلى تشابك الناس وإحتدامهم بعضهم ببعض .

وفى وجود هذه الحالة من الحرب تظهر مشكلة نظام فى المجتمع ولابد من وجود قوة تضمن للمجتمع قدراً كبيراً من النظام والإستمرار . ورأى هوبز أن هذه القوة يجب أن تكون الدولة التى يخضع لها الأفراد خضوعاً مطلقاً . وهو يتضورها على هيئة عملاق جبار أو وحش هائل فى يده جميع السلطات ، وتخضع له كل المنظمات التى تتكون منها الدولة . فنظرية هوبز تقوم على التقابل بين الطبيعة البشرية القائمة على الغرائز والحرب والتى تضع أمام الأفراد معضلة تحقيق النظام . وبين العقل المهذب الذي يخلق كل هذه

المثبكلة والحل عند هوبز هو القوة القهرية التى تمارسها الدولة على الأفراد ولكى يكسب هوبز القوة القهرية قدرا من الشرعيه لجنا إلى نظرية "العقد الاجتماعي" فالمجتمع ينشأ نتيجة عقد يبرم بين الأفسراد وبعضهم، وبموجب هذا العقد يتنازلون عن جميع حقوقهم ويتعهدون بالخضوع لشخص واحد، أو لعدة أشخاص يمثلون الحكام، والحاكم له حرية التصرف في استخدام القوة، والقوة عنده تتمثل في القهسر فالأفراد الذين يخافون العقاب ينفذون التزاماتهم، ويتوقعون مسن فالأخرين نفس الشيء ومن ثم يتحقق بينهم قدر من الترابط والاتساق في المعايير تجعل الحياة قادرة على الإستمرار

### وتتلخص وجهة نظر هوبز في عبارته التالية :

"إن العهود بدون السيف (القوة) ليست إلا كلمات لها قدرة على المحافظة على حياة الانسان . والكلمات أصعب من أن تستطيع ردع طموح الأفراد أو طموحهم أو غضبهم أو إنفعالتهم "''

فلكى يضع الانسان حداً لأنانيته من أجل الوصول إلى حالـة

 <sup>(</sup>۱) أحمد زايد ، علم الاجتماع بين الاتجاهات الكلاسيكية والنقدية . دار المعارف .
 القاهرة ، ط۲ ، ۱۹۸٤ ، ص ص ٣٤ -٣٦

يسودها السلام بين الناس . وجد أنه من الضروري أن يتنازل كل فرد عن قسط من حريته على شرط أن يفعل الآخرون بالمثل . ومن هنا نشأ بين الناس عقد مبدئي عُلَى أساس خوف الضاس بعضهم من بعض . وعلى أساس أن هذا العقد سيحقق لهم ميزات تفوق ما يتمتعون به في الحالة السابقة على التعاقد . فالخوف إذن هو أساس التعاقد . والخضوع للعقد مرده خوف الناس بعضهم من بعض والخبوف المشترك . هو أيضاً أساس القيام بالواجبات والإلتزامات وإزاحة الحقوق إلى أصحابها . ولم يكتف بذلك العقد ، وإنما أضاف إليه عقدا آخر يضمن الإستقرار للناس . وبمقتضى هذا العقد الثاني يتنازل الأفراد لأحدهم لكي يمثلهم أو ينوب عنهم في تطبيق بنود العقد الأول. وبمقتضى هذا التعاقد ، يصبح هذا الشخص في حالته الطبيعية من قوة أو سلطة . وبذلك يصبح هذا الشخص هـو الحـاكم علـى هـؤلاء الذين تنازلوا طواعية ولمصلحتهم عن كل حق لهم ، ويرى هوبز أن هذا الحاكم وهو ما إصطلح الناس على تسميته بالملك ، ليس طرف في العقد . ومادامت وظيفته هي تحقيق التوازن بين الميول الذاتية والميول الغيرية . فإن هذا الملك يفعل ما يراه محققاً لذلك . وما يفعله هو العدل حتى ولو كان للناس رأياً آخر في أفعاله ، فهو الحاكم المطلق

وليس للأفراد أن يستردوا ما عهدوا به إليه وأى محاولة لإسترداد السلطة المنوحة لذلك يعتبر القائم بها متمردا . وعلى الجماعة وليس على الملك – أن تبتتره من عضويتها . ويبدو أن الإنحياز المطلق للملكية . قد جعل هوبز يعتقد أن الثائر على الملك الطاغية هو الذى سيسلب هذا الملك حقاً أساسياً له ، بينما لم ير هوبز أن الملك الطاغية هو الذى يسلب حقوق الشعوب ، وأن كل ثائر وطنى يحاول إسترداد تلك الحقوق يعتبر بطلاً

### ب- جون لوك Locke (١٦٢٢ - ١٧٠٤ )

كانت آراء "لوك" في كتابه « الحكومة المدنية » على طرفى نقيض من آراء "هوبز" فهو يذهب إلى أن حالة الطبيعة لم تكن أبدأ حالة حرب وصراع وأنانية ، بل كانت حالة يعيش فيها الانسان حرا ويتصرف على أساس عقلى ، كان من شأنه أن يخفف من آثار الحرية المطلقة ، وليس معنى ذلك أن حالة الطبيعة تخلو من المتاعب والأنانية والصراع ، بسبب فساد بعض الأفراد ولخلوها من أسباب الإستقرار الثلاثة التي حددها "لوك" على النحو التالى :-

- ۱ قانون مستقر واضح .
- ٢–قاض عادل يحكم بين الأفراد .
- ٣- قوة تنفيذ تستطيع تنفيذ القانون .

ويذهب لوك إلى أن الأفراد متساوون فى الحقوق والواجبات بالطبيعة بإعتبارهم أفراداً فى مجتمع طبيعى ، ونظر لأن الحياة تـزداد تشابكاً يوماً بعد يوم ، فكان من الضرورى الإتفاق على تخص ما لكى يتولى تنفيذ القانون الطبيعى دون تحيز ، ومـن هنا إتجه التفكير إلى إيجاد سلطة عليا وظيفتها إقامة العدل بين الناس وتنظيم حريتهم التى

يتمتعون بها منذ عهد الغطرة . وبذلك إصطلحوا على إبرام عقد بينهم وبين شخص ما . أو مجموعة من الأشخاص . بحيث يكون هذا الشخص أو تلك المجموعة طرفاً في التعاقد حتى يكون من الميسور إلزامة أو إلزامهم ببنود هذا التعاقد والسهر على تطبيق نصوصة بكل دقة .

والحاكم أو الملك في هذا التعاقد ليس إلا مجرد "حكم" بين الأفراد بمعنى أنه لا يتمتع بحقوق أكثر من أى مواطن آخر من مواطنيه. وبالتالي فإن من حق الأفراد إستخدام حقوقهم الطبيعية ضده بحيث تباح الثورة ضده إذا ما خالف نصوص العقد . فالثورة على الملك الطاغية – على غير ما قال هوبز – حق مشروع للأفراد لأنه في هذه الحالة يكون قد أخل بشروط التعاقد ، وجعلهم في حل هم الآخرين من الإرتباط به .

فمن هنا نرى أن "لوك" إعــترف بحالـة الفطـرة كحقيقـة تاريخية، وخالية من الحروب والصراعات التي زعمها هوبـز كما أنه جعل الملك طرفاً في العقد ومن ثم يمكن مؤاخذته في حالة عدم تنفيـذ نصوص التعاقد.

## ج- جان جاك روسو Rousseau (۱۷۱۸ – ۱۷۷۸):

تأثر روسو بكل ما كتب حول فلسفة التعاقد الاجتماعي . وراح يسبغ عليها الكثير من الآراء التي يستخلصها من فكرة أو مشكلة سيطرت على تفكيره ومؤداها : أن الأفراد وجدوا أن ليس ثمة وسيلة لإنقاذهم من حالة الطبيعة إلا البحث عن شكل للوحدة أو للاجتماع من شأنه أن يحمى ويقى شخص كل عضو وممتلكاته . شكل للوحدة يكون فيه كل عضو، وقد إتحد مع الأعضاء الآخرين، غير خاضع مع ذلك إلا لنفسه ويظل أيضاً متمتعاً بنفس الحرية التي كان يتمتع بها من قبل وهذه الفكرة هي محور كتابه "العقد الاجتماعي".

فقد ذهب إلى أن الحالة الطبيعية أو الاجتماع الطبيعى الذى نشأ فى ظله الانسان الأول كان أسعد حالاً.وأن التطور والتقدم هو الذى أفسد طبائع الأفراد وسبب شقاءهم وأقام الفروق بينهم وأدى بهم إلى عدم التساوى مع أن الطبيعة خلقتهم أحراراً.ولقد إنتهى به البحث عن تبرير لذلك،وهو أن الانسان إكتشف فائدة الزراعة، والزراعة تتطلب الإستقرار والتوسع ومن ثم بدأ الصراع حول حيازة الأراضى ومصادر المياة والقنوات والحدود وما إلى ذلك.ومن هنا بدأ التفاوت بين الأفراد .

مظاهر النساد إلى "ظاهرة الملكية الزراعية " تلك التي تتعارض مع النظام الطبيعي الذي يراه أفضل النظم وقد ترتب على إعالان هذا الرأى أن غضبت عليه البيوت المالكة في أوروبا ومع ذلك فقد كانت صيحته هذه إعلانا بالمولد الفعلي لأول مرحلة من المراحل الشيوعية وهي الإشتراكية فقد أوضح أن الناس كانوا في حالة الطبيعة متساوين ولكن المجتمع والحضارة هما اللذان أديا إلى مانري بينهم من فروق وأضاف إلى ذلك أن الحضارة فاسدة. وأن التقدم الحضاري هو أساس ماتعانية البشرية من شرور وآثام . ثم ينصح بضرورة الرجوع إلى أساس ماتعانية البشرية من شرور وآثام . ثم ينصح بضرورة الرجوع إلى "حالة الطبيعة" التي تؤدي وحدها بالإنسان إلى "حالة السعادة"

غير أن هذا الحل بدا له مستحيلاً لتعلق الانسان بالحياة الاجتماعية الحضرية. وأنه ليس على إستعداد للعودة إلى حالة الطبيعة مرة أخرى على إعتبار أن الحياة الحضرية قد أصبحت له بمثابة "طبيعة ثانية" لا يستطيع أن يستبدل بعا غيرها ومن ثم طالب بإصلاح الحياة الاجتماعية إصلاحاً من شأنه أن يؤدى بالانسان إلى التمتع بالميزات الطبيعية التى كان يتمتع بها في حالة الطبيعة والتى فقدها للأبد

فالإنسان يولد حرا . ولكنه مكبل بالأغلال في كلل مكلان . ويتساءل عن كيفية إنتقالة من الحرية التي ولد فيها إلى حالة العبودية

التى يعيش فيها خاضعا لسلطان يستند له ويتحكم فى مصيره . ومن ثم فإنه ينفى أن يكون القانون الطبيعى أساساً لهذا الإستعباد . وإذا ماهو السبب فى ذلك برهل هو قانون الأقوى برولكن أقوى انسان لن يكون أبداً من القوة بحيث يستمر سيداً ، مالم يحول قوته إلى حتق وطاعته إلى واجب . وذهب إلى أن القوة لا تنشى، حقاً . وأن الناس ليسوا ملزمين بالطاعة إلا للقوة الشرعية . فطبيعة الانسان تجعله لا يتنازل عن حريته ، لأن معنى ذلك هو تنازل الانسان عن صفته الإنسانية ، بل التنازل عن واجبات الانسان نحو نفسه ، فهو إذا ضد الطبيعة الانسانية ، وبالتالى لا يكون لأى انسان أو لأى شبعب أن يتنازل عن حريته لأى شخص .

وعلى الرغم من ذلك فان الأفراد لم يجدوا وسيلة أفضل من التنازل عن جزء من حقوقهم الشخصية للمجموع . ووظيفة هذا التعاقد هي حماية مصالح المتعاقدين بواسطة القوة الجمعية فتتحقق بذلك المساواة بين الجميع وتصبح إرادة المجموع نافذه . بمعنى آخر تصبح الأمة كلها هي صاحبة السيادة والسلطان . ويتخذ كل فرد لقب مواطن نظير إشتراكة في السلطة . (1)

<sup>(</sup>١) زيدان عبد الباقي ، مرجع سابق ، ص ص ١٧٣ - ١٧٦ .

فالسلطة التي تأتي عن طريق القوة - من وجهة نظر روسو - لا تمنح صاحبها حقاً من الحقوق . وإذا ما اضطر الانسان إلى أن يخضع لهذه القوم يوماً . فليس عليه جناح إذا لم يطعها . وينتهي روسو إلى القول بأن الحق الاجتماعي لا يأتي من الطبيعة . بـل إنـه قـائم علـي الإرتباط بين أفراد المجتمع الواحد تجاه الآخر . فالمجتمع في نظرة يرتكز على عقد أو ميثاق . أي على الإرتباط المتبادل المتفق عليه بين أفراد هنذا المجتمع . ويقترح روسو نظرية جديدة لتنشيء شرعية السلطة السياسية . فالسيادة المطلقة إنما هي للشعب الذي لا يمكنه أن يتخلى أو ينزل عنها . كما يعتقد أن الانسان كان خيرا وحرا وسعيداً ، ولكن المجتمع هو الذي جعله خبيثاً ، وعبدا وبانسا. وصع ذلك فروسو ينقض هذا الرأى من جديد . ويذكر أنه من الإستحالة أن يرجع إلى الوراء ، بل يجب أن يخضع للمجتمع ، فجميع الناس في هذا المجتمع يرتبط الواحد منهم بالآخر تمام الإرتباط بميثاق . وهـذا الميثاق هو الذي يسوى بين الناس في الحقوق والواجبات . كما أنه يجب أن يكون هناك عقد بين الشعب وحاكميه الذين اختارهم بمحض إرادته، ويدفع هذا العقد الشعب وحاكميه إلى ملاحظة القوانين التي إتفقوا عليها والتي تشكل روابط إتحادهما معأ (١)

 <sup>(</sup>۱) غريب سيد أحمد ، تاريخ الفكر الاجتماعي ، دار المعرفة الجامعية ، الاسكندرية ، ١٩٨٦ ،
 ص ص ص ٣٤٦ – ٢٤٧ .

### ٧- فلسفة القانون وعلم الاجتماع :-

فلقد أشار دوركايم إلى تعريف "مونتسكيو" العلاقات للقوانين هي العلاقات الفرورية التي تشتق من طبيعة الأشياء . فقد نظر إلى القانون على أنه ضروره تنشأ من طبيعة الاجتماع الانساني . أى أن نشأته لا ترجع إلى أصل قدسي أو مثل دينية أو أخلاقية . وإنما تلك النشأة ترجع إلى المجتمع نفسه . ومن هنا فإن علم الاجتماع التشريعي أو القضائي الذي إعتبره دوركايم فيما بعد من الفروع الأساسية لعلم الاجتماع كان له أساساً واضحاً في فلسفة مونتسكيو . ومن الموضوعات التي تناولها مونتسكيو بالدراسة :—(1)

١-إن المجتمع مظهر من مظاهر الطبيعة ، وأن الغريزة الاجتماعية هي إحدى الغرائز الأربعة الساسية : وهي غريزة التدين ، غريـزة حـب البقاء ، الغريزة الجنسـية ، بالإضافـة إلى غريـزة حـب الحيـاة فـي المجتمع .

٢-ولما كان الاجتماع الانساني أمراً طبيعياً ، كان القانون بالمعنى الذي

<sup>(</sup>۱) زیدان عبد الباقی . مرجع سابق ، ص ص ۱۸۲-۱۸۲

عرفه به مونتسكيو ينطبق عليه كما ينطبق على الأمور الطبيعية الآخرى وهذا المعنى صحيح ، أيضاً فيما يتصل بالقوانين الأخلاقية ضمن نطاق الحرية الانسانية ، كما هو صحيح أيضا بالنسبة للقوانين الطبيعية في نطاق المادة .

۳-كما أن هذه القوانين نسبية ، تتصل بشروط مادية واقتصادية مثل الاقليم وخصب الوادى واتساعة ، وكثافته السكانية ، والحرف الشائعة بين السكان مثل الصيد ، ورعى الماشية ، وزراعة الأراض، وتتصل أيضاً بالنواحى الروحية مثل: الديانة ، والحرف الغردية ، والتقاليد والآداب العامة وتتصل أيضاً بتأثير القوانين فى بعضها البعض، وبعصادر تلك القوانين وأهدافها ، وأخيراً تتصل بالمبادى ، النفسية الثلاثة القائمة عليها الحكومات وهى :-

- أ حيث تقوم الملكية على حب المجد والشرف .
- ب- ويقوم الحكم الديمقراطي على الفضيلة المدنية .
  - جـ- ويقوم الإستبداد على الرعب.
- ٤-يربط مونتسكيو بين نمط الحكم بصفة عامة والإيديولوجية
   الاجتماعية السائدة ، تلك التي تتألف من جملة العقائد والميول

الفكرية والآراء العامة التي هي ناجمة عن طبائع الناس . وعن بيئاتهم وأقاليمهم ومن ثم فإذا اضطربت تلك الأيديولوجية كان ذلك إيذانا بانهيار هذا النوع من الحكم .

فالملكية تنقلب إلى الأوليجاركية إذا زال الشعور بالشرف وغاب حب المجد عن نفوس الصفوة الحاكمة . والحكم الجمهورى يستحيل إلى فوضى إذا إنخفض الشعور بالفضيلة بين المواطنين

لكى نتجنب ذلك . فإنه من الضرورى الأخذ بمبدأ فصل السلطات وهو المبدأ الذى استعاره من الدستور الإنجليزى لأن بقاء السلطات التشريعية والتنفيذية والقضائية بعيدا عن بعضهما البعض يؤدى إلى توازنها ومن ثم يستحيل على الأفراد في أى سلطة منها أن يشكلوا مراكز قوى ضد باقى القوى الاجتماعية في المجتمع

ويذهب مونتسكيو إلى أن الطبيعة كانت قبل ظهور القانون الوضعى هى التى توفر للأفراد مستوى من العدالة المجردة . ويرى أن نشأة الحكومة واختيار نوعها يتوقفان على المحيط الذى يتم فيه ذلك وأن الحكومات التى يمكن أن تنشأ ثلاثة أنواع : الحكومة الجمهورية . الملكية والإستبدادية . والحكومات الديمقراطية في رأية أنها تعتمد على وعى الشعب السياسي . والملكية تعتمد على الشعور

بأن الطبقة العسكرية تتولى جمايتها ، أما الحكومة الإستبدادية فإنها تعتمد على هدف الشعب ، ثم يقول بعد ذلك أن كل نوع من أنواع هذه الحكومات يكون ملائماً لحجم خاص من أحجام الدول .(۱)

ولاشك أن دراسات مونتسكيو هذه قد أفادت في التمهيد لمولد علم الاجتماع فيما بعد ، ذلك أنه تناول فيها موضوعات لاتزال من مقومات الدراسات الاجتماعية والقانونية الحديثة ، ولعل الذي أدى إلى عدم اعتبارها من المقومات الأساسية في الوقت الحاضر هو أن تناوله لها لم يكن خاضعاً لترتيب معين .

### ٣- فلسفة التاريخ وعلم الاجتماع:-

تعد فلسغة التاريخ نوعا من المعرفة الاجتماعية كان لها شأن فى العهود الحديثة لاسيما منذ القرن الثامن عشر – وهـى تبحـث – على حد تعبير دوركايم فى تحديد الاتجاه العام لتطور الانسانية ، وإيجـاد قانون لحركة الحياة البشرية ، وهذا القانون يكون عادة فى شكل خط يرسم هذه الحركة ، وهذا الخطقد يكون دائريا كما هو الحال عند ابن خلدون ، وقد يكون لولبياً كما هو الحال عند "فيكو"، وقد يكون مليئاً

<sup>(</sup>١) زيدان عبد الباقي ، مرجع سابق ، ص ٢٣٣

بالإنحرافات أو التعاريج كما هو الحال عند فولتير ... إلخ ومهما تنوعت الخطوط فهى فى نهاية الأمر ترسم مراحل "التقدم" المتعاقبة لحياة الناس فى التاريخ وإنتقالهم فى عهود متباينة . كل منها يمثل لوناً معيناً من الحياة ، ونوعاً خاصاً من النزعات العامة فى النفكير والتطبيق ومن ثم فإن التاريخ لا يسير حسب الأهواء والمصادفات وإنما طبقاً لقوانين مجردة كما قال بذلك ابن خلدون من قبل (1)

### أ- عبد الرحمن بن خلدون:-

عرف بن خلدون التاريخ تعريفاً اجتماعياً بقوله يهدف التاريخ إلى إفهامنا الحالة الاجتماعية للانسان . أعنى الحضارة . ويهدف كذلك إلى تعليمنا الظواهر التي ترتبط بهذه الحضارة . وإلى معرفة الحياة البدائية . وتهذيب الأخلاق وروح الأسرة والقبيلة . وتباعد وجهات النظر في أن سطو شعوب على شعوب أخرى يؤدى إلى نشأة إمبراطوريات وأسر حاكمة وفوارق الطبقات والمصالح التي يكرس لها الناس أعمالهم ومجهوداتهم مثل المهن المربحة والصناعات التي تعين على الكسب والعلوم والفنون ، وأخيراً جميع التغيرات التي تحدثها

<sup>(</sup>۱) زیدان عبد الباقی ، مرجع سابق ، ۱۸۶

## طبيعة الأشياء في سلوك المجتمع `

ومنهج الدراسة الاجتماعية للتاريخ عند ابن خلدون منهج ديناميكي بالضرورة يسير مع حركة التاريخ ويستوعب تطور الحياة الاجتماعية وإنتقالها من حالة إلى أخرى ذلك لأن أحروال الأمم وعوائدهم لا تدوم على وتيرة واحدة ومنهاج مستقر وإنما هو إختلاف على مدار الأيام والأزمنة وإنتقال المجتمع من حال إلى حال. ويرجع هذا الإختسلاف والتباين في أحبوال المجتمعات ونظمها إلى عواصل عديدة اقتصادية وجغرافية وثقافية . ذلك أن المجتمع عند ابن خلدون شأنه شأن الفرد يمر بمراحل منذ ولادته حتى وفاته. أما المرحلة الأولى فهي مرحلة البداوة ويقتصر فيها الأفراد على الضروري في أحوالهم ويكونون عاجزين عن تحصيل ما فوق الضروريات . كما تتميز هذه المرحلة بخشونة العيش وبوجود العصبيات . أما المرحلة الثانية فهيى حالة الملك ، وفيها يتحول المجتمع عن البداوة إلى الحضارة ومن الشظف إلى الترف . ومن الإشتراك في المجد إلى إنفراد الواحد بـ . وهذا يعنى تركيز السلطة. أما المرحلة الثالثية فهني مرحلانية التسرف

 <sup>(</sup>۱) محمد على محمد ، علم الاجتماع والمنهج العلمى ، دار المعرفة الجامعية ، الاسكندرية ،
 ط۱ ، ۱۹۸۰ ، ص ۱۳۷ .

والنعيم أو الحضارة وفيها ينسى الأفراد عهد البداوة والخشونة ويغتقدون حلاوة العزو والعصبية ويبلغ فيهم الترف غايته ويؤدى النعيم بالدولة إلى الإنقراض والزوال الذى تسبقة حالة رابعة من الضعف والإستكانة وفساد الخلق تسمى حالة الإضمحلال وهذه الأطوار فيما يرى ابن خلدون طبيعية وتتغق مع طبائع الأشياء . فالأصل في المجتمعات حالة البداوة كما يدلنا على هذا إستقراء حالة التطور في المجتمعات الانسانية .(1)

#### ب- فیکو Vico

تتمثل الفكرة الرئيسية التي يتضمنها مفهوم التاريخ الاجتماعي عند فيكو في نظرية التطور ذي المراحل الثلاث وتشمل تطور البشرية والحضارة من المرحلة الدينية إلى مرحلة البطولة إلى مرحلة الانسانية على النحو التالى:

(أ) الرحلة الأولى: وتتميز بإنتشار وسيطرة التفكير الديني واللاهوتي. بحيث يتغلغل هذا اللون من التفكير سائر مظاهر الحياة الاجتماعية كالأسرة والعادات والتقاليد واللغة والملكية والحكومة.

<sup>(</sup>۱) محمد على محمد مرجع سابق ، ص ١٣٧

(ب) المرحلة القانية: وهى عهد البطولة وهو عهد يسيطر فيه ذوو القدرات والإمكانيات العقلية الذين يرفعهم الناس إلى أعلى المراتب ويخضعون لحكمهم وسيادتهم، ويتسم النظام الاجتماعي والسياسي العام في هذا العصر بسيادة حكم العقل على حكم الإيمان، وبظهور مبادى، الفلسفة والآداب والفنون.

(ج) المرحلة الثالثة: وهي مرحلة الانسانية، وهي عهد الحرية والحقوق المدنية والسياسية، ولهذا تصبح الحكومة في هذا العهد حكومة ديمقراطية، والدين يهدف إلى رفع المستوى الأخلاقي العام في المجتمع والقيمة الموجهة للسلوك هنا هي قيمة الواجب وإحترام الطبيعة الإنسانية

ويعتقد فيكو أن هذه المراحل الثلاث تتعاقب بشكل دورى منتظم بحيث أن الحالة الأخيرة تمهد لظهور الحالة الأولى، وإن كانت هذه الحالة الأولى حين تعود مرة أخرى لا تكون عودة إلى نفس العهد الديني الأول، وإنما إلى شكل ديني مخالف وأرقى في نزعاتة الدينية، وتعاقب هذه الحالات أو الدورات يمثل في رأى فيكو قانونا عاماً تخضع له حوادث التازيخ عند سائر الأمم وعلى الأخص الأسم الأوروبية (۱)

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ص ١٣٨ - ١٣٩ .

### ج- فولتير Voltaire (١٨٧٨ - ١٧٦٤)

تتلخص فلسفة فولتير في التاريخ في أن الانسانية مرت بعهدين هما :-

(أ) العهد الأول: — وهو حالة افتراضية لحياة الانسان تشتق مسن طبيعته باعتبارة كائناً عاقلاً يمكن أن يعيش فيها خاضعاً لقوانين العقل. وهي قوانين فطرية تصدر عن الطابع البشرى الذي يقوم على إحترام حق الغير في الحياة والعمل ووجوب تمتع كل فرد بنتاج عمله. ويطلق على هذا العهد إسم عهد الفطرة.

(ب) العهد الثانى: - حيث يعيش الانسان طبقاً لما يضعه لنفسة من نظم كاملة وقوانين عادلة. وذلك أن الانسان مزود بغريزة حب البقاء . وغريزة حب الحياة في مجتمع . ومن ثم فإنه يضع القواعد والأعراف والتقاليد في هذه القواعد . أي أنها مرحلة من صنع الانسان وتسمى مرحلة الحضارة .

بيد أنه إعتبر نظام الحكم المطلق ونظرية التغويض الإلهي المباشر . ونظام الإستبداد البرلماني وما إلى ذلك من العوامل التي عاقت الانسان عن الإنتقال إلى المرحلة الثانية . ولذلك يقول أن الانسانية

تتقدم إلى الحالة المدنية بخطوات بطيئة .

ويضيف إلى المعوقات التي حالت دون وصول الانسانية إلى المرحلة الثانية أربعة أنواع من الإنحرافات هي: —

(أ) الإنحراف الطبقى: وبعترف بأن الطبيعة الإنسانية واحدة فى كل زمان ومكان، ولكنه يرى أن بين الناس فروقاً فردية فى قدراتهم واستعداداتهم ومن ثم كان النظام الطبقى ضرورة اجتماعية. وهو هنا يخالف الشيوعيين الذين يقولون بأن المجتمع طبقة واحدة.

(ب) النحراف الملكية: ذلك أن فولتير، وإن كان يؤيد حيق الملكية الفردية، إلا أنه يبرى أن هذا الحق وسيلة إلى الطغيان من جانب الأغنياء. مما يؤدى إلى حرمان الفقراء. ولهذا ينادى بإصلاح أو تهذيب هذا الحق، لأن الملكية تدفع الانسان إلى العمل وتزيد من هيبته وقدرته.

(ج)انحراف اضطهاد الأجناس ، ويراه انسياقاً اجتماعياً لا يستقيم مع العقل ، بمعنى أن اضطهاد أو احتكار جنس لجنس آخر لمجرد اللون أو لأى سبب آخر لا يتفق مع الاخاء الانسانى ، الذى يجب أن يسود المجتمعات .

(د)إنحراف الإضطهاد الديني . ويراه أيضاً من الأعمال غير الانسانية .

ولهذا يدعو إلى المحبة والآخاء الديني ، وعدم محاربة أى انسان بسبب معتقداته المذهبية .

### د- کوندرسیه : Condercet ( ۱۷۹۴ – ۱۷۴۳ )

وتتلخص نظرية كوندرسية فى فلسفة التاريخ فى إعتبارة للنطور البشرى أشبة بخط صاعد نحو الرقى والإكتمال. ومن هنا فإن كل مرحلة من مراحلها العشرة أرقى من سابقتها . وتمهد لأخرى أرقى منها . وتمثل المراحل التسعة الأولى تجربة الانسانية فى الماضى. على حين أن المرحلة العاشرة هى مرحلة "الآمال" وتتعلق بما ينبغى أن تكون عليه الانسانية :

(أ) المرحلة الأولى: – وفيها وصف الانسان بأن له ثلاثة طبائع: جسمية وعقلية وأخلاقية وبمقتضى هذه الطبائع الثلاثة فإن الانسان لا يستطيع الحياة إلا في جماعة صغيرة مثل الأسرة وفي هذه المرحلة يبدأ الانسان في صنع آلات الطهي والحرب وجمع وتخزين وتصنيع المواد الأولية إلى آخر الفنون والحرف التي تميز الانسان على الحيوان.

(ب) الرحلة الثانية: - وهي مرحلة إستئناس الحيوانات بعد أن عرف

الانسان فائدتها ، ولقد ساعد إستئناس الحيوان على إيجاد نوع من الإستقرار في حياة الناس ، وعرف الانسان الرعى والزراعة الأولية لتوفير المواد الغذائية للمواشى .

(ج) المرحلة الثالثة: - وهى مرحلة الزراعة . حيث شجعتهم زراعة النباتات المفيدة لمواشيهم فى المرحلة السابقة على الإرتقاء بفن الزراعة ، فعمت بين الناس روح الإكتفاء والإمتلاء وإنصرفوا إلى التجديد والإبتكارات العقلية . ومن هنا ضعفت قوة الخرافات والسحر على عقول الناس ، فالتقدم الفكرى والحضارى لا يؤدى إلى إفساد الأخلاق والآداب العامة .

(د) الرحلة الرابعة : – وهى المرحلة اليونانية . فقد أهمل كوندرسيه الشعوب القديمة مثل الشعب المصرى والهندى والصينى وغيرها . وإهتم باليونانيين واعتبرهم آباء الحضارة الأوروبية على اعتبر أنهم ابتكروا الفنون والعلوم والفلسفة .

(ه) المرحلة الخامسة :- وهمى المرحلة الرومانية والرومان عند كوندرسيه ليسوا أهل عبقرية خاصة في ميدان التفكير النظرى وإنما كانو تلاميذ لليونانيين في الفلسفة والعلوم والفنون وإمتازوا عن

اليونانيين في ثلاثة أمور هي: أن عقليتهم كانت تميل إلى الواقع لا إلى النظر والتجريد والخيال، ونبوغهم في التشريع والقوانين الرضعية، وضعف الأثر الديني عند الرومان ولكن هذه المظاهر الثلاثة لم تدم طويلاً لظهور المسيحية بمبادئها المخالفة لذلك.

(و) المرحلة السادسة: – وتبتدى، من سقوط روما إلى الحرب الصليبية وفيها طغت الكنيسة وانطفأت مشاعل المعرفة وانتشر الجهل وإنحطت المشاعر الإنسانية وسادت الأطماع والشهوات، وتفنن رجال الدين في غير ذلك من الخيالات ليؤثروا بها وليلقوا الرعب في نفوس الناس.

(ن) المرحلة السابعة : – وتعرف بعهد الإقطاع ، وهي الفترة التي امتدت من الحروب الصليبية إلى أن إخترعت الطباعة في منتصف القرن الخامس عشر ، ولهذه المرحلة ثلاثة من المثالب ، ومثلها من المناقب ، وهي على النحو التالى : –

١- المثلبة الأولى: وهي إستبداد الحكام المدنيين.

٧- المثلبة الثانية : وهي إستبداد الحكام العسكريين .

٣- المثلبة الثالثة : وهي إستبداد الحكام الروحانيين .

### أما المناقب فهي :-

- ١-ظهور التفكير الفلسفي وبعض المعارف الأدبية وخضوعها كلها للدين.
- ٢-تطور نظام الرق إلى نظام للإسترقاق . وهو ما يعرف بنظام التبعية
   وجعل الناس بدلاً من الإلتحاق بأسيادهم يلتحقون بالأرض .
  - ٣- إكتشاف البارود وما أدى إليه من إنهاء لعهد الإقطاع .
- (ح) المرحلة الثامنة :- وتبدأ من عهد إختراع الطباعة سنة ١٤٥٥ على يدى جوتنبرج إلى عهد ديكارت خلال النصف الأول من القرن السابع عشر وتتميز هذه المرحلة بأربعة أمور هي :
- ١- الثورات المحلية ضد نفوذ الكنيسة ولتناقض مبادئها مع تعاليم
   الإنجيل .
  - ٧- إختراع الطباعة وتيسيرها لنشر المؤلفات العلمية
  - ٣- حركة الإصلاح الديني بمعرفة بعض رجال الدين أنفسهم .
  - ٤- الحرية الفكرية ودعوتها لتحرير الناس من سلطة الكنيسة .
- (ط) المرحلة القاسعة :- من عهد ديكارت إلى عصر الثورة الفرنسية . ويدخل فيها القرن الثامن عشر ، حيث أخذت حقوق الانسان وضعها

الطبيعي وانتصر العقل الإيمان ، والفلسفة في سائر فروعها على الطبيعي وانتصر العقل الإيمان في الوضع اللائق به .

(ي) المرحلة العاشرة: - وهي مرحلة التنبؤ بالمستقبل. وقد حصر كوندرسية أسباب تقدم الانسانية في ثلاثة أمور هي: -

- ١- قيام المساواة بين الأمم .
- ٢- قيام المساواة في داخل الأمة .
- ٣- إرتقاء الانسان في ذاته ، أي كجنس عام .

وتلك هى أهم عناصر فلسفة التاريخ عند كوندرسيه بهومان الواضح أنها تمتاز بالعمق والغزارة عن فلسفات سابقية التاريخية ومن ثم كان لها أثرها الكبير فى التمهيد لمولد علم الاجتماع وبالرغم من أن كوندرسية لم يستخدم المنهج العلمى الذى كان يعرفة حق المعرفة (۱)

<sup>(</sup>١) زيدان عبد الباقي ، مرجع سابق ، ص ص ١٨٦ – ١٩٣ .

### ٤- الفلسفة الاقتصادية وعلم الاجتماع :-

إزدهرت النظرية الاقتصادية في القرنين ١٨ . ١٨ تلك التي كانت أساساً للفكر الاقتصادي الحديث ولما كانت الناحية الاقتصادية من أهم مظاهر النشاط الاجتماعي فقد قدم أصحاب هذه النظريات خدمات جليلة لميدان البحث في علم الاجتماع ولعل مدرسة الفزيوقراط هي أهم تلك المدراس لاسيما أن اتباعها من أشهر أصحاب النظريات الاقتصادية ومن أهمهم آدم سميث مالتوس ويكاردو في فرنسا وإستيوارت مل في إنجلترا

وتعرف نظرية الفزيوقراط في تاريخ المذاهب الاقتصادية بنظرية الحرية الاقتصادي الفرنسي "كيناي" الحرية الاقتصادي الفرنسي "كيناي" Quesnay ومن أهم الدعائم التي إعتبرها الفزيوقراطيون أساساً لفلسفتهم الاقتصادية .

۱-النظام الاقتصادي جزء من النظام الطبيعي ، وما دام هو كذلك فهو خاضع لقوانين ثابتة لا تقل ثباتاً عن القوانين التي يخضع لها النظام الطبيعي العام .

٢ –النظام الطبيعي بصفة عامة هو أصلح النظم للإنسان وأكثرها تحقيقاً

لرغباته والعمل على إسعادة .

٣-من الميسور بالنسبة للإنسان العاقل أن يكتشف هذه النواميس
 الضبيعية في نفسة . لأنها جزء من الطبيعة العاقلة التي أودعها
 الله في النفس الإنسانية .

3-ومادامت النظم الطبيعية ، بصفة عامة ، والإقتصادية بصفة خاصة ، محققة لرغبات بنى الانسان ، وهي من النعم التي أفاض الله بها على خلقه لتوفير أسباب السعادة للجنس البشرى ، فإنه من الواجب على الأفراد ، وكذلك على الحكومات ألا تتدخل في شئونها وأن تتركها حرة من كل قيد .

ه-يترتب على الحقيقة السابقة ترك الحرية للأفراد ليصرفوا في المسائل الاقتصادية طبقاً لما يحقق مصلحتهم . لاسيما وأن مصلحة الفرد لاتقف على طرفى نقيض مع مصلحة المجموع . فأصحاب هذه النظرية يعتبرون الفرد أقدر على تدبير مصالحة . ومن ثم فإنه يستطيع أن يحدد الأولويات والمعايير التى تخدم صالحة الخاص بصورة ممتازة في النواحي الاقتصادية والاجتماعية والأخلاقية على أن ثمرات هذا الجهد الفردى تنعكس من جهة أخرى على صالح

المجموع ومادامت الحكومة تخلى سبيله ولا تتدخيل في شئونه . ولا تقف حائلاً فيما يلجأ إليه من وسائل ومن أجيل ذلك وضع الفزيوقراطيون مبدأهم الشهير "دعه يعميل . دعة يمر " أى أترك الأفراد يستغلون قدراتهم وإستعداداتهم كيفما يرغبون حتى يستفيد المجموع من جهود الأفراد .

٣-تؤدى المنافسة الحرة إلى تحقيق الكثير من الأرباح وقوانين العرض والطلب . وتعمل عملها في إرتفاع أو إنخفاض أسعار مختلف السلع وفق هذه النظرية من تلقاء نفسها لصالح الأفراد . كما تحدد المجال الذي يسلكه كل من العمل ورأس المال . ومن ثم يجب عدم التدخل في أثمان السلع المختلفة على إعتبار أن القوانين السالفة الذكر تعمل تلقائياً على حفظ التوازن الاقتصادي.

٧-مادامت الطبيعة هي منارة الفكر الاقتصادي في النظرية الفزيوقراطية فإن الأرض بالتالي هي العامل الوحيد في الإنتاج . وأن الزراعة هي العمل الوحيد المنتج . بمعنى أن الزراعة دون غيرها من وسائل الإنتاج . تنتج من الثروات أكثر مما تستهلك . فقد كان رأيهم أن الصناعة والتجارة من وسائل الإنتاج العقيمة . على حين أن الزراعة هي التي تخلف وراءها ناتجاً صافياً . وإنتبهوا إلى تقسيم المجتمع

إلى طبقتين اجتماعيين :-

أ - طبقة منتجة ، وهي طبقة الفلاحين وأصحاب الأطيان .

ب-طبقة غير منتجة ، وهي طبقة التجار والصناع وأصحاب
 الحرف والخدم وقد ساهمت النظرية الفزيوقراطية في التمهيد لمولد
 علم الاجتماع من ناحيتين هما :

۱-دراسة الظواهر الاقتصادية بوصفها خاضعة لقوانين وما دامست الطواهر الاقتصادية على هذه الصورة . لاسيما وأنها ليست إلا مظهراً من مظاهر الحياة الاجتماعية ، فإنه من الضرورى أن تكون مختلف الظواهر الاجتماعية خاضعة لفكرة القانون .

۲-دراسة الطبقات الاقتصادية في المجتمع، وتتناول طائفة غير يسيرة من شئون الحياة الاجتماعية، بيد أنهم في دراستهم إبتعدوا عن الواقع لا سيما عندما إعتبروا الصناعة و التجارة من الأنشطة الاقتصادية العقيمة، وهي وجهة نظر أثبتت الثورة الصناعية عدم صحتها غير أن "آدم سميث" قد تدارك الأمر فيما بعد وحاول تعديل الكثير من آراء مدرسة الغزيوقراط الفرنسية حيث إعتبر العلم في ذاته هو العنصر الرئيسي بين عناصر الإنتاج، ومن ثم لا يختلف الأمر

سواء كان العمل في الزراعة أو في الصناعة أو في التجارة، لأن هــذا الإختلاف لا يقلل من شأنه كـأداة إنتـاج. وبالنسبة لموضوع تفضيـل طبقـة الـزراع وأصحـاب الأطيان على طبقـة التجـار والصناع، فـإن "سميث" إعتبرها طبقتان منتجتان تقـوم على أساس تقسيم العمـل الاجتماعي ، وتخصيص كل فئة ناحية من نواحي الإنتاج (1)

(١) المرجع السابق ، ص ص ١٩٤ - ١٩٨ .

# ثانياً الاتجاهات الحديثة في علم الاجتماع:-

### 1- الاتجاه النفسي: Psychological Approach

يقصد بالإتجاه النفسى فى علم الاجتماع . ذلك الخط الفكرى الذى يحاول أن يبحث الأسس النفسية للحياة الاجتماعية . أى أنه إتجاه يحاول تفسير الظواهر الاجتماعية ومواجهة مشكلاتها فى ضوء التحليل النفسى ، وقوانين السيكولوجيا ، ومن هنا فإن هذا الاتجاه يهتم بالعلاقات الإنسانية ومواقف الأفراد واتجاهات هم ودينامية الجماعات، وخصائص الوجدان الجماعى أو ما يعرف بالعقل الجمعى. أو الروح الكلية ، وغير ذلك من المصطلحات المقتبسة من الميدان النفسى، ويضم هذا الاتجاه إلى جانب ذلك دراسة نفسية الجماهير ، والشعوب وخصائصها النفسية .

وهذا الاتجاه له جذور قديمة عند كل من أرسطو فى محاولته تفسير التفاوت بين الأجناس على أساس التكوين الفطرى وانتقال الصفات الوراثية ، وابن خلون فى إشارته إلى أهمية الإقتداء الذى عرف عند أنصار هذه المدرسة بالمحاكاة أو التقليد وفى هذا الإطار يشير ابن خلدون إلى محاولة المغلوب الإقتداء بالغالب ، لما يعتقده فيه من سمات الكمال ، واتباعه عادات ، ومذاهب جعلته غالبا

ولكن معثل هذا الاتجاه من الفرنسيين هو "جابرييل تارد" وهو يشير إلى أن هناك عمليتين أساسيتين في الحياة الاجتماعية العملية الأولى هي المحاكاة والتقليد والمعملية الثانية هي الإختراع والتجديد ، والمحاكاة عند تارد عملية اجتماعية من حيث الوظيفة ولكنها نفسية في طبيعتها وجوهرها ، وتؤدى هذه العملية إلى إعادة تكرار الظواهر الاجتماعية وانتشارها وبالإنتقال من شخص لآخر.ومن جماعة لأخرى، وهي لذلك يمكن أن تعتبر مفتاح الحياة الاجتماعية للا تنطوى عليه من عمليات معقدة، تنتج عن تفاعل الناس والتغيير الاجتماعي عند تارد يعبر عن تشابه في الفكر والعمل بين الكائنات الحية وهذا التشابه ناتج في الأساس عن المحاكاة كما أن الرغبات الحية وهذا التشابه ناتج في الأساس عن المحاكاة كما أن الرغبات طريق نقلها بالمحاكاة من فرد لآخر ومن جماعة لأخرى

وإلى جانب المحاكاة التي هي العملية الأكثر أهمية في توحد الأفراد والجماعات توجد عمليات فرعية يعزى إليها ما قد يوجد بين الأفراد . والجماعات من تفاوت وتباين ومن أهمها:

ا - عدلية المارضة - عدلية المارضة

۲-عملية التقليد المضاد Counterimitation

Towention التجديد أو الإختراع - ٣

فكثيرا ما توجد في المجتمع معارضة لبعض الميول والاتجاهات وهذه عملية ابتدائية تؤثر في شكل المجتمع ، وكلما كانت المعارضة ذات فعالية ، كان أثرها واضحا في تحقيق التوازن الاجتماعي .

أما التقليد المضاد فهو عملية تشير إلى اتجاه الدوافع الإنسانية إلى محاكاة أو مسايرة نموذج يخالف النموذج المقبول اجتماعياً . وأيضاً تشير إلى الأخذ بأسلوب يختلف مع الأسلوب المحتذى به إذا اتضح أن موقف الناس ينطوى على السخرية والكراهية لهذا الأسلوب القديم، وتتضح أهمية هذه العملية في إمكان إحداث تغييرات معينة في الأساليب أو ضروب السلوك التي تستهدفها الجماعة .

وقد أضفى جابرييل تارد على عملية الإختراع أو التجديد مضمونا إجتماعياً ، فهو يشير بهذه العملية إلى جمع مواد اجتماعية قديمة ، ووضعها في شكل جديد ، ويصبح هذا الشكل الجديد نمطأ أو نموذجاً يحتذى به ، كذلك يشير بهذه العملية إلى التحويسر والتبديل الذي يطرأ على نمط معين حين ينتقل بالمحاكاة من جيل لآخر ، أو من شخص لآخر ، ورغم الاتجاه الاجتماعي الواضح هنا .

إلا أن تارد لا يقلل من أهمية الدور الذى تلعبه شخصية المخترع أو العبقرى . فهناك نوع من الإختراعات الفردية يمتاز عن الإختراعات الجماعية عادة ما تكون بطيئة . وتحدث الجماعية لأن الإختراعات الجماعية عادة ما تكون بطيئة . وتحدث على شكل دورات تمثل تكيف المجتمع بمراحل تطوره . والحياة الاجتماعية تقوم على أساس دورة مستمرة أو حركة دائمة تتذبذب بين الإختراع ، والتقليد ، والمقاومة التي تؤدى إلى موجهة من الإختراعات الجديدة . وهذه الحركة تمثل التفاضل النفسي المتبادل بين الأفراد الذين تجعهم علاقات اجتماعية متبادلة وتمثل هذه العمليات إطاراً مرجعياً نفسياً .

وحيث يوجد التفاعل النفسى المتبادل بين الأفراد يوجد المجتمع . لأن المجتمع عبارة عن مجموعة من الأفراد يرتبطون بعلاقات يكون سياجها الوعى المشترك دون أن يجمعهم مكان واحد، وهنا تلعب الطباعة، والصحافة ، والنشر أدواراً بارزة فى نقل الأفكار التى تلقى قبولاً مشتركاً ، وتثير تفاعلاً مشتركاً .

بالترديد والتكرار يمكن أن تترسب الأنماط الجديدة في الحياة الاجتماعية ، وتصبح جزءاً من التراث ، ومن هذا الطريق يستطيع فهم وتفسير انتشار العادات والتقاليد والمنتجات الفنية والجمالية

والقواعد الأخلاقية، والدينية والسياسية، وغير ذلك مما ينتقبل من بؤرة داخلية ضيقة إلى محيط خارجى واسع وقد اهتم تارد إلى حد كبير بفكرة العلية أو السببية حيث يرى أن العلية تتمثل فيما يبدو في محيط المجتمعات الإنسانية، حيث يخترع أحد الأفراد، ويقلده الآخرون، فالتقليد ليس عملية آلية ولكنه نشاط له طبيعة خاصة، ينتقل من ذهن لآخر أو هو نوع من العدوى السيكولوجية تنتشر في إتجاه محدد، وهو عملية ذهاب وعودة بين الضمائر تهدف إلى وضعها جميعاً في مستوى واحد ما لم تحدث اختراعات جديدة تفوق بين هذه المستويات، مرة أخرى.

وقد أدى هذا الاتجاه إلى دعوة تارد لقيام علم للمجتمع يستند على دراسة النفس الإنسانية . وهذا العلم ذو طابع سيكولوجى يجمع بين دراسة الانسان الفرد . وبين دراسة الانسان الاجتماعى . فالمجتمع عبارة عن مجموعة من الأفراد تربطهم عوامل التشابه والمحاكاة . ويقلدون بعضهم البعض سواء فى حاضرهم أو ماضيهم . فكلما ظهر فرد أو مجموعة افراد بإبتكار جديد نقله بقية أفراد المجتمع عنهم وقلدوهم فيه ومن المبتكرين تتكون طبقة السيادة . ويتركز فيهم النشاط الاجتماعى . أما بقية الجماهير فهى تستسلم

وتنساق لكل هذه المبتكرات. والتقليد عن الماضى يشبه النهر فى انسيابه فهى تأتى للخلف فى صورة عادات وقواعد وسنن ونماذج فكرية عن طريق السلف.

وقد كان تشبيه تارد لحياة الأفراد في المجتمع على هذا النحو الإستسلامي أو الإنسياقي مثار نقد عنيف . في أن الشخص المجدد يدرك دائماً حاجات الأفراد وتطلعاتهم . وهم لا يأخذون بابتكاره إلا حينما يدركون ما ينطوى عليه من مميزات تتفق مع من يرغبون فيه أو إنه يترجم احساستهم وآمالهم . أو يتفق ومصالحهم هذا فضلاً عن أن المبتكر حينما يبتكر إنما يعبر عن المرحلة التي وصل إليها المجتمع في تطوره . ومن ثم فهو مدين للمجتمع فيما ابتكر أو أدخل من عناصر جديدة ونفس هذا الإعتراض ينطبق على تقليد الأفكار الماضية . أو الأخذ بالسنن والقواعد القديمة والموروثة

وفضلاً عن جبراييل تارد فإن جوستاف ليبون يعتبر من كبار مؤيدى هذا الاتجاه فقد أكد أيضاً سيطرة العنصر النفسى على علاقات الأفراد وسلوك الجماهير.

ويتحدث عما يسميه بالروح الجمعية وهي تلك التي تسيطر على أعمال الناس وشعورهم عندما يتجمعون في صورة حشد بغض

النظر عن اختلافهم في الجنس أو المهنة أو المركز الاجتماعي . وهذه الحالة النفسية الجديدة تختلف عن نفسية الأفراد الذين تتكون منهم الجماهير، وفيها ينحسر الوعى الفردي ويتحول إلى لاوعى ، أو لا شعور من جانب الفرد .

فالفرد في الحشد لا يشعر بمسئولية خلقيـة في تصرفاتـه أو سلوكه أو علاقاته ، بل يترك العنان لنفسه تعبيراً عن الرغبات المكبوته لديه . ويستتر في ذلك وراء المظهر الجماعي الذي يشجعه . ويدفعه على العمل، وفق ميوله وغرائزة في عاطفة منطلقة ومبالغة واضحة . وبالرغم من الآلية التي تسيطر على الحشد فإنه يبدو في تماسكه ووحدته كالجسم الواحد أو الكنائن المستقل ، ولكن من الواضح أنه يسلب الفسرد وعيه في هذه العملية ، ويصوره متأثرا بعملية الإستمرار التي تحدث عن طريق العندوي الفكرينة ، والتي تسرى بطريقة آلية ، وكذلك يتأثر الفرد في نظره بالإيحاء الـذي يساعد على انتقال الفكر والعمل من أعلى إلى أسفل . فالأفكار تنتقل من الزعماء والمبتكرين إلى الغامة أو الدهماء بطريق الإيحاء . وفي كل ذلك يبالغ " ليبون " في تصوره لسلبية الارادة الإنسانية الفردية داخل الحشد وهو أمر غير مقبول على علاته ، فبإذا صدقت آراء

ليبون على التجمعات الثورية غير المستقرة أو الحماسية المتعصبة . إلا أن القاعدة في العلاقات ، والنظم الاجتماعية أنها أرسخ من ذلك وتنزع إلى الإستقرار والثبات ، وهناك من يذهب في تأييد هذا الاتجاه إلى الإعتماد في التفسير على الظواهر المرضية ، فالحشد تعبير عن كل ما هو مكبوت في اللاشعور الإنساني ويسرى أن نفسية الحشد تؤدى إلى تلاشى الفروق الفردية وتحقق نوعاً من التجانس الجماعي بين الأفراد المكونين للحشد، ومن هؤلاء المفكر (( دين مارتن)).

والواقع أن العالم النمساوى فرويد هو مؤسس هذا الاتجاه والداعى إليه انطلاقاً من فكرته عن أن العلاقات الاجتماعية تمثل الصراع الدائم بين الميول الشهوانية التى تدفع للحب والعودة والألفة والوفاق وبين الميول العدوانية الدافعة إلى البغض والكراهية والفرقة والإنعزال وقد عدل فرويد بعض آرائه في مؤلفاته الأخيرة فقال بأن الحياة الاجتماعية تقوم في أساسها على محاولة ضبط الميول العدوانية بين الأفراد والجماعات وذلك عن طريق «حب الميانية» الذي يشمل الجانب الروحي والغريزي الشهواني معاً ويتصارع في الانسان حب الجانب الشهواني الغريري مع حب

الجانب الإنساني الروحي وينتهي الصراع دائماً بغلبة الدوافي الغيرية الإنسانية والحد من فاعلية الميول العدوانية الغريزية ومن هنا تنشأ النظم المقيدة للدوافع الإنسانية في المجتمع والعلاقات الاجتماعية هي تَلك القيود والضوابط الاجتماعية الناتجة عن تنظيم أو كبت الدوافع العدوانية وفقاً لمثل معينة تعكس ما يسمى بالوجدان الذي هو أساس الضمير الخلقي

فالتعامل الاجتماعي يقوم على مبدأ خلقي يرتكز على تسامى الغرائز والدوافع الفردية . وتحويلها إلى قوى محايدة أو اختزانها في اللاشعور . ومن هنا يتوافق الفرد اجتماعياً مع نظام مجتمعه . ويخضع لمظاهر السلطة فيه وبقبول لما يغرضه أصحاب السلطان عليه . وقد أيد هذا الاتجاه كثير من العلماء منهم ‹‹ ماكس فيبر ›› وسترمارك . ومن علماء المدرسة الأمريكية ‹‹ جيدنجر ›› . تشارلز كولى، ومول ، وماكدوجال ...... وغيير هؤلاء ولكننا نختار من

فيقسم كولى هذه العلاقات إلى نوعتين: العلاقات الأولية المباشرة -Non والعلاقات الثانوية أو غير المباشرة -Primary والنوع الأول هو الذي يتحقق في الأسرة .

بينهم تشارلز كولى ، لأهمية معالجته للعلاقات الاجتماعية .

ومجتمع الجيرة، وجماعات الأصدقاء ، والزملاء ، والقرناء وهذا النوع من العلاقات يعتبر بؤرة العلاقات الاجتماعية ، ونتيجة لهذه العلاقات المباشرة يحدث اندماج كلى بين الأعضاء ، واتحاد بين مشاعر الأفراد بحيث يدرك الفرد أنه جزء من المجموع ، وأدق كلمة تعبر عن هذه الجماعات هي كلمة «نحن» لأنها تتضمن التعاون والتجاذب ، والترابط والتعارف المتبادل ، وبموجبها يعيش الفرد شعور الآخرين ، أو في الوجدان الجماعي بعد أن تتحقق ذاتيته من خلال نظام القيم والمعايير الجمعية المشتركة .

أما النوع الثانى من العلاقات، فهو ذلك الذى يسود بين الأفراد الذين تنتظمهم مؤسسة أو هيئة أو طبقة ، أو مجتمع ويكون التأثير بين أفراد هذه التجمعات غير تلقائى وغير مباشر ، بل ان التأثير فيها يتم انتشاؤه أو تكوينه بحكم القواعد الموضوعية ، والنظم القائمة فى الجماعات التى يلتحق بها الأفراد ، وبحكم العمل على تنظيم علاقات هؤلاء الأعضاء وفق النظم المحددة لحقوقهم وواجباتهم، وليست تسمية هذه العلاقات بالثانوية علامة على التقليل من شأنها ، ولكنها على العكس من ذلك أكثر خطراً وأعظم شأناً فى المجتمعات المعاصرة من العلاقات الأولية .

ويعتبر تقسيم كولى للعلاقات الاجتماعية مقبولا إلى حد كبير بل أخذت به كثير من الدراسات التى تقبوم على مداخل متشابهة للمدخل النفسى ، أو على مداخل مغايرة له ، ولكن من أهم ما يؤخذ على الاتجاه النفسى مغالاته فى تأكيد دور اللاشعور وإعطائه أثر إيجابياً قيادياً فى تكييف العلاقات الاجتماعية .

## ٢- الاتجاه الشكلي التحليلي: Formal Approach

إن جل اهتمام أنصار الاتجاه الشكلى في علم الاجتماع يتركز في دراسة العلاقات الاجتماعية ، فهدذا العلم في نظرهم هو علم العلاقات الاجتماعية ، وقد نشأ هذا الاتجاه أول ما نشأ على يد علماء الدرسة الألمانية ، لذلك يدعى همؤلاء العلماء للعلاقات علماء الدرسونها علني أنها مستمدة من طبيعة الحقائق الاجتماعية ، ومادة العلاقات في المجتمع ، ولكنهم بتأثير من نزعتهم الفلسفية المجردة يدرسون هذه العلاقات من الناحية الصورية أي يهتمون بطبيعة العلاقات في ذاتها ، بصرف النظر عن مادتها ، وظواهرها المختلفة ، والقوالب التي يمكن أن تتشكل فيها ، هذا همو الإطار العام للمدرسة الشكلية ، ولكن في حدود هذه الإطار توجد اتجاهات فرعية خاصة لأنصار هذه المدرسة .

ومن أبرز أقطاب هذا الاتجاه في ألمانيا (( فرديناند تونيز . وجورج زيمل )) ، و (( فيركاندت )) و (( فون فيز ))

ويقسم تونيز التجمعات البشرية إلى قسمين: الأول: الجماعة الجماعة الجماعة الجماعة الجماعة تقوم والتجمع الجماعة اللحقة للكائن، وتنتمي إليها الجماعة المطبيعية القائمة على التعاطف والقرابة، أو على الشعور التلقائى للأفراد، ويسيطر عليها العرف.

أما المجتمع فإنه ينمو تدريجياً بغضل الإرادة الحرة . أى الإرادة القائمة على الإختيار ، وفيه تظهر جماعات تمهد للإرادة الفردية الحرة . وتتخذ لها غايات خارجة عنها ، ويتحول العرف في هذا المجتمع إلى أسلوب للحياة ، وعلى ذلك فإن المدرسة الشكلية تركز على الجانب الصورى التجريدي من العلاقات الاجتماعية ، فاذا كانت العلاقات الاجتماعية تتجسد في صورتها اللموسة على شكل منافسة أو تعاون في المجال الاقتصادى فإنها مع ذلك لاتختلف في طبيعتها حينما تبرز في صورة تفكك أو ترابط أو تضامن في البناء الاجتماعي ، ويرى أنصار هذا الاتجاه أن مهمة النظرية الاجتماعية أو علم الاجتماع أن يعزل ، ويجرد العلاقات من تجسداتها المادية الظاهرة .

والاتجاه التحليلي ينبثق من النظرة التعميمية ثم التحليلية للموضوعات الاجتماعية على نحو ما تفعل المدرسة الصورية الشكلية. وفي نطاق هذا الاتجاه لا يوافق العالم الألماني ((فيركمانمدت)) على إستخدام المنهج التاريخي حتى بالنسبة للتراث الثقافي فلا يجوز أن يبحث عالم الاجتماعي في تباريخ الثقافة وتطورها ولكن عليه أن يعتمد على المنهج التحليليي للوقوف على المقومات الحضارية، والعناصر الثقافية التي لها فاعلية من شأنها أن تؤثر في ثبات واستقرار المفاهيم ، أو تعمل على تطويرها وتغييرها . كذلك كان العالم الألماني (( ماكس فيبر )) من أبرز أنصار هذا الاتجاه ، فقد كان من أوائل الداعين إلى ضرورة بحث التأثيرات المتبادلة بين النظم الاجتماعية ، الدينية والإقتصادية والسياسية بوجة خاص ، كما كان يعتقد بأن موضوع علم الاجتماع يجب أن يقتصر على دراسة العلاقات في صورتها المجردة . ووسيلة ذلك هي دراسة وفهم وتفسير السلوك الإنساني ، فالعلاقات هي نتاج تصرف الأفراد بعضهم حيال البعض الآخر ، وكل تصرف أو سلوك يقوم به الفرد عن عمد ووعى ، وتعقل لرد الفعل المتوقع ممن يستجيبون له ، إنما تعتبر سلوكاً أو تصرفاً اجتماعياً .

فالعلاقات التي تنشأ استجابة لنشاط أو سلوك أو رد فعل

اجتماعى . هى الدعامة الأساسية للدراسات الاجتماعية والباحث الاجتماعى فى نظر ماكس فيبر يجب أن يدرس العلوم الاجتماعية الجزئية أو الغرعية التى تشكل إطاراً لنوع العلاقات الذى يدرسه . فكل نوع من العلاقات يتشكل فى مظاهر عدة ويتطلب فهمها تجريدها عن صورها المجسدة فى الواقع .

ويذهب ماكس فيبر إلى أن علم الاجتماع لا يتوقف عند دراسة الأنماط والصور فقط ولكنه يتجاوز ذلك إلى دراسة الفعل الاجتماعي ذاته، وفي محاولة لفهم هذا الفعل و ولا يهتم الباحث بالفعل في حد ذاته ، ولكن يهتم بالمعاني والأفكار المرتبطة به ، والمعنى يمكن أن يظهر في صورتين : المعنى القائم بالفعل ، والذي يكون متضمنا في الحالة موضع الدراسة ، والصورة الأخرى تتمثل في المعنى المدراك من الناحية النظرية والذي يمكن عزوه إلى فاعل فرضى ، وعلى هذا فيان ماكس فيبر يصور المجتمع على أنه مركب من العلاقات الانسانية المتبادلة ، ويتميز بوجود سلوك ذي معنى للأفراد الغلاقات الانسانية المتبادلة ، ويتميز بوجود سلوك ذي معنى للأفراد الذين يقومون بأدوار في المجتمع ، والفعل الاجتماعي النموذجي هو أحد العناصر التي تبحث عنها في علم الاجتماع للوقوف على روح الجماعة وكذلك حدد فيبر أسلوب فهم الظواهر الاجتماعية ، وهذا الفهم يقوم عنده على مستويين :

#### الأول عقمهما على أساس التعرف علىأاسبابها وهذا هو

#### الغمر السبب Causal Understanding

فالحواث ترتبط ارتباطاً سببياً مناسباً ، وهذا التتابع السببى يحدث بطريقة منتظمة يمكن الكشف عنها بالطريقة الإحصائية العلمية والإنطلاق من ذلك إلى التعميم ، ومالم تتمكن من استخدام الطريقة الإحصائية يمكن الإلتجاء إلى طريقة الموازنة ، والمقارنة بين العوامل والظروف التاريخية أو المعاصرة المتشابهة .

# والثاني هو الغمم على أساس المعاني والفعل الإنساني .

#### Meaning and Human action Understanding

فهناك ميزة تتفرد بها العلوم الاجتماعية عن العلوم الطبيعية من حيث أن فهمنا للظواهر الاجتماعية يقوم على أن البشر يتمكنون من التعرف المباشر على طبيعة وبناء الأفعال الإنسانية . فنحن فى دراسة الجماعات الإنسانية نتمكن من فهم أفعال وتصرفات الأفراد . وأبعد من ذلك نتمكن من فهم مقاصدهم ، وأغراضهم ودوافعهم . بينما فى العلوم الطبيعية نتمكن من فهم المظاهر الخارجية فقط

للظواهر الطبيعية وتأكيده هنا على المعانى يتم بوضوح على تأكيده على الظواهر الطبيعية (الغير موضوعية ) Subjective للفعسل الإنساني .

فالفعل هو ذلك السلوك الإنساني ، ظاهراً كان أم مستتراً وعلم الاجتماع هو ذلك العلم الذي يدرس الفعل الذي يتكيف ببسلوك الآخرين ، ومن هذه الناحية يمكن القول بأن ماكس فيبر قد أسهم إسهاماً كبيراً في تطوير النظرية الاجتماعية من خلال اهتمامه بتحليل العقل والسلوك الإنساني ، وابراز دور القيم في الحياة الاجتماعية ، فضلاً عن توسيع مفهوم العملية ومعالجته لكثير من القضايا المحورية في السلطة ، والسيطرة والبيروقراطية .

## ٣- الاتجاه البنائي الوظيفي:

يشير أنصار هذا الاتجاه إلى العلاقة بين مفهومى البناء والوظيفة، فالبناء هو العلاقات النمطية الثابتة نسبياً للوحدات الاجتماعية ، بينما الوظيفة هي أى نشاط اجتماعي يقدم للبناء الاجتماعي وأجزائه الثابتة . أى أن البناء نسق من الأنماط المستمرة نسبياً ، والوظيفة هي العملية الدينامية في ذلك البناء .

وقد ظهر هذا الاتجاه في الفكر الاجتماعي بعد استعارة بعيض المفهومات البيولوجية ، فعلم الاجتماع يعالج البناء في ضوء المذهب العضوى ، ويهتم بالعلاقات المتسلسلة والثابتة نسبياً بين الخلايا المختلفة للجسم ، وكذلك يفسر علماء البيولوجيا نشاط أعضاء الجسم في عملية الحياة في ضوء ما يسمى بالوظيفة .

ومن هنا فإن العالم البريطانى هربرت سبنسر من أوائل الذيب وضعوا نظرية البناء الاجتماعى في علم الاجتماع وأحصى أوجه الشبه بين الكائن الاجتماعى . والكائن البيولوجي فحدود الحياة تنطبق على كل منهما ، ومن هذه المقولات انطلق المذهب العضوى في علم الاجتماع.

فاستخدام الاتجاهات البنائية يكون بهدف تفسير الدور والوظيفة الاجتماعية التى تقوم بها ظاهرة أو نظام معين فى البناء أو النسق الكلى ، فكل نظام فى النسق الاجتماعي يرتبط مع بقية النظم الأخرى وقد أسهم إميل دوركيم فى تأسيس هذا الاتجاه ، فمع أنه لم يتوسع كثيراً فى عقد مشابهات بين العمليات البيولوجية والعمليات الاجتماعية ، إلا أنه حدد خواص معينة للوقائع الاجتماعية كالشعائر، والجريمة ، والعقاب ، واختلاف الدور ومن هذا التحديد توصل إلى بيان أسس تغير البناء الاجتماعي ، ويذهب

دوركيم إلى الأخذ بالمفهوم الوظيفى حينما يقرر أن البحث عن سبب الواقعة الاجتماعية يكمن فى الوقائع الاجتماعية الأخرى . تلك التى ترتبط بها إرتباطاً وظيفياً فاللامعيارية أو الوهن أو التفسخ فى البناء الوظيفى ، يؤدى إلى ارتفاع معدلات الانتحار ، فالإنتحار كظاهرة . وواقعة اجتماعية يعتبر فى نظره نتيجه لازمة لإنهيار المعايسير الاجتماعية وهو ملازم لحالة التميع التى تصيب القيم الأخلاقية نتيجة للأزمات التى تحدث هزات عنيفة فى البناء الاجتماعى .

والتحليل الوظيفي يعتبر نتيجة مباشرة لأعمال الأنثروبولوجيين البريطانيين خاصة راد كليف بروان ، ومالينوفسكي ، ولكن الدراسات في هذا الاتجاه قد تطورت على يد ‹‹ فلفريدوباريتو ›› عالم الاجتماع الإيطالي فقد درس الاقتصاديات الرياضية قبل أن يهتم بالدراسة في علم الاجتماع ، ومن هنا فقد حاول أن يتوصل إلى نظرية عامة في الأنساق الاجتماعية على أساس نموذج إلى ، فيرى أن المجتمع نسق متوازن ويتكون من أجزاء يقوم بينها اعتماد متبادل . بحيث أن أي تغير في جزء من هذه الأجزاء الابد أن يؤثر على الأجزاء الأخرى ، هذا فضلاً عن تغير النسق الكلى ، ولهذا فقد على الوضح حدود الإعتبارات النسبية العامة ، والعناصر المكونة لهذه

الإعتبارات ، مثل تصنيف الأفعال المنطقية وغير المنطقية ، والتمييز بين الهدف الشخصى ، والهدف الموضوعي في إطار التحليل الوظيفي .

ومن بين أنصار هذا الاتجاه أيضاً روبرت ميرتون الذى ميز بين الوظيفة الظاهرة والوظيفة الكامنة . وكذلك كنجبزلى دافيز . وتالكوت بارسونز . ويرى رواد هذا الاتجاه أنه يستمد دعائمه من مجموعتين من الأسس : الأولى مجموعة الإحتياجات البيولوجية . والثانية : مجموعة الضرورات الاجتماعية متضمنة الأنساق الاقتصادية والقانونية . والسياسية والتربوية .

وهذا ويجدر بنا أن نركز على إسهامات تالكوت بارسونز بإعتباره من أبرز علماء هذا الاتجاه ، فقد حدد السمات الرئيسية للنزعة الوظيفية البنائية على النحو التالى :

١-أنها تؤكد على العلاقات الطبيعية بين الإنساق الاجتماعية
 وغيرها من الأنساق ، خاصة البيولوجية والحضارية ، والتي تشكل أنساق الوحدات البنائية الموفولوجية .

٢-تحدد المراحل الإنتقالية التاريخية للوحدات الرئيسية للأنساق
 الاجتماعية.

٣-تحاول دراسة الحد الأعلى لفاعلية النسق بمعناه التجريدي عن
 طريق ثبات واستمرار النواحي التأثيرية للأنساق الاجتماعية

٤-تحاول القعرف على الضرورات الوظيفية للأنساق الاجتماعية .

هذا فضلاً عن أنها – كما سبق أن أشرنا – تتجه إلى اعتبار أى نسق اجتماعى كلا وظيفياً متكاملاً ، فالنسق أشبة ما يكون بالكائن العضوى ، ولا يمكن فهم أى من عناصره إلا فى ضوء صلاته وارتباطه . وعلاقاته بالعناصر الأخرى من ناحية ، وبالكل نفسه من ناحية أخرى ، ويرتبط بمعالجة الاتجاه البنائى الوظيفى نظرية بارسونز عن الفعل الاجتماعى ، وعلاقاته بالتفاعل مع البيئة والأنساق . فيتضمن الفعل الاجتماعى عنده مايلى :

- (أ) يتضمن الفعل الاجتماعي فاعلين أو أكثر ، يضعهم الفاعــل فــي اعتباره عندما يقوم بفعله .
- (ب)كل طرف من أطراف الفعل له قوة تاثيرية على سلوك الفاعل بطريقة أو أخرى .
- (ج) الأطراف التي تسهم في الفعل الاجتماعي تشترك في أنساق معينة، وهذا الإشتراك يساعدها على التوقع وفقاً لما زودت به من قيم ومعتقدات ومعايير ورموز

(د) بغضل المشاركة ، والتوقعات ، والتأثيرات المتبادلة ، تصبح تلك المواقف الاجتماعية متماثلة ، ومتشابهة ، تسير أفعال الفاعلين وفق نسق المواقف، وتكون على نفس النحو في مناسبات متفرقة ، وينشأ البناء الاجتماعي عسن طريسق التوحيد المعياري Standerdisation ومن هنا فإن مقولة أن العقل الاجتماعي له بناء معين تعنى أن هناك تفاعلاً منظماً يتجه لتحقيق أهداف معينة في إطار نسق معين .

ومعنى ذلك أنه لاينبغى ، كما لا يمكن الفصل بين البناء الاجتماعى ، وقد انطلق بارسونز فى الاجتماعى ، وقد انطلق بارسونز فى معالجته لهذه النظرية من تحليل طبيعة الفعل الاجتماعى نفسه، فهذه الطبيعة إما أن تكون إدراكية ، أو أخلاقية ، أو تقييمية

فالقائم بالفعل لابد بالضرورة أن له (( هدفاً)) يسعى لتحقيقه ويتحدد هذا الهدف في ضوء بعض الأفكار والمعلومات ذات الصلة المباشرة ، أو غير المباشرة بهذا الهدف ، وهذا الموقف من شأنه أن يوجد بعض المشاعر التي لها صلة بإحتياجات القائم بالفعل ، وأيضاً فإن القائم بالفعل يحدد هدف في إطار تقديرات ومعايير وبعض المحددات الإدراكية والأخلاقية ، والتقديرية ، وتصبح هذه المحددات دوافع للفعل ، وتأخذ طبيعتها الاجتماعية عن طريق عملية التفاعل

أما التفاعل فيحدث عندما يرغب الفاعل في أن يأخذ في اعتباره سلوك الآخرين وحينئذ تحدث توقعات متبادلة . ويحاول كل طرف التنبؤ بما سيفعله الطرف الآخر أو الغير ، لدرجة أنه قد يعدل من سلوكه ليتوافق مع توفعات الآخرين والعكس . حيث يعدل الغير من سلوكه ليتوافق مع توقعات الفرد نفسه . ومن هنا يتحدد دور كل فرد وفقاً للقواعد ، والمعايير والإلتزامات والواجبات التي ينطوى عليها الموقف .

وفى إعتقاد بارسونز أن عملية التفاعل بين القائم بالسلوك . والأفراد الآخرين فى جماعته ، تعكس صورة مصغرة للأنساق الاجتماعية ، فالتفاعل يشتمل على كل العناصر الموجودة بالأنساق والنظم الاجتماعية ، وهى العناصر التى تتمثل فى القيم والمعايير والمعتقدات الثقافية والأخلاقية وغيرها

أما الرابطة التي يقيمها بارسونز بين طبيعة الفعل الاجتماعي، والنظام الاجتماعي فتتمثل في المواقف المعضلة Dilemmas التي تواجه الفرد عندما يسلك سلوكاً اجتماعياً ، وهنا يقول أن الأنساق الاجتماعية هي التي تقدم متطلبات ، ومحددات ، ونوعية الفعل في مثل هذه المواقف المعضلة أو الحرجة . أما الحلول والمحددات

فيسميها بارسونز (( المتغيرات النمطية )) أو بدائل النمط، وفي المواقف الحرجة يواجة الانسان الإختيار بين الإشباع العاطفي (السريع) أو الحياد العاطفي (ارجاء الإشباع اليبريع) ، أو بين الوجهة الجماعية ، أو مراعاة المصالح الخاصة والمصالح العامة .

أى أن المتغيرات أو البدائل تشير إلى الأشكال المختلفة التى يتخذها الفعل الاجتماعي الذي لابد أن يحدث بدوره في إطار أنساق ومعايير. والأنساق الإجتماعية توزع على مستويات ثلاثة : مستوى الوظائف الإجتماعية المترابطة ترابطاً فعلياً ، ومستوى القيم والمعايير والمعتقدات المشتركة ، وأخيراً مستوى الدوافع والعواطف . والأفكار التي تؤلف الشخصية الذاتية وهذه المستويات الثلاثة مترابطة ومتداخلة ، ومتفاعلة بل ومتكاملة ومصداقاً لذلك نجد بارسونز نظر إلى النسق باعتباره مجموعة من الوظائف فتؤلف النظم ، وليست كل الوظائف قابلة للتحول إلى نظم ، بل إن ذلك يعتمد على البعد الزمني ، واستمرار الوظيفة وشيوعها وانتشارها ، وكذلك على طبيعة النشاط المتضمن للوظيفة .

ومن كل ما سبق يتضح تأكيد بارسونز على أن الفعل الاجتماعي ليس عشوائياً ، ولا تحكمه الصدفة ، أو الإنفعال ، بل

إنها على العكس من ذلك تسير وفق أنماط منظمة ومقنعة . بصورة يمكن معها أن نتنبأ بمقتضياتها . وإذا كان الأفراد يشتركون فى قيم نهائية معينة ، تحدد أهدافهم ، كما تحدد وسائل تحقيق هذه الأهداف ، ففى هذه الحالة يصبح سلوك الأفراد ذا معنى ، وهذا المعنى بدوره يمنح السلوك مفهوم النظام الذى يكفل الإستمرار ، والقضاء على الضعف والتفكك فى البناء الاجتماعى.

# الفصل التاسع العولمة فكر اجتماعي قديم وصياغة حديثة

www.j4know.com

# محتويات الفصل التاسع

#### تمهيد

أولا: تعريف العولة

ثانيا: النموذج العرفي العولة

ثَالثاً: النشأة التاريخية العولة

رابعا: القديم والجديد في العولة: حالة مصر

خامسا :العولمة والهوية .

سادساً: التعامل مع العولة في صورتها الحديثة.

خاتمسية

www.j4know.com

#### توهيد:-

رادت وتيرة استخدام مصطلح "العولمة " في السنوات القليلة الماضية، بحيث لا يخلو حديث لرئيس دولة . أو حكومة ، أو رجل أعمال، أو في وسائل الاعلام المختلفة ، أو قاعات المحاضرات في كليات العلوم الاجتماعية من ذكرها ، وبيان محاسنها وعيوبها ، ومكاسبها وخسائرها ، وكيفية التعامل معها.

وتعد العولمة إحدى نتائج مواكبة الفكر الاجتماعي الحديث لواقع الحياة المتغيرة ، وتياراتها الفكرية المتعددة . وقد شمل هذا التيار بلدان المالم النامي والحديث على حد سواء .

كما تعد الأبعاد الاقتصادية للعولة هى أبرز ملامحها ، ويبدو أن العالم اليوم أصبح معولما اقتصاديا أكثر منه ثقافيا وسياسيا ، ومن ثم هيمن المفهوم الاقتصادى للعولمة لدى الكثيرين ، أما الأبعاد الثقافية والاجتماعية للعولمة فهى أقل وضوحاً ، أو أكثر غموضا من الأبعاد الاقتصادية .

وقد كان للعولمة تأثيرات بالغة الأثر على كافة جوانب الحياة المجتمعية، الاقتصادية والسياسية والثقافية والاجتماعية، وانقسمت الآراء حول هذه الآثار، فمنها ما يرى العولمة ذات الوجه الانسانى الذى يؤتى ثماره الحياة المجتمعة ويؤدى إلى التقدم الانسانى فى مختلف أرجاء المعمور، ومنها ما يرفض العولمة ويرى أنها قادت المجتمع المعاصر إلى أزمة وأدت إلى زيادة حدة التفاوت بين دول الشمال والجنوب، وتعميق الاغتراب الثقافى و ترسيخ التفاوتات الاجتماعية.

لكن التعامل مع العولمة يقتضى منا أن لا نقبلها كل القبول. أو نرفضها كل الرفض، و إنها يقتضى ضرورة اتخاذ إجراءات و إستراتيجيات للتعامل معها ، حتى يتم تعظيم الغوائد المحتملة من عملية العولمة ، والتقليل من سلبياتها ومخاطرها .

إن التقدم الفكرى والحضارى عبر مسيرة التساريخ أنتج نظريات ومذاهب، اتجهت كلها لواقع الحياة الاجتماعية الشاملة متضمنة الأبعاد الاقتصادية والثقافية والسياسية ولقد رأينا عدم إغفال هذا التيار الجارف فى رصدنا لمسيرة الفكر الاجتماعى ، وانعكاساته على واقع الحياة الاجتماعية . وإذا كانت منتجات هذا الفكر الاجتماعى قد تجلت فى المراحل السابقة من خلال بلورة أساليب للعمل والإنتاج والحكم والسياسة وغيرها ، فان ما أفرزه الفكر الاجتماعى من تطورات فى مجال الاعلام والاتصال ، جعلت ظاهرة العولة تبدو أمامنا كمذهب جديد ، وتيار جديد ، وفكر جديد لا يستطيع أحد أن يتجنبه.

ويتناول هذا القصل ظاهرة العولمة ، من حيث التعريف والبناء" المعرفي، والنشأة التاريخية ، فضلا عن تجلياتها المختلفة ، و آثارها على قضايا الهوية والخصوصية التاريخية والثقافية وغيرها .

# أولا:- تعريف العولمة :-

لا يمكن الوصول إلى تعريف واحد قاطع للعولمة ، شأن مختلف المفهومات في العلوم الاجتماعية ، فمن المتعذر حصر العولمة في تعريف واحد مهما كان حظ هذا التعريف من الدقة والشمول ، حيث تشهد الساحة العديد والعديد من التعريفات للعولمة.

فتعريف العولمة هو أمر شائك . وتوجد صعوبات كبرى في الاتفاق على مثل هذا التعريف أو القبول بتعريف واحد ومحدد لهذه الظاهرة التاريخية التي مازالت في حالة سيولة ، كما أن كل المعطيات والتجليات الأولى تشير إلى أنه لا ينبغى الاعتقاد أو الاقتناع بتعريف واحد لظاهرة تاريخية جديدة وغير مستقرة وضخمة ومتعددة المسارات ومليئة بكل الاحتصالات كالعولمة . لذلك فمن الطبيعي أن يتفاوت فهم الأفراد للعولمة ومضامينها المختلفة . فالاقتصادي الذي يركز على المستجدات الاقتصادية العالمية وطبيعة المرحلة الراهنة من التراكم الرأسمالي على الصعيد العالمي ، يفهم العولمة بخلاف عبالم السياسية الذي يبحث عن تأثير التطورات العلمية والتكنولوجية المعاصرة على الدولة ودورها في عالم يزداد انكماشا يوما بعد يوم ، كما أن عالم الاجتماع الذي يرصد بروز القضايا العالمية المعاصرة ، كقضايا الانفجار السكاني والبيئة والفقر والمخدرات وازدحام المدن والإرهاب بالإضافة إلى ببروز المجتمع المدنى على مسعيد العالمي بفهم العولمة بخلاف المهتم بالشأن الثقافي ، والـذي يهمه ما يحدث من انفتاح للثقافات والحضارات وترابطها مع بعضها البعض.و احتمالات هيمنة الثقافة الاستهلاكية وتهديدها للقيم و القناعات المحلية ،

لذلك فلقد أصبح من الواضح أن العولمة تأخذ أكثر من شكل وتأتى فى أكثر مسن صيغة واحدة ، ومن ثم فمن الضرورى فيم الجوانب والمعانى المختلفة للعولمة(١٠).

يذهب "روزناو" إلى أنه يبدو مبكراً وضع تعريف كامل وجاهز يلاءم التنوع الضخم لهذه الظواهر المتعددة ، فعلى سبيل المثال ، يقيم مفهوم العولة علاقة بين مستويات متعددة للتحليل هي الاقتصاد والسياسة والثقافة والأيديولوجيا ، وتشمل إعادة تنظيم الإنتاج وتداخل الصناعات عبر الحدود وانتشار أسواق التمويل ، وتماثل السلع المستهلكة لمختلف الدول، نتائج الصراع بين المجموعات المهاجرة والمجموعات المقيمة ، فمنهجه يتمثل في ضرورة تحديد المشكلات المرتبطة بهذا المفهوم منذ البداية (٢).

ولتعريف العولة لابد أن نضع في اعتبارنا ثلاثة عمليات تكشف عن جوهرها العملية الأولى تتعلق بانتشار المعلومات ، بحث تصبح مشاعة لدى جميع الناس ، والعملية الثانية تتعلق بتذويب الحدود بين الدول. والعملية الثالثة هي زيادة معدلات التشابه بين الجماعات والمجتمعات والمؤسسات، وكل هذه العلميات قد تؤدى إلى نتائج سلبية بالنسبة لبعض المجتمعات ، وإلى نتائج إيجابية بالنسبة لبعضها الآخر ، ويمكن القول بأن جوهر عملية العولمة يتمثل في سهولة حركة الناس والمعلومات والسلع بين الدول على النطاق الكونى ، ويذهب "روزناو" إلى أن المواد والنشاطات التي تنتشر عبر الحدود يمكن تقسيمها إلى ست فئات هي البضائع والخدمات ، والأفراد ، والأفكار

<sup>(</sup>۱) عبد الخالق عبد الله . العولة : جذورها وفروعها وكيفية التعامل معلها، عالم الفكر ، المجلد الثامن والعشرون ، العدد الثاني ، أكتوبر – ديسمبر ، ١٩٩٩، ص ٥٠.

<sup>(</sup>٢) السيد يسين ، في مفهوم العولمة ، المستقبل العربي ، العدد ٢٨٨ ، فبراير ، ١٩٩٨ . ص ٦

والمعلومات ، النقود ، والمؤسسات وأشكال من السلوك والتطبيقات ، وتتم عملية الانتشار من خلال أربعة طرق متداخلة ومترابطة تتمثل في ('':-

- -۱ خلال التفاعل الحوارى الثنائي الاتجاه عن طريق تقنيات الاتصال.
  - ۲- الاتصال المونولوجي أحادى الاتجاه من خلال الطبقة المتوسطة .
    - ٣- من خلال المنافسة والمحاكاة .
      - ٤- من خلال تماثل المؤسسات.

ويعرف "رونالد روبرتسون " العولمة بأنها اتجاه تاريخي نحو انكماش العالم وزيادة وعي الأفراد والمجتمعات بهذا الانكماش ويذهب إلى أن العولمة لا تعنى الانكماش الموضوعي للعالم ، وإنما الأهم من الانكماش الذي حدث على صعيدي الزمان والمكان هو وعي العالم لهذا الانكماش فوعيي العالم بالانكماش هو بنفس أهمية الانكماش الفعلي للعالم، بل أن الوعي بالانكماش هو أهم سمة من السمات المميزة للعولمة خلال التسعينات ، فالعولمة بسهذا المعنى تشير إلى وعي وإحساس الأفراد في كل مكان بأن العالم ينكم ش ويتقلص ويقترب من بعضه بعضا وإدراك المعالم لمثل هذه الحركة يعني أن العولمة قد أصبحت حقيقة حياتية معاشه في الواقع وفي الوعي ، فالذي لا شك فيه أن سكان العالم هم فالعولم أكثر وعيا بماليتهم ، وهم أكثر إدراكاً لإنسانيتهم من أي وقت آخر ، فالعولمة تتضمن تخيل أن البشرية قد أصبحت أكثر ترابطاً بفعل وسائل فالعولمة تتضمن تخيل أن البشرية قد أصبحت أكثر ترابطاً بمجموعة من الاتصال المتقدمة ، وتتصرف وكانها وحدة واحدة ، وتتأثر بمجموعة من المؤثرات والقضايا العالمية المشتركة ، وتتعامل عبر مؤسسات عالمية . وتحمل وعيا بالمصير والانتماء الإنساني المشترك ، ولا شك أن مثل هذا الوعي يسمح

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ، ص ۷.

بإعادة تأسيس العالم على أسس جديدة تنطلق من المجال العالمي ، وليس من المجال المحلى وتستند إلى فكرة أن العالم هو وحدة تحليلية واحدة (١).

وحدد أحد الباحثين بعض الاعتبارات التي تفيد في فهم الظاهرة وتحليلها من جوانبها المختلفة وتأثيراتها المتباينة تتمثل فيما يلي<sup>(۱)</sup>.

- (۱) السجال الذي يدور حول مفهوم العولمة ، وحول مختلف ممارساتها ، وورغم ذلك لم نصل بعد إلى فهم دقيق لما تعنيه كعلمية ثلاثية الأبعاد: اقتصادية وسياسية واجتماعية .
- (۲) العولة بالمفهوم المتداول الآن ، وبعد سقوط نظام القطبين . واندثار العالم الثالث لم تعد منسوبة منذ عقديت تقريبا إلى كلمة globe أو كوكب الأرض ولكن تعرب بكلمة كوكبة Globalization ، وتصبح العولمة كعلمية هي ترجمة لكلمة Globality وهي العملية التي تملك آليات التطبيق ، أي تحويل العالم إلى شكل موحد يلغي الحدود بين الدول والأمم.
- (٣) عولمة اليوم تتجاوز الحدود ، ولا تقر بالوطن باعتباره الفسحة الوحيدة المتاحة التي يستطيع فيها الناس ممارسة حقوقهم السياسية كاملة هنا . أو منقوصة هناك .
- (٤) تعنى العولمة في حياة الشعوب الأكثر فقراً ، التعبير الصارخ عن الهوة السحيقة المتزايدة عمقاً والتي تفصل بين قدرات الشعوب على تحقيق

<sup>(</sup>١) عبد الخالق عبد الله ، مرجع سابق ، ص ص ١٠-٥١.

 <sup>(</sup>۲) أحمد محمد حجازى ، العولمة و تهميش الثقافة الوطنية : رؤية نقدية من المالم الثالث ، عالم
 الفكر ، مرجع سابق ، ص ۱۲۸.

- مطامحها ، و بين القرارات الكبرى التي تحدد مصيرها وتؤخذ دائما بمعزل عنها خارج الحدود.
- (ه) العولمة الكوكبية هي نتاج متغيرات متلاحقة تكرست بانتهاء الحرب الباردة ، فهي تمثل مرحلة جديدة يسميها البعض مرحلة "ما بعد الإمبريالية" ويسميها البعض الآخر مرحلة "ما بعد التنمية "ويتفق الجميع تقريباً على كونها الوليد الشرعي للشركات متعددة الجنسية ، تلك الشركات التي استطاعت السيطرة على معظم أجزاء الكوكب اقتصاديا واجتماعيا وسياسياً وثقافيا دون أن تنتمي إلى وطن محدد أو دولة معينة .
- (٦) غياب الصفة الوطنية عن هذه الشركات لا يجعلها ملك البشرية جمعاء. فهى ملك الأغنياء في دول الشمال تحديداً، حيث تغزو بنشاطاتها المتنوعة عشرات البلدان ، وتنتج في عشرات البلدان الأخرى مصنعات وفق نظام الإنتاج عن بعد Tele Production .
- (٧) فى ظل العولمة يختفى دور المصمم أو المبدع ليحسل محله صروح السلعة وبائعها ، تلك السلع التى تنتجها الشركات متعددة القوميات وفق نظام الإنتاج عن بعد ، والتى تلعب فيها وسائل الاعلام الدور المحورى فى تشكيل طموحات المستهلكين للثقافة العولمة .

ويحدد المفكر السورى صادق العظم "العولمة بأنها "وصول نمط الإنتاج الرأسمالي عند منتصف القرن السابق تقريباً إلى نقطة الانتقال من عالمية دائرة الانتقال من عالمية دائرة الانتاج و إعادة

الإنتاج ذاتها ، أى أن ظاهرة العولمة التي نشهدها هيى بداية عولمة الإنتاج.والرأسمال الإنتاجى ، وقوى الإنتاج الرأسمالية ، وبالتالى علاقات الإنتاج الرأسمالية أيضا ونشرها في كل مكان مناسب وملائم خارج المركز الأصلى ودوله ، فالعولمة بهذا المعنى هي رسملة العالم على مستوى العمق ، بعد أن كانت رسملته على مستوى سطح النمط ومظاهرة ، وينتهى الباحث إلى صياغة تعريف عام للعولمة بكونها "حقبة التحول الرأسمالي العميق للإنسانية جمعاء في ظل هيمنة دول المركسز وبقيادتها(۱) وتحبت سيطرتها . وفي ظل سيادة نظام عالمي للتبادل غير المتكافئ.

و للعولة عدة أبعاد تتمثل فيما يلى $^{(7)}$ .

# ١- العولة الاقتصادية :-

العولمة هي أساساً مفهوم اقتصادى قبل أن تكون مفهوماً علميا أو سياسياً أو ثقافياً أو اجتماعياً ، كما أن أكثر ما يتبادر إلى الذهن عند الحديث عن العولمة هو العولمة الاقتصادية.

ويعود هذا الارتباط العميق والعضوى بين العولمة من ناحية . والعولمة الاقتصادية من ناحية أخرى إلى أن المظاهر و التجليات الاقتصادية للعولمة هي الأكثر وضوخاً في هذه المرخلة من مراحل بروز وتطور العولمة كلحظة تاريخية جديدة، وتوحى العولمة الاقتصادية بأن العالم الذي تشكل في تسعينات القرن الماضي قد أصبح عالماً بلا حدود اقتصادية ، فالنظم الاقتصادية المختلفة

<sup>(</sup>١) السيد يسين ، في مفهوم العولمة ، مرجع سابق ، ص ٨.

<sup>(</sup>٢) عبد الخالق عبد الله، مرجع سابق ، ص ٦٧

أصبحت متقاربة ومتداخلة ومؤثرة في بعضها البعض ، ولم تعد هناك حدود وفواصل فيما بينها . فالنظام الاقتصادي العالمي هو البوم نظام واحد تحكمه أسس عالمية مشتركة . وتديره مؤسسات وشركات عالمية ذات تأثير على كل الاقتصاديات المحلية ، أما الأسواق التجارية والمالية العالمية ، فإنها لم تعد موحدة أكثر من أي وقت آخر فحسب بل هي خارجه عن تحكم كل دول العالم بما في ذلك أكبرها وأكثرها غني (١).

فالاقتصاد العالمي الحديث يتميز بعملية متماثلة من عدة عمليات أدت في مجملها إلى التحول من الاقتصاد الدولي إلى الاقتصاد العالمي وتتمثل فيما يلي (\*): -

أ - التحول المنظم والمستمر للإنتاج الصناعى من الولايات المتحدة وأوربا إلى الدول الصناعية الجديدة NICS في ناحية الباسفيك وفي جنوب وشرق آسيا وأمريكا اللاتينية .

ب- الدور المتزايد لرأس المال كقوة رائدة في الاقتصاد العالمي ، فرأس المال
 التمويلي قد أصبح قوة مستقلة في العالم الحديث.

ج\_ الدور الكبير للمعلومات كعامل للإنتاج وكأساس للإدارة

ويعد انتقال مركز الثقل الاقتصادي العالمي من الوطني إلى العالمي . ومن الدولة إلى الشركات والمؤسسات والتكتبلات الاقتصادية هو جوهر العولمة

<sup>(</sup>١) عبد الخالق عبد الله ، مرجع سابق ، ص ٦٧.

<sup>(2)</sup> Shachar, Arie, Economic globalization and Urban dynamics I, In Moulaert, Frank & Scott, Allen J (eds), Cities, Enterprises and Society on the eve of 21 Century, pinter, London, 1997, P. 19

الاقتصادية . فالاقتصاد العالمي ونموه وسلامته وليست الاقتصاديات المحلية - هو محور الاهتمام العالمي. كما أن الأولوية الاقتصادية في ظل العولمة هي لحركة رأس المال والاستثمارات والموارد والسياسات والقرارات على الصعيد العالمي وليس على الصعيد المحلى . والعولمة الاقتصادية تستجيب لقرارات المؤسسات العالمية ولاحتياجات التكتلات التجارية ومتطلبات الشركات متعددة الجنسية أكثر من استجابتها لمتطلبات الاقتصاديات الوطنية التي أخذت تذوب في الاقتصاد العالمي . كذلك تصبح كيفية إدارة الاقتصاد العالمي أكثر أهمية من كيفية إدارة الاقتصادات المحلية أنه

وتجسد العولمة الاقتصادية في حقيقتها مجموعة المستجدات والتطورات الاقتصادية التي برزت على الساحة بشكل واضح خلال تسعينات القرن الماضى . ويأتى في مقدمة هذه التطورات الدور المتزايد للشركات العابرة للحدود . والتي ليس لها مقر أو وطن ، فلقد برزت في الآونة الأخيرة مجموعة من الشركات الصناعية والمصرفية و الخدمية العملاقة والقائمة على دمج شركات أوروبية وأمريكية ويابانية . و التي تقوم حاليا بنسج تحالفات عابرة للقارات والمحيطات والمتنوعة أشد التنوع في نشاطاتها وتتسم هذه الشركات بأنه لم يعد لها هوية أو جنسية محددة ولم تعد تنتمي لدولة ولا تعترف بموطئ قدم واحدة ، ولا تؤمن بالولاء لأيسة قومية أو منطقة جغرافية كما أنه ليس لهذه الشركات مقر واحد . ولا تتأثر بسياسات دولة من الدول متجاوزة بذلك الحواجز والقيود التقليدية على النشاط التجاري والمالي

<sup>(</sup>١) عبد الخالق عبد الله . مرجع سابق ص ١٨

والصناعى ، فمقرها الإدارى فى دولة ، ومقرها التسويقى فى دولة ثانية . ومقرها الهندسى والفنى فى دولة ثالثة ، ومقرها الإنتاجى فى دولة رابعة ، ومقرها الإقليمى فى دولة خامسة . ومقرها الدعائى والإعلانى فى دولة سادسة ، ومقرها التنفيذى فى دولة سابعة ، وتنتقل هذه الشركات بحرية كاملة بين كل الدول الصغيرة والكبيرة والغنية والفقيرة ، وتفترض أن العالم بالنسبة لها هو عالم بلا حدود سياسية أو اقتصادية أو جغرافية . كما أن هذه الشركات تعمل من منطلق أن حدودها هى حدود العالم بل الكون بأسره . لذلك فهى لا تجد صعوبة فى نقل سلعها وخدماتها وأصولها و إدارتها ومراكز بحوثها إلى أى مكان مستخدمة آخر التقنيات التى تقلص الزمان والكان (۱۰) .

كما أن منظمة التجارة العالمية هي اليوم أهم مؤسسة من مؤسسات العولمة الاقتصادية ويشكل إنشاؤها منعطفا في التاريخ الاقتصادي العالمي . ورغم أن منظمة التجارة تنسق عملها وسياستها مع بقية المؤسسات الاقتصادية العالمية . إلا أنها هي الجهة الوحيدة التي تتولى إدارة العالم تجاريا . وذلك من خلال تطبيق مبادئها التي ياتي في مقدمتها مبدأ الدولة الأولى بالرعاية . ومبدأ الشفافية التامة تجاه المعلومات والممارسات التجارية ، والذي هو أهم مبدأ من مبادئ منظمة التجارة العالمية ، هذه المبادئ عامة واسترشادية ، أما قرارات المنظمة فهي قرارات نهائية وملزمة لجميع الدول بما في ذلك الدول العظمى كالولايات المتحدة الأمريكية (٢).

<sup>(</sup>١) الرجع السابق ، ص ٦٩ – ٧٠

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ص ١٧ -٧٧

### -: العولة الثقافية

إذا كانت العولمة الاقتصادية واضحة كل الوضوح . فان العولمة الثقافية، وعلى العكس من ذلك ، ليست بنفس وضوم العولمة الاقتصادية . كما أنه إذا كانت العولمة الاقتصادية تبدو للبعض مكتملة على أرض الواقع . والعالم قد أوشك أن يكون معولما عولمة اقتصادية كاملة ، فإن العولمة الثقافية ليست بنفس القدر من الاكتمال ، والعالم بعيد كل البعد عن أن يكون معولما عولمة ثقافية كذلك فانه إذا كانت العولمة الاقتصادية هي محصلة لتاريخ طويل من النطورات الاقتصادية والتجارية والمالية والتي تسارعت خلال عقدي السبعينات والثمانينات . فان العولمة الثقافية هي في المقابل ظاهرة جديدة . وتمر بمراحلها التأسيسية الأولى ، ولم تبرز كحقيقة حياتية الإخلال عقد التسعينات . بالإضافة إلى ذلك فانه إذا كان هناك إجماع حول معنى مفهوم العولمة الاقتصادية ، فإن الأمر ليس كذلك بالنسبة لمفهوم العولمة الثقافية . من ناحية أخرى ، فإن العولمة الثقافية لم تتمكن بعبد أن تجاري في تجلياتها وتطبيقاتها على أرض الواقع التجليات الحياتية والسلوكية والتطبيقات و المؤسساتية للعولمة الاقتصادية ، والعالم ليس موحداً ثقافيا ، كما هو موحد تجاريا وماليا ، كما أنه لا وجود لنظام ثقافي عالمي كما يوجد نظام اقتصادي عالمي(١).

(١) المرجع السابق ، ص ٧٤

وتتضمن العولة الثقافية بلوغ البشرية مرحلة الحرية الكاملة لانتقال الأفكار، والمعلومات ، والبيانات ، والاتجاهات ، والقيم، والأذواق على الصعيد العالمي ، وبأقل قدر من القيود والعراقيل والضوابط ، لقد فقدت الدول في ظل العولمة الثقافية القدرة على التحكم في تدفق الأفكار والقيم والقناعات فيما بين المجتمعات والأجيال ، وفقدت الدول السيطرة على التداول الحر للأخبار والمعلومات والذي يتم عبر وسائل ووسائط وتقنيات جديدة لم تبرز إلا في تسعينات القرن الماضي حيث أصبح ملايين من البشر موحدين تليفزيونيا ومن خلال البريد الإلكتروني و شبكات الإنترنت".

على صعيد أخر فان العولمة الثقافية تعنى انتقال تركيز اهتمام ووعى الإنسان من المجال المحلى إلى المجال العالمي ، ومن المحيط الداخلى إلى المحيط الخارجي ، ففي ظل العولمة الثقافية يزداد الوعى بعالمية العالم وبوحدة البشرية ، وستبرز بوضوح الهوية والمواطنة العالمية ('').

#### ٣-العولمة السياسية :-

كانت السياسة دائما وعلى العكس من كل من الاقتصاد والثقافة محصورة ضمن النطاق المحلى ومعزولة عن التطورات والتأثيرات الخارجية. فالسياسة بطبيعتها محلية ، بل إن السياسة هي من أبرز اختصاصات الدولة القومية التي تحرص كل الحرص على عدم التفريط بها واحتكارها ضمن نطاقها الجغرافي الضيق ومجالها الوطني الأضيق . ويعد احتكار السياسة ضمن

<sup>(</sup>١) عبد الخالق عبد الله . مرجع سابق . ص ٧٦.

<sup>(</sup>٢) الرجع السابق ، ص ٧٧.

المجال المحلى . وبعيداً عن التدخلات الخارجية مرتبط أشد الارتباط بمفهوم السيادة . و بممارسة الدولة لصلاحياتها وسلطاتها على شعبها و أرضها وثرواتها الطبيعية . فالدولة القومية هي نقيض العولة . كما أن السياسة ونتيجة لطبيعتها المحلية ستكون من أكثر الأبعاد الحياتية مقاومة للعولمة التي تتضمن انكماش العالم وإلغاء الحدود الجغرافية . وربط الاقتصاديات والثقافات والمجتمعات والأفراد بروابط تتخطى الدول وتتجاوز سيطرتها التقليدية على مجالها الوطني والمحلى".

فالعولة السياسية هى مشروع مستقبلى . وهى فى جوهرها مرحلة تطورية لاحقة للعولة الاقتصادية والثقافية ، فقيام عالم بلا حدود سياسية لن يكون تلقائيا أو بنفس سرعة أو سهولة قيام عالم بلا حدود اقتصادية أو ثقافية . كما أن الانتقال الحر للأفراد والسلع والخدمات والأفكار والمعلومات عبر المجتمعات والقارات والذى تم خلال تسعينات القرن الماضى ربما أدى إلى انحسار نسبى للسيادة المطلقة ، وربما خلق الانطباع بأن الدولة لم تعد ضرورية ، وأنها قد فقدت دورها وأهميتها . بيد أنه لم ولنا يسقط كل مظاهر السيادة ولن يضع نهاية للدولة ، كما أنه لن يؤدى إلى قيام الحكومة العالمية الموعودة والتي ستحل محل الدولة القومية ، والتي ستدير العالم وكأنه وحدة القصادية وثقافية واجتماعية وسياسية واحدة (").

ولقد أصبحت نهاية السيادة والدولة ، وبروز الحكومة العالمية ممكنة أكثر من أى وقت آخر في ظل العولمة بيد، أن كل ذلك لن يحدث قريبا، أو

<sup>(</sup>١) عبد الخالق عبد الله ، مرجع سابق ، ص ص ص ٨٠ – ٨١.

<sup>(</sup>٢) الرجع السابق ، ص ٨١.

حتى خلال المستقبل القريب . فالعولة السياسية لا تعنى القضاء على الدولة . أو بروز الحكم العالمي. وإنما تتضمن دخول البشرية إلى مرحلة سياسية جديدة يتم خلالها الانتقال الحر للقرارات والتشريعات والسياسات و القناعسات والخيارات عبر المجتمعات والقارات . وبأقل قدر من القيود والضوابط متجاوزة بذلك الدول والحدود الجغرافية . ولا شك أن هذا الانتقال الحر للسياسيات والقرارات والتشريعات سينقل السياسة من المجال المحلى إلى المجال العالمي. وسيخرج النشاط السياسي عن إطار الدولة وحدودها . ولن يتحدد المجال السياسي الجديد الذي يتشكل في ظل العولة بحدود وقيود الدولة . وستصبح السياسة – وللمرة الأولى في التاريخ – ممكنة على الصعيد العالمي بدلا من الصعيد المحلى ، كما كانت تدار في السابق ، بالإضافة إلى ذلك فإن العولة السياسية تتضمن حدوث زيادة غير مسبوقة في الروابط السياسية بين دول العالم ، وذلك على نسق زيادة الروابط الاقتصادية بين اقتصاديات العالم . وذلك على نسق زيادة الروابط الاقتصادية بين اقتصاديات العالم . وزيادة الروابط الثقافية بين الثقافات في العالم '').

كذلك ينبغى أن نتذكر أن مناقشة قضية العولمة كثيرا ما تختلط بمناقشة نمط الحياة الأمريكي . فنظراً لأن الولايات الأمريكية تمثل حاليا أكثر الدول توغلاً في التطورات التكنولوجية ، وبالتالي أكثرها اتباعاً لمظاهر العولمة . فكثيراً ما تتحول مناقشة قضية العولمة إلى مناقشة السيطرة الأمريكية وأسلوب الحياة الأمريكي، وكثيراً ما تنهب معارضة العولمة إلى معارضة الهيمنة

<sup>(</sup>١) المرجع السابق . بين ص ٨١ -٨٢ .

الأمريكية . وتتميز العولة كمرحلة من مراحل التطور . بخصائص عدة أو مؤشرات جديدة تتمثل في ظهور أسواق جديدة . مثل أسواق العملات والتي تعمل على مدار الساعة على مستوى العالم . وظهور أدوات جديدة للتعامل والاتصال مثل الإنترنت والتليفون المحمول وشبكات الاعلام وظهور لاعبين جدد على الساحة مثل المنظمات الدولية . منظمة التجارة العالمية ومنظمات المجتمع المدنى . وأخيراً ظهور قواعد خدمة للتعامل مثل الاتفاقات الدولية لتنظيم مختلف الأنشطة . ومع ذلك فان توسيع الأسواق وإزالة أو إلغاء الحدود والحواجز الجغرافية والسياسة لم يتحقق دائما بالدرجة نفسها . فعلى حين أن انتقال المعلومات لا يكاد يواجه أي عقبات . فان حركات الأموال بين مختلف الدول بدأت تتم في سهولة ويسر . وبالمثل فان الحواجز أما انتقال السلع بدأت تتلاشي وتتراجع مع إنشاء منظمة التجارة العالمية . وعلى العكس من ذلك نماما انتقالات البشر التي بدأت تعرف مزيدا مين القيود والصعوبات"

#### ثانيا : النموذج المعرفي للعولمة:-

تعد الایبستمولوجیا فرع من فروع العلم الاجتماعی حیث ذاع استخدام مناهجها فی العقود الماضیة ، وبخاصة فی مجال تحلیل الخطاب بکل أنواعه و ربدکن تعریفها بأنها دراسة نقدیة موضوعها المعرفة العلمیة من حیث المبادئ التی ترتکز علیها، والفرضیات التی تنطلق منها. والنتائج التی تنتهی

<sup>(</sup>۱) حازم الببلاوى ، النظام الاقتصادى الدولى المعاصر من نهاية الحرب العالمية الثانية إلى نهاية الحرب الباردة ، عالم المعرفة ، العدد ۲۵۷ ، مايو ، ۲۰۰۰ ص ص ص ۲۳۵ –۲۳۲

إليها . أما هدف هذه الدراسة فهو البحث في الأصول المنطقية لهذه الفرضيات والمبادئ والنتائج من جهة : وبيان قيمتها من جهة أخرى.

معنى ذلك معنى ذلك أنه لو أريد القيام بدراسة معرفية للعولة فلن يتم الخوض فى تشريح الظاهرة ذاتها ، ولا فى تحليل مختلف تجلياتها ، ولا فى تعقب آثارها ، ولكن سيتم التركيز على المعرفة العلمية الخاصة بالعولمة من ناحية التعريفات والمفاهيم و الأطروحات والمجالات .

وابتدا وابتدا والتحليل ، فالعولمة بالنسبة للبعض تمثل تقدماً طبيعيا تجاه "العولمة بالدراسة والتحليل ، فالعولمة بالنسبة للبعض تمثل تقدماً طبيعيا تجاه "عالم بلا حدود " وهى بالنسبة للبعض الآخر مفهوم يتم التركيز عليه تركيزا مبالغاً فيه ، كما تتم المبالغة أيضا في تحديد آثاره في التطبيق ، وإذا أضفنا إلى ذلك المخاوف التي تثيرها العولمة باعتبارها أحد أسباب تخفيض العمالة وتقليص برامج الرعاية الاجتماعية ، لأدركنا أنه لا بد من التمييز المبدئسي بين الخطابات المتصارعة حول العولمة (1)

ويمكن القول بشكل عام أن الصراع يدور أساساً بين أنصار العولمة الذين يصفون العالم بأنه سائر حتما في طريقها، وبين هؤلاء الذين يرفضون هذه الحتمية ، ويقرون أن طابع النظام الدولي الذي يتكون من الدول ، والتي هي الوحدات الأساسية له سيبقي ولن يتغير كثيراً ، ويرى أنصار الاتجاه الأول أنه ستظهر " مراكز سلطة " بديلة ، وخصوصا في عالم الشركات ، وعلى الأخص

<sup>(</sup>١) السيد يسين - نحو خريطة معرفية للعولة (١) ، جريدة الأهرام ، ١٩٩٨/١١/١٩ ص ٣٤

تلك التي يطلق عليها "دولية النشاط" والتي ستتنافس غالبا بنجاح صع الدول في تحديد اتجاهات الاقتصاد السياسي الكوني . ويرى أنصار الاتجاه الثاني أن الدول سنظل هي الأطراف الرئيسية الفاعلة في الأنظمة السياسية والاقتصادية ويعتقدون أن موضوعات الأمن القومي مازالت لها الأهمية العليا . ويطلق على أصحاب الغريق الأول المتعولون Globalizens وعلى الفريق الثاني الدوليتون ( من دولة ) Internationalists . وتحتاج ظاهرة العولمة إلى صياغة نموذج متعدد الأبعاد حتى نصل إلى جوهرها الحقيقي . وهذا النموذج من وجهة النظر المعرفية لابد له أن يربط ربطا عضويا وثيقا بين تعريفات العولمة المختلفة والمسلمات التي تقوم عليها و الأطروحات التي تتضمنها ومجالات السياسات التي تصاغ بناء على هذه المسلمات وصور المقاومة لها .

ويتكون النموذج المعرفي المقترح من ثلاثة أبعاد ، فيهو في بعد أول دراسة دقيقة لتعريفات العولمة التي يشيع استخدامها لـدى الباحثين العلميـين ولدى الساسة في نفس الوقت ، وهي تنقسم إلى أربع فئات تتمثل فيما يلي('':-

- ١- العولمة باعتبارها مرحلة تاريخية.
- ٧- العولمة باعتبارها تجليات لظواهر اقتصادية.
  - ٣- العولمة باعتبارها انتصاراً للقيم الأمريكية.

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٣١

#### ٤- العولمة باعتبارها ثورة اجتماعية وتكنولوجية.

وينزع التعريف الأول للعولمة باعتبارها حقبة محددة من التاريخ أكثر منها ظاهرة اجتماعية أو إطارا نظرياً . وهى فى نظر البعض تبدأ بشكل عام منذ بداية ما عرف بسياسة الوفاق التى سادت فى الستينات بين القطبين المتصارعين فى النظام الدولى آنذاك إلى أن انتهى الصراع والذى يرمز له انهيار حائط برلين الشهير ونهاية الحرب البادرة . وعلى ذلك فالعولمة فى نظر أصحاب هبذا الرأى هى المرحلة التى تعقب الحرب الباردة من الناحية التاريخية . ومصطلح العولمة فى ذلك مصطلح الحرب الباردة الذى سبقه . يؤدى دوره كحد زمنى لوصف سياق تحدث فيه الأحداث كأن يقال مثلا نحن نعيش فى عصر العولمة لتبرير أو فهم سياسات معينة اقتصادية أو سياسية أو ثقافية "".

ويركز التعريف الثانى للعولة . على العكس من التعريف السابق . على الدولة وظيفيا باعتبارها سلسلة مترابطة من الظواهر الاقتصادية وتتضمن هذه الظواهر تحرير الأسواق وخصخصة الأصول وانسحاب الدولة من أداء بعض وظائفها وخصوصاً في مجال الرعاية الاجتماعية ، ونشر التكنولوجيا والتوزيع العابر للقارات للإنتاج المصنع من خلال الاستثمار الأجنبي المباشر والتكامل بين الأسواق الرأسمالية(٢).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٣٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق . ص ٣٤.

والعولمة في تعريفها الضيق تشير كظاهرة إلى الانتشار الواسع المدى في كل أنحاء العالم للمبيعات والإنتاج وعمليات التصنيع ومما يشكل إعادة صياغة للتقسيم الدولى للعمل . وهذا التعريف الذي يمكن أن يطلق عليه تعريف اقتصادى للعولمة ولكن في الوقت الذي يركز فيه على التمويل والإنتاج والتكنولوجيا والتنظيم والسلطة كعوامل للتغير . فانه يشير في نفس الوقت إلى أن عددا من هذه الأنشطة ليس جديداً تماما بالمعنى التاريخي للكلمة ".

ولعل خير ما يعبر عن التعريف الثالث للعولة كتاب المفكر الأمريكى اليابانى الأصل فوكوياما " نهاية التاريخ " والذى اعتبر فيه سقوط الاتحاد السوفيتى وانهيار الكتلة الاشتراكية انتصاراً حاسما للرأسمالية على الشيوعية . وهبو يبرى أن نهاية الحبرب الباردة تمثل المحصلة النهائية للمعركة الأيديولوجية التى بدأت بعد الحبرب العالمية الثانية بين الاتحاد السوفيتى والولايات المتحدة الأمريكية . وهي الحقبة التي تم فيها التركيز على سمو القدرات التكنولوجية الأمريكية وعلى تفوق المؤسسات والنظم الأمريكية ".

ووفق هذا المنظور ، فالعولمة بالمعنى المعيارى للكلمة ظاهرة جيدة وتمثل تقدماً فى التاريخ ، لأنها ترمز فى الواقع إلى انتصار ظواهر التحديث وسيادة الديموقراطية كنظام سياسى ، والمنادون بهذا الرأى يشبهون إلى حد كبير أنصار نظرية التحديث فى الفكر السياسى الأمريكى ، والتى وفقا لها فإن التجانس فى القيم ينبغى أن يتم من خلال التمسك بمبادئ الرأسمالية والديموقراطية (٢٠) .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٣٤.

<sup>(</sup>٢) الرجع السابق . ص ٣٤.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٣٤.

ويعارض التعريف الرابع الذي ينظر للعولمة باعتبارها ثورة تكنولوجية واجتماعية . يعارض بوضوح التعريف الثاني الذي لا يرى في العولمة سوى مجموعة متشابكة من الأنشطة الاقتصادية . وعلى العكس من ذلك يرى هذا التعريف أن العولمة هي شكل جديد من أشكال النشاط تم فيها الانتقال بشكل حاسم من الرأسمالية الصناعية إلى المفهوم الما بعد الصناعي للعلاقات الصناعية ، وهذا التحول تقوده نخبة تكنولوجية صناعية ، تسعى إلى تدعيم السوق الكونية الواحدة بتطبيق سياسات مالية وائتمانية وتكنولوجية واقتصادية شتى ، وعلى عكس التعريف الأول الذي يركز على عنصر الزمن وينظر للعولمة باعتبارها حقبة تاريخية . فان هذا التعريف يرى أن الزمن لا معنى له . وأن الفضاء نتيجة للثورة التكنولوجية و الاتصالية قد تم بالفعل ضغطة . مما أدى الى ظهور الاقتصاد الذي يقوم على تلاحم الشبكات المختلفة (۱).

أما البعد الثانى فى النموذج المعرفى المقترح ، فيهو يتعلق بالدراسة النقدية للأطروحات الأساسية التى صيغت بنياء على التعريفات التى قدمت للعولمة . وبدون تحديد هذه الأطروحات ومناقشتها لا يمكن فهم ميدان البحث البازغ الخاص بدراسات العولمة فى مجال بحوث العلاقات الدولية وتتمثل هذه الأطروحات فيما يلى ('): -

<sup>(</sup>١) السيد يمنين . نظرة نقدية لتعريفات العولمة (٢) ، جريدة الأهرام، ١١/٢٦/ ١٩٩٨ ص ٣٤.

<sup>(</sup>٢) السهد يسين - أطروحات العولمة(٣)، جريدة الأهرام، ١٩٩٨/١٢/٣ - ص ٣٤

# ١- أطروحة إعادة التوزيع:

ويتبناها أنصار الاشتراكية الذين يرون أن التنمية الاقتصادية والسياسية والاجتماعية . ولكن والاجتماعية لا تتجهد فقط بالهياكل والبنى السياسية والاجتماعية . ولكن بالإضافة إلى ذلك هناك دور حاسم للعامل الإنساني يتمثل في الفاعلين الذين يقودون أو يقامون التغيير ، ويمكن القول بأن الاشتراكيين الديمقراطيين والماركسيين مركزون الآن جهودهم على أهمية عدالة التوزيع في سياق العولمة والعولمة بالنسبة لهم ليست مجرد مجموعة من الظواهر الاقتصادية . ولكنها أيضا بل في المقام الأول ، مجموعة ظواهر لسياسية أيديولوجية تقدم كمبرر لاتجاهات بازغة في مجال الحكم المعاصر، وإذا كانت العولمة قد ركزت على بعد حرية السوق فيها ، فانه لم يتم تحليلها بالقدر الكافي من زاوية السياق الدولى الذي تعمل فيه ، ولا من ناحية قوى المقاومة سواء داخل البلاد المتقدمة ذاتها أو البلاد النامية .

والنقطة الجوهرية التي يثيرها الاشتراكيون الديمقراطيون هي أن الدولسة الرأسمالية في استجابتها للعولمة ، قد قضت بذلك على الصيغة الهشة للحسل الوسط الليبرالي الذي صيغ لتحديد العلاقة بين الدولة والمجتمع والذي سمح للرأسمالية بأن تتوسع داخليا وخارجيا على أساس تفادى الصراع الطبقي بين الرأسماليين والعمال المنتجين بشكل عام من خلال برامج الرعاية الاجتماعية المتعددة . بعبارة أخرى أصبحت ما يمكن أن نطلق عليها رأسمالية الرعاية الاجتماعية الاجتماعية فحية العولمة ومن المعروف أن الاجتماعية ، أو دولة الرفاهية الاجتماعية ضحية العولمة ومن المعروف أن

هناك أزمة شديدة في مجال تمويل هذه البرامج ، وجدلا سياسيا محتدما حول ضرورة تقليصها ، وفي نظر بعض المتطرفين إلغائها نهائياً('').

# ٢-أطروحة الرأسمالية المقارنة:-

تقوم هذه الأطروحة على فكرة بسيطة . وهي أن الرأسمالية ليست واحدة في كل مكان . وأن الأنظمة الرأسمالية المتعددة ليس من الضرورى أن تقترب من بعضها البعض لدرجة تختلط فيها سماتها . وإذا كانت الرأسمالية أو الديمقراطية يمكن تعريف كل منها بطريقة مجردة . إلا أن هذا التجريد لا ينفى الاختلافات الواضحة بين كل نظام رأسمالي وآخر . سواء من الناحية الاقتصادية . أو من الناحية السياسية . ويكفى أن نقارن النظام الرأسمالي الأمريكي بالنظام الرأسمالي الياباني ليبدو ذلك واضحاً.

وفى ضوء هذه الملاحظة النظرية المنهجية المهمة يمكن الوصول إلى نتيجة غاية فى الأهمية فحواها أنه ، فى التطبيق ستختلف صور الاستجابة للعولمة بحسب النماذج التى قد تكون متباينة للرأسمالية وفى ظل هذا المنظور فان دور الدولة سيظل قائما وسيقوم بالدور الرئيسى فى التفاعل مع الدول الأخرى وفى مواجهة المؤسسات التى تبحث عن الربح ، وتلك التى لا تبحث عن الربح مثل الجمعيات الأهلية وذلك داخل كل مجتمع (۱).

# ٣-أطروحة الإقليمية :-

يعتبر مفهوم الإقليمية مفهوما متبايناً . فبعض الباحثين في العلاقات الدولية يعتبر الإقليمية نشاطاً بين الدول يتدرج من مجرد التنسيق بين

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٣٤.

<sup>(</sup>٢) الرجع السابق ، ص ٣٤.

السياسات إلى التكامل في سوق مشتركة مثل حالة الاتحاد الأوروبي . وهو في نظر البعض الآخر تفاعل بين المحلى والإقليمي في المجال الاقتصادي والسياسي ، وتوجد الآن نظرة شائعة للإقليمية على أنها وسيلة تتبعها نماذج النظم الرأسمالية المختلفة للمناورة مع مشكلات التكامل الكوني الذي تدفع إليه العولمة ، ويكشف عن صدق هذه الملاحظة تعدد صور الإقليمية باعتبارها إحدى وسائل الحفاظ على الاختلافات بين النظم ، وفي نفس الوقت بحسبانها محاولة للوصول إلى حل وسط مع الاقتصاد الكوني ، وهناك رأى آخر يرى أن الإقليمية في الواقع لا تمثل حلاً وسطا ، بل هي فعل من أفعال المقاومة ضد العولمة ، ومن ناحية أخرى يبرز رأى مضاد يذهب إلى أن الإقليمية عمل مكمل الذيوع العولمة ، وكأنها خطوة من خطوات الوصول إلى العولمة الكاملة.

وهناك خلاصة يقدمها البعض تتمثل في أن العولمة . وإن كانت في نفس الوقت مجموعة من العمليات و أيديولوجية للإدارة الاقتصادية . فان الإقليمية تعد مظهرا من مظاهر العولمة تتقاطع معها . ولا يمكن فهمها بدون فهم ظاهرة العولمة ، أما المحلية فهي تمثل تياراً مضاداً للعولمة يمكن أن يؤدى إلى فهم مختلف للقضاء السياسي والحدود الإقليمية . فالعولمة تقلل من مكونات المشروع التقليدية وهي الأرض والعمل ورأس المال ، وذلك في ضوء الصناعات التي تقوم على المعرفة . بحيث أصبحت هي أهم مكون من مكونات المشروع الصناعي المعاصر (۱۰).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٣١.

# ٤-أطروحة الثورة الاتصالية ورمزها البارزهو شبكة الإنترنت:

فعادة ما يشار إلى شبكة الإنترنت باعتبارها رمزاً للثورة التكنولوجية والاتصالية . والتى هى الآن من أبرز علامات العولمة الاتصالية . ويكفى أن نشير إلى ما يسمى بالتجارة الإلكترونية

غير أن النظر إلى العولمة باعتبارها ثورة تكنولوجية أساساً قد يـؤدى إلى إغفال المشكلات التي يلاقيها تيار الليبرالية الجديدة .الآن وخصوصاً فيما يتعلق بموضوع عدالة التوزيع ، وهكذا فان هذه الأطروحة قد تعود إلى نـوع مـن أنواع الحتمية التكنولوجية في عصر سقطت فيه الحتمية في العلم والطبيعة والمجتمع.

ويتمثل البعد الثالث للنموذج المعرفي المقترح في مجالات السياسة المختلفة . والتي تظهر فيها قوى متصارعة متعددة يقوم بعضها على أساس الاعتراض على بعض سياسات العولمة . وفي بعض الأحيان رسم خطط لمقاومتها . ويلمس هذا البعد مباشرة الإشكالية الكبرى التي تواجبه مختلف الدول في الوقت الراهن . ولا فرق في ذلك بين الدول الغنية والدول النامية. ويعنى بذلك على وجه التحديد العلاقات المتغيرة بين الدول والأسواق والمجتمع المدنى.

ولا شك أن الدولة القومية صيغة أساسية استقرت منذ عشرات السنين. باعتبارها الوحدة الرئيسية التي تكون النظام الدولى ، وهذه الدولة قامت أساسا على تقديس حدودها حتى أن حروباً متعددة قسامت حين اخترقت فيه هذه

الحدود من قبل دول أخرى، ومن ثم يمكن القول بأن النظام الدولى حكمته طوال القرن العشرين اعتبارات الجغرافيا السياسية.

غير أن المتغيرات العالمية والتي عمقت من آثار العولمة بكل تجلياتها السياسية والاقتصادية والثقافية قد أدت إلى اعتبارات الجغرافيا السياسية لتصعد على أساسها اعتبارات الجغرافيا الاقتصادية بمعنى أن التفاعلات الاقتصادية بين الدول – وبغض النظر عن مشكلة الحدود – أصبحت لها اليد العليا في رسم السياسات الخارجية لهذه الدول وفي تحديد مصالحها القومية. وفي صياغة برامج الأمن القومي ، ومن هنا شهدنا صعوداً بارزاً للتكتلات الإقليمية مثل " الاتحاد الأوربي " والنافتاً" و "والآسيان " قامت أساسا لتحقيق المصالح الاقتصادية للدول المنضمة إليها قبل تحقيق أي أهداف سياسية أو تقافية .

ومن ناحية أخرى تصاعدت معدلات "العلاقات متعددة الأطراف" التى لا تلقى بالا إلى مسألة الحدود الجغرافية ، وإنما هي تتجاوزها لتركز على مضمون العلاقات غير أنه إلى جانب ذلك لا ننكر أن الدولة القومية نتيجة للإقليمية المتصاعدة ولتأثير موجات العولمة المتدفقة بمشكلة تقلص مجال سيادتها ، مما يخلق في الواقع توترات شديدة لم تحل حتى الآن"

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص ٣٤.

### ثالثا : النشأة التاريخية للعولمة :-

إذا كان تعريف العولمة صعباً ، فإن تحديد متى برزت العولمة كحقيقة حياتية أكثر صعوبة ، وإن كان هناك إجماع بأن العولمة كمصطلح قد برز خلال التسعينات وأصبح بعد ذلك واسع التداول ، فانه لا يوجد إجماع حول تاريخ ولادة العولمة كواقع اقتصادى ، وربما ثقافي وسياسي معاش وليس من السهل تحديد لحظة ولادة العولمة ، كما أنه ليسس من السهل الإجابة على السؤال حول متى برزت العولمة ؟ وربما يعود الغموض حول الإجابة على ذلك إلى تلك المعانى والمضامين المختلفة التي أعطيت لمصطلح العولمة " فإذا كانت العولمة تعنى حركة لدمج العالم ، فحركة دمج العالم قديمة كل القدم ، وإذا كانت العولمة تشير إلى زيادة ربط العالم بروابط اقتصادية وتجارية واستثمارية ، فان ربط العالم بروابط اقتصادية بدأ فعليا، وكما يقول "ايمانويل والرشتاين " مع بروز نمط الإنتاج الرأسمالي كنظام اقتصادي عالمي قبل أكثر من ٣٠٠ سنة، أما إذا كانت العولمة هي تجسيد لتلك التطورات الحياتية والفكرية والتكنولوجية المتلاحقة ، والتي تؤدى إلى انكماش العالم من حيث الزمان والمكان ، وبالتالي زيادة وعى الأفراد بهذا الانكماش ، فان العولمة هي حقيقة حياتية جديدة لم تبرز إلا خلال تسعينات القرن الماضي ، أخيراً ، إذا كانت العولمة تعنى بـروز عالم بلا حدود اقتصادية أو ثقافية وسياسية ، وبالتالي بروز نظام اقتصادي عالمي موحد وثقافة عالمية موحدة ومجتمع عالمي واحد، فأن العولمة غير موجودة حتى الآن ، والعالم القائم حاليا هو امتداد للعالم القديم ومازال متمسكا

كل التمسك بالحدود بما فى ذلك الحدود الجغرافية . وحتما الحدود السياسية والتى تتجسد فى شكل الدول التبى تحاول أن تؤكد أنها مازالت الوحدة الارتكازية فى العالم المعاصر(۱).

و إذا حاولنا أن نتتبع النشأة التاريخية للعولمة ، يمكن أن نعتمه على النموذج الذي صاغبه " رولاند روبرتسون " في دراسته " تخطيط الوضيع الكونى: العولمة باعتبارها المفهوم الرئيسي " والذي حاول فيه أن يرصد المراحل المتتابعة لتطور العولمة وامتدادها عبر المكان والزمان ، ونقطة البداية عنده هي ظهور " الدولة القومية الموحدة " على أساس أن هذه النشأة تسجل نقطة تاريخية فاصلة في تاريخ المجتمعات المعاصرة . ذلك أن ظهور المجتسع القومي منذ حوالي منتصف القرن الثامن عشر يمثل بنية تاريخيـة فريـدة . وأن الدولة القومية المتجانسة والتجانس الثقافي والمواطنين الذين يخضعون لإدارتها، تمثل تشكيلا لنمط محدد من الحياة ، ويمكن القول في الحقيقة أن شيوع المجتمعات القومية في نهاية القرن العشرين هو فعل من أفعال العولمة . بمعنى أن إذاعة ونشر الفكرة الخاصة بالمجتمع القومى كصورة من صور الاجتماع المؤسسة ، كان جوهريا بالنسبة لتعجيل العولمة التي ظهرت منذ قرن من الزمان ، وهناك مكونان آخران للعولمة - بالإضافة إلى المجتمعات القومية هما مفاهيم " الأفراد" و "الإنسانية " وبناء على هذه الاعتبارات صاغ روبرتسون نموذجة من خلال تعقب البعد الزمني التاريخي الذي أوصلنا إلى الوضع الراهن

<sup>(</sup>١) عبد الخالق عبد الله ، مرجع سابق ، ص ص ٥٠ - ٥٦.

والذى يتسم بدرجة عالية من الكثافة الكونية والتعقيد وينقسم النموذج إلى خمس مراحل كما يلى (١٠):-

#### ١-الرحلة الجنينية:-

استمرت في أوروبا منذ بواكير القرن الخامس عشر حتى منتصف القرن الثامن عشر ، وشهدت هذه المرحلة نمو المجتمعات القومية ، واضعاف القيود التي كانت سائدة في القرون الوسطى ، كما تعمقت الأفكار الخاصة بالفرد والإنسانية . وسادت نظرية عن العالم وبدأت الجغرافيا الحديثة.

### ٢-مرحلة النشوء:

استمرت في أوروبا أساسا من منتصف القرن الثامن عشر حتى عام ١٨٧٠ وما بعده ، فقد حدث تحول حاد في فكر الدولة المتجانسة الموحدة . وأخذت تتبلور المفاهيم الخاصة بالعلاقات الدولية ، وبالأفراد باعتبارهم مواطنين لهم أوضاع مقننة في الدولة ، ونشأ مفهوم أكثر تحديداً للإنسانية ، وزادت إلى حد كبير الاتفاقات الدولية . ونشأت المؤسسات المتعلقة الخاصة بتنظيم العلاقات والاتصالات بين الدول، وبدأت مشكلة قبول المجتمعات غيير الأوروبية في المجتمع الدولى ، وبدأ الاهتمام بموضوع القومية والعالمية .

### ٣-مرحلة الانطلاق:

واستمرت من عام ۱۸۷۰ وما بعده حتى العشرينات من القون العشرين وظهرت مفاهيم كونية مثل " خط التطور الصحيح "، والمجتمع القومى

<sup>(</sup>١) السيد يسين ، في مفهوم العولمة ، مرجع سابق ، ص ص ٩ – ١١ .

"المقبول" وظهرت مفاهيم تتعلق بالهويات القوميه والفرديه وتم ادماج عدد من المجتمعات غير الأوربية في "المجتمع الدولي" وبدأت عملية الصياغة الدولية للأفكار الخاصة بالإنسانية ومحاولة تطبيقها . وحدث تطور هائل في عدد وسرعة الأشكال الكونية للاتصال ، وتمت المنافسات الكونية مثل الألعاب الأولمبية وجوائز نوبل ، ووقعت في هذه المرحلة الحرب العالمية الأولى . ونشأت عصبة الأمم .

# ٤- الصراع من أجل الهيمنة:

استمرت هذه المرحلة من العشرينات حتى منتصف الستينات ، وبدأت الخلافات والحروب الفكرية حول المصطلحات الناشئة الخاصة بعملية العولمة والتي بدأت في مرحلة الانطلاق ونشأت صراعات كونية حول صور الحياة وأشكالها المختلفة ، وقد تم التركيز على الموضوعات الإنسانية بحكم حوادث الهولوكست و إلقاء القنبلة الذرية على اليابان وبروز دور الأمم المتحدة

### ٥-مرحلة عدم اليقين :-

بدأت منذ الستينات وأدت إلى اتجاهات وأزمات فى التسعينات وقد تم إدماج العالم الثالث فى المجتمع العالمى، وتصاعد الوعى الكونى فى الستينات ، وحدث هبوط على القمر وتعمقت قيم ما بعد المادية ، وشهدت المرحلة نهاية الحرب الباردة ، وشيوع الأسلحة الذرية ، وزادت إلى حد كبير المؤسسات الكونية والحركات العالمية ، وتواجه المجتمعات الإنسانية اليوم مشكلة تعدد الثقافات وتعدد السلالات داخل المجتمع نفسه ، وأصبحت

المفاهيم الخاصة بالأفراد أكثر تعقيدا من خلال الاعتبارات الخاصة بالجنس والسلالة . وظهرت الحقوق المدنية . وأصبح النظام الدولى أكثر سيولة ، وانتهى النظام الثنائي القومية . وزاد الاهتمام في هذه المرحلة بالمجتمع المدنى العالمي . والمواطنة ، وتم تدعيم نظام الإعلام الكوني .

ويرى أحد الباحثين أن ظاهرة العولمة عمرها خمسة قرون على الأقبل، وبدايتها ونموها مرتبطان ارتباطا وثيقاً بتقدم تكنولوجية الاتصال والتجارة ، مئذ اختراع البوصلة وحتى الأقمار الصناعية ، وأنه من المهم إدراك هذه الحقيقة و التأكيد عليها . ولكن من المهم أيضا الاعتراف بأن أشياء جديدة ومهمة قد طرأت على ظاهرة العولمة في الثلاثين عاما الأخيرة منها ما يلى ('): -

- ۱- انهيار أسوار مالية كانت تحتمى بها بعض الأسم والمجتمعات من تيار العولة مناطق مهمة من العالم كانت معزولة بدرجة أو أخرى عنها ، وأهم هذه الأمم هى بالطبع أسم أوروبا الشرقية والصين التى انتهت عزلتها الاختيارية أو أجبرت بطريقة أو بأخرى على التخلى عن هذه العزلة(٢).
- ۲- الزيادة الكبيرة فى درجة تنوع السلع والخدمات التى يجرى تبادلها بين
   الأمم وكذلك تنوع مجالات الاستثمار التى تتجه إليها رؤوس الأموال من
   بلد إلى آخر ، لم تعد صادرات دولة "اقل نموأ" تنحصر فى مادة أولية

<sup>(</sup>۱) جلال أمين . العولمة والدولة ، في العرب والعولمة بحبوث ومثاقشات الندوة الفكريمة التي نظمها مركز دراسات الوحدة العربية بيروت ، ١٩٩٨ ، ص ص ١٩٩٨.

٢٠ الرجع النابق ، ص ١٥٤

واحدة ، ولا وارداتها في عدد محدود من السلع ، كما كان الحال في ظل الإستعمار التقليدي ،ولا الاستثمار الأجنبي يكاد ينحصر في إنتاج المادة الأولية وتطوير البنية الأساسية اللازمة لهذا الإنتاج ، بل تعددت هذه الصادرات وتنوعت ، وكذلك الواردات ، كما تعددت وتنوعت المجالات التي ينتقل إليها رأس المال الأجنبي بحثاً عن فرص الربح (۱).

٣- ارتفعت نسبة السكان – فى داخل كل مجتمع أو أمة – التى تتفاعل مع العالم الخارجى وتتأثر به فلقد مرت مصر مثلا بفترات خلال القرنين الماضين كانت نسبة التجارة الخارجية إلى دخلها القومى أكبر مما هى عليه الآن، ومعدل تدفق رؤوس الأموال الأجنبية إليها من إجمال الاستثمار ، أعلى أيضا مما هو عليه الآن ، ومع ذلك كانت نسبة السكان ، المتأثرة بهذه العلاقات الدولية ضئيلة جداً ، حيث ظلت الغالبية العظمى من السكان ، حتى من كان منهم يساهم فى إنتاج السلعة التصديرية الأولى ، وهى القطن ، تكاد تكون منقطعة الصلة عن العالم الخارجى فى نمط حياتها وتفكيرها.

ولم يعد الأمر كذلك على الإطلاق ، فلقد أصبح نحو سدس السكان على الأقل يفيدون مباشرة أو بطريق غير مباشر من السياحة وحدها ، ونسبة مماثلة تتلقى تحويلات من أفراد أسرها العاملين خارج مصر ، وأما الواردات فقد دخلت كل بيت ، حتى بيوت أفقر الفلاحين(").

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٥٤.

- ٤- ظل تبادل السلع ورؤوس الأموال هو العنصر المسيطر على العلاقات بين الدوّل حتى وقت قريب للغاية ، ثم بدأ تبادل المعلومات والأفكار يصبح هو العنصر الغالب على هذه العلاقات ، أو على الأقل هو العنصر الذي ينمو بأكبر سرعة. كانت الثلاثين عاماً الأخيرة هى الحقبة التاريخية التى أصبح فيها استيراد الأفكار والقيم لا تتوقف على حجم التجارة أو حجم تدفق الأشخاص أو رؤوس الأموال ، بل أصبح استيرادا مباشرا عن طريق الاتصال بمصدر هذه الأفكار والقيم حتى وهى قابعة فى مكانها(۱).
- ه- أصبحت الوسيلة الأكثر فعالية في تحقيق هذا الانتقال للسلع ورأس المال والمعلومات والأفكار ، بل المهيمن على هذا الانتقال ، هي الشركات المتعدية الجنسية ، فلقد ظلت العلاقات بين الدول والأمم لعدة قرون تتم في الأساس عن طريق شركات قد تسمى بالدولية ، ولكن نشاطها يقتصر على عدد محدود من الدول ، أو حتى على العلاقة بين الدولة الأم والدولة المستعمرة ، ولا تتخذ العالم كله ، كما تتخذه الشركات متعدية الجنسية اليوم مسرحاً لعلمياتها . سواء فيما يتعلق بالحصول على المستخدمات أو توزيع عمليات الإنتاج أو التسويق ".
- ١- طرأ خلال هذه العقود الأخيرة تغير ملحوظ على مركز الدولة من هذا النمو
   في العلاقات بين المجتمعات . فلقد اقـترنت بدايـة العولـة منـذ خمسـة

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص ص ١٥٤ – ١٥٥.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق . ص ١٥٥.

قرون ببروغ ظاهرة الدولية القوميية حيث تطلب التقدم للصولوجي وزيادة الإنتاجية في ذلك الوقت بتوسيع نطاق السوق ليشمل الأمة بأسرها، بعد أن كان محددا بالمقاطعة ، فحلت الدولة محل الإقطاعية كما تطلب التقدم التكنولوجي أيضا وزيادة الإنتاجية تطلبا غرو لأسواق الخارجية . الأمر الذي تطلب بدوره أن يكون للدولة جيش فوي يمكنها من منافسة البدول الأخبري في الحصول على هذه الأسواق الخارجية الحديثة ، أي المستعمرات، وحمايتها ، وكان نمو حجم السوق في مرحلة من المراحل . ضروريا لنشأة الدولة ونمو قوتها ، ونكب النصو فيي حجم السوق هنو أيضا الذي حتم بدوره في العقود الأخير: بداينه التضاؤل في قوة الدولة ، وكما حلت الدولة محل الإقطاعية تدريجيا منسذ نحو خمسة قرون ، تحل اليوم الشركات متعدية الجنسية تدريجيا محسل الدولة، والسبب في الحالتين واحد هو التقدم التكنولوجي وزيسادة الإنتاجية والحاجة إلى أسواق أوسع''

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ص ١٥٥ – ١٥٧

### رابعا: القديم والمديث في العولمة: حالة معر:-

كانت مصر أول دولة عربية تتصل بالحضارة الغربية الحديثة نتيجة للحملة الفرنسية عليها منذ مائتى عام ولكنها شهدت وخلال هذيت القرنين، تعاقب فترات من الانفتاح النسبى على الغرب وفترات من العزلة النسبية والحماية وبعد ذلك العمر القصير للحملة الفرنسية مرت مصر بفترة استغرقت ما يقرب من نصف قرن من المساهمة النشطة في التجارة الدولية واستعارة وسائل التكنولوجيا الحديثة والمهارات من الخارج ولكن في إطار استراتيجيات التصنيع ذات التوجه الداخلي والتي اعتمدت في الأساس على المواد الأولية المنتجة محليا واعتماداً كليا تقريبا على السوق المحلية واعتماداً تاما على المخرات الوطنية (ا).

تلت ذلك فترة استغرقت نحو ستين عاماً ( ١٩٥٤ – ١٩١٤) تدخل فيها العقود الثلاثة الأولى من الاحتلال البريطاني لمصر، فتحت فيها أبواب الاقتصاد والمجتمع على مصاريعها للمؤثرات الخارجية ، فزادت بشدة مساهمة مصر في التجارة الدولية ، وتدفقت رؤوس الأموال الأجنبية على مصر ، وزاد بسرعة عدد الأجانب المقيمين فيها ، وشهدت الزراعة المصرية تحولاً جذريا بسبب تطبيق أساليب الرى الحديثة ، كما شهدت أنماط الاستهلاك التي ظلت على حالها تقريباً دون تغير يذكر طوال النصف الأول من القرن انقلابا خطيراً في نصفه الثاني الذي الله الناس الله الناس الله الناس الله الناس المناس الأول من القرن انقلابا خطيراً في نصفه الثاني الله الناس النا

 <sup>(</sup>۱) جلال أمين ، العولمة والتنمية العربية من حملة نابليون إلى جولة الأورغواى ١٧٩٨ ٠٠ ١٩٩٨ ).
 مركز دراسات الوحدة العربية بيروت ١٩٩٩ ، ص

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق - ص ٨٩

ثم اضطرت مصر خلال فترة ما بين الحربين ( ١٩١٤ - ١٩٤٥) كما اضطر كثير من دول العالم الأخرى ، إلى تبنى سياسات اقتصادية أكثر توجها إلى الداخل ، ولكن مصر عادت إلى الاندماج فى الاقتصاد العالمي والتفاعل معه خلال العقد التالى لانتهاء الحرب العالمية الثانية ، ثم حدث فى العقدين للقالميين (١٩٥٦ - ١٩٧٤) أن عادت مصر إلى اتباع سياسة التوجه إلى الداخل، فعلى الرغم من أنها استمرت فى الاعتماد بشدة على التجارة الخارجية ( بلل وخلال هذين العقدين اعتمدت أيضا بشدة على المعونات الخارجية . وعلى استيراد التكنولوجيا والخبرة الأجنبية ، فان سياسة التصنيع خلال هذين العقدين اعتماداً يكاد يكون تاماً على السوق المحلية . و أبدت أيضا حذرا بالغا من الاستثمارات الأجنبية الخاصة (۱).

ثم بدأت مصر من جديد ، ابتداء من منتصف السبعينات ، بمرحلة من الاندماج المتزايد في الاقتصاد العالمي : مزيداً من تحرير التجارة الخارجية ، وتشجيعاً متزايداً للاستثمارات الأجنبية الخاصة ، وانفتاحاً أكثر فأكثر على التكنولوجيا الحديثة ، بما في ذلك وسائل نقل المعلومات والأفكار وأنماط الاستهلاك ، فتبنت مصر سياسة الانفتاح الاقتصادي في عام ١٩٧٤ ، وعلى الرغم من أن التصريحات الرسمية قد تفاوتت ، منذ ذلك الوقت . في قوة التعبير عن الالتزام بهذه السياسة ، فان الأبواب التي فتحت في عام ١٩٧٤ لم يجر إغلاقها قط بعد ذلك ، واستمرت مصر تساهم بدرجة متزايدة في تيار

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص ص ٨٩ - ٩٠ .

العولة".

واتسمت هذه الحقبة الأخيرة من حقنب انفتاح مصر على الاقتصاد العالمي ، وهذه الحقبة التي اقترنت بشيوع استخدام تعبير العولمة ببعض السمات التي تميزها عن الحقب السابقة لاندماج الاقتصاد المصرى بالعالم الخارجي تتمثل فيما يلي(٢):-

أولا: يلاحظ زيادة درجة التنوع في السلع والخدمات التي تكون الآن قائمة الصادرات وقائمة الواردات المصرية ، وكذلك تنوع شركاء مصر في التجارة الخارجية ، إن نسبة التجارة إلى الدخل القومي المصرى هي بلا شك أقل الآن مما كانت في فترات معينة من القرن الماضي والعقود الأولى من القرن الحالى ، ولكن تجارة مصر الخارجية في ذلك الوقت بعكسها الآن ، كانت تسيطر عليها سلعة واحدة : هي القطن الخام، وشريك واحد هو بريطانيا .

ثانيا: هناك الآن أيضا تنوع أكبر بكثير في ميادين جذب الاستثمارات الأجنبية الأجنبية الخاصة ، فمنذ مائة عام ،كانت الاستثمارات الأجنبية الخاصة في مصر تكاد تقتصر على مشروعات البنية الأساسية الاقتصادية ، وكانت القروض الأجنبية لمصر تكاد تقتصر على القروض المقدمة إلى حاكم مصر ، أما الآن ، فالاستثمارات الأجنبية الخاصة تمتد لتشمل فروعا متنوعة من الصناعة التحويلية والسياحة والبنوك

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٩٠

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ص ص ٩٠ - ٩٢.

وغيرها من الخدمات ، والقروض الأجنبية تقدم بدرجة متزايدة إلى مشروعات القطاع الخاص أيضا ، بالإضافة إلى القروض المقدمة إلى الدولة ومشروعات القطاع العام .

تُلْقًا: زادت بشدة نسبة السكان الذين يقومون بنشاط يتصل بشكل أو بآخر بالاقتصاد العالمي . فعبر فـترة طويلـة امتـدت إلى مـا يقـرب مـن قـرن ونصف قرن ، منذ الحملة الفرنسية علـي مصر وحتـي متصف القـرن العشرين ، ظلت الغالبية العظمي من الشعب المصري تكاد لا تسـتخدم أي سلعة مستوردة من الخارج ، ولا تحقق لنفسها، في الوقت نفسه نفعاً يذكر من تصدير القطن ، فلقـد ظـل معظم المصريـين طوال تلـك الفترة يعيشون على حد الكفاف بينما كـانت درجـة درايتـهم بالأفكـار وأنماط الحياة الأجنبية منخفضة للغاية ، أما اليـوم فإننـا نـرى بعـض السلع المستوردة في بيوت الغالبية العظمي من المصريين . بما في ذلك بيوت كثير من أشد العائلات الريفية فقراً.

وعلى الرغم من أن عدد المصريين المستغلين أو المتصلين على نحو أو آخر بتصدير النفط، هو عدد صغير للغاية، فقدر عدد العائلات المصرية التى تحقق نفعا ماديا، مباشر أو غير مباشر من السياحة، بنحو مليونى أسرة أى نحو سدس السكان، كما أن هناك عدداً مماثلا من الأسرة المصرية يحصل على تحويلات من المصريين العاملين بدول النفط العربية، هذه التحويلات التى تمثل الآن أهم مصدر من مصادر العملة الأجنبية في مصر.

رابعا: تلعب الآن الشركات والمؤسسات متعددة الجنسية دوراً هاماً في إدماج مصر بالاقتصاد العالمي . إذ تعمل في مصر الآن أكثر من ٤٠٠ شركة من الشركات متعددة الجنسية ومع بدايــة التسـارع فــي عمليــة الخصخصة في مصر . ينتظر أن تزيـد مساهمة هـذه الشركات فـي الاقتصاد المصرى . كذلك تلعب المؤسستان الدوليتان العتيدتان صندوق النقد الدولي والبنك الدولي . دورا مــهما فـي التعجيـل باندماج الاقتصاد ألمصرى فــي الاقتصاد العالمي . مما لا تجـد لـه مثيـلا فـي تجارب مصر السابقة في علاقاتها الاقتصادية الخارجية .

وهذه السمات الأربع التى قد تجعل اندماج الاقتصاد المصرى بالاقتصاد العالمى يبدو وكأنه ظاهرة جديدة تماماً ، مما قد يبرر استخدام هذا اللفظ الجديد " العولمة " ، قد جعلت الآثار المترتبة على هذا الاندماج أبعد مدى وأعمق من أى أثر قد تكون مصر عرفته فى الماضى لاتصالها بالعالم الخارجى ، فتيار العولمة الآن يكاد يلمس كل جانب من جوانب الحياة الاقتصادية والاجتماعية والثقافية فى مصر (۱).

١١) المرجع السابق . ص ٩٢

#### خامسا : العولمة والموية :

ارتبط سؤال الهوية بعملية العولمة باعتباره القضيـة المحوريـة . والـذي يعبر التحدى الحضارى الحقيقي الذي شبهده العالم العربي والإسلامي مع نهاية الألفية الثانية ، ويكاد يكون سؤال الهوية الهاجس الوحيد الثابت في أي معالجة لقضية العولمة خاصـة وأن البعـض يـرى العولمـة وكأنـها مخطـط أو استراتيجية محددة تم تخطيطها وتنفيذها بوعسى وقصد بهدف اجتياح بقية العالم وتهديد الثقافات المحلية والقومية الأخرى ولقد أدخلت تطورات العالم حقيقة في تفاعلات ومواجهات لم يعرفها من قبل بسبب إسقاطها المستمر لحدود الزمان والمكان ، فهي تهدد الجغرافيا ، وحدود الدولة السياسية . وكل هذه المظاهر كانت تعنى سابقا السيادة الوطنية والأمن بمعناه السياسي والعسكري والنفسي ، ورغم وهمية الحدود في كثير من الأحيان إلا أنها تـؤدي وظيفة الإحساس بالذات والتمايز . لذلك أصبحت الشعوب والدول والثقافات أكثر حاجة للبحث عن شروط ومواصفات تؤكد اختلافها وتمايزها بقصد تكوين علاقة واضحة بين الأنا والآخر ، وهذا ما يجعل حضور وصعود سؤال الهوية عاديا لمواجهة تسارع التحولات التبي يعيشها العالم الذي تحبول بالفعل إلى قرية كونية صغيرة مع التقارب وتسهاوى الحدود بسبب دور التكنولوجيا في الاتصال والمواصلات وحركة العمليات التجارية ، كما تمثلها الشركات عابرة القومية ، وتنقل رؤوس الأموال وهجرة العمالية بالإضافية لتعميم قيم ومبادئ سياسية وقانونية ودستورية مثل الديمقراطية وحقوق الإنسان ، وإنصاف

وتمكين المرأة و الأقليات ، ثم انتشار أنعاط في السلوك والمظهر والثقافة عموماً ذات مصادر ومرجعية غربية أو حتى أمريكية ، كل هذا يجعل كثيراً من الشموب والمجتمعات تبحث عن وسائل لاستيعاب واقع العولمة الحالى دون خسائر أو تنازلات كبيرة ، والمعيار لمعرفة ذلك هو مدى تأثير العولمة على ما يسمى بالهوية أو الثقافة الوطنية (۱).

وفي عصر الانهيارات الكبرى ، وفي ظل آليات الهيمنة العالمية تحولت الثقافة الاستهلاكية إحدى مجالات تدويل النظام الرأسمالي ، إلى آلية فاعلة لتشويه البنى التقليدية وتغريب ، الإنسان وعزله عن قضاياه ، وإدخال الضعف لديه والتشكيك في جميع قناعاته الوطنية والقومية والأيديولوجية ، وذلك بهدف إخضاعه نهائيا للقوى والنخب المسيطرة على القرية الكونية واضعاف روح النقد والمقاومة عنده حتى يستسلم نهائيا إلى واقع الإحباط فيقبل بالخضوع لهذه القوى أو التصالح معها ، وهكذا تعد العولمة أحد التحديات التي تقف أما بناء المجتمعات التقليدية لأنها تحطم قدرات الإنسان فيبها ، وتجعله إنسانا مستهلكا غير منتج ، ينتظر ما يجود به الغرب ومراكز العالم من سلع جاهزة الصنع ، بل تجعله يتباهى بما لا ينتجه ، ويمكن إيجاز أهم الأهداف التي تسعى إليها الفئات الرأسمالية الموحدة وتأثيراتها على تغيير البنى التقليدية في المجتمعات المحيطة في التالى (\*\*): —

<sup>(</sup>۱) حيدر إبراهيم ، العولمة وجدل الهوية الثقافية ، في: عالم الفكر ، مرجع سابق ، حتى ص ١٠١ – ١٠١.

<sup>(</sup>٢) أحمد محمد حجازى ، العولمة وتهميش الثقافة الوطنية : رؤية نقدية من العالم الثالث، عالم الفكر ، مرجع سابق ، ص ١٣٣.

ب- التحكيم في مسار تطور البني التقليدية بالقدر الذي يسمح فقط بتصوريف منتجات هذه الدول (المركز الرأسمالي المعولمة )، وبالقدر الذي يسهم في تطوير قوى الإنتاج بالداخل. وقد لعبت آلية تعميم ثقافة الاستهلاك دوراً مؤثراً في ذلك حيث يمكن رصد مظاهر التطلعات الاستهلاكية لدى الفئات والشرائح المختلفة في هذه الدول. والعسالم العربي خير مثال على ذلك حيث نجد التطلع الشديد للبحث عن الجديد في الأسواق بغض النظر عين حاجة المجتمع إلى هذا الجديد من السلع ولم يقتصر الأمر على الفئات العليا في هذه المجتمعات، وه ما كان هدفاً في حد ذاته في النظام الاستعماري القديم حيث كانت الاستراتيجية تقوم على خلق شرائح قادرة على الاستهلاك، ولقد أصبح الاستهلاك - وهذا هو الجديد - معمما على الفئات العمرية والفئوية المختلفة (۱).

٧- العمل على تغريب الثقافات الوطنية من خلال آليات أصبحت أكثر قوة مثل وسائل الأعلام والتقنية الحديثة . واحتكارها على مستوى المعرفة وعلى مستوى التشغيل ، وكان لصناعة الثقافة دور مهم في هذا الإطار ، حيث تم توجيه نمط الثقافة في فترة ما بعد الحداثة ، نحو إعادة إنتاج وتقوية منطق الاستهلاك لدى الشعوب ، ومن يستعرض . مثلا . الأسواق الخليجية والعربية بوجه عام سوف يشهد بأن التوكيلات التجارية الأجنبية المسيطرة على هذه الأسسواق تستأثر بالنصيب الأعسظم من جملة الأجنبية المسيطرة على هذه الأسسواق تستأثر بالنصيب الأعسظم من جملة

<sup>(</sup>١) المرجع السابق . ص ١٣٥.

العلميات التجارية القائمة".

٣- توظّیف العلم للاختراق الثقافی والهیمنة علی الثقافیات التقلیدیة بهدف طمس هویة الشعوب، وقد تعددت آلیات هذه الهیمنة کما وکیفا بین ثقافة قومیة وأخری. ولا شك أن المتابع للبرامج التی تبشها الإذاعات المختلفة حتی العربیة منها، یلحظ بوضوح إظهار تفوق الحضارة الغربیة، وتغلغل قیم الرأسمالیة فی المؤسسات الوطنیة ذات الصلة بالثقافة، ومناهج المدارس والجامعات ومراکز البحوث کلها تشیر إلی ذلك، بالإضافة إلی ما تقدمه المؤسسات من منح ومواد إعلامیة وبحوث تجری عن طریبق المؤسسات الرأسمالیة، کلها تصب فیی إطار ترسیخ تفوق الغربی علی ماعداه من الجنبیات الأخری.

٤- دعم السياسات الاقتصادية والاجتماعية التي تقدمها المؤسسات الدولية (البنك الدولي ، وصندوق النقد الدولي وغيرهما من المؤسسات ) للدول الأقل تطوراً طالما أنها تحقق مصالح القوى الرأسمالية الجديدة ، وكم من قرارات محلية تتعكر بسبب توحد مصالح المراكز الرأسمالية والوقوف ضد هذه القرارات لأنها لا تحقق ما تربو إليه من خدمة النظام الرأسمالي المعولمة (٢).

٥- نقل الصناعات التقليدية من المركز الرأسمالية إلى بعض الأجزاء الأخرى من العالم . إما لاستغلال الأيدى العاملة الرخيصة في الدول المتلقية لهذه الصناعات ، أو تفادى تلوث البيئة في المراكز ، ومع أن هذه العملية (نقل

<sup>(</sup>١) المرجع السابق . ص ١٣٥.

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق ، ص ۱۳۹

الصناعات ) تدخل في عملية تدويل الاقتصاد ، إلا أن أبعادها الثقافية أهم بكثير من أبعادها الاقتصادية ، فهي ترسخ ثقافة " تخليص المجتمعات التقليدية من دائرة التخلف " ، برغم أن الواقع الفعلى يثبت عكس ذلك حيث تعمل الرأسمالية على استخلاص فائض إنتاج الدول المتخلفة ، ويضاف لحساب الفئات الرأسمالية العالمية ، ويحل من أزمة الداخل في المراكز وليس في المحيطات (').

فكما أن العولمة تؤدى إلى تغيير مكونات "سلة السلع" المتاحمة للاستهلاك ، فإنها تؤدى أيضا إلى تغيير " أذواق" المستهلكين ولكن الذوق هو أحد المكونات الأساسية لثقافة مجتمع ما ، أو بالأحرى فإننا إذا استخدمنا هذا اللفظ "الذوق " للإشارة إلى المجتمع ككل ، وليس لفرد أو مجموعة من الأفراد ، "فان الذوق " يصبح مجرد اسم آخر لثقافة المجتمع . ولقد مرت مصر ببعض الحقب التاريخية خلال القرئين الماضيين والتي كانت التجارة الدولية فيها تشكل نسبة أعلى من الناتج الإجمالي مما تشكله اليوم ، ولكن من الصعب أن نشير إلى أى فترة طوال تاريخ مصر الحديث تعرضت فيها الثقافة المحلية لتأثيرات خارجية بنفس الدرجة من القوة التي تعرضت لها خلال العقدين أو العقود الثلاثة الأخيرة ، وتوجد بعض الملاحظات تحظى بقدر كبير من الاتفاق في هذا الشأن تتمثل في (").

أولاً: على الرغم من أن لفظ العولمة لا يحمل أى دلالة على "محتوى" ظاهرة العولمة نفسها ، إذ أنه لا يقول لنا أى شىء عما يجرى عولمتة . فانه

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٢) جلال أمين ، العولمة والتنمية العربية ، مرجع سابق ، ص ص ١١٥ - ١١٦.

من الصعب إنكار أن العولمة الثقافية هي في الأساس عولمة لثقافة بغينها، فأنواق الناس في كل مكان تقريبا من الكرة الأرضية تخضع الآن لمؤثرات بعينها ، تعمل على تغيير أنواقهم وقيمهم وأنماط سلوكهم في اتجاه الأنواق والقيم وأنماط السلوك النابعة من "الغرب" رمن ثم فأن ظاهرة عولمة الثقافة هي في الأساس عملية " تغريب" وعلى الرغم من أن كثيرا من الناس يعيلون إلى الاعتقاد بأن كثيرا من عادات الاستهلاك الغربية (كحيازة جهاز التليفزيون مثلا) تمثل مستوى أعلى أو أرقى في تطور الإنسان ، فأن كثيرين غيرهم يفضلون أن يعتبروا أن هذه العادات ليست إلا صورة من العديد من الصور المكنة للحياة وللاستمتاع بها مما يصعب اعتباره أعلى أو اكثر انخفاضا من أنماط أخرى من السلوك تنتهجها ثقافات أخرى ، أو حتى اعتبارها بالضرورة مصدرا لدرجة أكبر من الاستمتاع بالحياة ".)

ثانيا: على الرغم من أن اتصال ثقافة بأخرى هو ظاهرة قديمة جداً قد ترجع إلى بداية التاريخ الإنسانى نفسه ، وعلى الرغم من أن اقتباس وتأثر ثقافة أو حضارة بأخرى كانا دائماً جزءاً من جوهر التقدم الإنسانى ، فان اقتران هذا الاقتباس ، أو هذا التأثير بالقهر و الإجبار لابد أن يسبب بالضرورة بعض الانخفاض في مستوى الرفاهية الإنسانية ، فبغض النظر عن القيمة الذاتية " لأى عنصر من عناصر ثقافة أمة ما (إذا

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ، ص ۱۹۹.

جاز للمرء أن يتكلم عن القيمة الذاتية لأى ثقافة على الإطلاق) فانه لا شك فى أن ثمة خسارة ما فى مستوى الرفاهية ، فى التخلى عن بعض مكونات ثقافة الأمة ، و إذا كان هذا التخلى لا يحدث طوعا وبصورة طبيعية وبحرية تامة الإ أن هناك من صور القهر الثقافى التى لا تختلف كثيراً عن صور القهر السياسي أو الاقتصادى أو المادى من حيث ما تسببه من انخفاض مستوى الرفاهية ، حتى وإن انتهى هذا القهر بالقبول النهائى من جانب الثقافة التى يجرى غزوها للثقافة الغازية (١)

ثالثا: لابد من الاعتراف بأنه ليس كل مكونات الثقافة الوطنية جديراً بالصيانة والبقاء ، وليس كل تخلى عنها غير مرغوب فيه ، فمن المؤكد أن هناك بعض الجوانب في ثقافة أي أمة ، والتي تدعم أو تستخدم لتبرير استعرار الفقر ، أو التي تعطل بدلاً من أن تنمي القدرة على الاستمتاع بالحياة ولكن حتى في هذه الحالات ، هناك دائما خطر في أن يؤدي التهور والتسرع في محاولة القضاء على هذه الجوانب السلبية أو استخدام القهر و الإرغام في القضاء عليها ، إلى نتائج أسوأ مما ينتج من هذه الجوانب السلبية نفسها فغي محاولة التخلص من هذه الجوانب تالسارة أو غير المرغوب فيها من جوانب ثقافة مجتمع ما . وبخاصة تلك الجوانب الوثيقة الصلة على نحو أو آخر بقيم وتقاليد هذا المجتمع ، يجب أن يكون القائمون بهذه المهمة هم أعضاء هذا المجتمع

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ، ص ص ۱۱۹ – ۱۱۷.

نفسه ، أى يجب أن يترك لكمل مجتمع الحق فى أن يحدد بعطلق الحرية أفضل السبل للتخلص من هذه الجوانب السلبية ، وأن يحدد بنفسه درجة السرعة أو البطه المطلوبة فى الوصول إلى هذا الهدف(١).

رابعا: على الرغم من أن المجتمع بأسرة تقريباً ، قد يكون معرضا لتأثير الثقافات ، وأنماط الاستهلاك الأجنبية ، فليس لدى كل شرائح المجتمع القدرة أو الرغبة في الاستجابة لإغرائها ومن الطبيعي أن تلك الشرائح التي لا تتوافر لديها القدرة الشرائية الكافية أو الأكثر تمسكا بالتقاليد ، سوف تشعر بنوع من المرارة إزاء الشرائم الاجتماعية الأخرى الأكثر قدرة ورغبة في اقتباس أنماط السلوك الغربية ، وقد تبدو هذه الشرائح الأخيرة في نظر الأولى ، وكأنها قد خانت تقاليد أمتها وتنكرت لها إن مشاعر كهذه تمثل في حد ذاتها انخفاضا في مستوى الرفاهية الاجتماعية وقد تكون مصدراً إضافيا لهذا الانخفاض بما يؤدى إليه من إضعاف التضامن الاجتماعي ، وإضعاف الميل إلى التعاون لتحقيق أهداف اجتماعية مشتركة ، مما قد يدفع تلك الشرائح الاجتماعية "المستغربة" إلى الانعزال والابتعاد عن الاندماج في النشاط الاجتماعي العام ، وقد يهدد الاستقرار الاجتماعي والسياسي(٢٠).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ص ١٢٠ -١٢١.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ص ١٣١ - ١٣٢ .

## سادسا: التعامل مع العولمة في سورتما الحديثة:-

لقد أصبحت العولمة الآن أكثر وضوحا. ، فعلى الرغم من كل الأوهام والمبالغات الشائعة والواسعة الانتشار ، فان حقائق العولمة أصبحت واضحة على إثر التحولات والتطورات العلمية والفكرية والحياتية المتدفقة والتي يعيشها العالم حاليا ، وتأتى في مقدمة هذه الحقائق أن العولمة هي لحظة جديدة برزت خلال عقد التسعينات ، وفي ظل الاتجاه المتزايد نحو انكماش العالم وزيادة وعى الأفراد بهذا الانكماش. ومهما حقيقة العولمة وآثارها الاقتصادية والسياسية . فان الواضح الوحيد هو أن هذه اللحظة تتضمن الكثير من الفرص والمخاطر فالعولمة ونتيجمة لارتباطها بالثروة العلميمة والمعلوماتيمة ستفتح أمام البشرية آفاقا معرفية لا متناهية ، كذلك فانه إذا كانت العولمة تعنى التدفق الحر للسلع والخدمات عبر الاقتصاديات المفتوحة على بعضها البعض ، فان بإمكان كل الدول والمجتمعات الاستفادة من مثل هذا التدفق لزيادة فرص النمو والرفاهية في كل أرجاء المعمورة كما أن بإمكان كل الثقافات في العالم أن تستفيد من اقترابها من بعضها البعض . وأن تسخر التدفق الحسر للبيانات والمعلومات والأفكار والمفاهيم لكى تتعرف على اختلافاتــها . وتحـترم خصوصياتها وتعزز من التنوع الثقافي العالمي . أما إذا كانت العولمة تعني بروز نظام عالمي جديد أكثر اهتماما بقضايا البيئية وحقوق الإنسان ويتصدى بشكل جماعي لقضايا الانفجار السكاني ، وتزايد الفقر في العالم ويجد الحلول للاختلافات الاجتماعية الأخرى ، فان هذا النظام سيكون حتما أكئر استقرارا وأقل توترا من النظام العالمي القديم الذي انتهى بانتهاء صراع الشرق والغرب. واختفاء التوتر المنووى بين الدول العظمى، فإذا كانت العولمة هي تجميد الشال هذه الإيجابية فأن هذه هي العولمة ذات الوجه الإنساني والتي سبتجد الترحيب – من قبل جميع الدول والمجتمعات (1).

ويبدى البعض الآخر الخوف من العولمة ، حيث أنه في ظل العولمة وتقلص دور الدولة وانشغال النظام لن تشبع حاجات الأغلبية ، فالحاجة إلى العمل هي حاجة أساسية للجميع لن تتحقق في ظلل العولمة حيث ستنتج البطالة والفقر المتزايد وزيادة حدة الهامشية ، كما تسعى الدول أيضا إلى الاستقلال و الحياة الكريمة ، وفي ظل العولمة لن يتحقق ذلك . حيث تفقد الأمم شرعيتها (۱).

ومهما كان الموقف من العولة ، إلا أن هناك حذرا شديداً عند التعامل معها . ولم تتوقف آثارها عند تكوين مستوى اقتصادى كوكبى ، بل أدى تشكيل هذا النظام بآلياته المستحدثة إلى نتائج أخطرها ثقافية . حيث غيرت من طابع الشخصية القومية . ويمكن رصد أهم تجليات لعولمة في المجالات المختلفة الآتية (٣):

الانحسار التدريجي لسلطة الدولة ، مما أدى إلى فقدان الدولة في البلدان الصناعية الكبرى لأدوراها الوظيفية الأساسية ، إلا أن ذلك أثر بشكل أخطر على الدولة الأقل نمواً ، حيث فقدت الدولة مصداقيتها في النهوض بشعوبها.

<sup>(</sup>١) عبد الخالق الله ، مرجع سابق ، ص ص ٨٧ -٨٩ .

<sup>(</sup>٢) سمير أمين . تحديات العولمة . شئون الوسط ، العدد ٧١ - إبريل ، ١٩٩٨ - ص ٩٣

<sup>(</sup>۳) أحمد محمد حجازى ، مرجع سابق ، ص ص ۱٤٠٠ – ١٤٣.

- اصبح تعظیم الفائض الاقتصادی یتم علی مستوی العالم ککل ، ولیس علی دولة بعینها ، وهنا تغیرت موازین القوی علی مستوی العالم، بحیث أصبحت الشركات متعدیة الجنسیة هیی القادرة علی التحکم عن بعد فی بناء القوی المحلیة ووفقا لمصالحها الخاصة من خیلال أنشطتها ، وتغلغلها فی أجزاء العالم ککل.
- ٣- انخراط معظم البلدان الساعية نحو التنمية إلى النظام المعولم المستحدث مع ملاحظة عدم قدرة هذه البلدان على تحقيق طاقة وطنية إنتاجية تمكنها من التعامل مع السوق العالمي من موقع التكافؤ، أو على الأقلل من موقع الذاتية لإعادة الإنتاج.
- تداخل متعاظم عبر الحدود القومية لشئون الثقافة السياسية حيث أصبحت العولة تعبر عن نمط معين من الحياة شاع الاعتقاد بضرورة اتباعه ، بل وتنبيه كفلسفة ونظرة معينة إلى الحياة والكون ومن هذه الفلسفة التخلى عما يسمى بالخصوصية ، فمسألة الخصوصية هذه نادراً ما تثار بسبب طول عهدنا باكتساح هذا النمط لحياتنا ، وبسبب هذا الاكتساح وسرعته ، وبسبب وجود مصلحة أكيدة لأصحاب الثقافة والمنتجات التي تجرى عولمتها في عدم افتضاح خصوصياتها . واستخدامها مختلف وسائل القهر المادى والسياسي والسيكولوجي والعقلي لتصدير ما هو خاص على أنه إنساني وعام.
- ه- تنميط متزايد للسلوك البشرى فى اتجاه ثقافة معممة . أو ما يسمى بثقافة الأمريكية خاصة فى ظل تزايد سرعة النقل والمواصلات واتساع الأسواق ، وإزالة الحواجز وانتقال المعلومات والأفكار .

- آ- اندماج الثقافة في العُلَمية الأقتصادية التجارية الجديدة أسوة بغيرها قن المنتجات ، إذ تحررت من القيود الجمركية ، وباتت قابلة للتداول على أوسع نظاق في العالم ، وفي هذا المعنى أصبحت الثقافة سلعة شأنها شأن السلع المادية الأخرى ، دخلت مجال المنافسة غير المتكافئة ، فالدول التي تمتلك تقنية معرفية و اتصالية ثقافية أكبر هي القادرة على التسويق في السوق العالمي. ولأن عدم التكافؤ بين الدول مسألة واردة ، بل واقع لا مفر منه ، يصبح التبادل الثقافي بين الشعوب ضرب من الخيال
- حولة من رجال الأعمال لا تنتمى إلى بلد بعينة تستطيع وفقا لمواقعها على خريطة العالم نقل نشاطها من مكان لآخر تبعا لمقتضيات تعظيم الفائض الاقتصادى الرأسمالي على النطاق الدولي .
- ۸- عدم مواءمة ما يتم استيراده من النماذج الغربية لطبيعة احتياجات بلدان الجنوب مما يشكل تيارات مناقضة تحاول إحياء السلفية تحت تبرير الخصوصية الثقافية . ولذلك يقرر البعض بأن الهجوم الكاسح للعولمة سوف يؤدى إلى النكوص نحو التشبث بالثقافية والهوية القومية.
- 9- تشكل عولمة الاعلام والاتصال تهديدا للتعددية الثقافية وطمسا للهويات الثقافية للشعوب ، وقد ساعد على ذلك حالة الثقافة في بعض المجتمعات الأقلل تطورا ، فالثقافة العربية مثلا تعانى من ازدواجية نتيجة احتكاكها مع الثقافة الغربية بتقنياتها وعلومها وقيمها

الحضارية ، بالإضافة إلى التمايز الواضح بين ثقافة النخب وثقافة الجماهير ، والنتيجة استمرار إعادة متواصلة ومتعاظمة للازدواجية نفسها ، ازدواجية التقليدي والعصري، ازدواجية الأصالة والمعاصرة في الثقافة والفكر والسلوك .

-۱۰ تعاظم الهوس المالى حتى فى البلدان الأقل نمواً حيث انتشار البورصات المالية فى تلك البلدان أسوة بما حدث فى الدول الرأسمالية الكبرى . وبناء عليه تم إعادة هيكلة الاقتصاد فى هذه الدول بما يخدم المؤسسات الكبرى عابرة القوميات .

ومع التسليم بأن تأثيرات العولة على دول ومجتمعات العالم الثالث متفاوتة ، من حيث طبيعتها ودرجة حدتها ، إلا أن هذا لا يمنى أنه لا توجد إمكانيات أو مجالات وفرص لتقليص مخاطر العولية على هذه الدول وزيادة الإيجابيات التي يمكن أن تحقق منها . وتجدر الإشارة في هذا المقام إلى أنه من أخطر المواقف التعامل مع العولمة بمعيار الرفض المطلق أو القبول المطلق . فالرفض المطلق للعولة لن يمكن الدول و المجتمعات من تجنب مخاطرها . كما أن القبول المطلق لها لن يمكنها من جنى ثمارها . ومن هنا تبدو أهمية بلورة الشروط الموضوعية والاستراتيجيات الحركية التي تسمح لدول العالم الثالث بأن تعظم فوائدها من علمية العولمة ، وتحجم ما يمكن أن تتركه عليها من سلبيات ومخاطر ، ومن ثم لابد من التحرك والعمل على ثلاثة مستويات على النحو التالى("):-

<sup>(</sup>۱) حسنين توفيق إبراهيم ، العولمة : الأبعاد والانعكاسات السياسية وزية أولية من منظور علم السياسة ، عالم الفكر ، مرجع سابق ، ص ٢١٦.

## ١-المستوى الوطني " الداخلي " ؛ حتمية الإصلاح الإداري والسياسي والتعليمي :-

إن الأوضاع الداخلية في العديد من دول العالم الثالث ، ومنها الدول الدربية لا تؤهلها للتعامل بفعالية مع متطلبات عصر العولمة وتحدياته . مما يحتم ضرورة الشروع في علمية إصلاح داخلي جاد وحقيقي ، ورغم أن عملية الإصلاح يجب أن تكون شاملة ، إلا أنه من المهم التركيز خلال المراحل الأولى على العناصر والمجالات ذات التأثير الأكبر في دفع عملية التنميـة . و إعـداد الدول والمجتمعات للقرن المقبل ، ومنها على سبيل المثال : إصلاح الأجهزة الإدارية والحكومية التي تمثل العصب الأساسي للدولة ، وذلك وفقا لرؤى جديدة تجعل أجهزة الدولة ومؤسساتها أكثر قدرة على التكيف مع المتغيرات الجديدة ، كما إن إصلاح نظم وسياسات التعليم والتدريب والتأهيل يمثل عنصراً جوهريا في هذا الإطار باعتباره المدخل الرئيسي لتنمية قدرات البشر وخلق قوة عاملة مدربة ومؤهلة وقادرة على استيعاب التطورات المرتبطة بظاهرة العولمة ، وبالإضافة إلى ما سبق ، فان تطوير سياسات نقل التكنولوجيا وتوطينها والعمل على تنمية قاعدة تكنولوجية محلية يعتبر من المتطلبات الأساسية لتهيئة الدول لعصر العولمة. و إلى جانب الإصلاح الاقتصادى ، فان الإصلاح السياسي يمثل ركيزة أساسية في أيسة استراتيجية إصلاح داخلي ، فالإصلاح السياسي القائم على تحقيق تحول ديموقراطي حقيقي بصورة تدريجية وتراكمية وتحقيق العدالة الاجتماعية ومكافحة ظواهس الفسساد السياسي و الإداري ، يعتبر هو المدخل الحقيقي لبناء دولة المؤسسات وتحقيـق

سيادة القانون . وترشيد عملية صنع السياسات والقرارات''.

## ٢ – المستوى الإقليمي : ضرورة تفعيل هياكل وسياسات التكامل الإقليمي : - `

نظراً لعمق التحديات التى تطرحها العولمة على الدول النامية . و ومحدودية قدراتها على التعامل معها فرادى ، فان تطوير سياسات التكامل الإقليمي بين هذه الدول فى إطار المناطق والنظم الإقليمية التى تشملها . أصبح ضرورة . خاصة وان أغلب مناطق العالم الثالث لا تنقصها هياكل التكامل ولا التصورات والأفكار والبرامج ، ولكن الذى ينقصها بالأمس هو إرادة التكامل . بما تتضمنه من معانى الحرص والعمل المشترك على تذليل المشكلات والعقبات التى تعيق التكامل ، وقد تكون التحديات المشتركة التى تمثلها العولمة لهذه الدول دافعاً لها لاتخاذ خطوات جادة وحقيقية على طريق تفعيل عمليات التكامل الإقليمي فيما بينها(٢).

# ٣-الستوى العالى : ضرورة العمل على إيجاد نظام عالى أكثر عدلاً وأكثر ديموقراطية :-

لا تستطیع دول الشمال أن تعیزل نفسها عن مشكلات وقضایا دول الجنوب . وإن استقرار الشمال وأمنه یرتبط فی جانب مهم منه بحاله الاستقرار والتنمیة فی الجنوب والشرق ، مما یؤکد ضرورة العمل علی إیجاد نظام عالمی أکثر عدلاً ، وأکثر دیموقراطیة یکون العالم الثالث طرفاً مشارکاً فیه ولیس علی هامشه ، ویجری فی إطاره ترشید عملیة العولمة ، ومساعدة دول

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ، ص ۲۱۲ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٢١٧.

العالم الثالث على مواجهة بعض التحديات المزمنة التي تعانى منها . والتصدى للمشكلات العالمية العابرة للحدود، وهناك العديد من التصورات والأفكار المطروحة بهذا الخصوص ، وقد ورد كثير منها في التقرير الذي أصدرته " لجنة إدارة شؤون المجتمع العالمي " بعنوان جيران في عالم واحد"().

(١)المرجع السابق ، ص ٢١٧.

#### خاتمــة ،-

نتيجة لأن التفكير الاجتماعى الصادق يجب أن يقوم على فهم واع للخلفيات الفكرية المختلفة ، و إحاطة بالعمليات الاجتماعية والقوانين التى تنظمها ، ولأن التفكير الاجتماعى نتاج للواقع ومتابعة لما يجرى فى المجتمع من وقائع وأحداث ، فقد تعرضنا لعملية العولمة باعتبارها فكر اجتماعى قديم وصياغة حديثة ، ولحظة برزت خلال تسعينات القرن الماضى ، وباعتبارها إحدى القضايا التى شغلت كافة الباحثين.

أكما أن حقائق العولة أصبحت واضحة على إثر التحولات والتطورات العلمية والفكرية التى يعيشها العالم حاليا. وما أنتجته هذه الظاهرا كان مجالا لدراسات اجتماعية واقتصادية وسياسية وثقافية وإعلامية . كبل في مجال تخصصه . حيث أفرزت هذه الظاهرة مجموعة من النتائج من أهمها تضاءل دور الدولة وانسحابها من العمليات التى كانت تقوم بها مسبقا مفسحة الطريق أمام القطاع الخاص والمنظمات غير الحكومية للقيام بهذا الدور . وانتقال مركز الثقل الاقتصادي العالمي من الوطني إلى العالمي ، ومن الدولة إلى الشركات والمؤسسات والتكتلات الاقتصادية ، وبلوغ البشرية مرحلة الحرية الكاملة في مجال انتقال الأفكار والمعلومات والاتجاهات والقيم ، وأصبح ملايين من البشر موحدين تليفزيونيا وهاتفيا ومن خلال البريد الإلكتروني وشبكات الإنترنت.

وفى ضوء هذه التأثيرات ، انقسم الباحثون بين مؤيد ومعارض ، مؤيد يرى أن ارتباط العولمة بالثورة العلمية والمعلوماتية سيفتح أمام البشرية آفاقا

معرفية لا متناهبة . وأنه إذا كانت العولة تعنى التدفق الحر للسلع والخدمات عبر الاقتصاديات المفتوحة على بعضها البعض ، فان بإمكان كل الدول والمجتمعات الاستفادة من هذا التدفق لزيادة فرص النمو والتنمية في كافة أرجاء العالم ، هذا فضلا عن إمكانية استفادة كافة الثقافات فنى العالم من اقترابها من بعضها البعض ، وأنها ستبرز نظاما عالميا أكثر استقرارا وأقل توترا من النظام السابق .

ويرى المعارضون أنها تؤدى إلى زيادة حدة الاستقطاب العالمى الأحادى، وتنامى الهبوة بين دول الشمال والجنوب، وزيادة حدة الفقر والبطالة ، وأن الثقافة أصبحت سلعة شأنها شأن السلع العادية الأخرى ، ونتيجة لأن عدم التكافؤ أصبح مسألة مؤكدة ، قان التبادل الثقافى بين الشعوب الذى يروج له أنصار العولة ، صار مسألة وهمية وضربا من الخيال ، وفي ظل هذه التأثيرات ، فأنه لابد من وجود استراتيجية متكاملة للتعامل مع العولمة حتى تتمكن كافة دول العالم ، والدول النامية بصورة خاصة ، من تجنب مخاطرها والاستفادة من ثمارها ، وعدم التعامل معها من منطق القبول كل القبول ، أو الرفض كل الرفض ، وإنما هناك ضرورة للتعامل معها على ثلاثة مسارات متكاملة ، داخلى وإقليمي وخارجي ، مع ضرورة الاهتمام بحقوق كافة الطبقات ، وبخاصة الطبقات الفقيرة التي من الملاحظ أنها من أكثر الطبقات تضررا منها ، حيث تزداد معدلات الفقر، والفقر الدقع ، والبطالة .

www.j4know.com

## مراجيع مختسارة

### أ- المراجع العربية :

- ١- أحمد الخشاب ، التفكير الاجتماعي : دراسة تكاملية للنظرية
   الاجتماعية ، دار المعارف بعصر ، ١٩٧٠ .
- ۲- أحمد زايد ، علم الاجتماع بن الاتجاهات الكلاسيكية والنقدية ، دار
   المعارف ، القاهرة ، ط ۲ ، ۱۹۸٤ .
- ٣- أحمد محمد حجازى ، العولمة ، وتمهميش الثقافة الوطنية : رؤيمة نقدية من العالم الثالث ، عالم الفكر ، المجلد الثامن والعشرون ، العدد الثانى ، أكتوبر ديسمبر ، ١٩٩٩ .
- إ- السيد يسين ، أطروحات العولمة (٣) ، جريدة الأهرام ،
   ١٩٩٨/١٢/٣
- ٥- \_\_\_\_\_\_ ، نحو خريطة معرفية للعولمة (١) ، جريدة
   الأهرام ، ١٩٩٨/١١/١٩
- ٧- \_\_\_\_\_ ، في مفهوم العولمة ، المستقبل العربي ، العدد ٢٨٨ ، فبراير ، ١٩٩٨ .
- ۸- جلال أمين ، العولمة والدولة ، في : العرب والعولمة ، بحوث ومناقشات الندوة الفكرية التي نظمها مركز دراسات الوحدة العربية ،
   بيروت ، ۱۹۹۸ .

- ۱۰ حازم الببلاوى ، النظام الاقتصادى الدولى المعاصر من نهاية الحرب العالمية الثانية إلى نهاية الحرب الباردة ، عالم المعرفة ، العدد ۲۵۷ ، مايو ، ۲۰۰۰ .
- ١١ حسن شحاته سعفان ، أسس علم الاجتماع ، دار النهضة العربية ،
   القاهرة ، ١٩٦٦ .
- 17 حسنين توفيق إبراهيم ، العولمة : الأبعاد والانعكاسات السياسية : رؤية أولية من منظور علم السياسة ، عالم الفكر ، المجلد الثامن والعشرون ، مرجع سابق .
- ١٣ حيدر إبراهيم ، العولمة وجدل الهوية الثقافية ، عالم الفكر ، المجلد الثامن والعشرون ، مرجع سابق .
- 14- زيدان عبد الباقى ، التفكير الاجتماعى : نشأته وتطوره ، كلية البنات الإسلامية ، جامعة الأزهر ، ط ٢ ، ١٩٧٤ .
- ١٦ سمير أمين ، تحديبات العولمة ، شئوون الأوسط ، العدد ٧١ ،
   أبريل ، ١٩٩٨ .

- ١٧٠ عبد الخالق عبد الله ، العولة : جدورها وفروعها وكيفية التعامل
   معها ، عالم الفكر ، المجلد الثامن والعشرون ، مرجع سابق .
- ۱۸ على عبد الواحد وافى ، علم الاجتماع ، مكتبة نهضة مصر ،
   ۱۹٦٦.
- ١٩ ----- ، الطوطمية ، دار المعارف للطباعة والنشر ،
   ١٩٥٠ .
- ٢٠ ــــــــ ، آراء أهل المدينة الفاضلة للفارابي ، عالم الكتب، ١٩٧٣ .
- ٢١ ----- ، غرائب النظم والتقاليد والعادات ، جــ ١ ،
   و جــ ٢ ، مكتبة نهضة مصر .
- ۲۲ غريب سيد أحمد ، تاريخ الفكر الاجتماعي ، دار المعرفة الجامعية
   الإسكندرية ، ١٩٨٦ .
- ٢٣ ----- وآخرون ، المدخل إلى علم الاجتماع ، مؤسسة الثقافة
   الجامعية ، الإسكندرية ، ١٩٧٥ .
- ٢٤ قبارى محمد إسماعيل ، علم الاجتماع والفلسفة ، جـ ١ (المنطق) ،
   الدار القومية للطباعة والنشر ، الإسكندرية ، ١٩٦٦ .
- ٢٥ محمد عاطف غيث ، علم الاجتماع ، دار المعارف ، الإسكندرية ،
   ١٩٦٠ .
- 77- ---- ، الموقف النظرى فى علم الاجتماع المعاصر ، دار الكتب الجامعية ، الإسكندرية ، ١٩٧٢

- ٧٧- محمد على محمد ، علم الاجتماع والمنهج العلمى ، دار المعرفة الجامعية ، الإسكندرية ، ط ١ ، ١٩٨٠ .
- ٢٨ مصطفى الخشاب ، علم الاجتماع ومدارسه ، الكتاب الأول ، مكتبة
   الأنجلو المصرية ، القاهرة ، ١٩٧٥
- ۲۹ نبيل السمالوطي ، البناء النظري لعلم الاجتماع ، جـ ۱ ، دار الكتب الجامعية ، الإسكندرية ، ۱۹۷٤ .
- ٣٠- نيقولا تيماشيف ، نظرية علم الاجتماع ، ترجمة محمود عودة وآخرون ، دار المعارف بمصر ، القاهرة ، ١٩٧٠ .
- ٣١- يوسف كرم ، تأريخ الفلسفة اليونانية ، لجنة التأليف والترجمة والنشر ، القاهرة ، ١٩٥٨ .

## ب- المراجع الأجنبية :

- 32- Bogardus, E., Sociology, Macmillan Company, New-York, 1954.
- 33- Etizioni, Amitai, Modern Organizations, prentice- Hall of Endia, private limted, New-Delhi, 1972.
- 34- Hisbet, R.A., The Sociological Tradition, Heinemanm, London, 1966.
- 35- Mortonm R., Social Theory and Social Structure, The Free press of Glencoe, 1961.
- 36- Parsons, T., The Social System, Amorind publications pv.t Ltd, Delhi, 1972.
- 37- Raymond, Aronm, Main Currents in Sociological Thought, penguin Books, London, 1967.
- 38- Shachar, Arie, Economic Globalization and Urban, Dynamics I, in: Moulaert, Frank & Scoll, Allan J. ceds.), Cities, Enterprises, and Society on the Eve of 21 Cenctury, pinter, London, 1997.

www.j4know.com

## محتويات الكتباب

| الصفحة | الموضيوع                                     |
|--------|----------------------------------------------|
| ٥      | يقيمة الكتاب                                 |
|        | القصل الأول                                  |
|        | مدغل لدراسة الفكر الاجتماعي                  |
| 14     | تمهید                                        |
| 40     | الدراسات المبكرة للفكر الاجتماعي             |
| 44     | الفكر الاجتماعي الحديث                       |
| 40     | تأثيرات الحرب العالمية الثانية               |
| ٤٠     | العلوم الاجتماعية بعد الحرب العالمية الثانية |
|        | الفصل الثانى                                 |
|        | الفكر الاجتماعي عند شعوب الشرق القديم        |
| ٥١     | تمهيد                                        |
| ٥٦     | أولاً: – الفكر الاجتماعي في مصر القديمة      |
| **     | ثانياً: - الفكر الاجتماعي في الهند القديمة   |
| ٧٣     | ثالثاً: - الفكر الاجتماعي في الصين           |
| ۸۱     | خلاصة                                        |

| الصفحية | الموضيوع                    |
|---------|-----------------------------|
|         | الفصل الثالث                |
|         | الغكر الاجتماعي عنم اليونان |
| ۸٧      | مقدمة                       |
| ۸٩      | أولاً: - سقراط              |
| 41      | ثانياً: – السوفطائيون       |
| 44      | ثالثاً : – أفلاطون          |
| 1.7     | رابعاً: – أرسطوب            |
|         | الغصل الرابع                |
|         | الفكر الاجتماعي عند الرومان |
| 177     | مقدمة                       |
| 174     | أولاً: - سنكا               |
| 14.     | ثانياً:- إبكيت              |
| 121     | ثالثا: – مارك أوربل         |
| 127     | خلاصة                       |
|         | الفصل الخامس                |
|         | الفكر الاجتماعي المسيحي     |
| 144     | مقدمة                       |
| 144     | أُولاً القديب أوغيطين       |

| الصفحة      | الموضيهوع                                             |
|-------------|-------------------------------------------------------|
| 161         | ثانياً : - القديس سان توماس الأكويتي                  |
| 124         | <b>دُّالِثاً: – حِنا كلفن</b>                         |
|             | الفصل السادس                                          |
|             | الفكر الاجتهاعي عند بعض هفكري المسلهين                |
| 101         | مقدمة                                                 |
| 104         | أ <b>ولاً</b> : - الفارابيأولاً: - الفارابي           |
| 17.         | ثانياً : – ابن سينا                                   |
| 174         | ثَالْثًا : – ابن باحة                                 |
| 174         | رابعاً:- ابن خلدون                                    |
|             | الفصل السابع                                          |
|             | رواد علم الاجتماع في العالم العربي                    |
| 145         | أولاً: – في فرنسا (كونت – دوركايم)                    |
| 741         | ثانیاً: فی بریطانیا (سبنسر ، هوبهاوس ، توینبی)        |
| 404         | ثالثاً: – في ألمانيا (تونير ، زيمل ، فيبر)            |
| <b>7</b> /4 | رابعاً: - في أمريكا (سوركين ، بارسونز ، ميلز ، ميرتون |
|             | الفصل الثامن                                          |
|             | أهم الاتجاهات النظرية في علم الاجتماع الحديث          |
| 444         | مقدمة                                                 |

| الصفحية      | الموضيوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|              | أولاً:- الفلسفات التي مهدت لظهور علم الاجتماع الحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 377          | ١- فلسفة التعاقد الاجتماعي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 710          | ٧- فلسفة القانون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٣٤٨          | ٣- فلسفة التاريخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 44.          | ٤- الفلسفة الاقتصادية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|              | ثانياً : - الاتجامات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 770          | ١- الاتجاه النفسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 440          | ٧- الاتجاه الشكلي والتحليلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <b>Y</b> A*  | ٣- الاتجاه اللبنائي الوظيفي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|              | الفصل التاسع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|              | العولمة فكر اجتماعى قديم وصياغة حديثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 444          | تمهید                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 790          | أولاً: – تعريف العولمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤٠٨          | ثانياً:- النموذج المعرفي للعولة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| £19          | ثالثاً: النشأة التاريخية للعولة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| £7V          | رابعاً: الجديد والقديم في العولمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| £ <b>4</b> 4 | خامساً: – العولمة والهوية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <b>££</b> •  | سادساً: التعامل مع العولمة في صورتها الحديثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| EEA          | خاتمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|              | and the second s |