

المذرر الذكارر البزائري

ساسيات والنقافت

www.j4know.com



www.j4know.com

الفي المعماري الجزائري

# द्भार्थ द्वार्थ द्वार्थ द्वार्थ

# سلسلت "الفي والثقافت"



« أرباب المهنة » وكان على هؤلاء آنذاك أن يشيدوا القصور والهياكل والمساجد أو الكنائس والحصون . فكانوا غالباً ما يقضون حياتهم كاملة في انجاز هذه المشاريع العمرانية عندما تكون حياتهم كافية لانجازها . غير أنه يحدث أحياناً أن يتولى أناس آخرون تلك الأعمال التي أوقفها الموت .

على أن مأوى الانسان بقى على حالته البسيطة . ولم يتميز هذا البيت عن ذلك إلا بالحجم تبعاً لأفراد الأسرة واختـلاف الثروة . لقد كان الانسان مهندساً معمارياً لذاته ، فيقوم غالباً ببناء منزله بنفسه . ولم يكن يجهل أنه سيدعي إلى البناء . فكـل واحد كـان " يعرف » وكل واحد كان يستطيع أن يسير الأعمال البنائية أو ينفذهــا بنفسه . وذلك أن « المراس » والنظر يومياً إلى كل تلك المنازل المتناسقة التي يكاد يشبه بعضها البعض (كلمة تكاد بالذات هي ضمان جمال ذلك التنوع الدقيق) . كان بمثابة تكوين وثقافة طبيعية تقدمها للجميع تلك المنازل التي يخضع بناؤها إلى مبادىء هندسية جد متشابهــة .

ولم يكن هناك أيضاً مهندسون معماريون مخصصون للبناء في العصور القديمة ، ومع ذلك لم تخـل تلك العصور من بنـاء . فحـاسة النظر والمراس كانا يضبطان طاقة العمود وسمك العارضة ومداها ، ومتانة الهيكل بالقياس إلى ثقل السقف ومقاومة هذا السقف لتسرب الماء وكثافة الجدران .

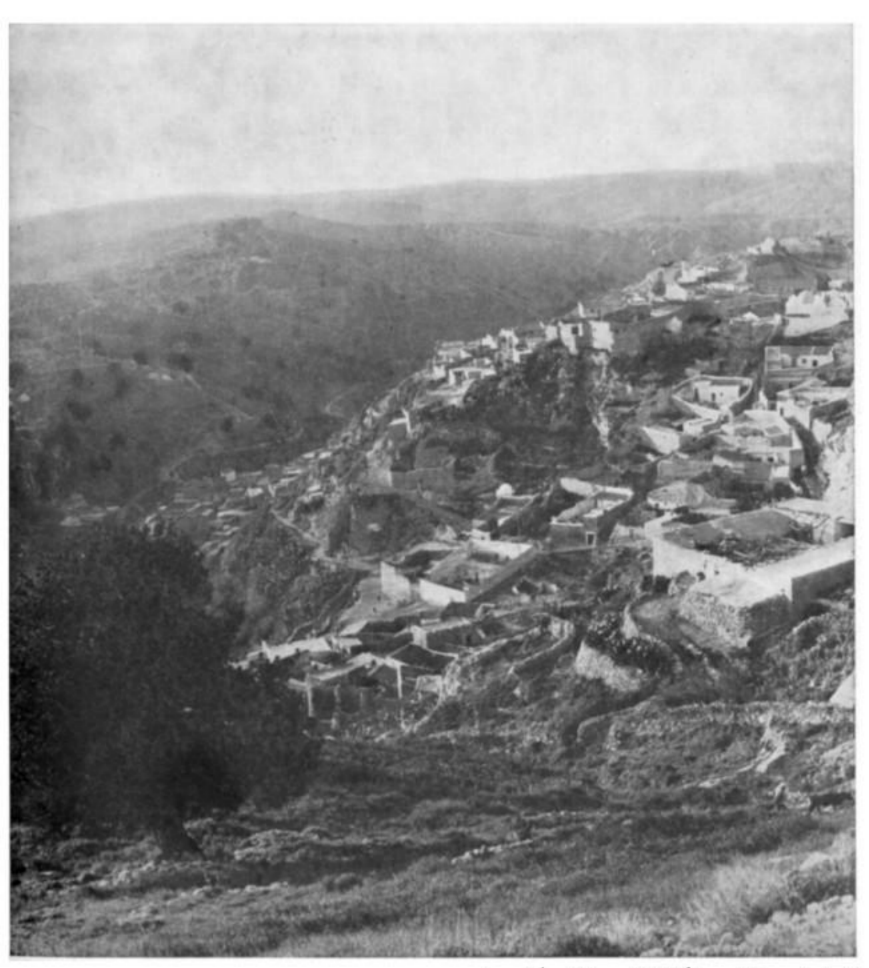
إن هـذه الخبرة ، والعـلوم الشعبيـة كانت راجعة إلى حد ما إلى أن مواد البناء بطبعها أثقل المـواد المنقولة . وإذا كـان النـاس يأتــون اليــوم بالخشب من النرويج ، دون صعوبة كبيرة ، أو

كان الناس يسمون المهندسين المعماريين بالقرميـد من مصنع يبعـد بعشرات الكيلومترات فان ذلك لم يكن ممكناً إلا للمحظوظين من الناس من الأسياد أصحاب الجاه أو المجموعات الغنية ( المساجد مشلا ) . فهؤلاء كانوا يستطيعون أن يأتوا بالرخام من إيطاليا أو بالزخف من هولاندا بل حتى من بلاد الصين .

إن الانسان المتوسط ، الانسان فقط ، لم يكن يملك إلا اللوازم القريبة منه . ففي البـلدان الاسكندنافية كان الناس ولا يزالون يسكنون منازل من الخشب في غالب الأحيان . أما في الجزائر ، في منطقة الأوراس ، فان الناس يسكنون منازل من الحجر ، بينما نجد هـذه المنازل مبنية باللبن ( الطوب ) في الصحراء . هكذا تمكن الانسان الذي تعود استعمال المواد الموجودة حوله من الابداع في بنائه وإنجاحه عبر القرون وفي كل جهة ، ومن الوصول إلى أبسط التعابير ومن ثمة إلى هندسة معماريـة خاصة به بلغت منتهى الأناقة .

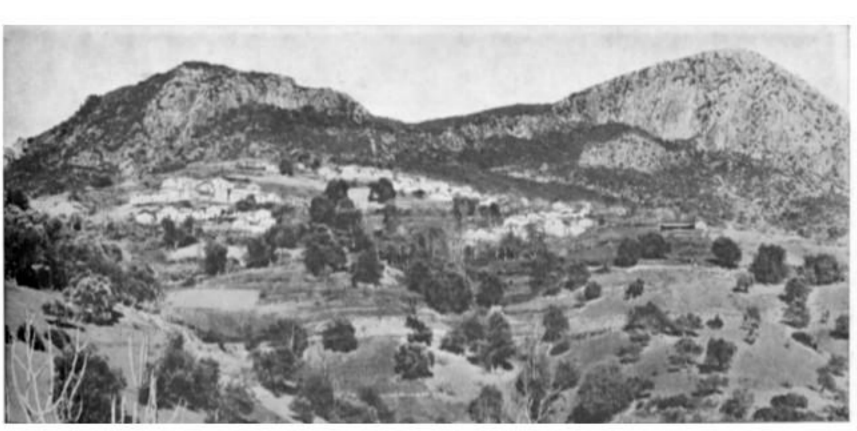
لم يكن الانسان في تلك العصور الغابرة يحلم بزخرفة واجهات منزله ، ولم يكن يحفل بالتباهي والمفاخرة فيما يتعلق بالبناء . فالزخرفة الوحيدة ، التي كان يفكر فيها هي تلك التي كان يتطلبها الهيكل. وسنتحدث عن ذلك في باب الحديث عن الهندسية النوعية الجزائرية ، التي هي خير مشال يمكن أن نراه في هـذا الميدان .

إن صفاء النية هذا ، الذي يكاد ينسى اليوم في جميع الأنحاء ، أي تركيز المجهود وعدم تبعثره ، قد جعل من منازل الانسان القديمة \_ أو من المنـــازل الحديثة التي روعيت فيها نفس الشروط وبنيت بروح قديمة ـ محل دراسة ربما شغف به الباحث أكثر من شغفه بالمعالم التي خلفها « غـزو » المهنـدسين المعمـاريين أو المهنـدسين .



قلعة بني راشد ، المكان الذى كان يكتب فيه الكاتب العظيم ابن خلدون

فالمناخ ، في أول الأمر ، ثم تقاليد الحياة فيما بعد تتجلى كلها في ترتيب الغرف . كما تتجلى أيضاً في الواجهات والمنافذ التي تتخللها للتمكين من الرؤية والمدخول وتسلل الأنوار . ولم يكن هناك شيء يؤثر في أنماط البناء تأثيراً حاسماً إلا مواد البناء وحدها ، وما مواد البناء سوى الجغرافيا وعلم طبقات الأرض للمكان . وبناء على ذلك ، فان المناخ مع التقاليد مع الجغرافيا مع روح ويد الانسان تساوي بيوت . وقد دامت هذه الحالة في العالم أجمع حتى عهد الآلة .

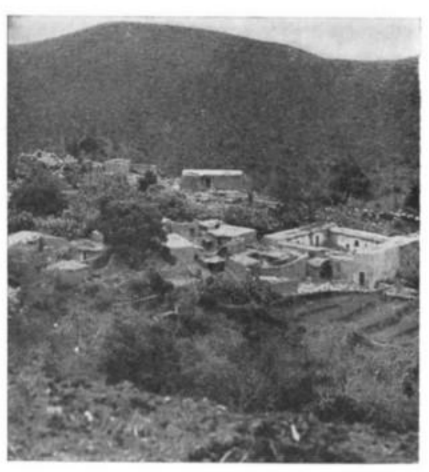


قرى في بلاد القبائل

وعندئذ وقع الانقلاب . فالسكة الحديدية ووسائل النقل بصفة عامة والاسفار وفضول كل واحد من جهة ، وإمكانيات نقل مواد البناء من جهة أخرى ، قد مكنت من إيجاد تلك البدعة الأولى ، ألا وهي « الموضة » . وقد شوهدت المنازل الخشبية « النرماندية » في البلاد المستعمرة البحر . وإلى جانب ذلك ظهرت مواد البناء البحر . وإلى جانب ذلك ظهرت مواد البناء الجديدة ، أي مواد البناء « الصناعية » .

لقد كان الناس يستعملون باديء ذي بدء هذه المواد لتقليد ما كانت تعبر عنه مواد البناء في العهد السابق ، فجعلت أوربا من الفن « الغوطي » ، الذي امتد حتى إلى الجزائر ، نوعاً من الفن « الاسلامي العربي الجديد » وهي لم تدر في الواقع أيهما تختار . والملاحظ أن كلا النمطين قد فقد ـ مع استعمال الأسمنت المسلح ـ ذلك الجمال الذي كان يتميز به في عهد الحجر أو الرخام .

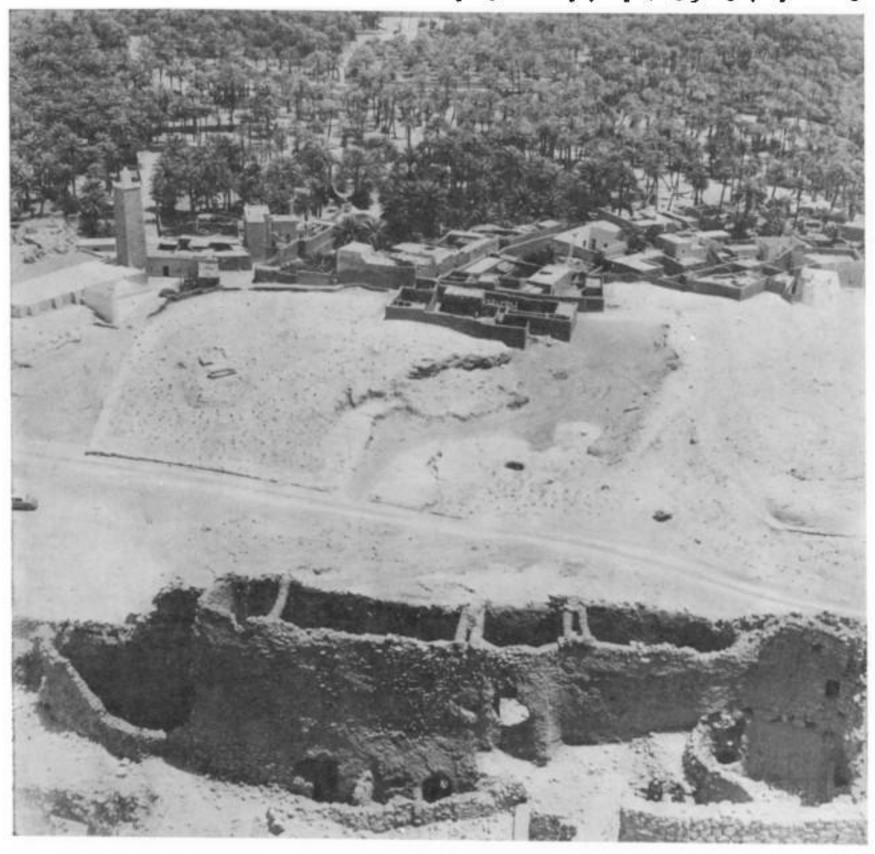
أما داخل البلاد الذي نجا (وكيف لا) من عواقب هذا النمط فانه استمر شيئاً فشيئاً في تلطيف وتحسين بادرة الأجداد ، بادرة الانسان المهندس المعماري .

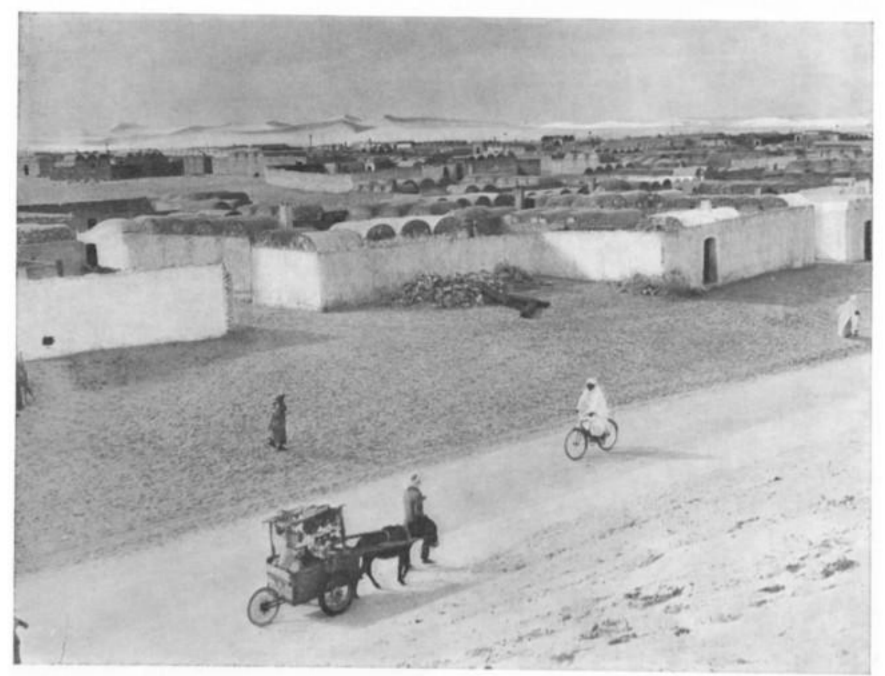


حوالي ندرومـة ( تلمسان )

الدار غلاف لوظائف طبيعية تتصدى للرياح بظهرها قرية في سوف

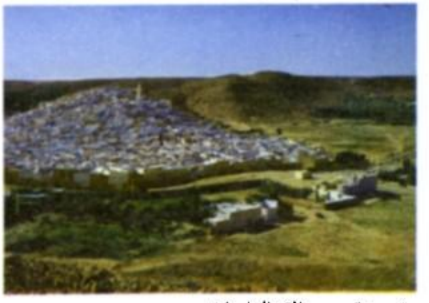
قصر القليعة القديم كان موقعاً حصيناً وعند قدميه تبدو القرى الجديدة بسيطة مثله وأصيلة



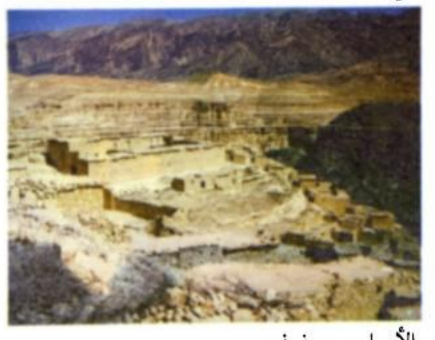


مزرعة ، ساحة ، إنها نواة قرية ديار ، عائلة كبيرة ... في عمالة قسنطينة ، وسط مزارع فسيحة .





بني يزقن عمالة الواحات



الأوراس - غوفي

سواء ، اتسعت المدن الحديثة تحت السيطرة الخارقة التي فرضتها مواد البناء الجديدة وأنماطها . ولم يبق من هذه المدن إلا الروح الذي احتفظ به بعض الناس الذين احتارت ضمائرهم احتراماً لها . وهكذا تولد مفهوم " المعالم التاريخية » عن هدم الأشياء القديمة التي اعترفت الانسانية والناس بجمالها ، وهي فكرة تهدف إلى الحفاظ على آثار الماضي . وقد كان هذا المفهوم عديم الجدوى قبل اليوم ، وذلك أنه لم يكن أحد يفكر في إعادة بناء منزله على شكل آخر إذا أصبح بالياً .

قبل عصر الآلة . ولكن لسوء الحظ لم يطبق قط

هذا المفهوم المحافظ إلا على ما كان يسمى بالمعالم ،

ففي حميع البلدان الافريقية والأوربية على حد

الماضي . وقد كان هذا المفهوم عديم الجدوى إن البادرة القديمة ، والدقة القديمة قد قبل اليوم ، وذلك أنه لم يكن أحد يفكر في خلدتا ، وموعظة تلك الهندسة المعمارية «الناجحة» إعادة بناء منزله على شكل آخر إذا أصبح بالياً . لا تزال حية تثير إغراء المهندسين المعماريين بل إن نمط الحياة نفسه لم يكن يتغير إلا قليلا العصريين الذين يعانون الكثير من تراكم المواد

العصريين الذين يعانون الكثير من تراكم المواد واختيارها إلى درجة أنهم لم يعودوا يعرفون كيف ينجزون أعمالهم .

وأهملت المنازل التي يتوسم فيها المرء التحام

على أن الانسان بقي ، في الاماكن النائية

التي لم تصلها الطرقات ، وفي الجهات الفقيرة

المحرومة من وسائل النقل وبالتالي من مواد البناء ،

التي كانت تكلف ثمناً باهضاً ، بقي على عادته

يستعمل ما منحته الطبيعة في عين المكان .

العقل واليد بصورة دقيقة مؤثرة .

10





آلات: في المزاب ، الأغواط ، الأوراس ، المزاب... وهذا الأخير يتحصل عليه بدلك السائل بواسطة عرجون انتزعت منه ثماره

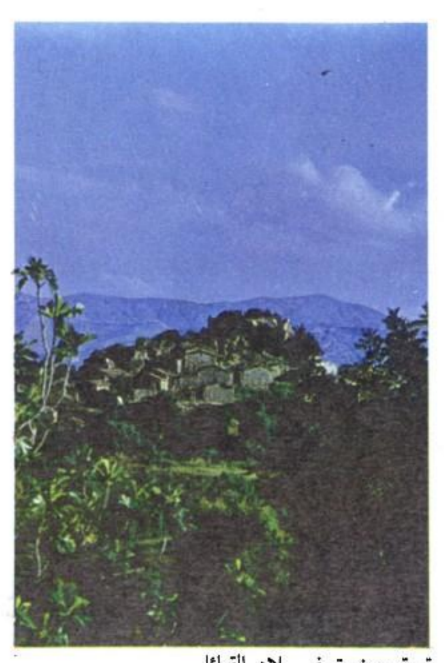
وأحياناً أخرى في مساحة جغرافية واسعة مشل بلد أو بلدين مجتمعين من البلاد الأوربية كيف أن عمل الانسان ، الذي حسنته الأجيال عبر القرون ، أسفر عن نتيجة حقيقية .

لقد اختار المهندس المعماري « لوكور بيزيي » مدرسة وحيدة لنفسه : هي أن يسأل فن البناء في الهندسة المعمارية القديمة والريفية . فأسفاره وجولاته في الشرق معروفة أكثر من تجواله في الجزائر ، الذي أثر على إنتاجه تأثيراً عميقاً لأنه وقع في سن النضج دون شك . فالنصوص التي كتبها في شأن ميزاب مثلا تهيب بذكاء بناة هذا العمران الذي يرجع عهده إلى القرون الغابرة ، وبالبساطة الواعية لتلك الهندسة المعمارية التي تمثل القدوة الفضلي . وتشير هذه النصوص خاصة إلى العلاقات الوثيقة بين الفلسفة و « الحياة الداخاية » التي تفوق أهميتها هنــاك أهميــة الحياة في أوربا بكثير ، والتي تعبر الهندسة المعمارية عن نمطها . ذلك الانسجام الذي نال إعجاب هذا المهندس المعماري الذي عرف كيف يحتفظ به ويبعثـه في كتــابه . إن الأمر لم يتعلق ، كمــا أكد ذلك بنفسه ، بوضع قاموس للزخرفة العربيـة ( الفن



لقد بقيت الجزائر ، لأسباب سهلة الادراك مهداً حقيقياً للهندسة المعمارية القديمة ، بينما زالت هذه الهندسة في بقية البلدان الأخرى أو تكاد ، أو على الأقل في قسمها المتعلق بمسكن الانسان .

فالجزائر ، وهي الأرض الشاسعة المختلفة المناخ والجغرافيا من الشمال إلى الجنوب ومن الشرق إلى الغرب ، التي تتوفر بها التربة والمواد البنائية المتنوعة ، والأرض التاريخية أيضاً ، التي غالباً ما كان الغزو الأجنبي يرغم أهلها على اللجوء إلى الجبال والحصون المنيعة ـ إن هذه البلاد تمثل عدة جهات تمتاز بالهندسة المعمارية الأصيلة والوحدة التي تأخذ بمجامع القلوب . ونجد اليوم في قرية واحدة في بعض الأحيان ،



قرية صغيرة في بلاد القبائل

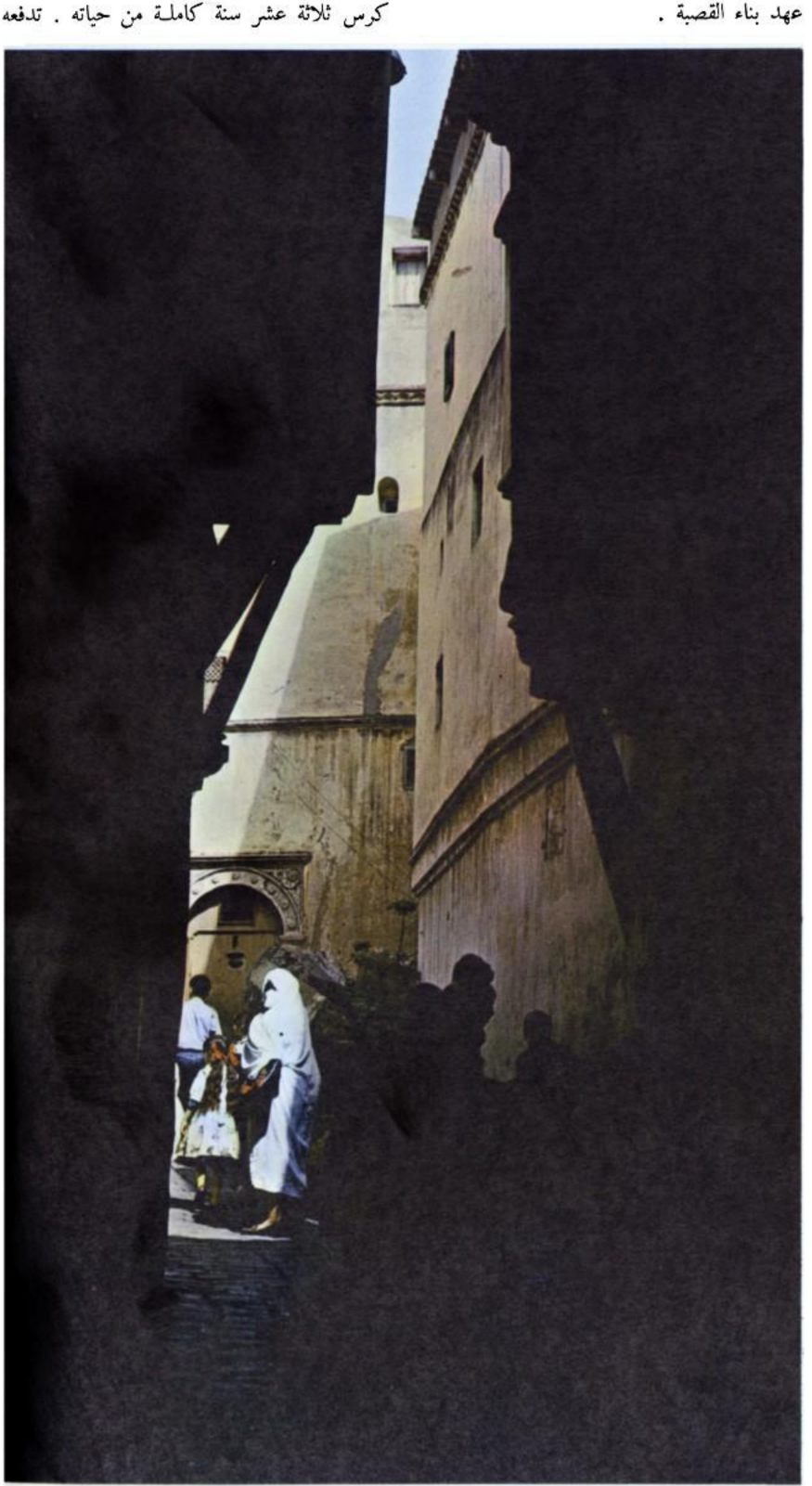
أما سطوح القصبة ، التي تبدو وكأنها درج هائل يهبط نحو البحر ، حيث يستطيع المرء أن يرى الفضاء والبحر ، فان " لوكوبيـزي " قد خصص استعمالها لبناء شقق تشرف على المناظر الخارجية ، واستعمال سقوفها التي لا وظيفة لها لأداء دور هذه الطرقات الواسعة لتيسير حركة المرور ، وهي طرقات لم تكن موجودة بعد في عمد بناء القصية

كل واحد يعلم كيف " أن المجلس البلدي الفرنسي " في ذلك العهد . الذي شعر بالاهانة والمس بعاداته التي لم تكن تخضع إلا للمصالح الخاصة ، لم يكتف برفض التصاميم المقترحة عليه فحسب ولكنه طلب من عامل العمالة أن يلقي القبض على هذا " المجنون " العبقري الذي كرس ثلاثة عشر سنة كاملة من حياته . تدفعه

المعماري العربي الاسلامي الحديث ) ولكن بتمييز الجوهر ذاته للهندسة المعمارية والعمران .

ثم واصل بحثه فأعطى مشالا عجيباً لما أسماه " بتمييز جوهر الهندسة المعمارية والعمران " فمن الدرس المستخلص من حي القصبة وأزقتها الضيقة وواجهاتها التي تبدو منعدمة النوافذ والآبار العميقة التي تجدها في فناء المنازل ، من كل ذلك احتفظ المهندس " لوكوربيزيي " بالبناءات العالية الخطوطية التي يمر بها طريق مفتوح لحركة مرور نشطة . وهذا يتفق مع المنطق تماماً . ذلك أنه لمس في الأنهج الضيقة " ظلالا ونسيماً " ومناعة المارة وانعدام ضجيج المحركات والأبواب والروائح وبخار البنزين . وقد عبر عن ذلك والروائح وبخار البنزين . وقد عبر عن ذلك يحميها هذا الرواق الممتد على طول واجهاتها من حرارة الشمس الشديدة .

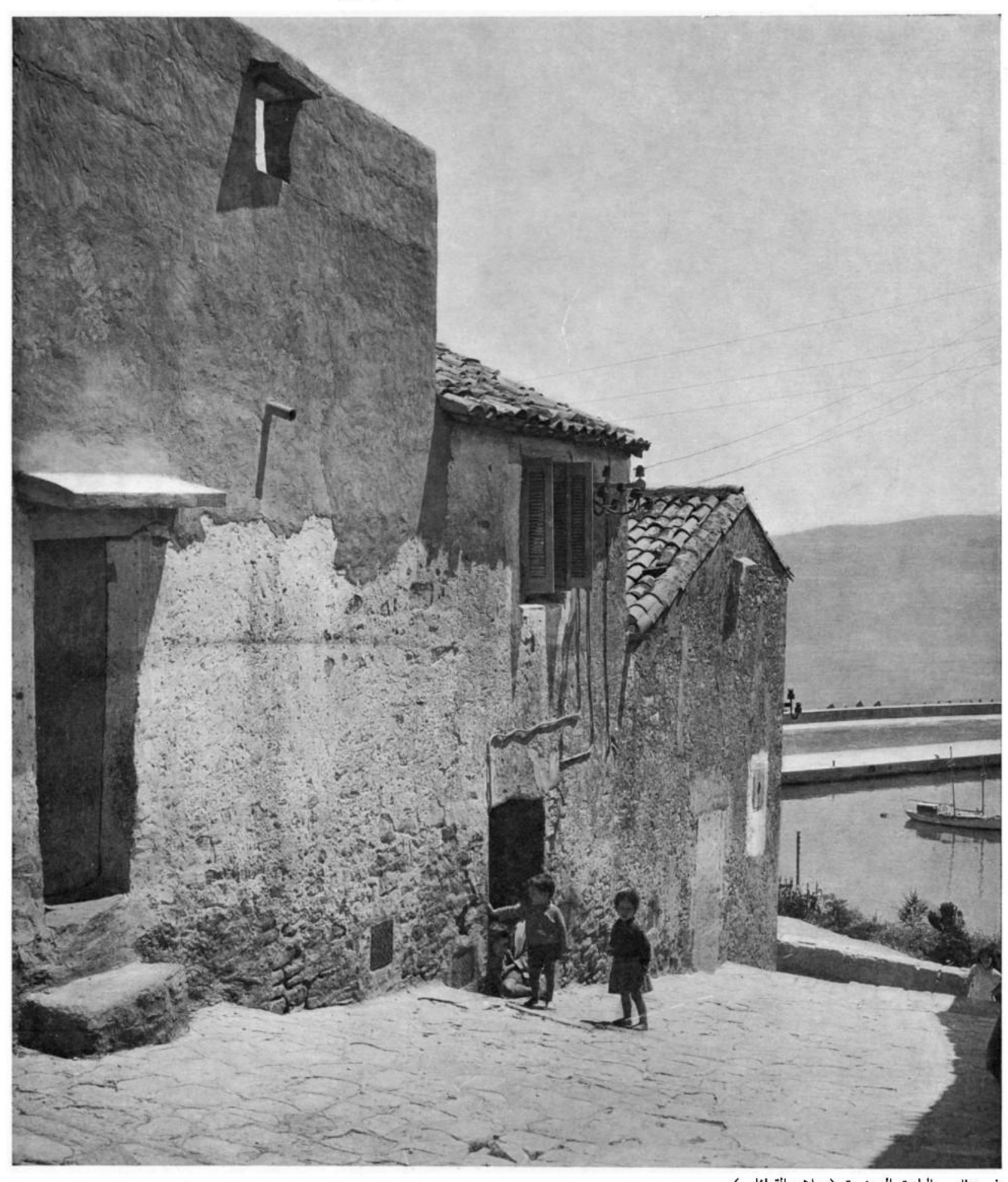
أما بخصوص الواجهات التي تكاد تكون عارية تماماً فانه لاحظ عن حق تلك النوافة الصغيرة ، التي تتخللها ، والتي تكاد تند عادة عن أنظار المتجول البسيط بترتيبها المنحرف لتمكين النساء الأكثر انزواء من الرؤية على طول النهج . وقد سجل بهذا الشأن : « لا أحد يواجه أحداً ﴾ والمواجهة هنا هي تلك المضايقة التي يشعر بها الانسان عند ما يفتح نافذته فيرى جاره المقابل لا أنه يستطيع أن يراه فحسب ولكنه يرى كل ما في داخل الغرفة . وقد عبر عن ذلك : « بنايات تتجه نحو الفضاء لا تتقابل فيها أنظار الجيران » . ولقد أعجب بما رآه في القصبة من أن مشاكل « الخلوة » و « الاضاءة » قد وجدت حلها في وجود فناء بكـل منـزل ، بينما حل مشكل « العمران » الذي يبحث عنه الناس اليوم لايجاد متسع للمشاة يحيط بالمباني ويحميها في وجود الأنهج الضيقة وكال ذلك بوسائل غير عصرية.



شارع في القصبة بالجزائر العاصمة . تطل النافذة الصغيرة على امتداد الشارع

### www.j4know.com

رغبته الجامحة في تكييف عبقرية هذه الخصائص الدائمة للهندسة المعمارية والعمران اللذين اكتشفهما في القصبة وفي الجزائر مع الوسائل العصرية . لذلك لا ينبغي أن نتحدث عن « نمط » الهندسة المعمارية الجزائرية ، ولكن عن الروح الجزائرية للهندسة المعمارية . وإذا كان المنزل في واحة ميزاب \_ تلك الناحية الصحراوية التي تقع



في دللس البلدة الصغيرة ( بلاد القبائل )

#### www.j4know.com

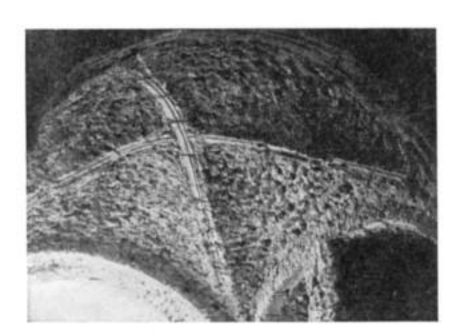
على 600 كم جنوب العاصمة ، والتى تمتاز بتاريخها الثقافي الحافل ـ إذا كان يبدو لأول وهلا لا يشبه في شيء المسكن في شمال الأوراس ، وإذا كان هذان المنزلان اللذان يشكل كل منهما قسماً من تلك الوحدة الكبرى ثمرة روح واحدة ـ فان نفس الخاصيات موجودة بهذا وذاك بالرغم من اختلاف الظروف والبعد والجغرافيا والمناخ . إن التاريخ نفسه أراد أن يجمع بينهما بتقارب روحي كبير .

إن الجهات الكبرى المختلفة للهندسة المعمارية الجزائرية تجمع بينها - مع قوة شخصيتها - ميزة رئيسية تتمثل في الحشمة والاعتدال وصفاء الخطوط والمستوى الانساني ، وفي ذلك التقشف الاسلامي الذي يجعلها تفضل دائماً الدقة و « الدخلانية » على اللمعان .

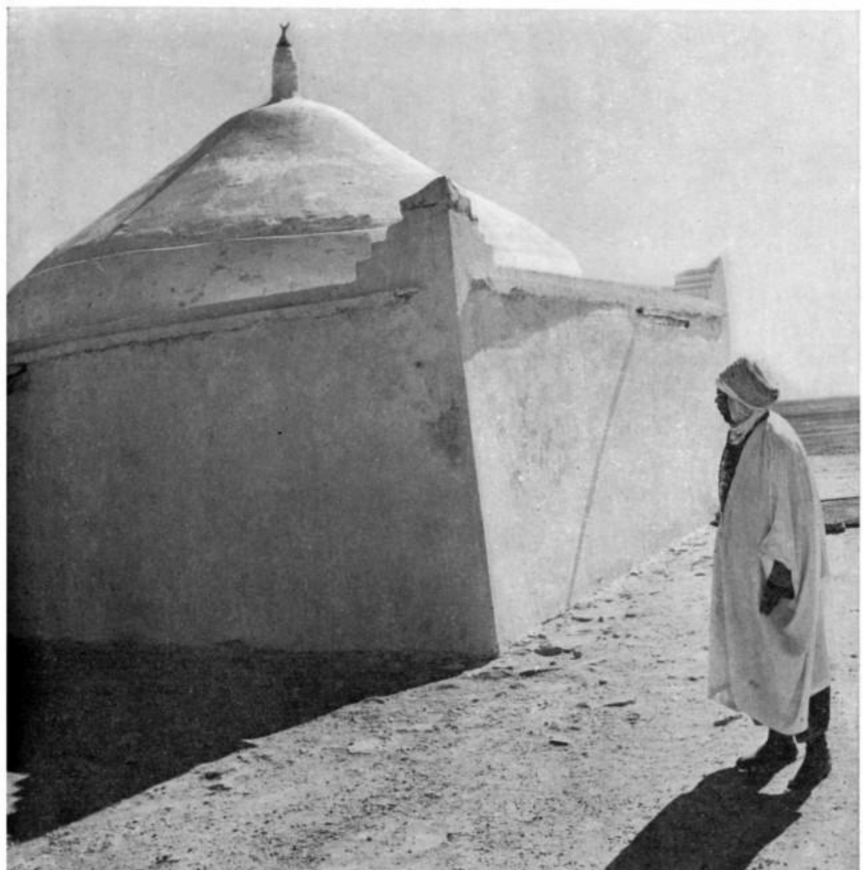
فالبادرة البناءة تتجلى في أصالتها وتقرأ بوضوح في أصغر منزل من منازل طولقة أو تيماسين وأكثرها تواضعاً. فالشاب المهندس المعماري في الجزائر (وفي أوربا وفي العالم) يجد هنا الدرس المطلوب ، إذ ليس بها ما هو عديم الجدوى أو زائد . وذلك أن عقل كل واحد قد أوحى بصناعة جزء من الدرج أو الطنف أو السقيفة بكثير من الشغف والسليقة في آن واحد ، إلى درجة أن المرء لا يستطيع إدراك ما يمكن أن تحتوي عليه البساطة من جمال إلا برؤية هذه الهندسة الرائعة .

فالزخرفة ، كما يتصورها العقل ، منعدمة من هذه الهندسة التقشفية بطبيعتها ، لكن كل عنصر من عناصر تكوينها زخرفة في حد ذاتها . وإذا أخذنا عارضة ما ، من تلك التي أشرنا إلى أهميتها فاننا نجدها بمثابة منفذ للتهوئة ، سواء بحكم ترتيبه فوق الواجهة إلى جانب المنافذ الأخرى التي توازيه ، أو بشكله الذي يشبه الورديات » المصنوعة من الحجر أو اللبن في الأوراس .

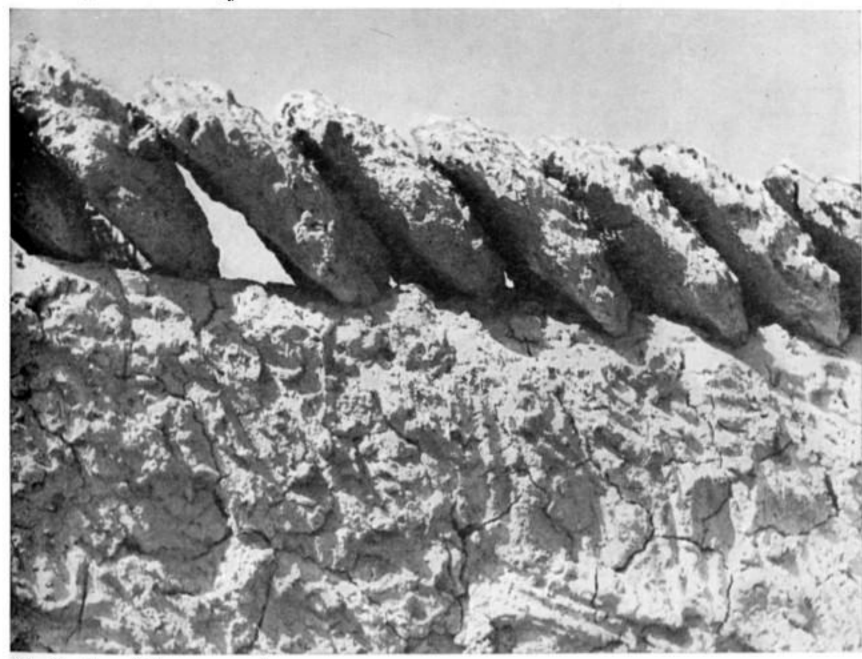
إن ناحيتي ميزاب وسوف هما الوحيدتان اللتان نجد بهما الهندسة المعمارية الجزائرية المحضة ، حيث كان استعمال الأقواس لا يختلف في المنازل عنه في المساجد . فالأقواس هنا لم تبن بالأسمنت ، الأمر الذي يسهل إنجازها ( مع الملاحظة أن هذه الجديدة لا تملائم بناءها ) ولم تكن أيضاً



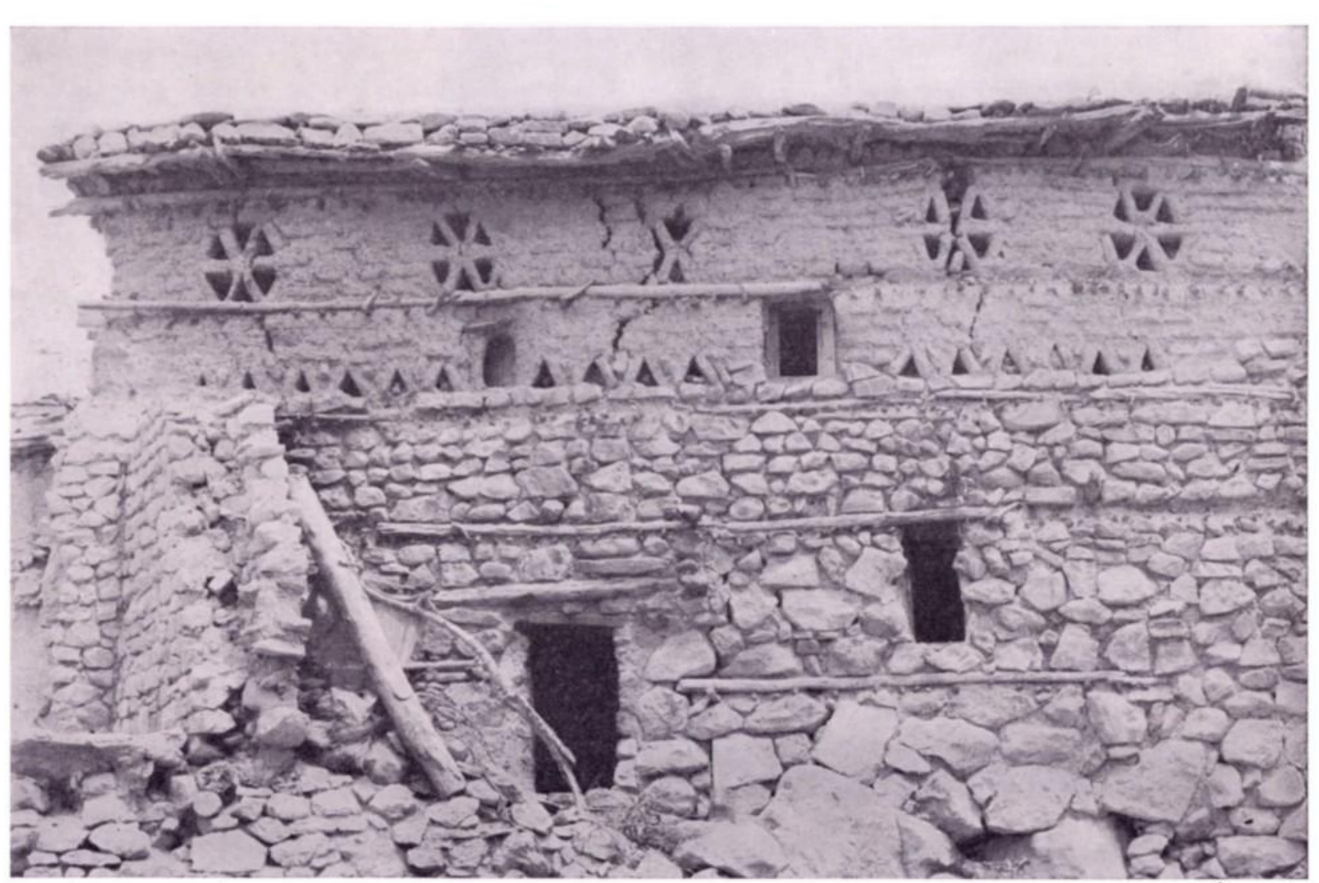
→ قبب في تاملهات ، ناحية توقرت



↑ إحدى قبب المقابر في المسيلة ( سيدي سعيد )



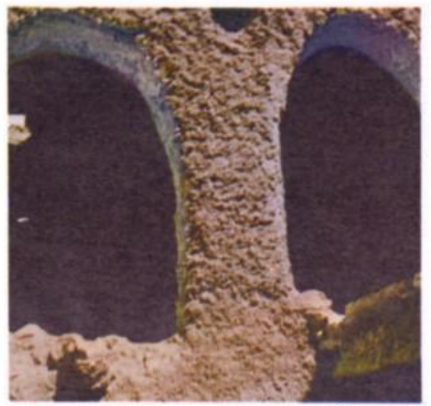
جدار سور من الطوب في الزيبان



دار في الأوراس

مصنوعة من الآجر أو الحجر المصقول ، كما نستطيع أن نرى ذلك في بعض المساجد أو في بعض أروقة القرى النادرة أو في المنازل الكبرى بالجزائر الشهالية \_ ولكن القوس الميزابي مصنوع من خوص النخلة ، الذي عوض أن يستعمل لاقامة البناء بقي ممزوجاً في البناء نفسه . وهو في حد ذاته زخرفة ، رغم أنه غالباً ما يكون الوحيد بالنسبة إلى الهندسة التي يتوجها .

فجمال هذا القوس يكمن في أن خوص النخيل لم يكن أبدأ متساوياً من حيث الحجم ، إذ أنه يختلف اختلافاً طفيفاً بالقياس إلى صف واحد من الأعمدة ، اختلافاً في العرض أكثر منه في الارتفاع .

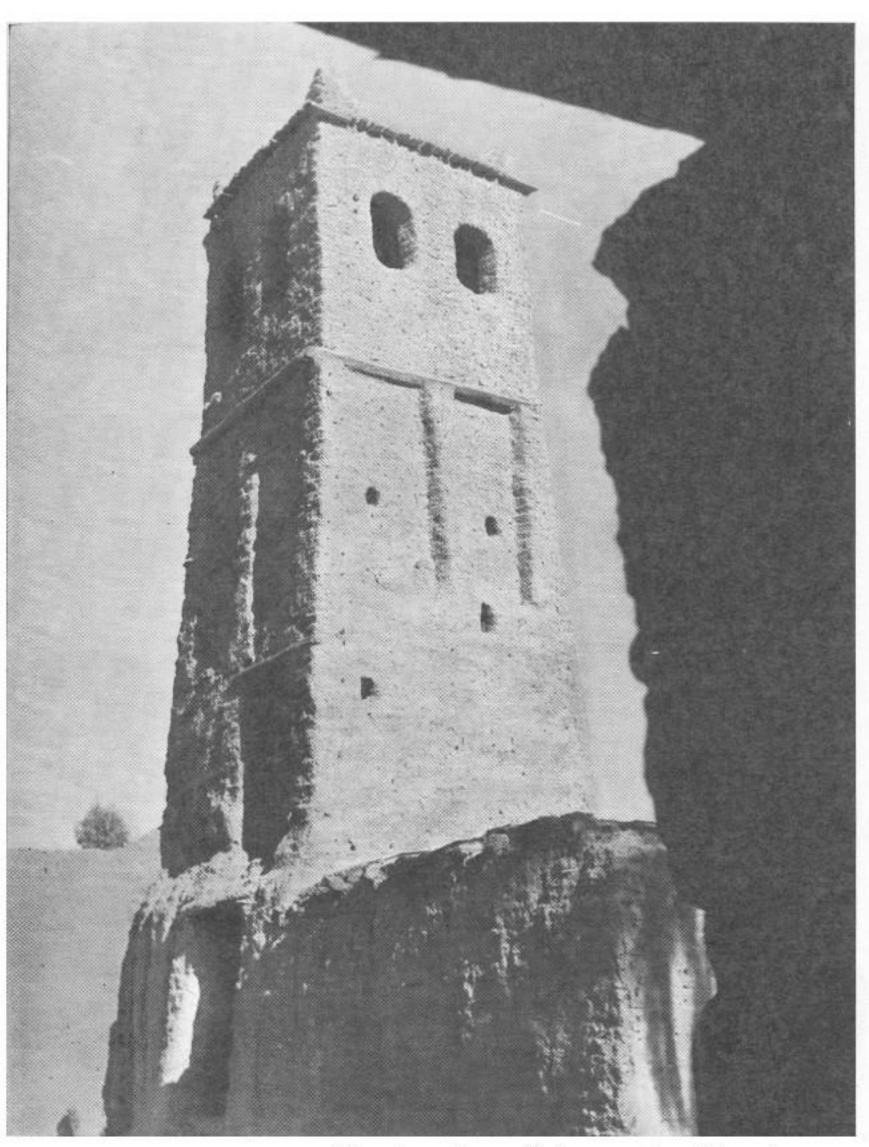


إحدى الأقواس العتيقة في المزاب ، العطولس

وبما أنه من المستحيل إيجاد خوص أكبر من تلك الأحجام المتساوية نسبياً ، فان القوس التقليدي في ميزاب يضفي على الجهة مستوى واحد ، سواء في المساجد أو في المنازل ، مستوى داخلي يشكل المستوى البشري بالذات .

إن هذه الروح نراها هنا تتجلى رغبة في التقشف ، ونراها في غير هذا المكان تتمثل في التقشف الضروري ، الذي يفرضه نقص الوسائل وقساوة المناخ وصعوبات الحياة ، وهي في كلتا الحالتين تبدو وكأنها جمال ساحر يحرك اليد الصانعة ، اليد التي تعرف كيف تصنع .

وسواء كمان الأمر يتعلق بقوس المدخنة ( الذي يكثر استعماله محلياً في الجزائر ) أو قوس



↑ صومعة من الطوب في سيدى الحافي ، رفيق سيدي عقبة



ديار محصنة ، وسطوح في بونورة ، المزاب

الدرج أو السطوح الجمياة الترتيب المتعددة أو بذلك القرميد المسمى « بالروماني » والذي نراه في المساكن القبائلية ، فان كل ذلك يشكل أحد الآثار الأخيرة الحية من آثار الانسان المهندس المعماري . إن الانسان الذي يقطن المدينة أصبح يجهل فن البناء ، لأنه صار مقيداً بكثير من المتنوعات الظاهرية والعتاد ، وحائراً ، أكثر من المهندس المعماري نفسه ، في الاختيار المعروض عليه في الأنهج أو في المجلات المختصة وغير المختصة ، التي لم تكن في يوم من الأيام وسيلة الأرياف ، في داخل الجزائر ، لا يزال يعرف فن البناء ؛ يعرف كيف « يعالج » الحجر أو اللبن ( الطوب ) بدقة لم يعرفها إلا القليل من البناة أو المهندسين في العالم . وقد آن الأوان أن



دولمان بونوارة



دولمان بونوارة

نطلب منه إفادتنا بهذا العلم الثمين قبل أن يغريه التقدم المتزايد فيحمله على النسيان .

إن تأليف كتاب في هذا الفن لا يكفي لابراز كل جوانبه . لأن ذلك لا يعدو أن يكون سردأ للخطوط الكبرى للهندسة المعمارية الجزائرية لا غير ، وهي الهندسة المعمارية التي تبحث عن الطبيعـة وتريد أن تكون في مأمن من أخطـارها في آن واحد ، والتي تعبر عن فلسفة حياة بسيطة ومثالية . لقد ذهب الناس مذاهب شتى في تشبيه هذه الهندسة المعمارية بتلك التي تريد « الموضة » أن تفرضها على جميع بلدان حوض البحر الأبيض المتوسط في صورة نموذجية تمثل واجهات كبيرة بيضاء تتخللها نوافذ صغيرة بأقواس . وهو تبسيط للأشياء يجب الاحتراز منه . فالعالم الحديث لا يعكف أبداً بصورة كافية على ما تركـ الأجداد

#### www.j4know.com

من رسوم . والجزائر تملك اليوم من هذه الرسوم ثروة لها قيمتها تجعل من هذا البلد ـ بالإضافة إلى جمال المواقع ـ أرضاً مأثورة ومفضلة .

إن المهندسين المعماريين الجزائريين يستعدون اليوم للحفاظ على هذه الثقافة المتمثلة في معالجة الحجارة والتربة والمادة التي بقيت من حيث تنوعها على حالتها الخالصة ، وإبراز قوتها وأصالتها ودرس خصائصها الدائمة إلى الوجود ، إلى الناس.

## الجانب التاريخي

إن وضع جزء من صخرة أو صخرة منبسطة ، ووضع أخرى ذات زاويـة مستقيمة ثم ثالثة موازية للأولى وتغطية هذه « الجدران » الثلاثة ببلاطة ضخمة ، تلك هي البادرة البدائية الأولى في البناء ، وذاك هو ما يسمى كليوباترة سيلين بالنصب .

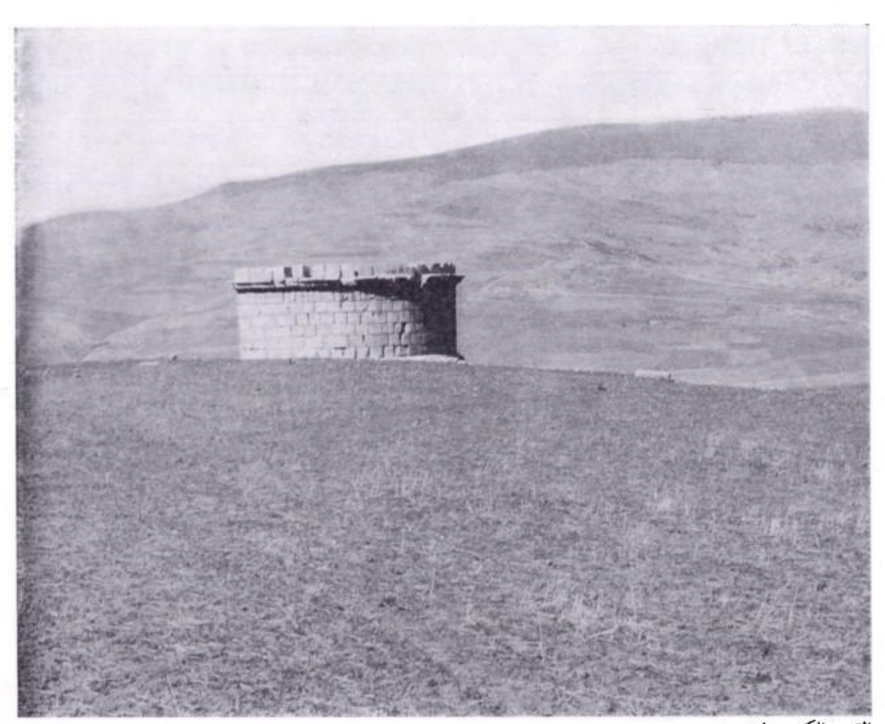
فالانسان ، ذلك الكائن الضعيف جسمانياً ، الذي تربيه أمه وتعتني به ويغذيه أبوه خمس حياته ( ربع حياته اليوم ) خلافاً لدنيا الحيوان ، إن هذا الانسان كان دائماً في حاجة إلى مأمن . ويبدو أيضاً من البحر على مسافة بعيدة والانصاب ليست بمآمن ولكنها لحود . والانسان ، واليوم أيضاً يصلح مناراً للصيادين

بنت كليوباترة الكبيرة وأنطوان زوجة جوبــا نامت طوال قرون في هذا القبر الذي يبدو عبر المتيجة



خلافاً لدنيا الحيوان إلى أن يحصل العكس ، كان أيضاً في حاجة إلى البقاء ، إلى ضرائح لدفن الأموات وإلى إله أو أكثر لطمأنة روحه .

لم يتوصل علماء التاريخ إلى تحديد عهد الانصاب في الجزائر بصورة مضبوطة . ومعلوم أن هذه الأنصاب تضم أحياناً - علاوة على الاجسام المدفونة - جواهر من النحاس ، ونقوداً ترجع إلى عهد قرطاجة أو نوميديا ومصنوعات فخارية . والأشياء التي استطاع العلماء ضبط تاريخها ترجع إلى القرن الثالث أو الثاني قبل الميلاد . ولعل الناس الذين خلفوا تلك الأنصاب ، الميلاد . ولعل الناس الذين خلفوا تلك الأنصاب ، أو البعض منهم على الأقبل ، كانوا يعيشون في أو البعض منهم على الأقبل ، كانوا يعيشون في تشكل وقاية مؤقتة كاملة من البرد أو الحرارة أو يبوت من الحجر أو من التربة الكثيفة ، التي الحيوانات الضارية . وبهذا الصدد نجد في حي من أحياء بسكرة القديمة بيوتاً من اللبن (الطوب)

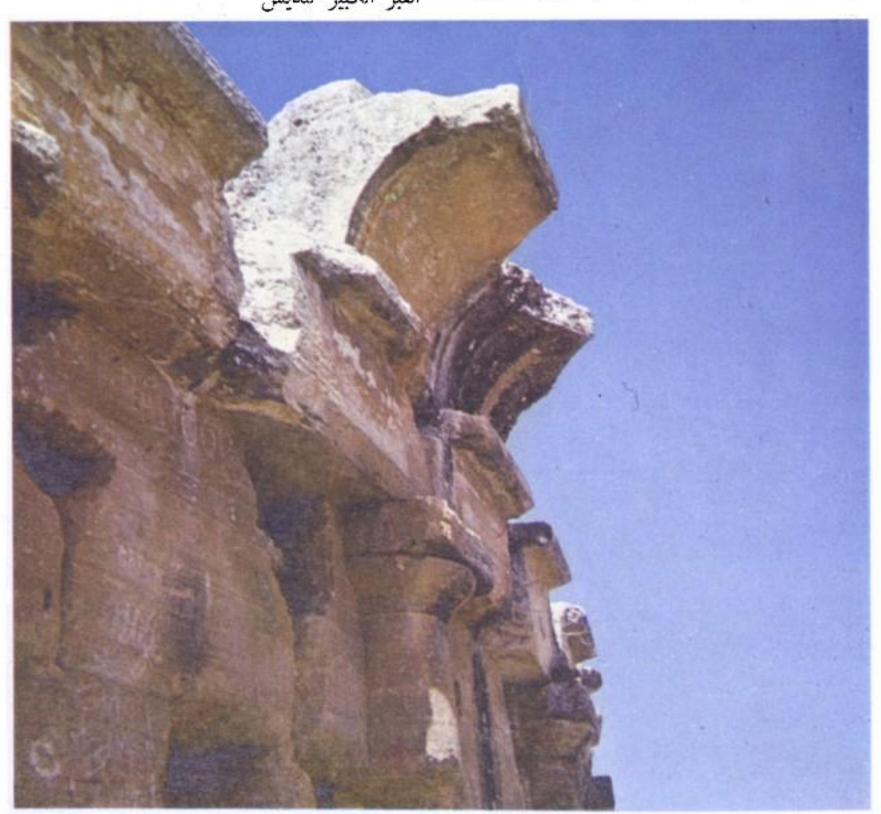


القبر الكبير لتديس

لا تكاد تتميز عن الطبيعة التي خرجت منها ، مما يعطينا فكرة عن ميزة هذه البيوت التي غالباً ما تكون جد جميلة ، ولكنها قابلة للاضمحلال مع طول الأمد .

إن الاهتمام بالبقاء ، الذي طغي على الحاجة إلى المأمن ، قد خلف في الأرض الجزائرية أول رسوم تدل على الرغبة في البناء بقيت واضحة حتى عصرنا هذا . وقد تم اكتشاف حقل بقرية الركنية بالقرب من قسنطينة يضم 3000 نصب . ومن المؤكد أن هناك حقولا أخرى من هذا القبيل لا تزال مجهولة .

لقد كانت الضرائح موجودة في الجزائر قبل الفتح الاسلامي وقبل الاحتلال الروماني بالذات، ثم في العهد الروماني نفسه . وكانت هذه الضرائح المحلية المستديرة الشكل تسمى « شيشي » لأنها تشبه « الششية » . وقد كانت هذه اللحود ، التي يتراوح قطرها بين ثلاثة وخمسة أمتار وارتفاعها



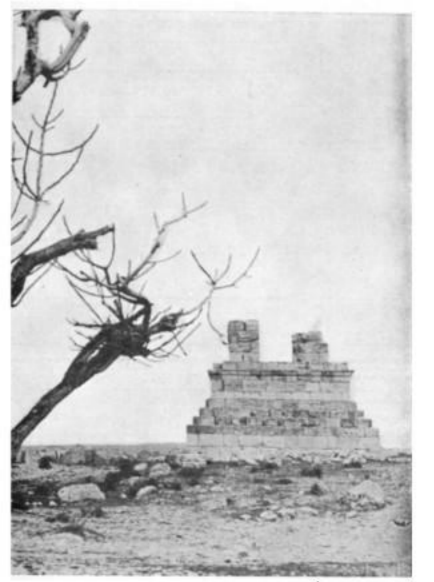
بين مترين وثلاثة أمتار ، تمثل بناءات صغيرة . يستهوي الأنظار من بعيـد ، مثـل كـل القبور إذ أنها كانت تبني بالحجارة المنبسطة بغير ملاط الكبرى لذلك العهد . وتسقف بملاطة أو عدة أملطة . ونجد على هذا الشكـل المستدير أيضـاً ( مع الفـارق العظيم في الواقعة جنوب العاصمة الشرقيـة حيث يوجد قبر الحجم) « مدرسن » الأوراس الشهير ، الـذي مربع الشكـل على جانب كبير من الأهمية ، يرجع تاريخه إلى القرن الثـاني أو الثـالث قبـل يرقد فيه أحد كبـار المحاربين البربر ، ربما كان الميلاد . وتعلو هذا الأثر التاريخي قبة هائلة على ماصينيصا . ويوجد هذا القبر بالضبط في موقع شكل مخروط مدرج . إن الحجر المصقول الـذي جبلي يبدو للنـاظر من بعيد ( إذ أنه يشرف على تتكون منه هندسته المعمارية يدل دلالة واضحة قسنطينة وسهولها الفسيحة التي تمتد حتى أبواب على إمكانيات البناء في ذلك العصر . وفي هذا الأوراس )! فهو بمثابة قاعدة ضخمة مكونة من المضمار نشير إلى ضريح آخر من هذا القبيل ، الصخور الكبيرة المصقولة والمنقوشة بدقــة . وقـــد أي ما سمي خطأ « بقبر المسيحية » . ونقول خطأ كانت تعلوه أعمدة تهدمت اليوم ، يحتمل أنها لأنه يكاد يكون من غير المحتمل أن يضم هـذا كانت مغطاة بسقف هرمي الشكل تحيط به أطناف الضريح رفياة كليوباترا سيليني ، بنت كليوباترا الشهيرة . ولو سلمنا بصفة ذلك ، أصحيح أن « سيليني » كانت تدين بالمسيحية ؟

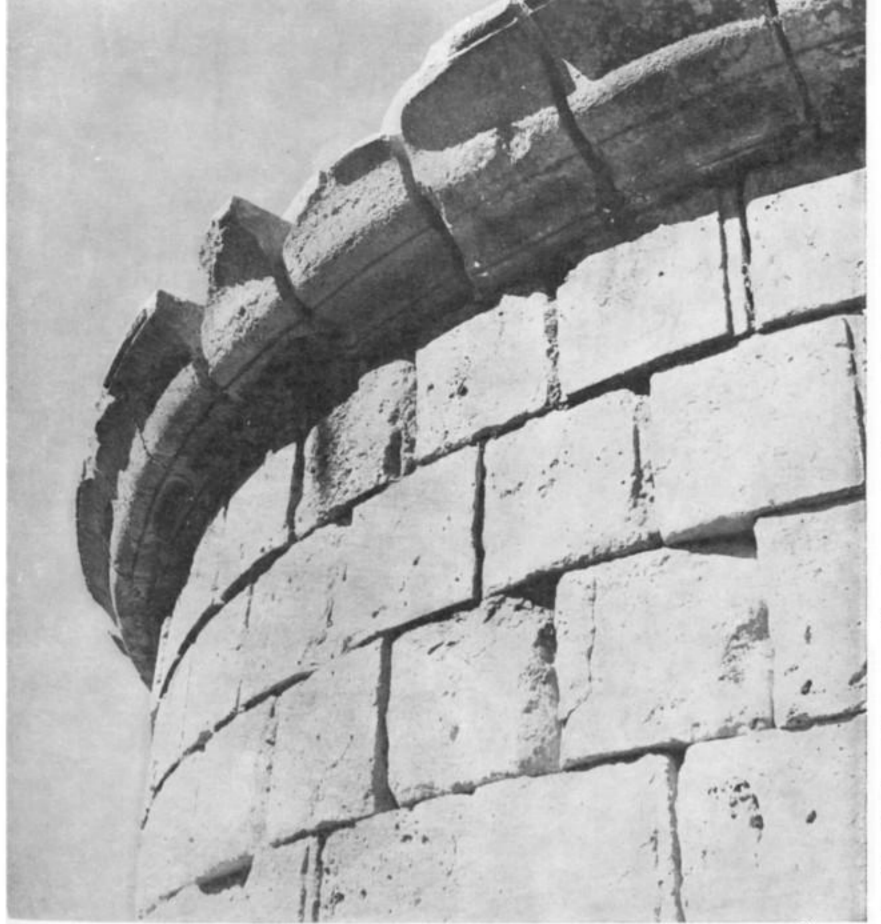
> ومهما يكن من أمر فان هذا الضريح يشكل بالنسبة إلى المصرية الصغيرة منظراً طبيعياً مزدوجاً : منظر سهول متيجة التي تحدها جبال الأطلس التلي جنوباً ، وامتداد البحر المتوسط شمالاً .

> لقد كمان باب هذا الضريح على شكل مقصلة ، أي كان مكوناً من بلاط كبير ينزلق بين قطعتين من الحجر المصقول ، وينفتح عملي دهليز حلزوني الشكــل ، مبني بالحجر المصقــول الجميل وينتهي في أعـلاه بحنيـات تشبه المهد ، ويؤدي هـذا الدهليز إلى المكـان الذي يرقـد فيه الموتى ، والذي داسته الأقدام قبل أن يكتشفه علماء الآثار .

> وهناك ضريح آخر في أهبة الضرائح الرومانية ، ونعني بذلك ضريح « تديس » المستدير الشكل ، الذي أقامه أحد الجزائريين لنفسه وهو على قيد الحياة . ويبلغ قطر هـذا القبر حوالي عشرة أمتـار ويرتفـع سفحـه في صورة منحـدر

ولنبق في ضواحي قسنطينة ، أي في الخروب

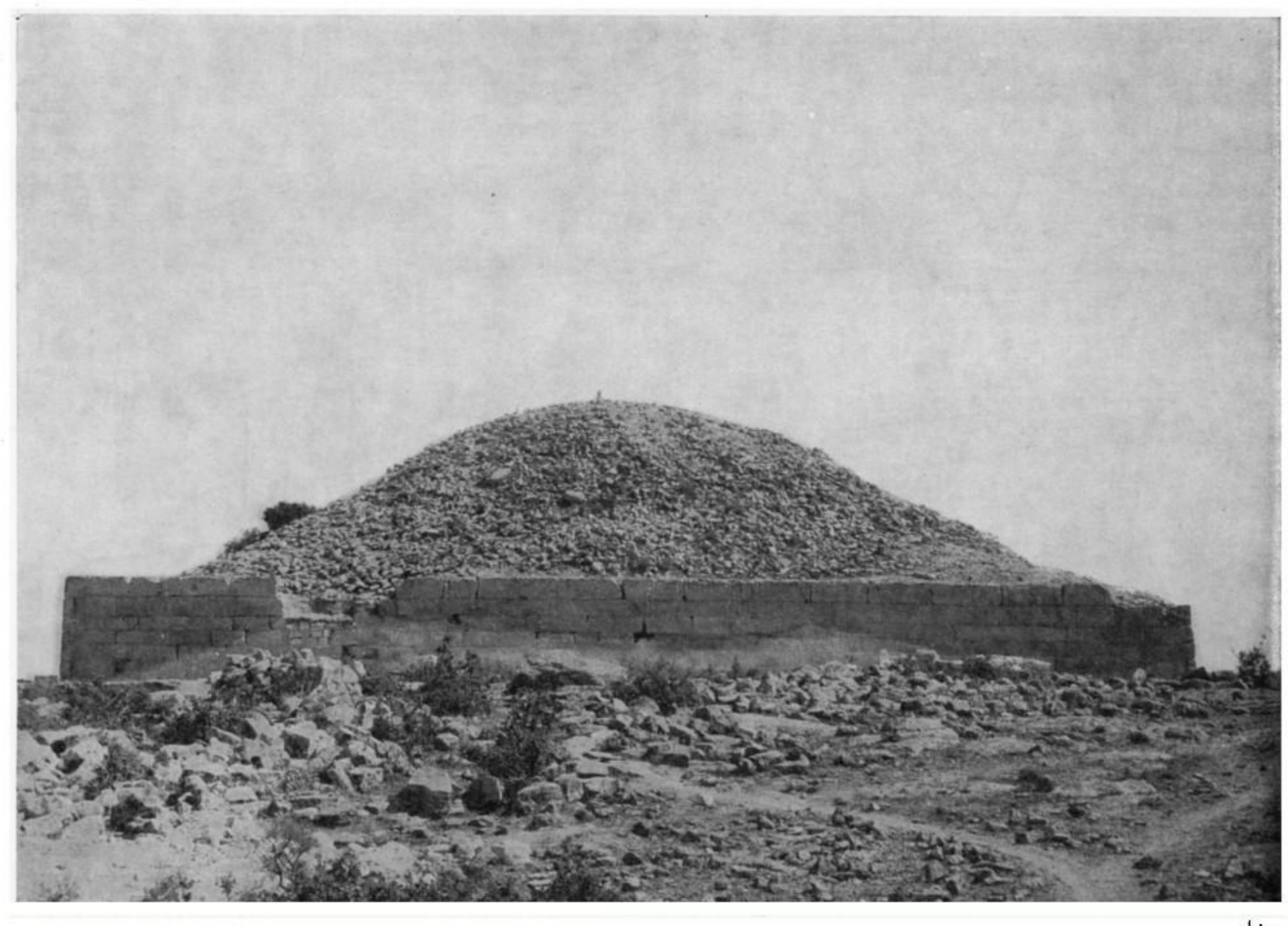




القبر الكبير لتديس

رشيقة . أما الاتراس (تذكار النصر) فانها منحوتة في الصخور . وقد كان هذا القائد يرقد في تابوته المزخرف بالفضة مع خوذته وأسلحته ودرعه المشبك (كل هذه الأشياء معروضة اليوم في متحف قسنطينة).

وفي ناحية الهقار ، بقرية « عبانسة » الواقعة قرب تمنراست بني قبر الأميرة « تين هينان » قبل الفتح الاسلامي بقليل . لقد قدمت هذه الأميرة ، أم قبائل الطوارق النبلاء من « تافيلالت » . ويمتاز قبرها عن تلك التي ذكرناها بخاصية كبيرة : فهو لم يكن ضريحاً فحسب ولكنه كان ـ وهذا جد محتمل ـ قلعة فحسب ولكنه كان ـ وهذا جد محتمل ـ قلعة كانت تسكنها الأميرة وجندها قبل أن تتداعي من





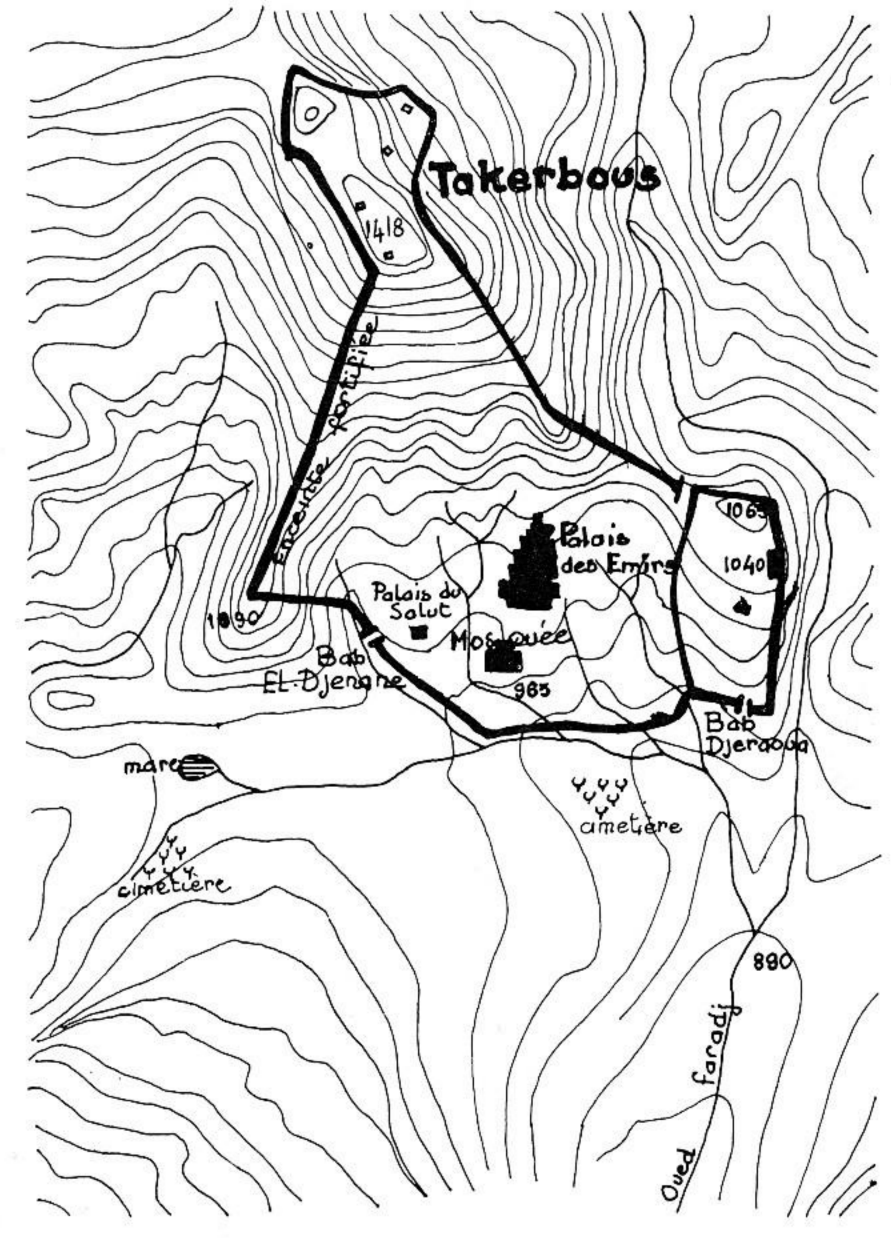
فوقها القاعـة وهي راقدة على سرير من الخشب المنقوش ، حاملة لبـاساً من الجلد الأحمر وجواهر من الفضة والعقيق والذهب .

وتتكـون جدران هذه القلعـة الكثيفـة من حجارة كبيرة متناسقة (تتراوح كثافة الجدران وسبعين سنتمترأ ) . ومن الخارج تبـدو هذه



الجزائر في القرن السابع عشر





تصميم قلعة بني حماد

Echelle:
500 400 300 200 100 0 500 1000m

الجدران منحنية ليس بها زوايا . أما الغرف الحادية عشر الداخلية فانها بنيت على شكل منحرف غير منتظم الأضلاع ، وتتصل ببعضها دون أن يكون لها دهليز مركزي . ولهذه القلعة باب واحد فقط ، الأمر الذي يدل على أنها قلعة . إن هذا النمط للهندسة المعمارية ، الذي لم يدرس إلا قليلا سيجلب الاهتمام مرة أخرى من دون شك ، إذ أنه يتعلق بأول بادرة بنائية في الهقار ، وهذا يستحق أن يشار إليه .

هل كان الانسان لا يبني إلا لنفسه فقط ؟ ذلك أنه لم يحصل العثور على مساكن معاصري هذه القبور التي تحدت الزمن مع ذلك ، أو أن الحضارات المتبالية كانت تكتسح بعضها البعض في تلك العصور القاسية ، عصور الغزو والحروب، فلم تحترم سوى هذه الضرائح إحتراماً للشعوذة والخرافات ؟

لقد قامت مملكة الأمراء في ضواحي تيارت من القرن السادس إلى القرن السابع بعد الميلاد ، ببناء الجدار . ويعلو هذا الجدار المربع التصميم بناء آخر على شكل هرم مدرج ذي زوايا غير حادة . ومما لا شك فيه أن هذا البنيان كان مكللا بسطح ، الأمر الذي يذكرنا بهيكل القربان أو الضحايا . ولعل هذا السطح كان محلا للقربان أو الضحايا . ولعل الدرج قد عرف ارتقاء الجماهير إلى القمة فكل ذلك محتمل . ويحيط بهذا النصب التذكاري سور مربع الشكل هو الآخر ويبعد عنه بعدة أمتار . ويتكون الحائط العمودي الذي يفوق الدرج ارتفاعاً من الحجر المصقول .

وهناك أيضاً مدخل يؤدي إلى الرواق على شكل مربع أيضاً قد بنيت في أركانه الأربعة قبور كلها في اتجاه واحد ، أي تتجه نحو الشرق . وفي الغرف تصطف القبور على طول الجدران .



المعمارية تكمن في الحنيات التي تشبه قليلا أبراب المنازل القبائلية الحالية . الحنيات الرومانية ، والتي تنتهي في أعلاهــا بعقد منكسر فوق الغرف أو بعقـد يشبـه المهـد فـوق ونعمق البحث ، علاوة على الدراسات التي تمت الأروقة ، مغطى بالأملطة العريضة الطويلة التي بعد ، حول الهندسة المعمارية للضرائح في الجزائر، تحتل عرض الدهليز كـله وترتكز على الجـدران التي لم ننته بعد من معـالجتها . غير أننا سنتطرق من كل جانب. ونجد فوق هذه السقوف المغطاة إليها من الآن فصعدا في نطاقها الحديث. بالأملطة فراغاً مغطى هو الآخر بالملاط. ومن فالقبور التي سنذكرها بصدد الحديث عن الهندسة شأن هـذا الفراغ ، الـذي يبلـغ ارتفاعه سبعين المعمارية التي تحيط بها هي الضرائح الاسلامية . سنتمتراً ، أن يخفف من ثقل الغطاء الذي قلنــا ذلك أن عهد الاحتلال الروماني وهندسته المعمارية أنه مكون على شكل هرم مدرج مملوء بالضرورة، في الجنزائر قد درس كثيراً ، مما لا داعى وبالتالي ثقيل جداً . أما الأبواب الداخلية المؤدية للوقوف عنده طويلا . على أنه ينبغي أن نلاحظ

إن أصالة هذا البنيان من حيث هندسته إلى حد الغرابة تلك النقوش التي نجدها على

من المؤكد أنه يبقى علينــا أن نقول الكثير إلى الغرف فانها تمتاز بنقش بارز هندسي يشبه أن الرومان قد عملوا على تطوير مظاهر العظمة في مدنهم الجزائرية بتدر تطور الحياة العمومية .
لكن الميادين الفسيحة وألعاب « السرك » والمسرح لم تكن لتؤثر تأثيراً حقيقياً على الحياة المحلية . وباستثناء الحمامات ، حيث كانت تلتقي نخبة الشباب ، والتي فقدت هي الأخرى جانبها « التأسيسي » للحياة العصرية ، فان جميع التظاهرات الأخرى والأماكن العمومية لم يبق لها أثر في الخضارة الاسلامية التي تلت العهد الروماني ، فطبعت الأشياء بروحها . وخلافاً للآثار الرومانية فان نمط البيوت التي تمتاز بالفناء (وسط الدار) ، فان نمط البيوت التي تمتاز بالفناء (وسط الدار) ، المذي هو علامة من علامات الحوض المتوسط لحماية الداخلية العائلية ، قد بتي على حاله دون أن يستطيع أحد أن يقول أكان نمطاً مغربياً تلقائياً أم لا .

لقد بدأ الفتح الاسلامي في الجزائر حوالي القرن العاشر الميلادي بفتوحات عقبة بن نافع في

القوة والأناقة باب فوكه بقي الشاهد الوحيد لروائع بني حماد في بجاية

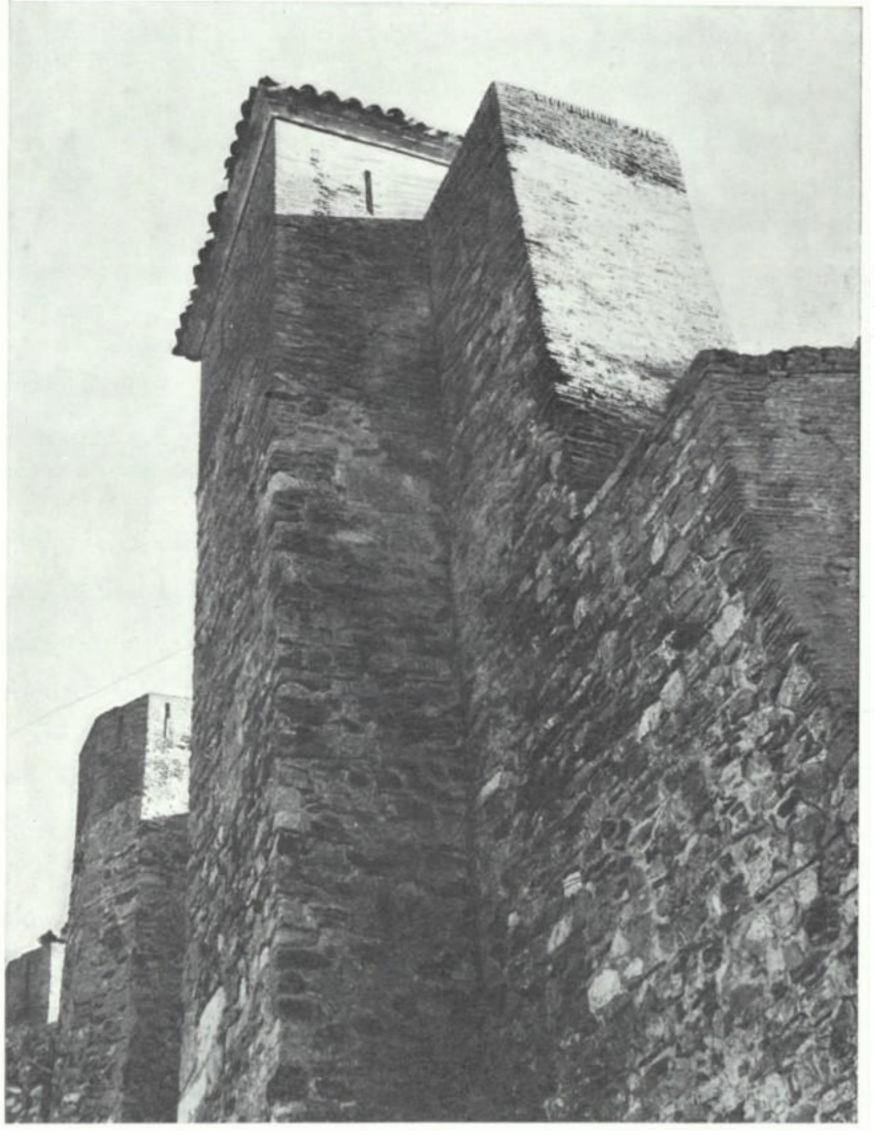


↑ ملاط في اسدراتن ، منظرعصري

عهد دولة الأمويين ببغداد . وفي القرن الشامن الميلادي قيام الأمويون ، ومن بعدهم العباسيون بفتح إسبانيا ، ممهدين بذلك لخلق مهد للهندسة المعمارية الأندلسية المسماة « بالاسبانية - العربية » .

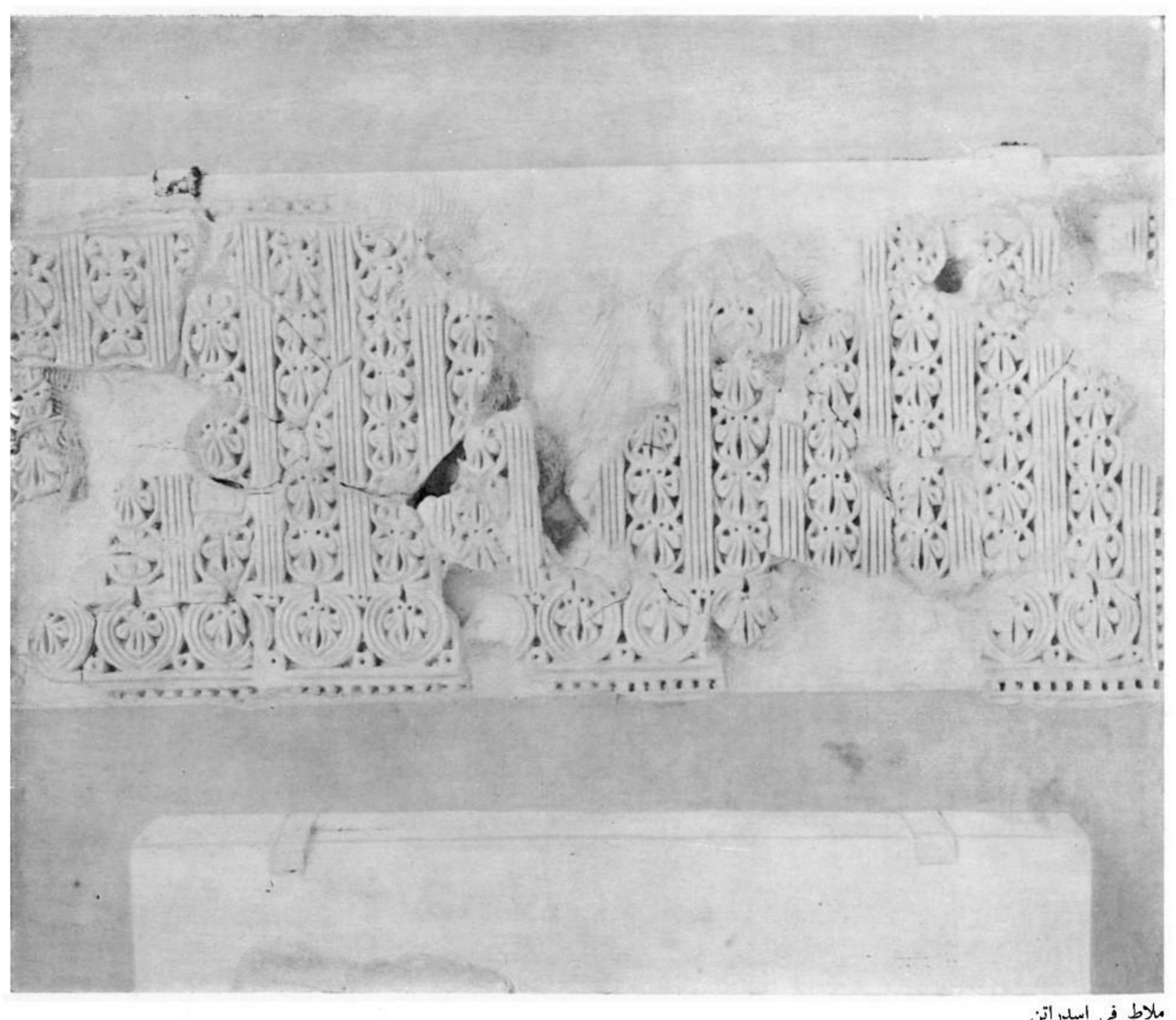
وفي القرن التاسع كان سكان المغرب يخضعون إلى ثلاثة أنواع من الحكم: الادريسيين في فاس ، العباسيين في القيروان ، الرستميين في تيهرت ( بالقرب من تيارت الحالية ) .

لقد وفد ابن رستم إلى الجزائر من بلاد الفرس ، فاختاره المحاربون وطبقة النبلاء البربر الذين اتبعوا الخوارج في معتقدهم قائداً لهم . فالمذهب الاباضي يسوى بين المسلمين العرب وغير العرب ، وهذا ما استحسنه البربر الذين كانوا حديثي عهد بالاسلام ، ويأمر بالتقشف والزهد



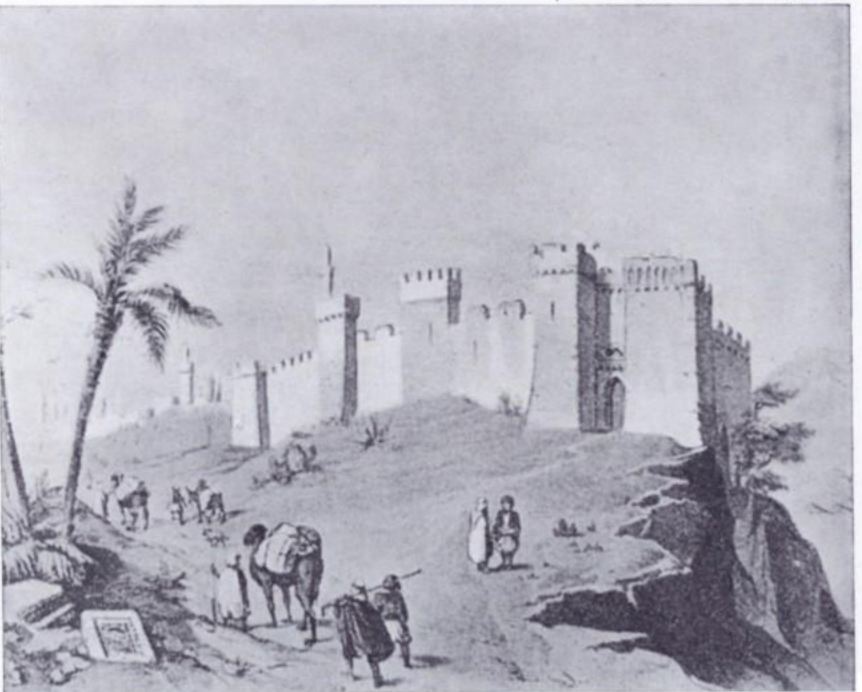
في العيش والسكن ، وهذا ما يعنينــا بالدرجــة الأولى ، وبذلك كان يتجاوب مع مزاجهم الكريم والمتقشف في آن واحد . وكـل واحد يعرف قصة الامام ابن رستم الذي كان عليه أن يستقبل وفدأ أجنبياً جاء لزيارته وتقديم الهدايا له . فقد كان جاثماً على سقف بيته يضع بنفسه الملاط الذي يقدمه له عبده بعد أن يعجنه . فرمم السقف ثم حيا ضيوفه ، وذهب يغسل يديه ويبدل لباسه ، ثم استقبلهم في منتهي البساطة .

إن هذا الميل إلى التقشف والعدالة أيضاً قد برهنت عليه الجزائر في جميع العصور . فهو لم يكن يتجلى في الميادين الدينية فحسب ولكن في الميادين الأخرى أيضاً ( لم تكن الدوناتيـة في الجزائر الرومانية هي المذهب المسيحي الوحيد الذي يمتاز بالصرامة ) . ولنذكر في الميدانين السياسي والاجتماعي ، ثـورة الأهـالي التي أقلقت المحتلين





صومعة مسجد المنصورة الضخم



الأجانب . فقد كانت هذه الثورة ، ثورة الفلاحين البربر في الجزائر ، تمتاز بطابع المساواة .

وفي القرن العاشر الميلادي كانت الجزائر المسلمة قد احتفظت بقادتها المحلين الذين خلدوا وبالتحالف مع خلفائهم في بغداد وفي القيروان الممالك التي كونها العرب . وقد لجأ بنو رستم ، بعد هزيمتهم في تيهرت ، إلى «إسدراتن » بالقرب من ورقلة ، بينما قام بنو حماد والزيريون في «أشير » وقلعة بني حماد وبجاية بانشاء قصورهم ومدنهم الخاصة . وقد تمت دراسات وافرة في تاريخ قلعة بني حماد ، تشيد بازدهارها خلال القرن الحادي عشر بأكمله . وقد نجحت خلال القرن الحادي عشر بأكمله . وقد نجحت في إخفاء القيروان التي كانت تشرف على الانحطاط .

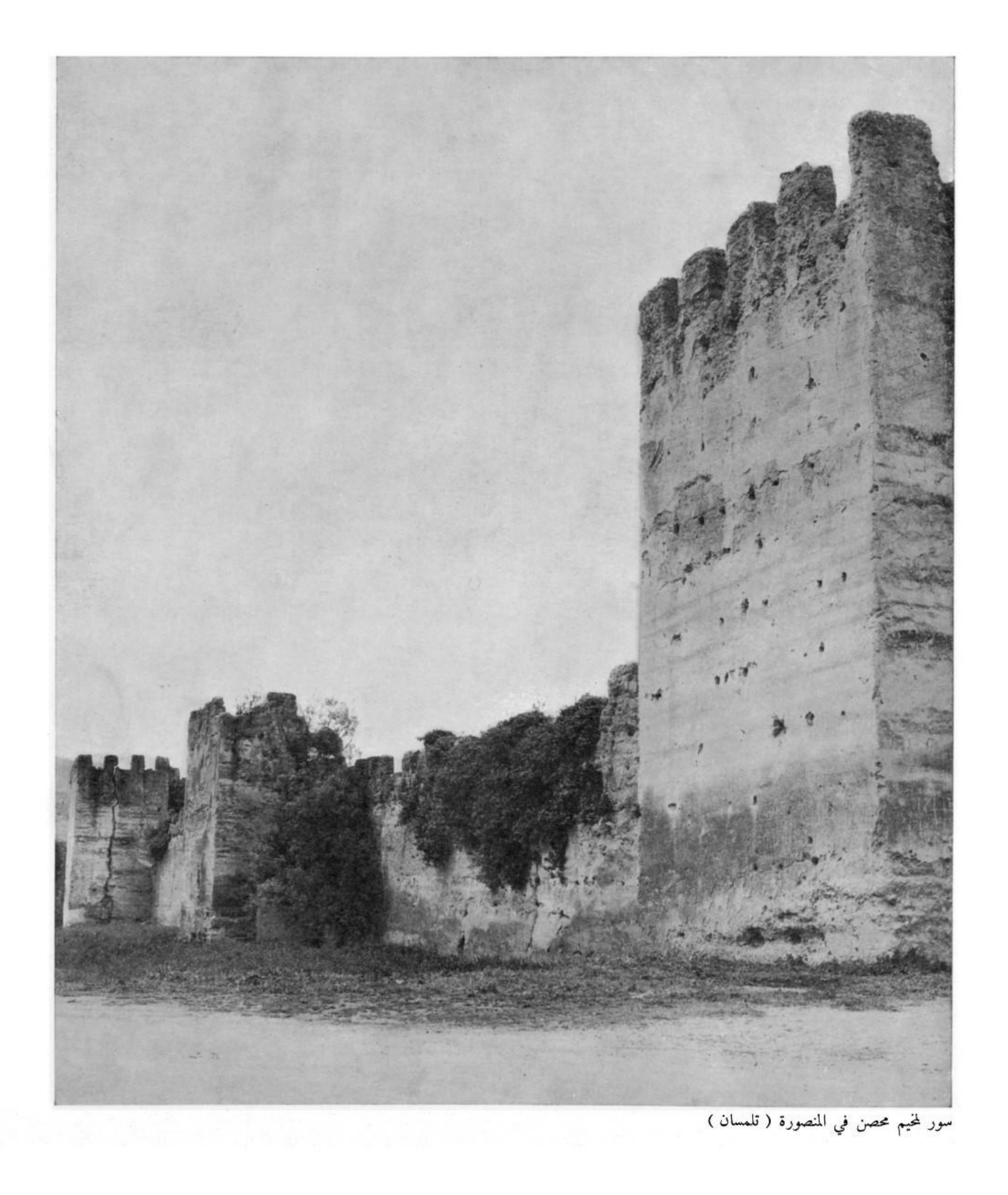
وقال ابن خلدون في شأنها ما معناه:

« إنها لم تلبث ، أي قلعة بني حماد ، أن بلغت
قمة الرخاء . فكان سكانها يزدادون بصورة
سريعة ، وكانت محط الوفود ، من أصحاب
الحرف والطلبة ، تيممها من أقصى البلدان ومن
أطراف المملكة » .

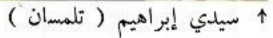
لقد كانت الزخرفة الهندسية ، مثل الأقواس والملاط المنحوت والقاشاني الأزرق والأبيض ( في شكل صليب أو نجمة ذات ثمانية فروع ) موجودة في قلعة بني حماد قبل قصر الحمراء بثلاثمائة سنة . وقد ثبت أنها « من صنع محلي » .

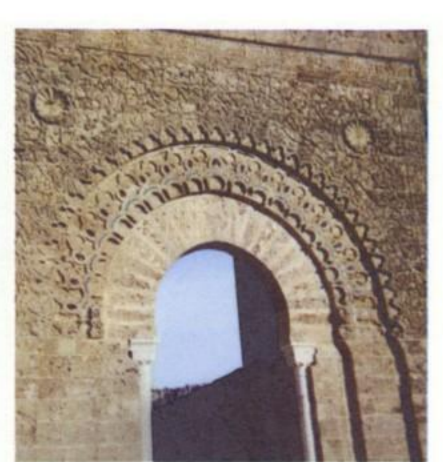
كانت هذه القلعة مثلثة الشكل تزينها عدة أبواب محصنة ، وتشتمل على قصور عظيمة رشيقة

> في هذا الرسم القديم لتلمسان يساهم الفكر بقسط كبير إلا أن الأبراج المربعة ، الكثيرة تكشف عن تحصينات عهد مقر المرينيين

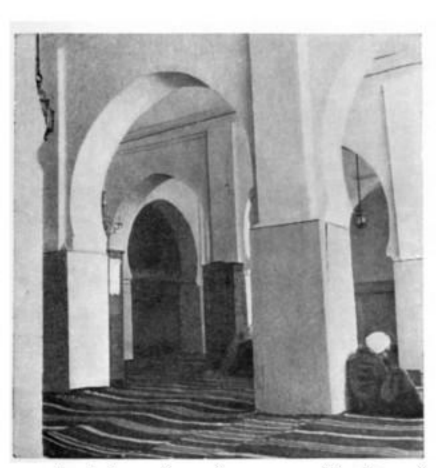








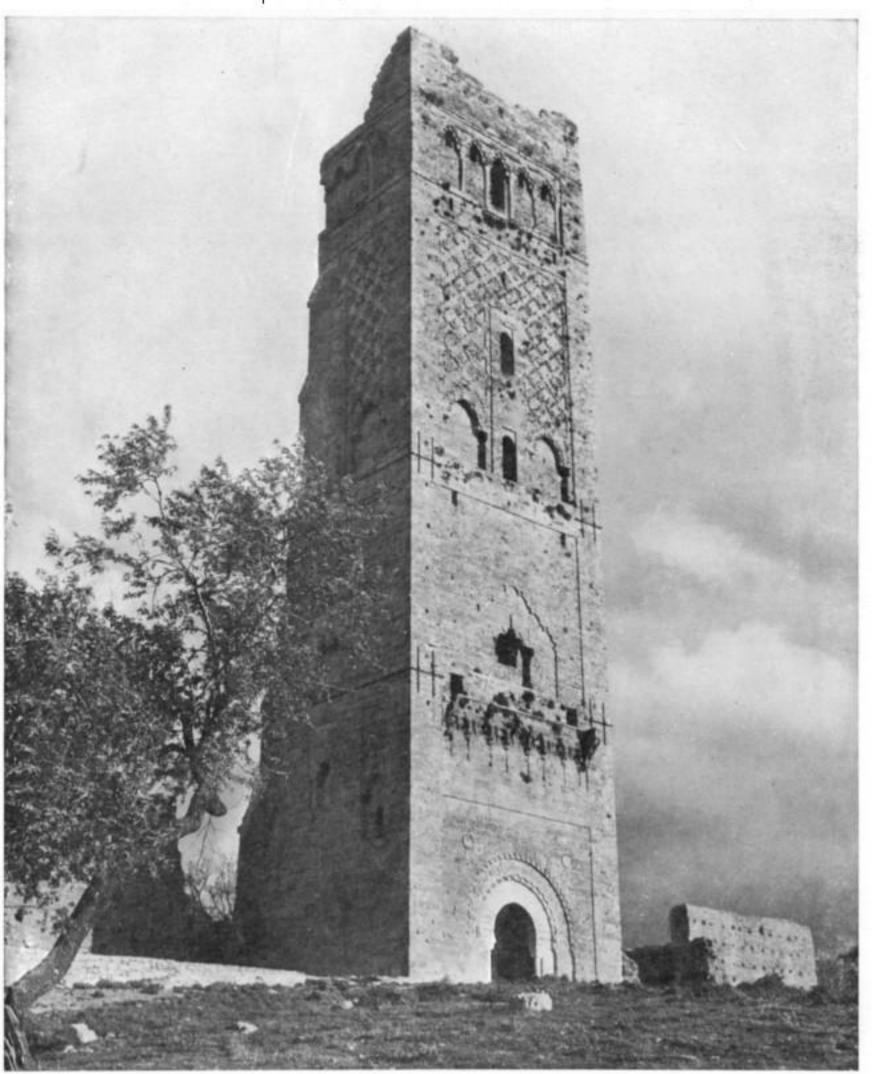
مئذنــة المنصورة

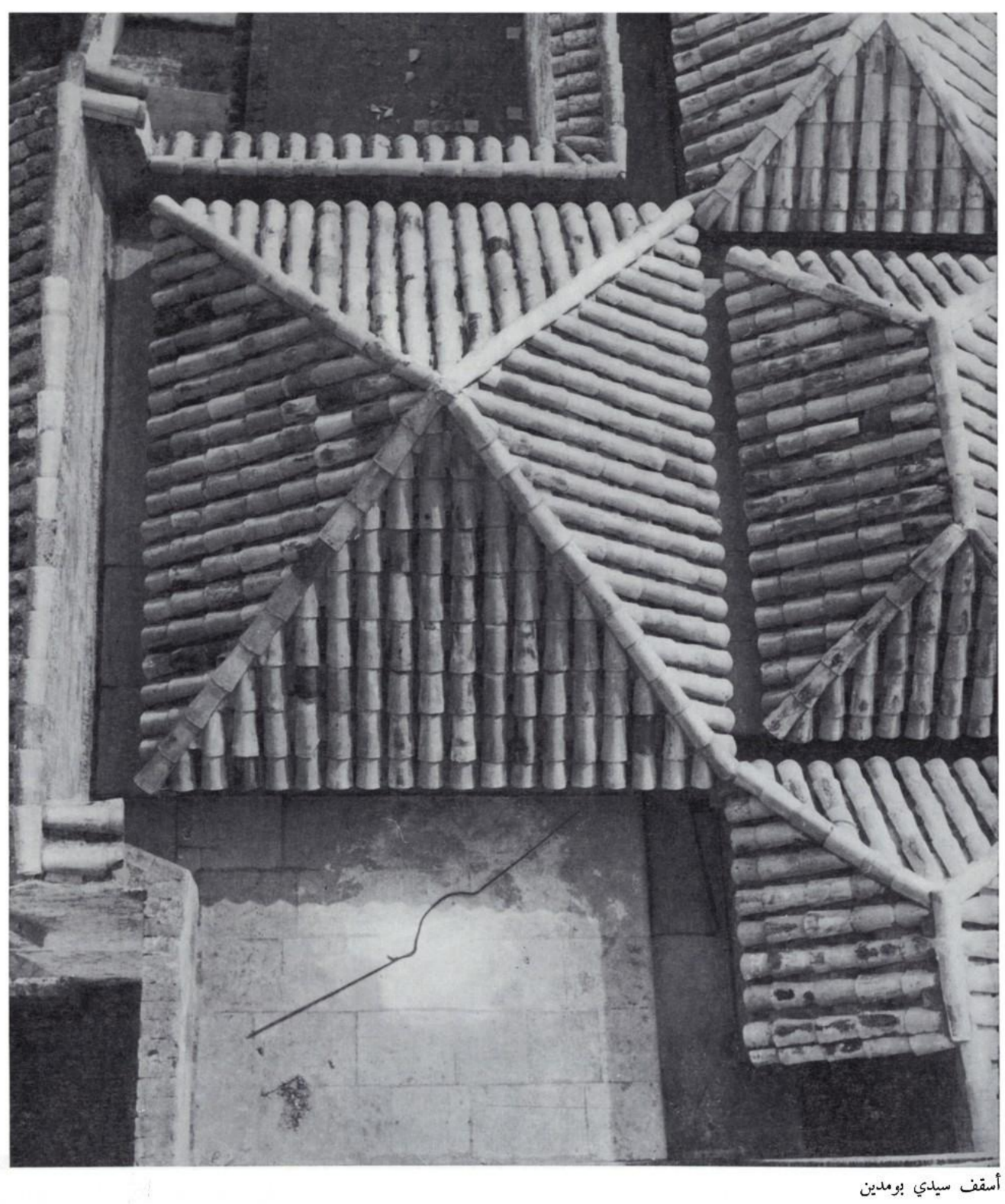


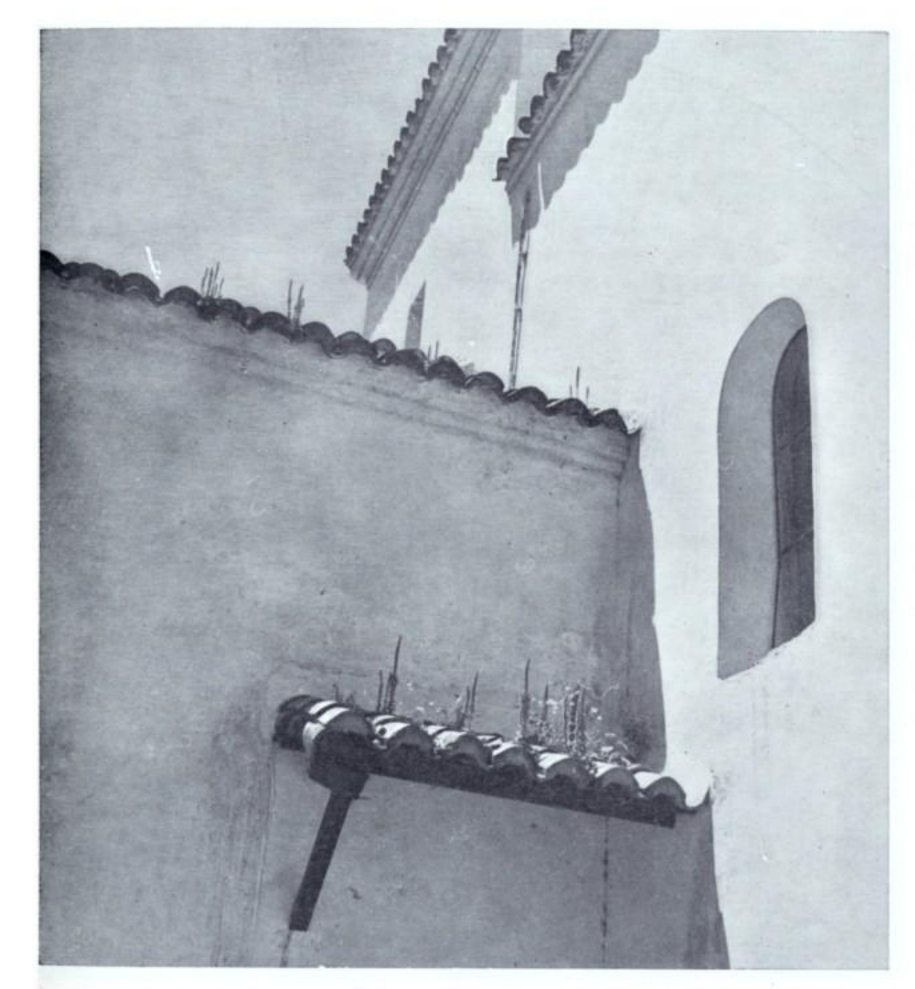
 ↑ صفاء القوس ، روعة ، وفن دون تزويق سيدي إبراهيم يرجع إلى عهد مجيد تجاهله تاريخ المرينيين

البنيان من بينها القصر البحر البرسمه المائي الهائل. غير أنه لم يبق من كل ذلك إلا الأطلال والصومعة التي لا تزال قائمة ، وقصر المنار بواجهته التي تشقها خطوط كبيرة على غرار قصور بلاد ما بين النهرين ، وبعض بقايا السور ، التي لم يتناولها البحث بأكملها وحيث لا تزال أجمل الصور بادية .

إذن ، كانت هذه المدينة المحصنة مهداً للفن والعقل والتسامح أيضاً ، إذ كان يوجد بها حي مسيحي . وكان من الطبيعي أن يميل هؤلاء الأمراء ، سكان البلاد الذين تولوا شؤون الحكم







مدرسة سيدي بومدين ، تقوم بمهمتها منذ أجيال هدوء وبياض وبساطة جديرة ←

في هذه الأرض الفسيحة ، إلى تلك الابهة وتلك العظمة . لقد أقاموا الدليل على أن الافراط و « الاعجاز » في الهندسة المعمارية في الجزائر لم يكن أبداً وليد جهلهم بالتقنيات أو عدم حذاقتهم . فقلعة بني حماد ، التي هي من إبداع الأمراء سكان البلاد ، كانت في طليعة التقدم التقني والفني في القرن الحادي عشر .

لقد واصلت دولة بني حماد الابداع الذي خلفته في القلعة في بجاية ، عاصمتها الثانية . وبعد الغزو الاسباني العابر ثم غزو الأتراك لم يبق من بجاية بني حماد إلا الباب الكبير المحصن ، الذي يكاد لم يمسسه شيء ، والسور الذي خرمته يد الدهر ، وبعض القبور . لكن الناس لا يزالون يرددون الأسماء الشاعرية لما حققه بنو حماد في يرددون الأسماء الشاعرية لما حققه بنو حماد في بجاية ، ومن جملة ذلك قصر اللؤلؤة الذي يكون قد بهر الزوار الأجانب من أوربا إن كان هناك زوار .

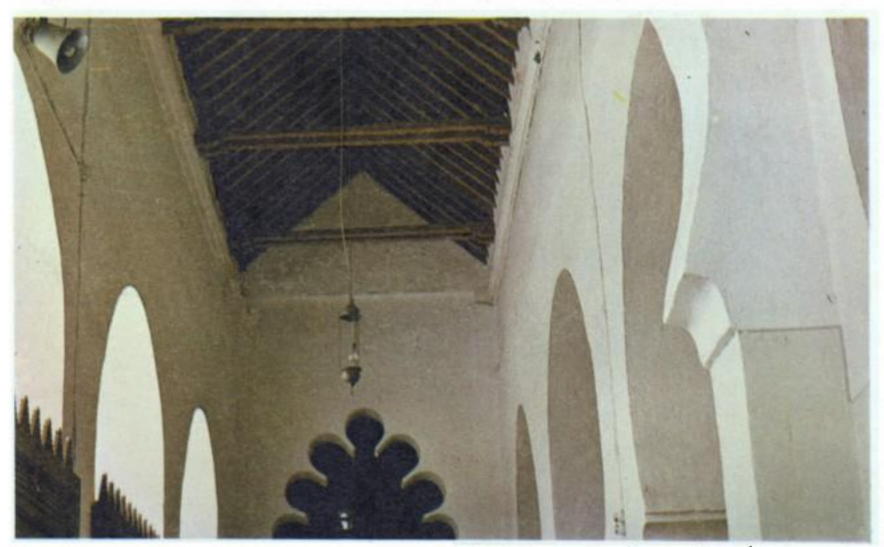
سبق أن قلنا إن بني رستم لجأوا إلى الصحراء حيث أقاموا باسدراتن بالقرب من ورقلة . وبوصفهم أصحاب صنعة يمتازون بالنشاط والثقافة فانهم قد جعلوا من مدينتهم مفترق أفكار في نفس الوقت الذي عملوا فيه على ازدهارها المادي بفضل حقولهم التي كانت تشتمل على 000.000 نخلة وموقعهم في مركز المبادلات في آن واحد .



واجهة الجامع الكبير

لقد كانت تسمى إسدراتن بالمدينة « المجيدة » ، ذلك أن بني رستم ، مثلهم كمثل بني حماد ، لم يكونوا يجهلون دقائق الفن الاسلامي في عهدهم . ولئن كان التقشف الخوارجي هو القاعدة الصارمة بالنسبة إليهم فان رخاءهم كان يحدو بهم إلى الأساليب الشعرية . وقد مم اكتشاف منازل واسعة وجميلة تحتوي على فناء محاط بالأروقة فيما تبقى من آثار إسدراتن ، التي أصبحت شبه مغطاة بالرمال . وهي بمثابة قاعات كبرى تقوم في أقصاها أنواع من المقصورات المعزولة عن باقي الغرفة بقوس من الأعمدة البارزة . والتقنية المستعملة في هذا البنيان ( أي العارضات المنشورة من خشب النخيل بصورة تمكنها من تحمل أقصى ما يمكن من الثقل ) تخول هذه القاعات عرضاً محدوداً وطولا غير محدود . وقد كان نمط الحياة يتلاءم كل التالاؤم مع هذا الترتيب. فالغرف الكبيرة المستطيلة ، التي نجدها في الهندسة المعمارية « الأهلية » بالجزائر (كالقصبة مثلاً) قد أقيمت بكل صواب على هذا الشكل بحيث تكون سهلة التقسيم إلى عدة ﴿ أَجُواء ﴾ . إن ملاط إسدراتن ، الذي كان من شأن التقشف الديني ألا يسمح به يتميز بطابعه الخاص وبالاعتدال والتنوع في آن

واحد بالرغم من أن الاعتبدال الذي روعي في



داخل الجامع الكبير ، رواق

صنعه يخالف هدف التواضع المنشود . وتلك الزخرفة التي يرجع عهدها إلى القرون الغابرة لا تزال زخرفة «حديثة » و « فناً دائماً » خلفه أولئك الذين لم يعرفوا « الموضة » ولكنهم لا يبلون أبداً .

لقد استولى المرابطون ، الذين ربما كانوا يشبهون في الهيأة إلى حد بعيد من نسميهم اليوم بالطوارق ، على المغرب الأقصى حيث تمركزوا من القرن الحادي عشر إلى القرن الثاني عشر ، فخلفوا به الحصون والمساجد ، وعلى الجزائر



حيث خلفوا أروع مساجد ذلك العهد التي اشتهرت

الكبير بالعاصمة ومسجد ندرومة وخاصة مسجد

تلمسان . فصور هـذه المساجد أفصح بكثير من

وصف ما تمتاز به من ثراء الهنـدسة المعمارية .

وفي تلمسان أيضاً نجد المسجد الذي بناه الموحدون

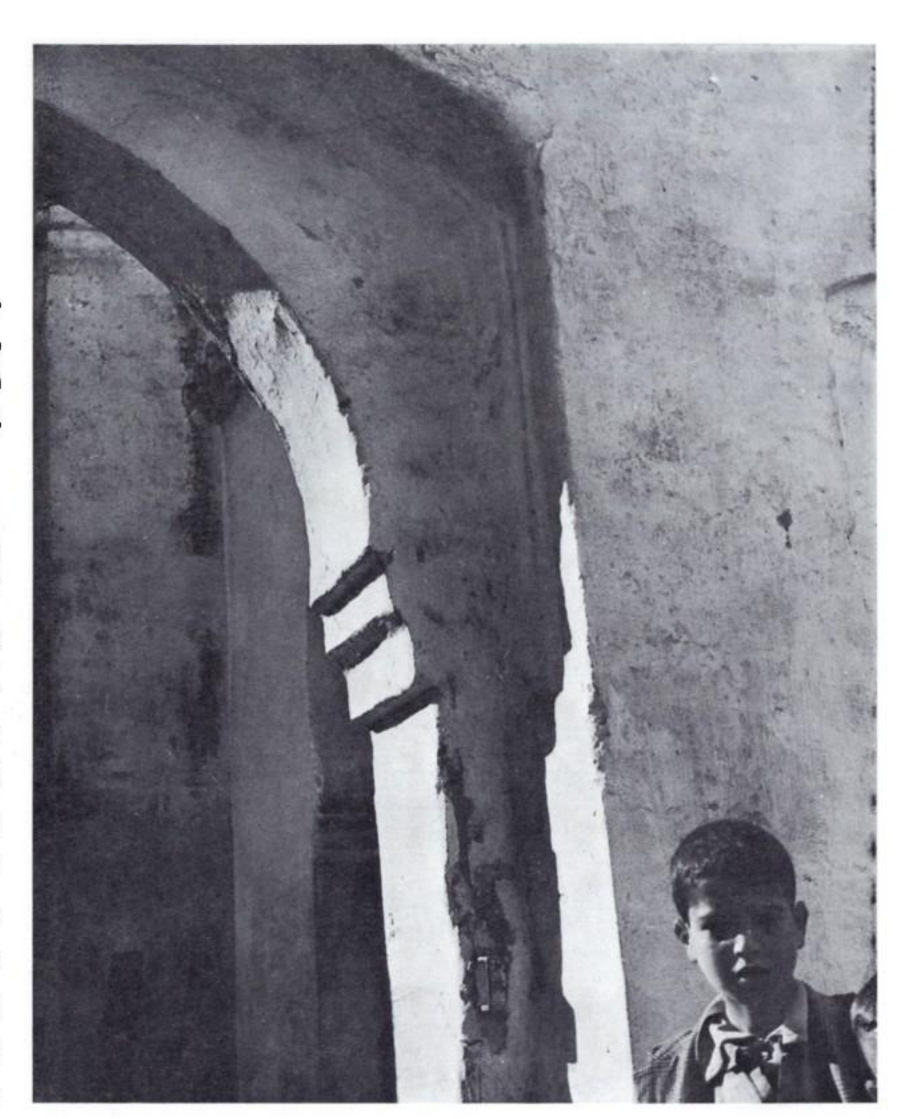
الذي أصبح متحفاً للآثار القديمة .

سطوح سيدي الحلوي



سطوح ندرومة

وفــي القرن الرابــع عشر استولى ملوك بنــي إلى درجة أنه أصبح من الصعب أن نضيف شيئاً مرين القادمين من فاس على مدينة تلمسان المنهوكة إلى كل ما كتب وقيل عنها ، ولا سيما الجامع القوى بعد أن حاصروها مدة ثماني سنوات من قلعتهم المحصنة بمحلة المنصورة الواقعة على أبواب المدينـة . وقـد حاول بنو مرين أن يساهمو فـي مجـد الهنـدسة المعماريـة عوض أن يـأمروا بهدم المدينة . وهكـذا عـاد الفن الأنـدلسي إلى أصله في القرن الثالث عشر ، وهو مسجد سيدي بلحسان بعد أن ازدهر خــارج الحدود الاسبانيــة . فتولى بنو مرين تشييد مسجد حول ضريح سيدي بومدين

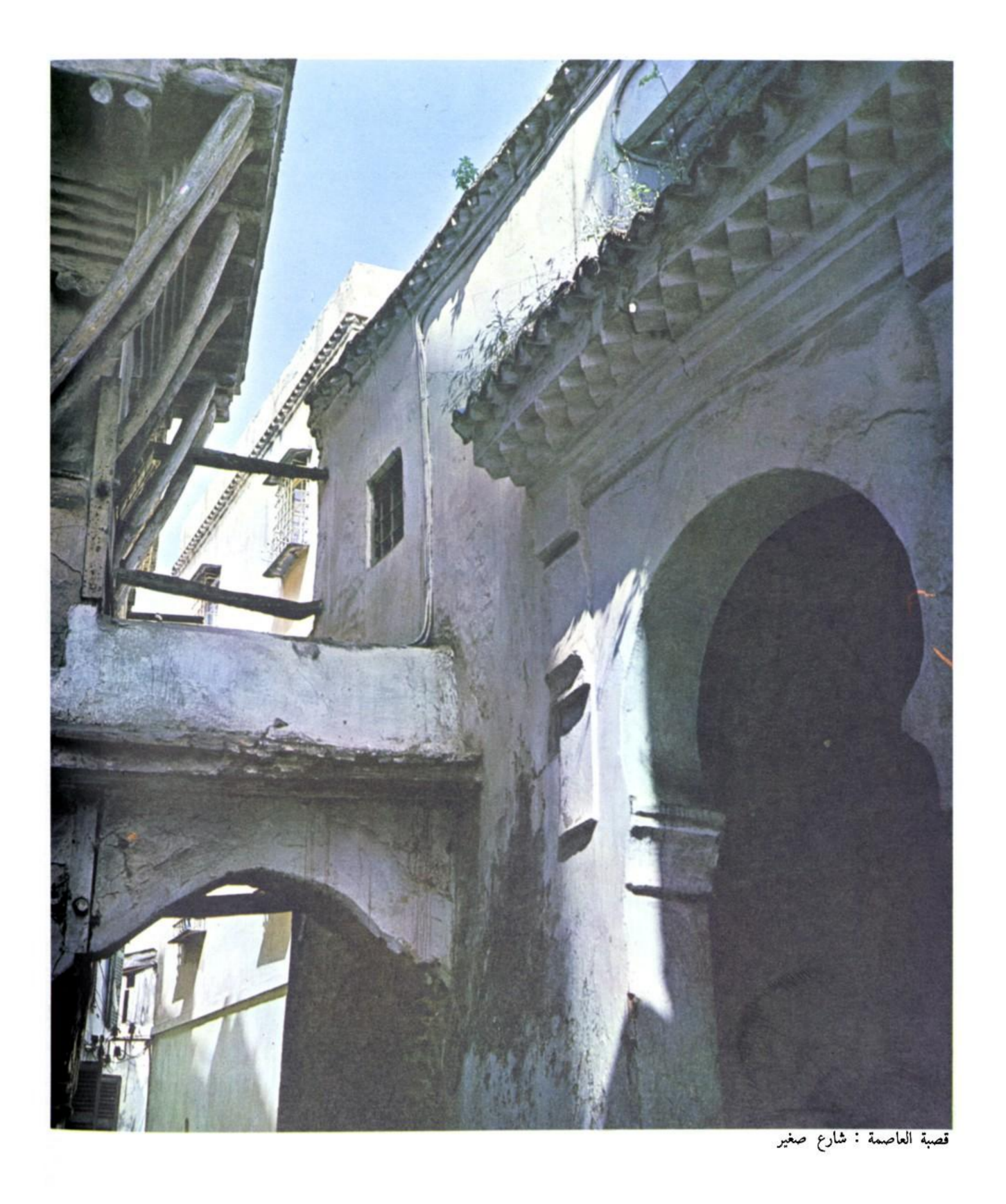


منظر يكشف عن ابداع الانسان القديم ويشكل وجه الطفل الجديد الذي تنقل إليه الهندسة المعمارية الثقافة الحية التي لم يستطع أي شيء أن يـأتي عليها

وكل ما يتبعه من مرافق ، ثم تشييد مدرسة أصبحت تشكل مع المسجد المذكور تحف المدينة ول تحف هذه القرية الصغيرة التي تقع بجنبها حيث يوجد الضريح . كما ترك لنا بنو مرين صومعة سيدي العلوي ومثذنة المسجد المرابطي الكبير . إنها شعلة باهرة حقاً ولكنها شعلة . ويستخلص من كل ذلك علامة تدل على الارادة الخالصة التي تحمل الطابع الوطني . فمسجد سيدي إبراهيم الذي بني سنة (1361م) والذي هو أحدث المساجد الشهيرة في ذلك العهد بتلمسان قد احتفظ بالنسب الهندسية المرينية ولكنه تجرد من ترفها ، من الترف الخارق ، لتحل عله الصرامة الساحرة الخلابة .

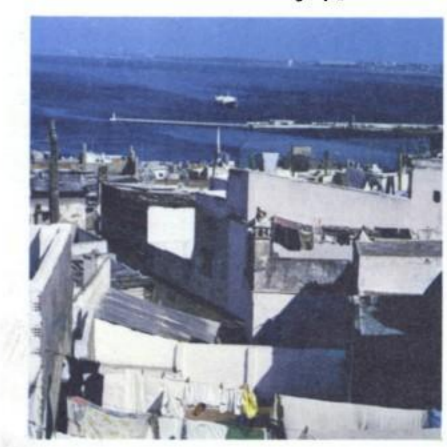


رسوم قديمة للجزائر في عهد الأتراك

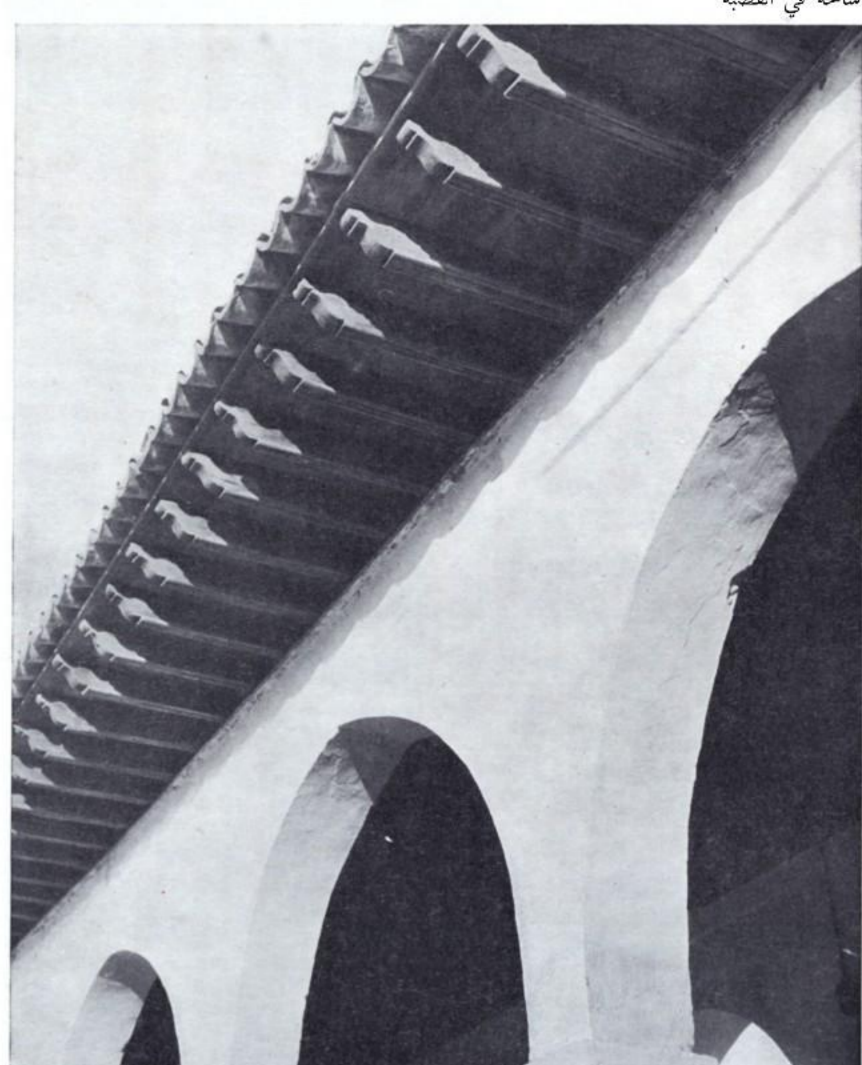




« مثل درج ضخم ، ينحدر نحو البحر حيث نرى ◄ الفضاء والبحر...»



ساحة في القصبة



أقواس ومشرعـة بتمصر داي الجزائر

إن المظهر الدائم لمساجد ذلك العصر يتجلى بكل بساطة في هيكلها . فهي تتكون ، كما تبين ذلك صورنا ، من عارضات متوازية مقرمدة ، وفناء وصومعة . وهناك بعض المساجد التي قد تكون أقدم من هذه مثل مسجد تنس ، مغطاة بسطوح ولكنها حافظت مع ذلك على العارضات . وهـذه العارضات تختلف ارتفـاعـاً وطولا (لتمكن من اختلاف سعة المساجد) ولكنها لا يختلف عرضاً ، وتتجاوب مع قطع الهيكـل ، وهـذا هو المبدأ الـذي تعتمده الغرف الطويلة في المنازل. فقطع الهيكل الخشبي تقترب من بعضها بثلاثين إلى خمسين سنتيمتراً ، فتكون السقف وتحمل القرميد . وهي تعتمد بأقصى أطرافها على الجدران . وإذا أريد بناء قاعة كبرى فأن هـذه القطع الخشبية تحوف على شكل أقواس أو أروقة ، وهذا في حالة بناء سطوح . أما إذا كان الأمر يتعلق بالقرميـد ، كمـا هو الشأن في مساجد المرابطين وبني مرين فان ترتيب القطع الخشبية التي تحمله لا يكون أفقياً ولكن زاوياً ، ونعني بذلك الزاوية التي يكونها منحدر القرميــد . ومهما يكن من أمر فان هذه الزاويــة تعتمد هي الأخرى على جدران على شكل أروقة كما هو الشأن بالنسبة إلى السطوح. وتتكون هذه الزاوية من ضلعي المثلث النظري الـذي تتكون

الأروقة العليا لقصر الداي في الجزائر في القصبة العليا ، نشرف على المدينة وعلى البرج التركي ومنار « البحريـة »



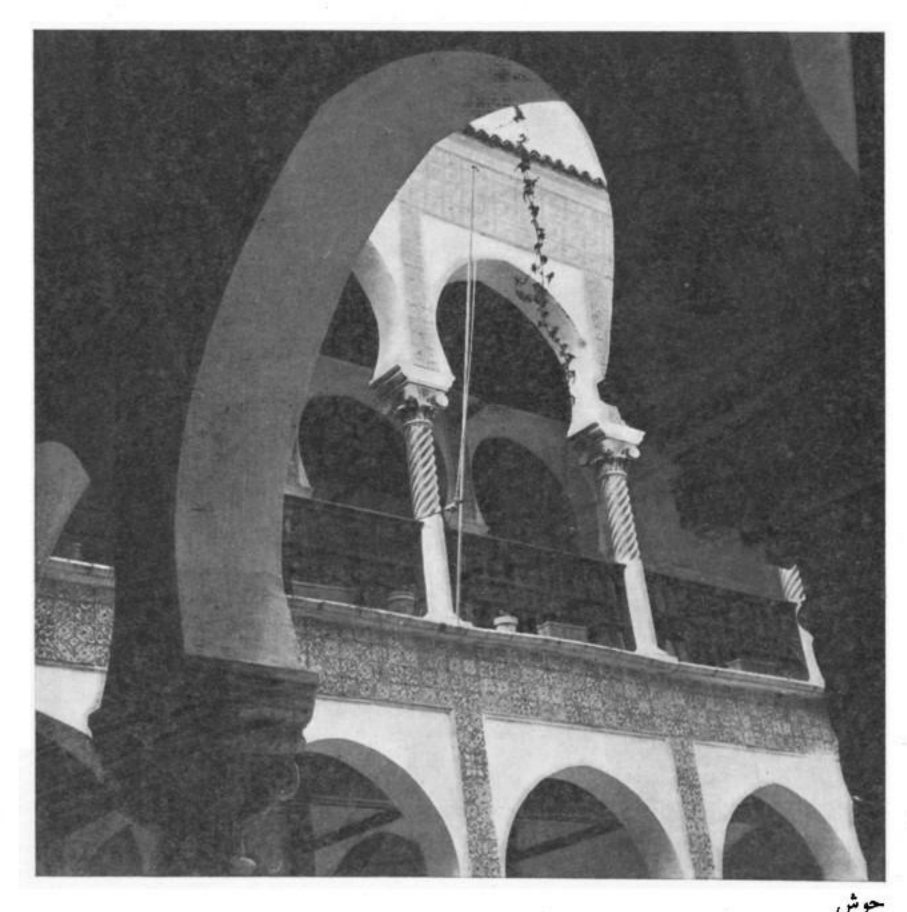
قاعدته من المساحة الموجودة بين رواق وآخر ، وهو مثلث يكاد يكون متساوي الأضلاع . وهكذا نرى أن استعمال الهيكل الحشبي تحت السطوح ونظام السقوف مع وجود الزوايا المذكورة ، يعطيان نفس المتسع بين الأروقة لأن الهندسة كانت تعتمد لترك هذا المتسع ، على مقدار طاقة القطعة الواحدة من الخشب بالقياس إلى الثقل الذي تحمله . ( انظر الرسم ) .

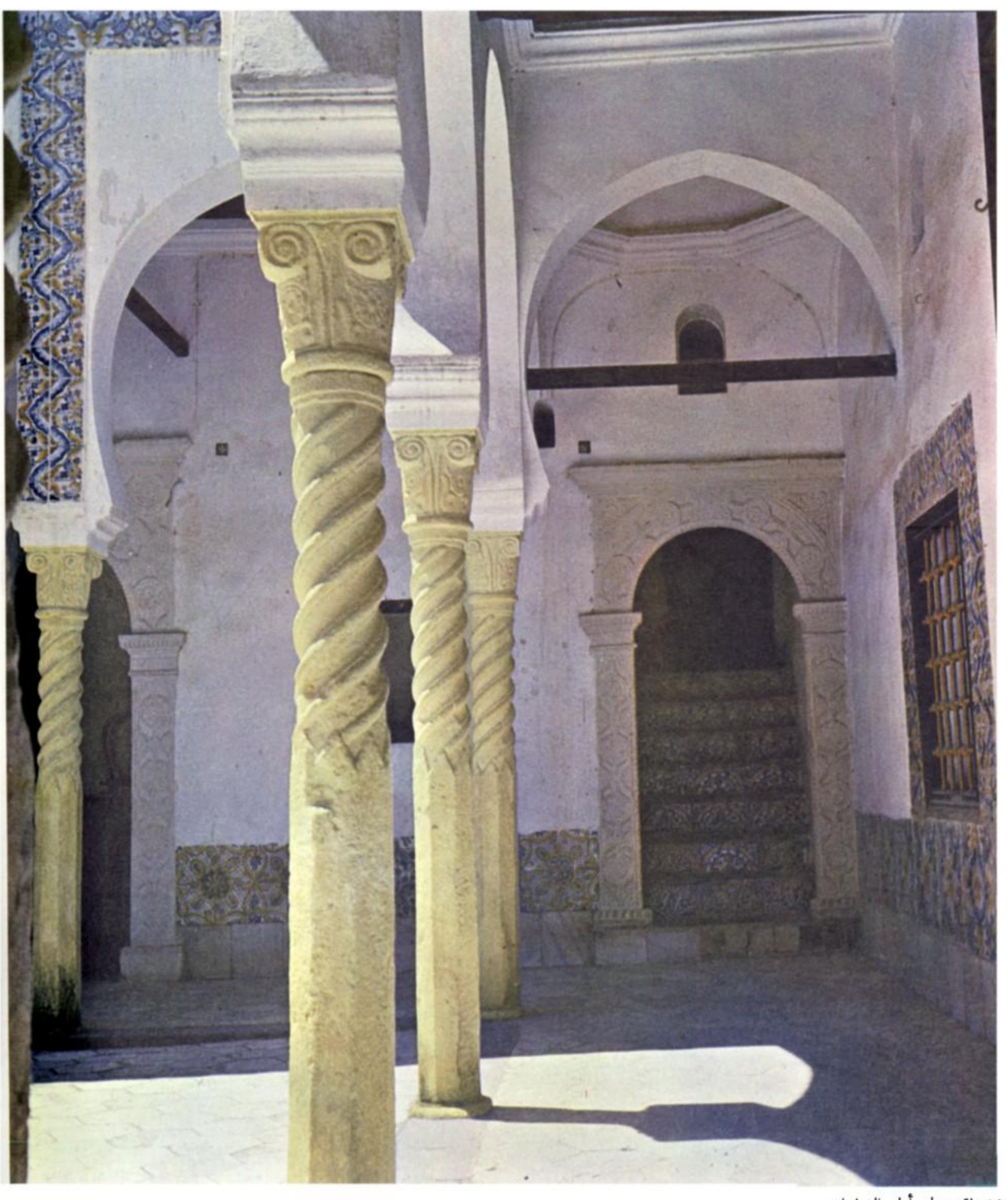
وبفضل الجهود ، التي لم تات عرضاً من دون شك ، لأن الحالة الثقافية في ذلك العهد كانت تسمح بالبحث عن الهياكل التي تمكن من عبور أكبر فضاء ممكن ، جاء هذا المتسع على صورة مرضية ، كافياً لسجود المصلى .

وفي هذا المضمار يمكن الاحتفاظ بمجموعتين من تصاميم المساجد في الجزائر في هذا العصر: التصاميم القديمة التي تنسب إلى الشرق، والتي تكون فيها العارضات موازية لجدار القبلة حيث يوجد المحراب، مشل مساجد تنس وسيدي عقبة ومسجد المدينة المنورة، ونجد هذا الترتيب أيضاً في سوريا ومصر والعربية السعودية.

والتصاميم التي تكون بها العارضات مصطفة في اتجاه القبلة . وهذه المجموعة الأخيرة هي من النوع الأندلسي مثل المسجد الكبير بقرطبة . والجزائر تملك أكثر الأمثلة لذلك في تلمسان . وبما أن مسجد القيروان الكبير قد بني على هذا المنوال فلا ينبغي أن نحدد تاريخ المساجد بصورة مشددة بحسب ترتيب عارضاتها .

إن الصومعات المزينة بالخزف الملون ، والزخرفة التى تبرز الخطوط الرئيسية للبناء أو إطارات الأبواب ، والنوافذ والمحراب والملاط المصقول وخشب الأرز المنقوش ، كل ذلك قد وصفه العلماء والرحال كثيراً وفي كل العصور . فهذه المساجد قد اشتهرت منذ تأسيسها .



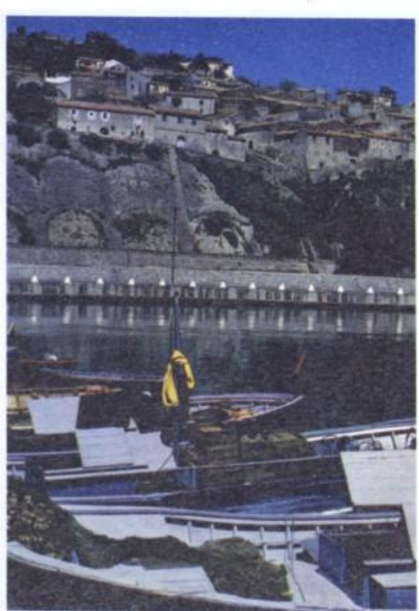


زخرفة حول أطر الشبابيك

## مقبرة الأميرات



على أن الأسلوب التركي قد ظهر بشدة منذ القرن الخامس عشر في الهندسة المعمارية للمساجد والقصور والبناءات العمومية في الجزائر . وهذا الأسلوب بالنسبة إلى المساجد مستمد مباشرة من الأشكال البزنطية بالقسطنطينية وفي بعض الأحيان (من العقود البزنطية) . والمساجد من هذا النوع تمتاز بقبة ضخمة فوق صحن واحد يشمل مساحة داخلية واسعة دون أعمدة تضايق النظر . ومما لا شك فيه أن هذا الترتيب أقبل جالا من غيره ولعله أقبل تلاؤما ، ولكنه أكثر عظمة . غير أن الزخرفة قد صارت متزنة إن لم تكن منعدمة كما تؤكد ذلك الرغبة الكامنة في الصرامة التي سبق تؤكد ذلك الرغبة الكامنة في الصرامة التي سبق أن قلنا أنها ميزة البلاد نفسها . والجامع الكبير



قصبة صغيرة من العهد التركبي في داليس

بالعاصمة مثال حي لذلك . وعليه فان جميع المساجد التي تمتاز بهذه القباب الضخمة ذات الصحن الوحيد ، التي نجدها في الجزائر قد تأثرت بالأسلوب العثماني ، وإن كانت لم تبن في العهد التركي .

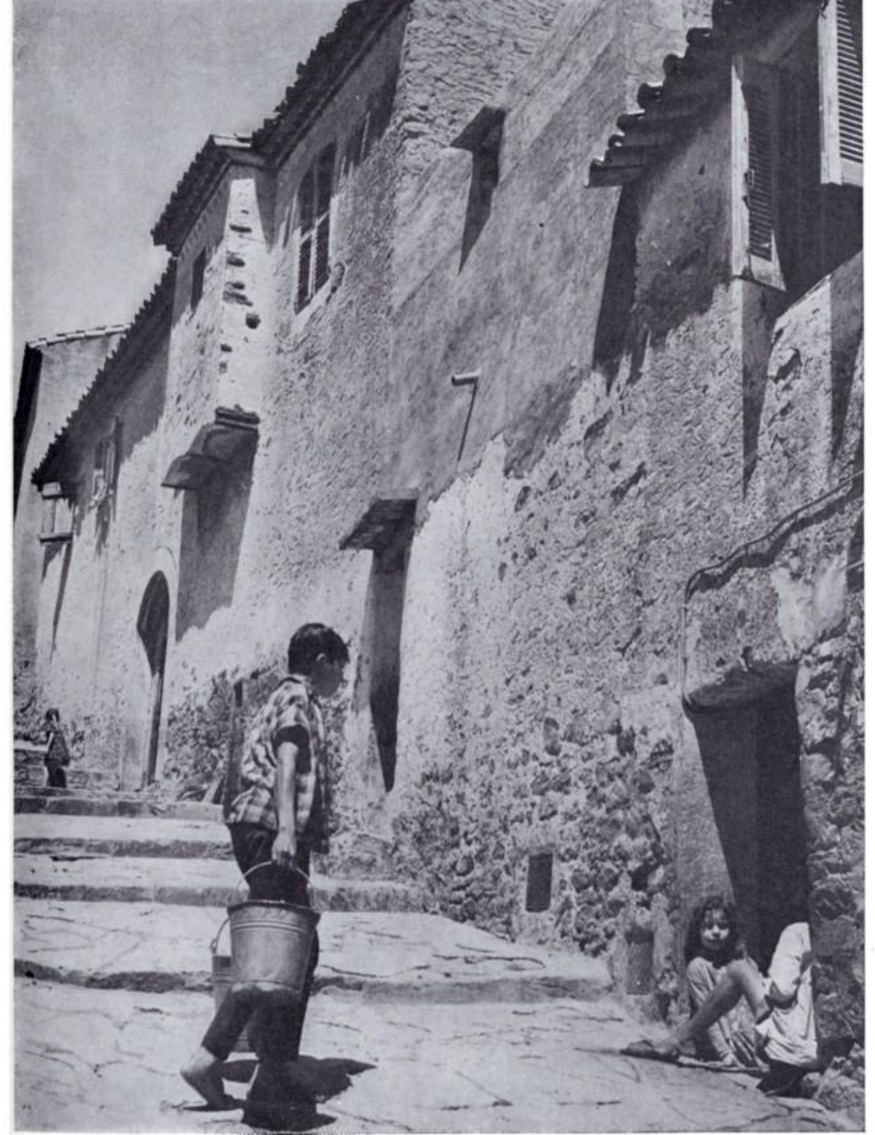
إن المنازل الملكية التي خلفتها لنا العصور ما انفكت تثير الاعجاب بشخصيتها الوطنية القوية . وبهذا الصدد تقدم لنا ثلاث مدن ، على مستويات مختلفة ، أمثلة هامة : القصبة بالعاصمة و « المدينة القديمة » بدلس ومدينة قسنطينة .

فبيوت القصبة بالجنزائس يرجع تاريخها بالفعل إلى العهد التركي. ومع ذلك فانها لا تشبه

البيت التركي إلا قليلا . فطلاؤها الخارجي يشبه النوع القبائلي أكثر من غيره ، وتلك الأفنية التي يمكن أن نقول أنها موروثة عن الرومان (١) تشبه هي الأخرى الأفنية القبائلية في المدن ، كما أن « المشربية »(2) التركية المكونة من الأخشاب ، مبنية بالحجارة ، وليس بها من الخشب إلا الأعمدة المستديرة التي تستند إليها . ونهج القصبة « الذي ليس إلا مكاناً عمومياً للمرور والشراء » ( لوكوربيزي ) لا يختفي عن تلك الواجهات التي تكونه والتي تكاد تكون عارية تماماً . فالجدران « العمياء » (<sup>3)</sup> ( أو التي تبدو عمياء ) تقابل جدراناً « عمياء » أخرى شبيهة بها . أما الضوء فيتسلل إلى الغرف من الفناء ، من وسط الـ دار . على انه في إمكان المرء أن يلاحظ إذا صعد إلى الطابق وجود منافذ ضيقة أو نوافذ صغيرة ، تم تصميمها بصورة محكمة لارضاء الفضول المستتر، أو على شكل منحرف تماماً في بعض الأحيان للتمكين من رؤية النهج بأكمله وقسم من السماء وشطر من البحر أحياناً .

أما منظر ميناء الجزائر ، أما الفضاء ، فانهما يمتدان أمام تلك السطوح المدرجة التي لا يضايق بعضها البعض ، والتي نراها « وكأنها درج هائل يهبط نحو البحر » .

وفي إمكان جميع الأسر التي تسكن داراً واحدة من هذه الديار أن ترتقي إلى تلك السطوح،



شارع صغير في دلليس

<sup>(1)</sup> كانت هـذه الأفنيـة ، فـي الواقـع ، مستعملة في الشرق في عهد أقدم الحضارات التي يرجع تاريخها إلى 3.000 سنة قبل الميلاد.

<sup>(2) «</sup> المشربية » شباك من الخشب يشد إلى النوافذ حتى يتمكن صاحب الدار من الرؤية دون أن يرى .

<sup>(3)</sup> بدون نوافذ .



باحات تذكرنا بالجزر اليونانية

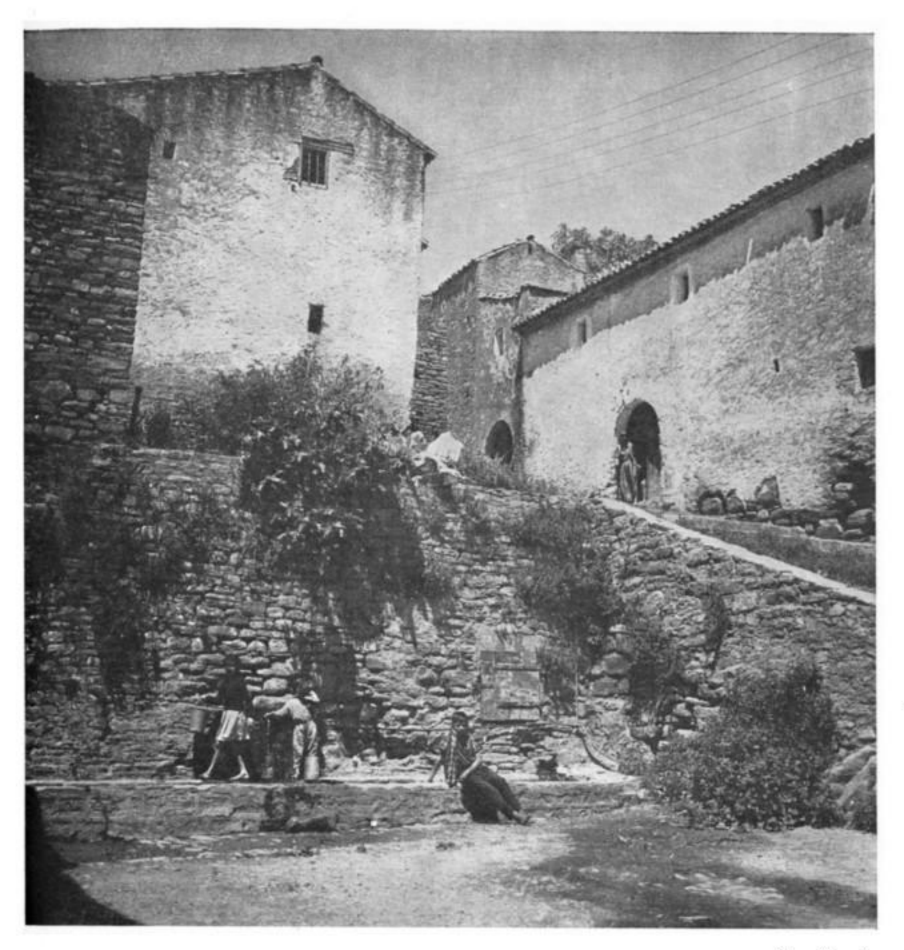


دلليس

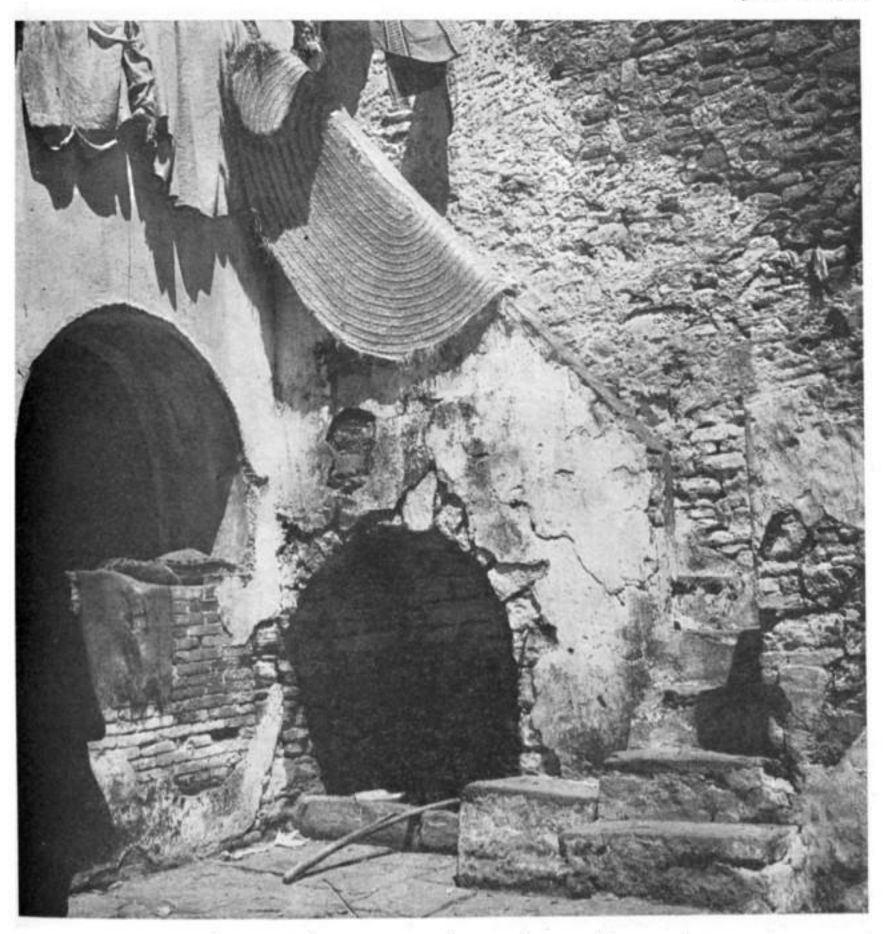
حيث تجفف النساء الملابس ، وحيث يقضين المساء بمجرد ما يخفت النور الساطع وتنخفض درجة الحرارة ، يتسامرن ويرعين أبناءهن ويصغين إلى أقاويل المدينة . وهكذا تنقسم المدينة إلى ثلاثة أقسام متمايزة : النهج ، أي المر المحفوظ الذي تتوفر فيه الظلال ، والدار حيث تقيم الأسرة مخفوظة من الأنظار التي تنغص حياة الكثير من المدن الأوربية القديمة ، وذلك بفضل نظام الفناء المذي يعتبر مصدراً داخلياً للنور والتهوئة ، ثم السطوح ، التي هي مكان اللقاء مع الشمس والمناظر الخارجية والفضاء .

وفي داخل هذه المنازل يشعر الانسان باعتدال الجو ، الذي لم تكن هذه الجدران المتقشفة لتوحي به . « الباب الكثيف مفتوح ، يؤدي إلى الدار العربية حيث تحدث المعجزة ، حيث ينعدم النهج ويخيم السكوت وتنفح الغرف على تلك الأقواس الرشيقة . إن هؤلاء الناس ، هؤلاء المحاربين الأشداء ، كانوا يحبون الراحة ،

مشہ سا



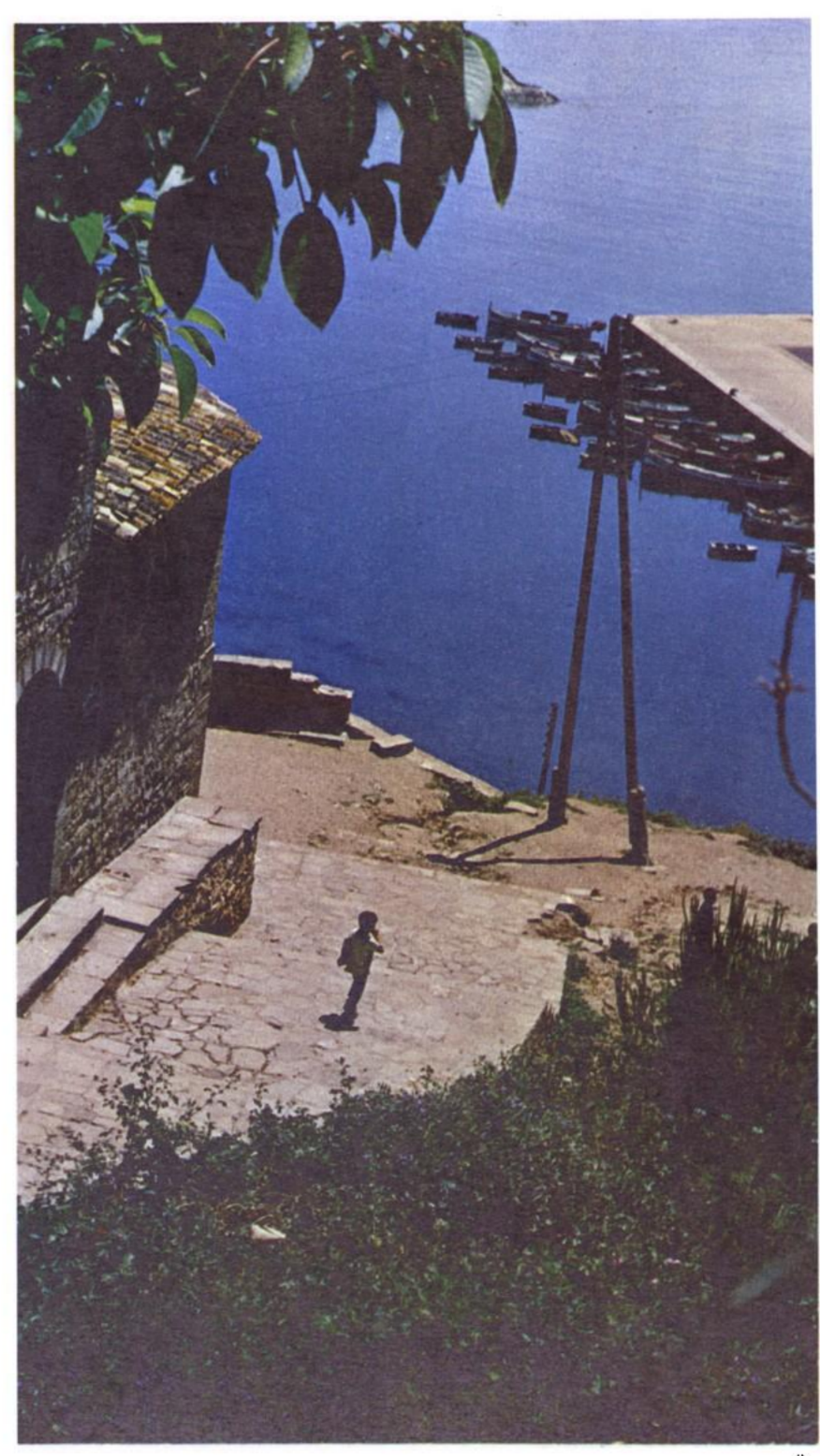
واجهات دلليس



كما هي الحال في تركيا و ( أيانينا ) الدرج الحجريـة تعتمد على قوس مطعم

وكانوا يريدون أن يتذوقوا طعم الحياة الالمورية تجد الموحدة المصنوعة من الملاط أو الرخام تحمل الأعمدة المصنوعة من الملاط أو الرخام تحمل من طابق إلى طابق الأروقة المتعاقبة التي تحيط بالحوش ، والتي تحفظها الأخشاب الرقيقة . كما يكثر بها استعمال القاشاني لتغطية الجدار مقدار ارتفاع اليد ، وتغطية الأرض أيضاً ، لجعل الساكن يتذوق نعمة الراحة وهو يمشي حافياً الساكن يتذوق نعمة الراحة وهو المشي حافياً العتيقة التي كانت منتشرة قبل النفوذ العثماني . وقد سبق أن قلنا إن القاعات الكبيرة المستطيلة التي ينفذ إليها من خلال تلك الأروقة المحيطة بالحوش كانت موجودة في الجزائر منذ عهد إسدراتن في القرن العاشر .

وفي مدينة دلس الجميلة تعتبر « نواة » المدينة الحديثة ، التي تشرف على الميناء وترتكز على جدار ضخم ، قصبة تركية صغيرة . فهي مبنية بالحجارة المصقولة بنياناً جميلا بغير ملاط ( وترى بها خطوط الآجر تتناوب أحياناً مع خطوط الحجر على عَرار النمط البزنطي ) ويلاحظ الانتساب هنا إلى الهندسة المعمارية التركية أكثر منه في جهة أخرى ونجـد في الأفنيـة ( التي ليست أحواشاً بأتم معنى الكلمة ) شرفات من الخشب تمتد على طول الواجهات ، حيث يصعد المرء إلى الطابق الأعلى بواسطة درج يمر غالباً بهذه الشرفات . وهذا الدرج الحجري ذاتـه يستند إلى حنيـات مطوقة . ومن الملاحظ أن هذه الهندسة المعمارية نفسها موجودة في بلدة « إبير » باليونان ، تلك البلدة التي كانت تركية منـذ ستين سنة خلت . أما مدخل البيت فانه مقوس ومكوع حتى يتمكن صاحب البيت من النفوذ إلى بيته دون أن تلاحقه الأنظار . وفي الطابق الأعلى توجد أحياناً « غرفة سقيفة » منفتحة على حوش الدار وتزينها أقواس واسعة من الحجر المصقول ترتكز على دعائم



مربعة في منتهى البساطة ، تربطها حيطان صغيرة في مستوى الدرابزين .

إن الحجارة العارية المصقولة أو المرتبة فوق بعضها بكثير من الدقة والضبط تضفي على جدران تلك « النواة » الشبيهة بالبنيان الريفي وحدة رائعة ومتانة لم تنل منها يبد الدهر . فلون الحجارة الرمادي الواضح معرض إلى النور طوال ساعات النهار ، بيل حتى لو كانت الشمس في سمت السماء ، بحيث يجد المرء في هذه الهندسة كيل الخاصيات الريفية القبائلية مرتبطة بالطابع المعماري للمدن التركية في ذلك العصر . وتتميز أحواش الديار بمجموعة من السقائف الصغيرة ، والتنانير والخيطان الصغيرة ، التي تحيط بكرمة والآبار والحيطان الصغيرة ، التي تحيط بكرمة أو شجرة برتقال ، وتتكون دائماً من الحجر الميض أحياناً بالكلس فتعطي منظراً منسجماً في الجمال .

إن السقوف مغطاة بالقرميد « الروماني » ، الذي يعتمد على هياكل خشبية ، كما هو الشأن في جميع بلاد القبائل. وهنا تفقد السطوح كل فائدتها المتمثلة في اتصال المرأة بالمنظر الخارجي والفضاء ، لأن الناس في دلس لا يتبعون نفس التقاليد « لحماية » المرأة كبقية الناس في المدن الكبرى مثل الجزائر . فالمرأة القبائلية تخرج بغير حجاب وتذهب لزيارة الأقرباء أو لادارة شؤونها وأداء واجباتها دون أن يعترضها أي مشكـل . وذلك أن العائــلات كلها تتعــارف وتجمـع بينها الروابط العديدة ، بحيث نجمم عن هذا الوضع توازن اجتماعي ونظام طبيعي مقبـول من طرف الجميع . وتحيط بهذه المدينة القديمة الصغيرة أجمل المناظر الجزائرية ، ونعني بذلك جبال القبائل التي تشرف مباشرة على البحر بالقرب من ذلك المينــاء الذي تشرف عليه المدينة بدورها .

أما حاضرة الشرق الجزائري ، قسنطينة ، فانها تفسر لنا بصورة فورية تاريخها ، الذي

↑ منظر دللیس من أجمل المناظر على الساحل
 جبال زرقاء تشرف على البحر مباشرة

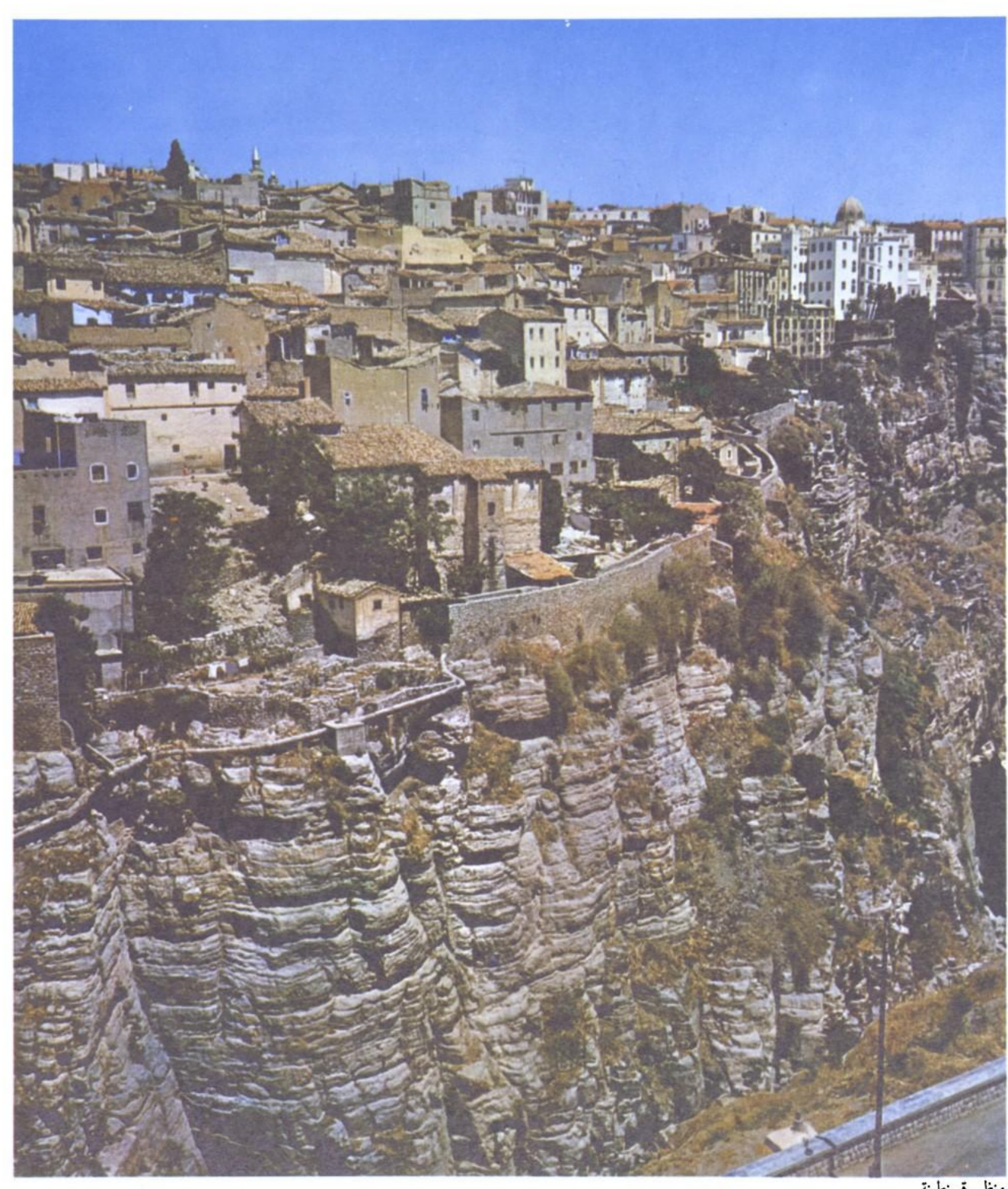
يبدو أنه يرجع إلى أقدم العصور ، بل لعله لم تعرف له بداية . فالآثار البونوقية . ( ثلاثة قرون قبل الميلاد ) عديدة في هذه الناحية ( مئات النصب التذكارية وغيرها من الأشياء المتنوعة ) . كان الرومان يسمون المدينة « سرتا » حيث مكثوا سبعة قرون كاملة . ثم تعاقبت عليها الممالك العربية التي لم تترك بها آثار الهندسة المعمارية ، شأنها في ذلك شأن الرومان . على أن سبب ذلك بسيط : فانعزال الجبل الذي يحيط به الوادي كان يحول دون توسيع المدينة . وكانت الحضارات المتعاقبة كلما حلت واحدة محل الأخرى هدمت ما شيدته السالفة على الفور أو عوضته مع تعاقب القرون .

ومعلوم أن قسنطينة ظلت مدينة تركية طوال ثلاثة قرون ، من القرن السادس عشر إلى القرن الثامن عشر . وهذه الحقبة كافية لمحو آثار البناءات السابقة . ومع ذلك فان المدينة القديمة ، أي تلك التي يمكن لقائل أن يقول أنها تركية ، لها كل مظاهر المدينة القبائلية : أفنية داخلية ، انهج ضيقة وملتوية حتى لا تتعرض للشمس ، سقوف فيقد وملتوية حتى لا تتعرض للشمس ، سقوف وقرميد ، حجارة مضفورة وآجر . أما وقرميات »فانها مبنية هنا ، خلافاً لما

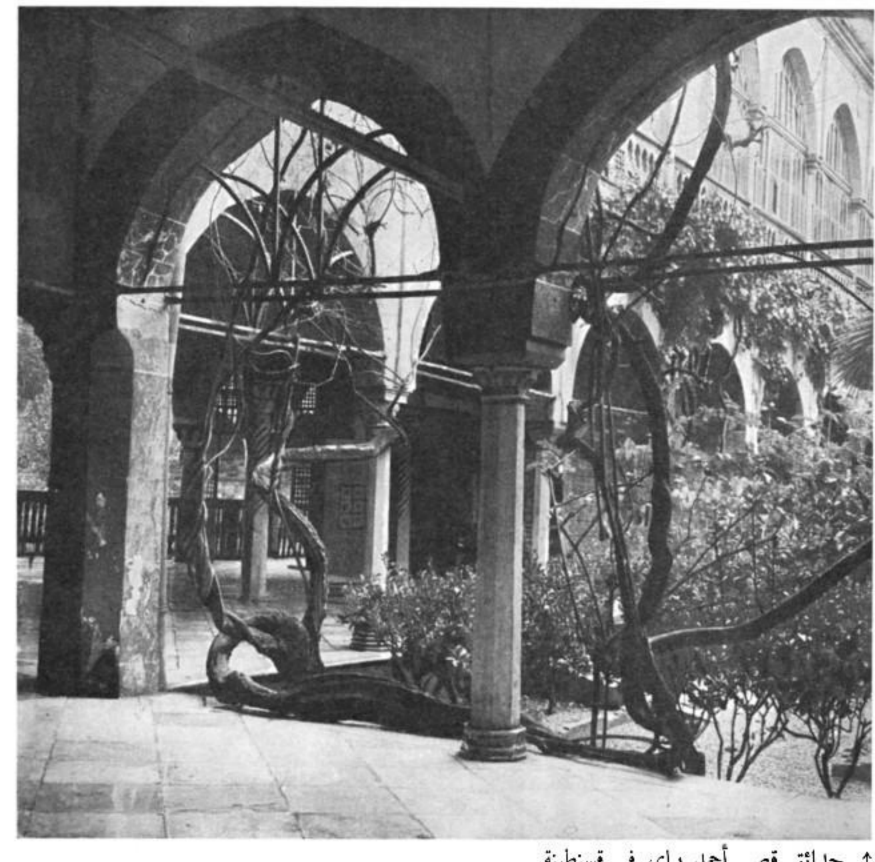


شارع المدينة القديمة في قسنطينة

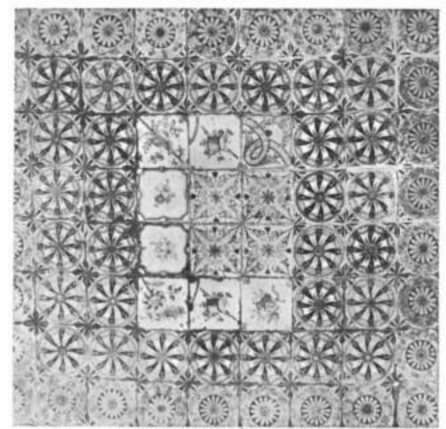




منظر قسنطينة



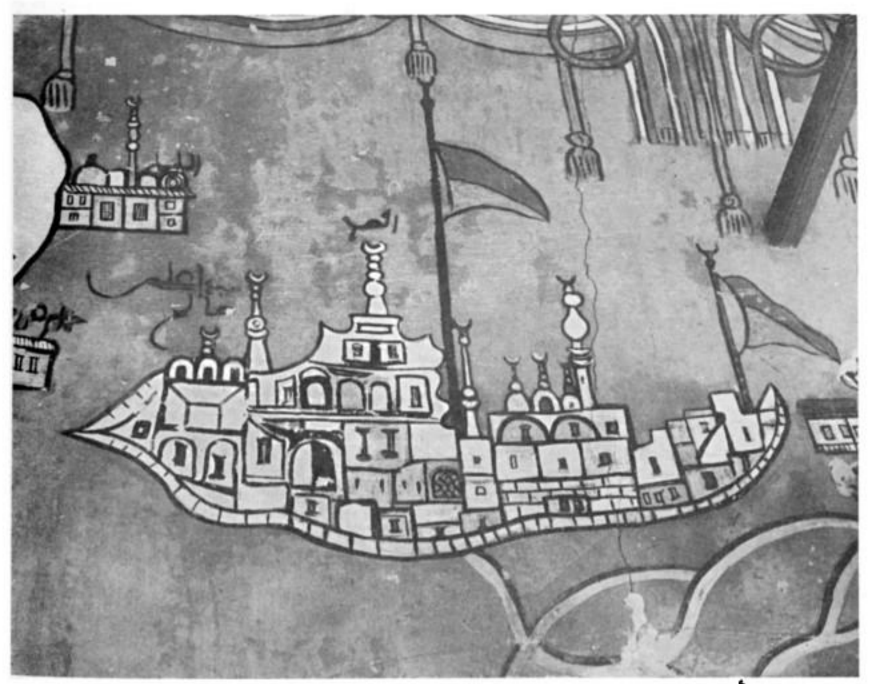
↑ حدائق قصر أحمد باي في قسنطينة



نقوش على الجدار في أحمد بــاي



لقـد أمر صـالح بـاي ، وهو آخر بايـات قسنطينة ، ببناء قصر فاخر وغريب . فالتصميم الذي كـان يخضع لنـزوة المخطط جعل العمارات



رسوم بقصر أحمد باي



تنتظم حول عدة أفنية وحدائق تمر بها أروقة وتزخرف جدران الأروقـة نقوش وصور حميلة ، تمثل مدنـاً صغيرة وموانيء (بصورها الثلاثـة) وقلعـة صغيرة تشرف عـلى الأريـاف . ومن بين هذه المدن التي تحمل أسماء عربية تتجلى صورة مكة في أسلوب يثير العواطف .

إن منازل الأمراء في الجزائر تستحق دراسة خاصة . ومن جملة ذلك قصر الداي ، الذي يشرف على حي القصبة بالعاصمة ، (حيث وقعت حادثــة المروحــة التــاريخيــة ) ، وضواحي المـدينــة التي « احتلتهـا » الآن الشوارع ، والتي كان بها الكثير من الفيلات والقصور .

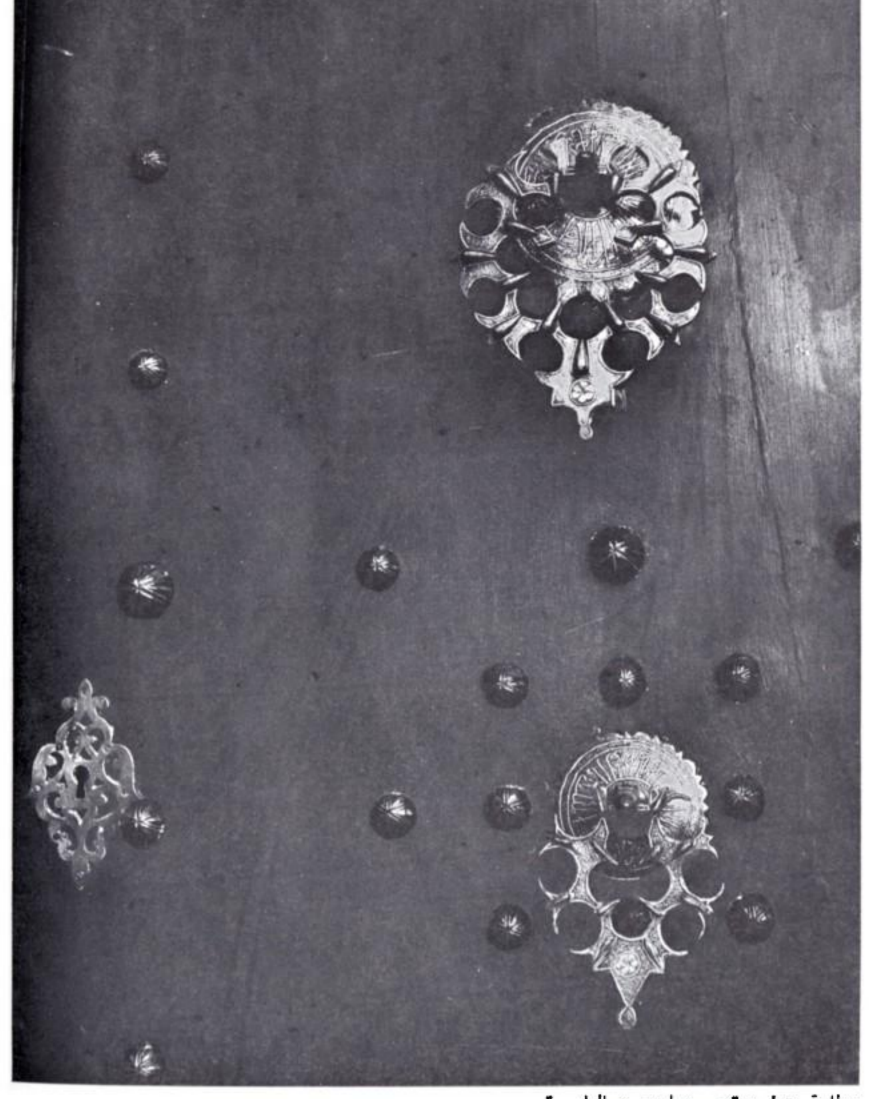
لقد كان من الممكن إحاطة المباني التي تقع في الضواحي ، والتي تند عن الشروط المعمارية ، بالحدائق ولا تشتمل على أفنيـة ( مثل جنــان بن عمار ) أو بها أفنية مثل ( عبد اللطيف ) ! . ونقصد بهلذه المبانى متحف باردو الحالي ودار مصطفى باشا ودار الرئيس وجنان الداي ، وعبد اللطيف ، وجنان بن عمار . أما إذا كانت البناية هامة من حيث حجمها فان الفناء يصبح ضرورياً ( مصطفى باشا ) .

إن الفيلات الواقعة في ضواحي المُدينة ، خلافأ لدور القصبة التي تكاد واجهاتها تكون بدون نوافذ تفادياً للأنظار . ما عدا « المنافذ » الضيقة التي ذكرناها آنفاً ، إن هذه الفيلات لها نوافذ وإن كانت تشتمل على فناء . وهذه النوافذ التي لم تخضع لترتيب متناسق الأجزاء أو « أكاديمي » ، قد تم تصميمها بصورة خاصة . فهيي غالباً ما تكون على شكل مربع لتعطي المنظر الخارجي نفس الأهمية التي تعطي النور اياهـا أو أكثر منها ، ذلك أن النور تحت هذه الأجواء

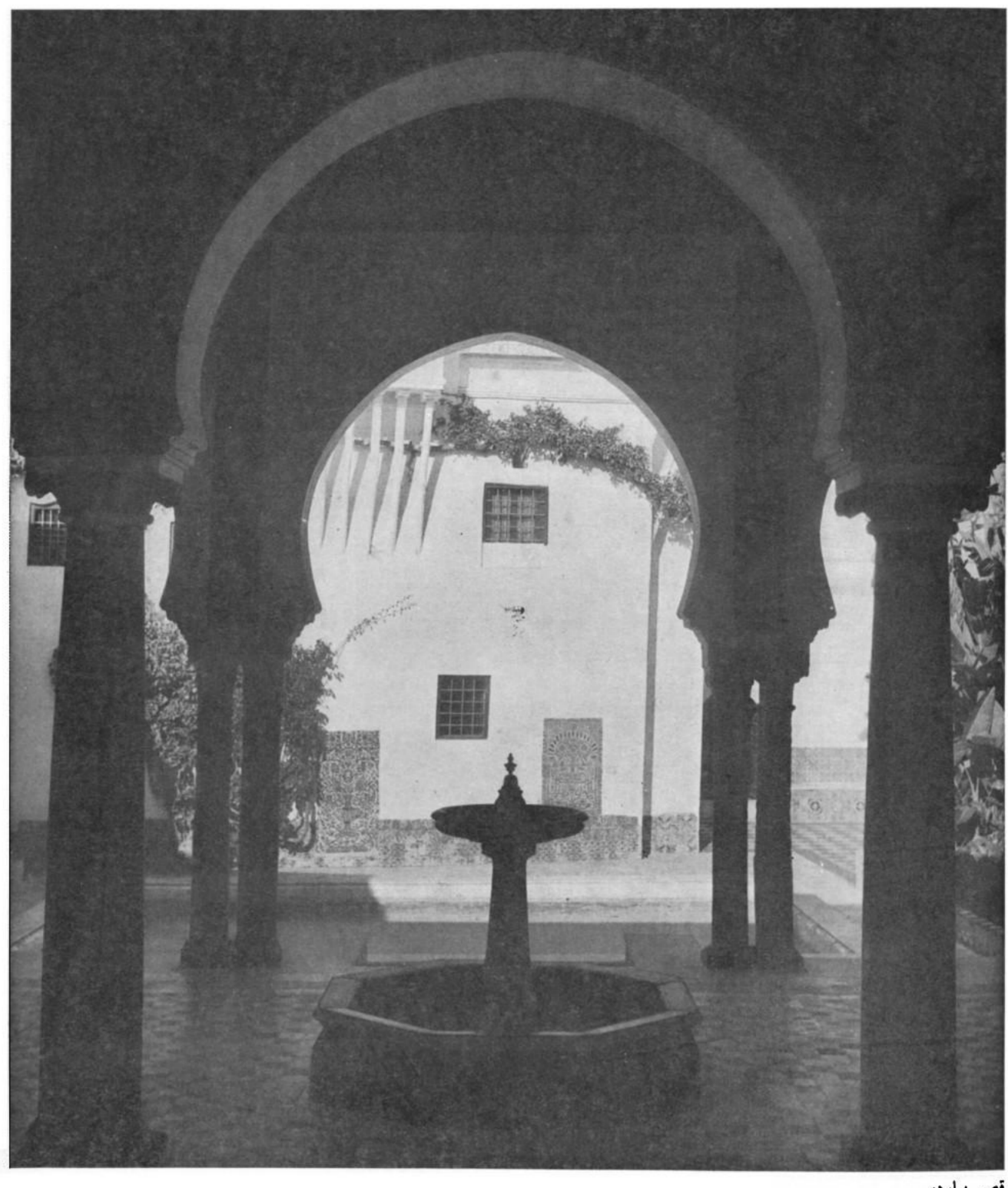
يعتبر بمثابة الحرارة ولم يرغب فيه الانسان إلا سطو اللصوص . فالقضبان التي نراها على نوافذ مفتوحة . وتتحلى هذه البنايات بالرخام الايطالي في البـلدان الشمالية . وبفضـل سماكـة الحـائط وخشب الأرز الأوراسي والقـاشاني الزاهر الغني . ( الذي هو عامـل من عوامل اعتــدال الطقس ) أصبحت هذه النوافذ تؤدي وظيفة إضافية أي الجلوس فيها .

> وهذا ما يفسر لنا ـ زيادة عـلى حجب المرأة ـ سبب القضبان التي نراها سواء في الطوابق العليا أو في الواجهة الموالية للفناء أو في الطوابق السفلي والواجهات الخارجية حيث تقي البيت من

الطابق العلوي تكمن فائدتها أساساً في تجنب النساء والأطفال أو كــل شخص آخر يجلس في النافذة لرؤية المناظر الخارجية من السقوط . وفي هذا المضمار تصبح النوافذ ، التي هي مركز ملاحظة ومقعد في آن واحد أثاثاً حقيقياً ومشكاة تطل على المناظر الخارجية . والنوافذ هنا محاطة تماماً بالقاشاني الذي هو عامل من عوامل النظافة بالنسبة إلى الأطفال الصغار ، إذ أنه من السهل جداً



مطارق باب قصر باردو ، العاصمة



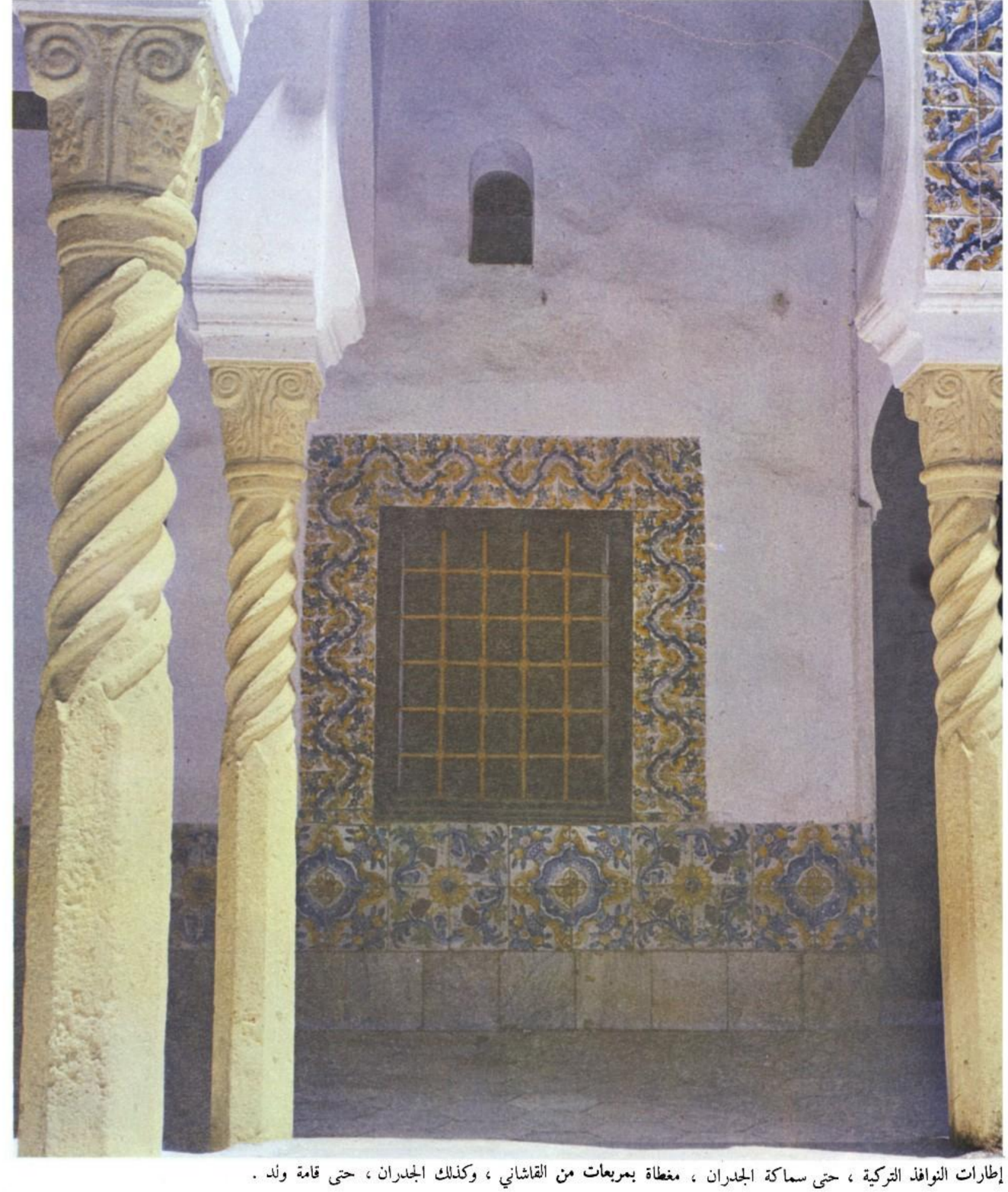
قصر بـاردو



أميري من العهد التركي بالعاصمة .
 قصر من الطباشير يبدو من مادته أن صناعته محلية ،
 ويكشف عن بهاء أكثر من رخام إيطاليا .

تنظيف وغسل هذه النوافذ ، خلافاً لتلك التى تدهن بالكلس . ومن جهة أخرى فان هذه النوافذ منخفضة أي قريبة من باحة الطابق ، وبذلك تشكل قسماً من الزخرفة التي تتحلى بها الغرف الداخلية التى تقع حول الجدار ، والتى يبلغ ارتفاعها طول الرجل أو الطفل . إن موقع النافذة على مقربة من باحة الغرفة مرتبط بجلوس الانسان تقليدياً على أرائك أو زرابي . وبهذا الصدد يجدر بنا أن نلاحظ اليوم بأن البلدان الشهالية ليجدر بنا أن نلاحظ اليوم بأن البلدان الشهالية قد تخلت في نفس الوقت عن المقاعد المرتفعة ، قد تخلت في نفس الوقت عن المقاعد المرتفعة ، عن تلك « العروش » الصلبة التى ظلت قروناً متطاولة تشكل الوسائل التقليدية لنمط الحياة ، متطاولة تشكل الوسائل التقليدية لنمط الحياة ،



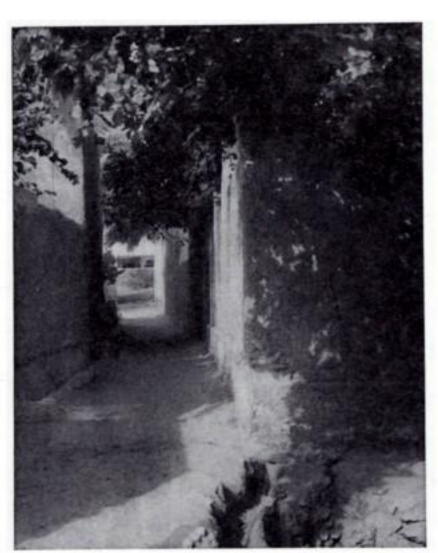


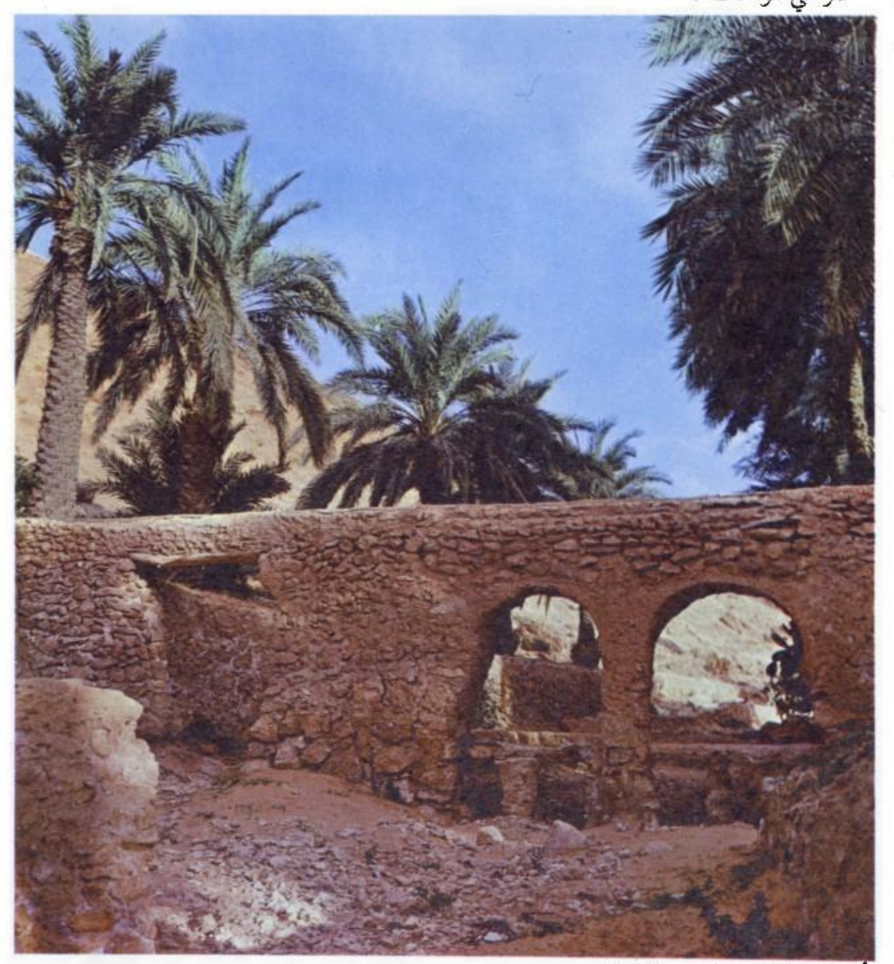


هذه البلدان يجلس عالياً ليتجنب باحة البيت التي كانت أشد برداً من كل أجزائه ، والتي كانت تداس بالاحذية المربوطة الوسخة ، التي يصعب نزعها باعتبار رداءة الطقس . وخلافاً لذلك فان الانسان في المشرق وفي المغرب كان يجلس على الزرابي لأن هذا الجزء من البيت هو خير مكان للجلوس ، ولأنه غير مدنس بما تحمله الأحذية الخفيفة التي يسهل نزعها عند الدخول إلى البيت ، والتي هي الأحذية الملائمة لطبيعة البلدان الحارة . والمقاعد التي اشتهرت اليوم في البلدان الشمالية بكونها « مريحة » هي تلك التي تمكن من رفع الركبتين إلى مستوى علو المقعد أو فوق ذلك أحياناً . بل إن الانسان أصبح اليوم يجلس على ↑ ممر في الواحات . المخدة أو على الأريكة بعد التغلب على مشكــل التدفئة وتوفر النظافة. وبمجرد الاطلاع على المجلات الأوربية نلاحظ بكل سهولة هذا التغيير الذي دخل على نمط الحياة ، والذي له أهميته الخاصة . وهكذا التحق الغرب ، بعد أن تغلب على صعوباته في الحياة ، بموكب الشرق والمغرب في نمط حياتهما الداخلية المنطقية المريحة. ذلك النمط الذي تبناه سكان هذه الأرض منذ قـرون دون تكــلـف ولا حــرج وبــكــل تعقــل وحكمة .

> نستطيع الآن ، بعد هذا العرض التاريخي السريع عن الهندسة المعمارية الجزائرية ، أن نوجه أنظارنا حول الجهات الخمس الكبرى للهندسة المعمارية : ميزاب ، سوف ، الغرارة ، القبائل والأوراس . وهي جهات معزولة من حيث جغرافيتها أو جد شاسعة ، وهي جهات تاريخية أيضاً.

وفي هذا المضمار ، يوجمد في الجزائر ، لأسباب تاريخيـة وجغرافيـة أيضـاً ، مجموعة لا تحصى من الوحدات الصغيرة للهندسة المعمارية مثل الزيبان وبلاد القبائل العليا وتماسين ، بالقرب





أشغال مياهية قديمة في الواحة .

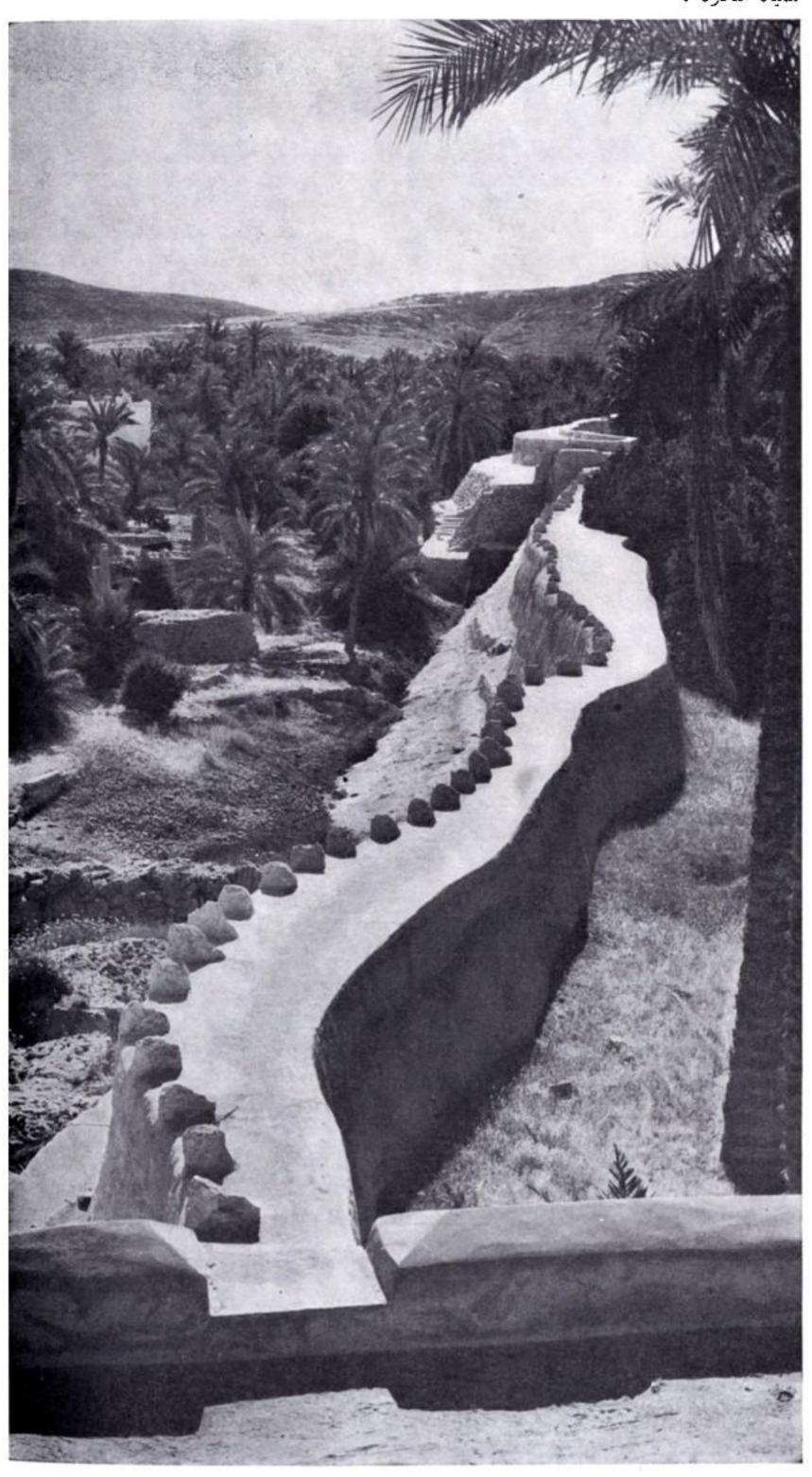
سد بني يزقن الطويل يخترق الوادي كثعبان أبيض كبير . إنه سد وطريق ، وبالخصوص ملتقى ومجمع للمياه النادرة .

من توقرت . وبما أنه من الصعب علينا أن نصفها جميعها فاننا سنحاول أن نذكر أهمها على الأقل في آخر هذا الكتاب .

إن وادي ميزاب ، لولا عمل الانسان ، لكان يبدو غير لائق للحياة والاستقرار البشري . فعند ما يقترب المرء من هذه الناحية تبدأ المناظر الحجرية تحل محل الرتابة التي يشعر بها وهو يتأمل مناظر الأغواط . وقد سمى الجزائريون من سكان الصحراء هذه الجهة « بالشبكة » للدلالة على شبكة الوديان التي خلقتها التضاريس النائئة المنتظمة ، وكأنهم كانوا يرونها من علي .

وهل يمكن أن تسمى بالوادي هذه الطريدة الرملية التي تنعرج بين الهضاب الحجرية ؟ وذلك أن الانتظار إلى المياه المفيدة المنعشة قد يطول عامين أو ثلاثة أو أربعة أو عشرة أعوام ، ومع ذلك فقد وجد بها النخيل ، أتى بــه الانسان فاعتنى به طويلاً . وهكذا أصبح الفيضان بهذه الوديان مفيداً للغايـة ، بفضل حكمـة وشجاءـة السكان الذين أنشأوا السدود وحفروا الآبار وبنوا المجاري التي لا حصر لها وبالتالي قاموا بتنظيم واستصلاح التربة . إن تنظيم المياه على هـذه الصورة الجلية قد جعل الزائر الأجنبي يتساءل في أغلب الأحيـان كيـف ومتـى تم ذلك وهـل هو حقيقي أو أثر من آثار الماضي . ومع ذلك فان هذه الانجازات ، رغم أنها ترجع إلى القرون الغابرة ، لا تزال تؤدي دورها فتشد المياه الخطيرة والمنعشـة أيضـاً ، التـي تنحـدر من الوديـان إلى البساتين لريها ولملء الجيوب الممتدة في صخور الآبار . ولولا هذه المشاريع لذهبت سدى مياه الوديان ، التي يخشى الناس عنفها وسرعتهــا .

فالبساتين في حد ذاتها كانت إذن هندسا معمارية وعمران . والأنهج الضيقة التي تكونها



حيطان البساتين المبنية بالطوب لا تعدو أن تكون بمثابة قنوات موسمية استعملت بها مناف فد مقيسة بحيث لا ينفذ منها إلا القدر المحدد لكل بستان لا غير . واذا وجد من وراء هذا البستان بستان آخر فانه يحظى بحقه في توزيع المياه بواسطة ميزاب يخترق الجدار المشترك . إن المهندس الذي أشرف على هذه الأعمال قد آلى على نفسه ألا يقع في الخطأ . فقد أقسم بالقرآن أن يوزع المياه بانصاف .

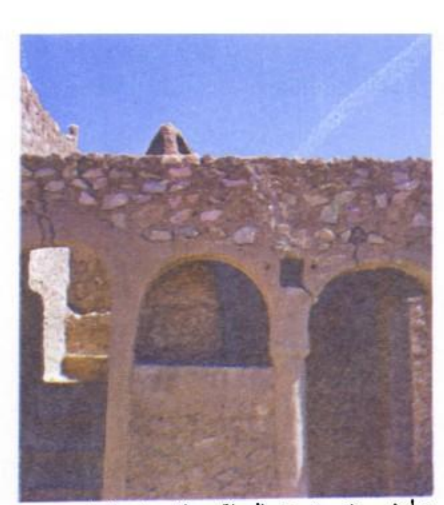
إن المجموعة المحلية بأكملها ، أي كل الرجال القادرين على العمل ، هي التي حفرت هذه الآبار المشتركة وبنت السدود ـ وسد بني يزقن الجميل خير دليل على ذلك ـ تحدوها أنغام الموسيقى الصحراوية . وهكذا أيضاً بنيت المساجد والحصون التي تحيط بالمدينة وبروج الحراسة .



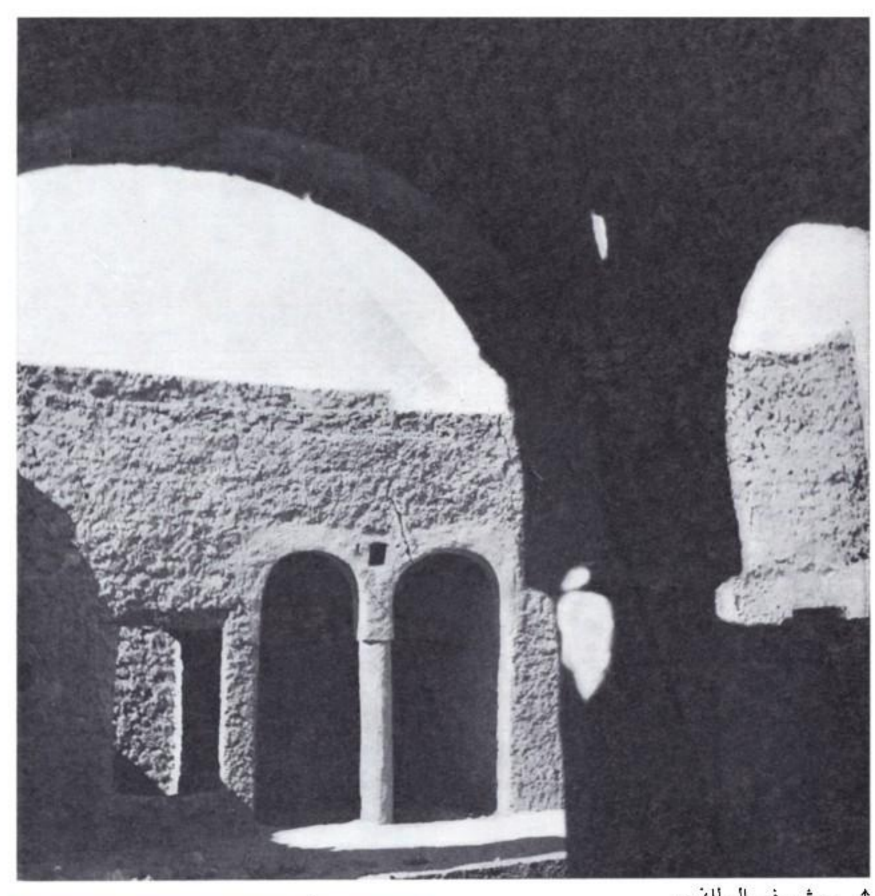
↑ من الحوش ، درج يؤدي إلى السطح .



كلُّ دار تشكل حصناً .



مطبخ صغير تحت الرواق يطل على الهناء .



↑ حوش في العطاف .

أما منازل هذه الواحة فهي حصون صغيرة خاصة ، وذلك لثلاثة أسباب :

إن سد بني يزقن ، الواسع الأبيض ، الذي

يعبر الواحمة ، يعتبر طريقاً أيضاً . فهو أقرب

سبيل لاجتياز الوادي ، ويمكن قطعه على الحمير .

ومن الملاحظ أيضاً أنه يمتاز بزخرفة غريبة تتكون

من الحجارة المصطفة على قسم كبير منــه لشد

الانقاض التي يجرها الفيضان ( ويحتمل أن تكون

هذه الانقاض بشرية أو حيوانية لأن الفيضان

يباغت الناس أحياناً بصورة عجيبة ) على أن

لهذه الحجارة دوراً آخر : ففي هذه الناحية التي

تمر بها المياه عادة عند ما لا تتجاوز الحجم

المعهود ، نجد السد منحدراً بعض الشيء ، ونرى

الناس يقيسون ارتفاع المياه أو هبوطها بالحجارة

المـذكورة . فيقولون لك أن المـاء قد بلغ الحجر

الخامس أو السادس حتى الحجر العشرين . وهذا

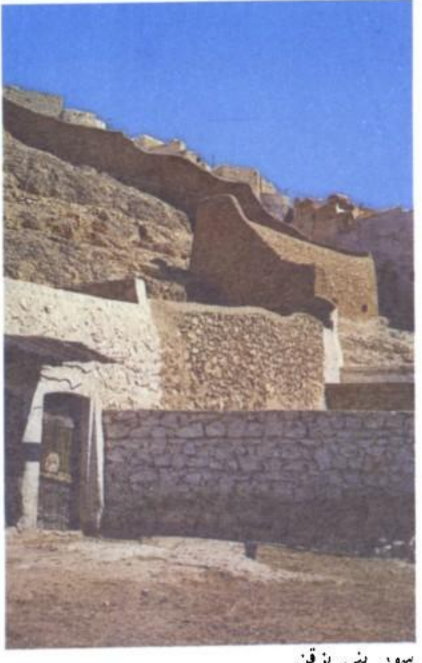
المقياس يستعمل أيضاً للانذار في حالة فيضان

خطيـر .

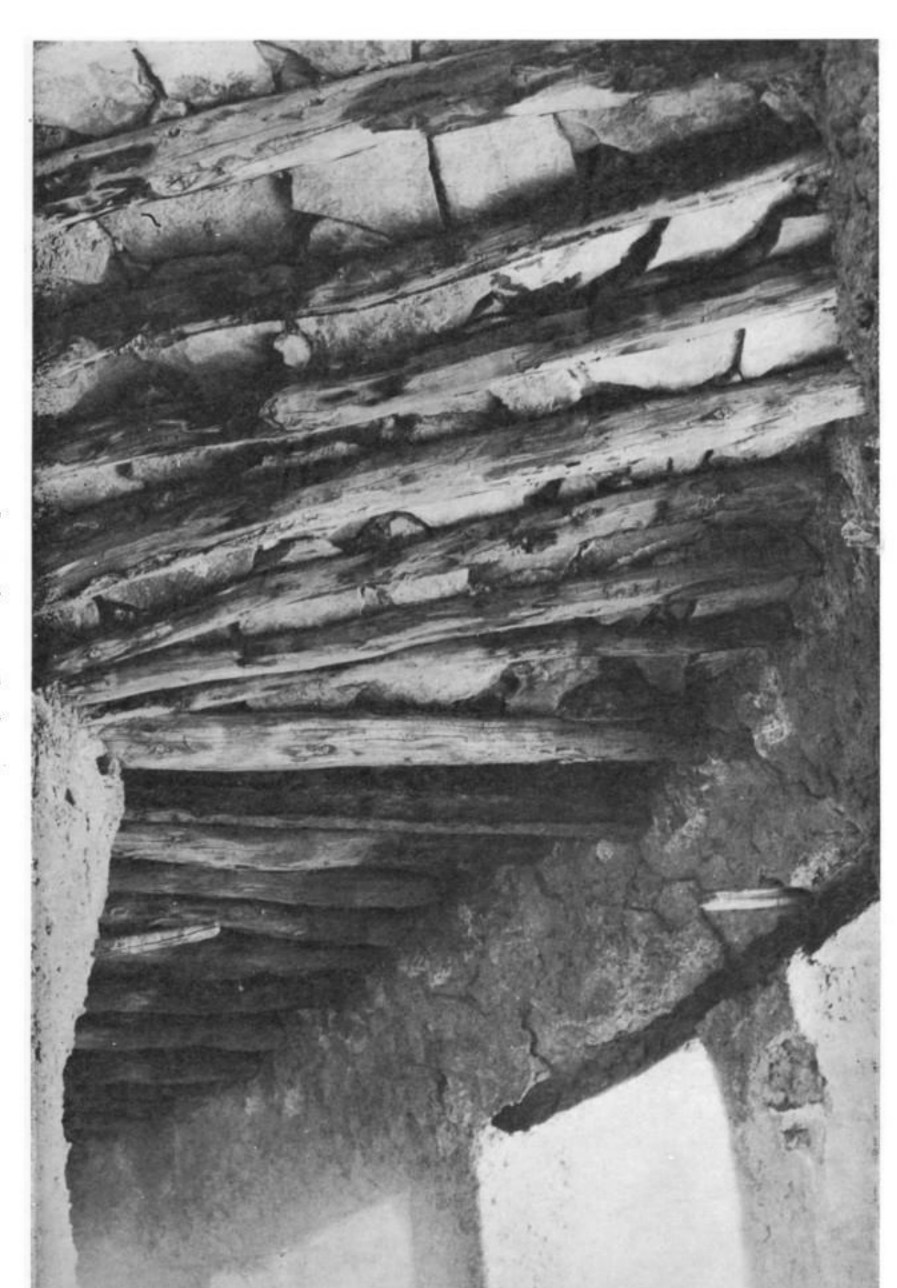
 لأن انعزالها يتطلب حمايتها من اللصوص والنهابين .

 لأنها مبنية غالباً في مجرى المياه \_ وهي أشد نهباً - الأمر الذي يقتضي بتدعيمها وتمتينها .

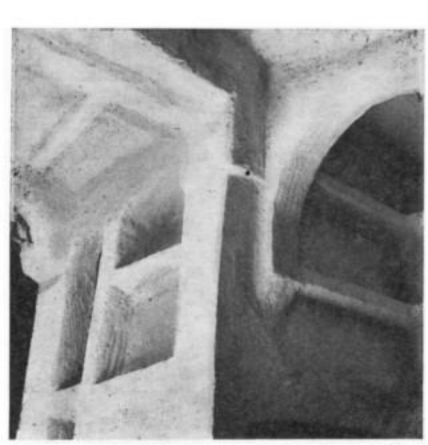
ـ لأن الحياة في هذا الوادي تمتاز باهتمام السكان بسرية الحياة العائلية . وإذا كانت المرأة هنا ، كمثيلتها في القصبة ، تتمتع بحق النظر إلى الخارج ، كما تدل على ذلك النوافذ الصغيرة التي نراها تتخلل الواجهات على مستوى الانسان جالساً أو قائماً فانه لا ينبغي أن يراها أحد غير أقرب الناس إليها من الرجال. لذلك نجد أيضاً الجدران المسماة « بالمعمارية » تحيط بالسطوح حيث تجلس العائلة مساء وتنام ليـلا ( دور بساتين النخيل هي دور الاقامة الصيفية ).



سور بني يزقن



سطح ـ هنا ـ لجامع . حجارات مسطحة موضوعة على أخشاب .



↑ كوات داخلية في دار بالواحات . واليوم ـ في الهندسة المعمارية الحديثة ـ يعمل الاتجاه إلى إزالة الأثاث لتعويضه بالخزانات والمشكات .

العلوي ، وذلك لترك الطابق الأرضى كـقـاعـة تتوفر بها الرطوبة اللازمة . ويتسرب الضوء والهواء إلى هذه القاعة مثلما يتسربان إلى البئر عن طريق منفذ عمودي يصعد إلى الفناء الموجود في الطابق العلوي . وهكـذا يتـوفر للأسرة الواحـدة أكبر عدد ممكن من الغرف المختلفة في بيت واحد ، ونعني باختلاف الغرف اختلاف المناخ : فالفناء لم يخل أبـدأ من رواق مغطى وحجرات صغيرة يمكن أن تستعمل للنوم أو لخزن التمور . فهي عبارة عن خلايا نسكية ليس بها من أثاث غير مشكاة وبعض الرفوف تخضع لقواعد الذوق العصري ، أما المطبخـة فانهـا توجد حيث تتوفر الرطوبة أي في الطابق الأرضي نهاراً وفوق السطح مساء ، وليس لهذه المطبخة إلا مدخنة واحدة . وفوق الغرف التي تحيط بالفناء توجمد السطوح لقد سبق أن تحدثنا عن الأفنية . وفي هذا المحاطـة بجدران « عمرانية » والمنعزلة بعضها عن السياق نلاحظ أن هـذه الأشكـال موجـودة في بعض أحياناً . فهي غرف في الهواء الطلق ، وهي ميـزاب ، سـواء فـي المسـاكن العمرانيـة ولنفس حجرات النوم الصيفية ، لأن جدران الدار تحتفظ الأسباب التي ذكرناهـا بشأن القصبـة بالجزائر ، بالحرارة المخنقـة التي تجعل من الصعب النـوم في أو في المساكن الكائنة بالبساتين ابتداء من الطابق الغرف الداخليـة . فالمرء يشعر براحة ومتعـة عند



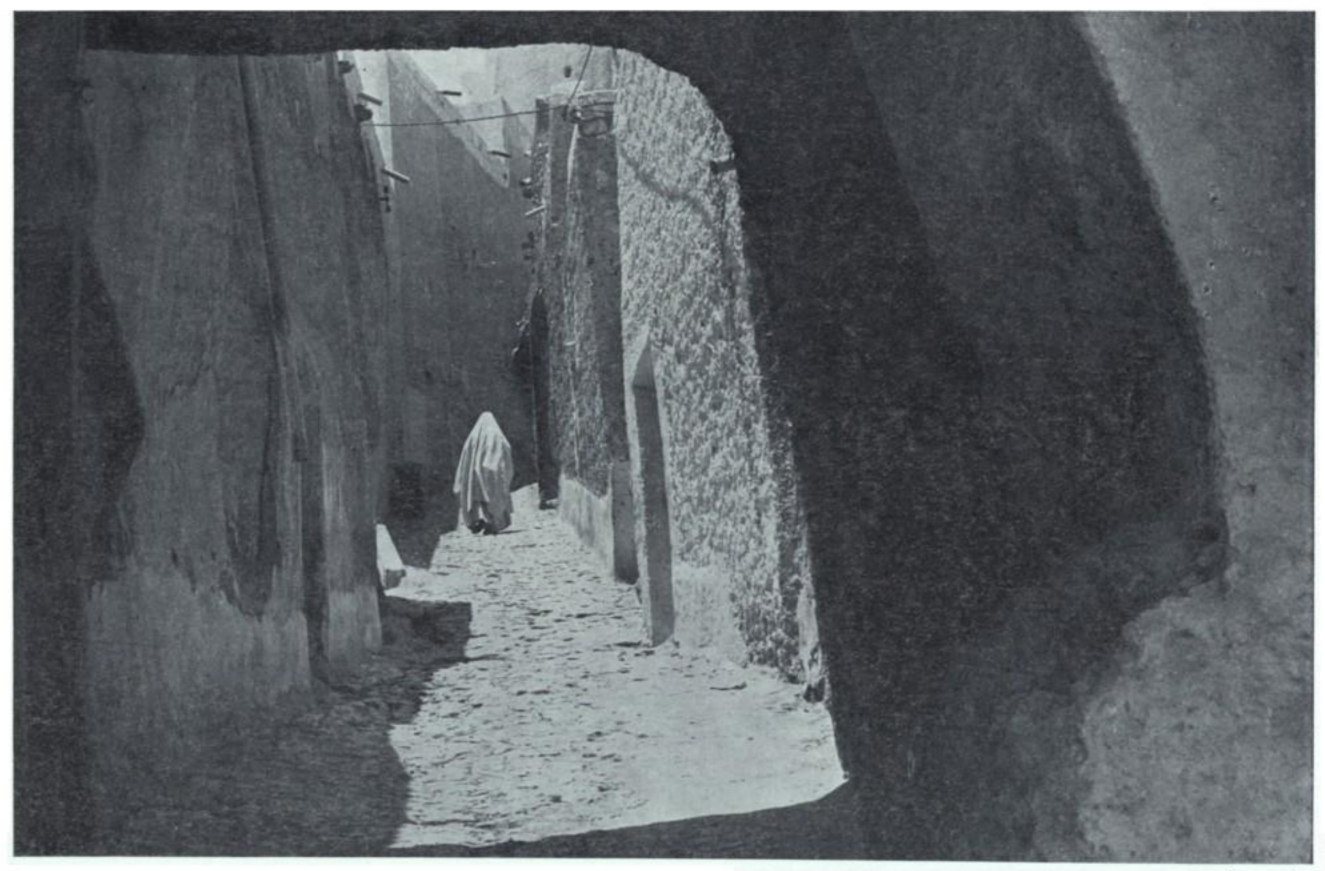
سطوح غرداية .

ما يصعد إلى هذه السطوح بعد يوم كامل من العمل ، فيستلقي للاستمتاع بلطافة الهواء واستنشاق روائح الياسمين والورد ، التي تعبق بها الحدائق ، والاستماع إلى حفيف خوص النخل القريب . والواقع أن هذا الخوص قريب من الديار إلى حد أنه يكاد يشكل قسماً منها في بعض الأحيان .

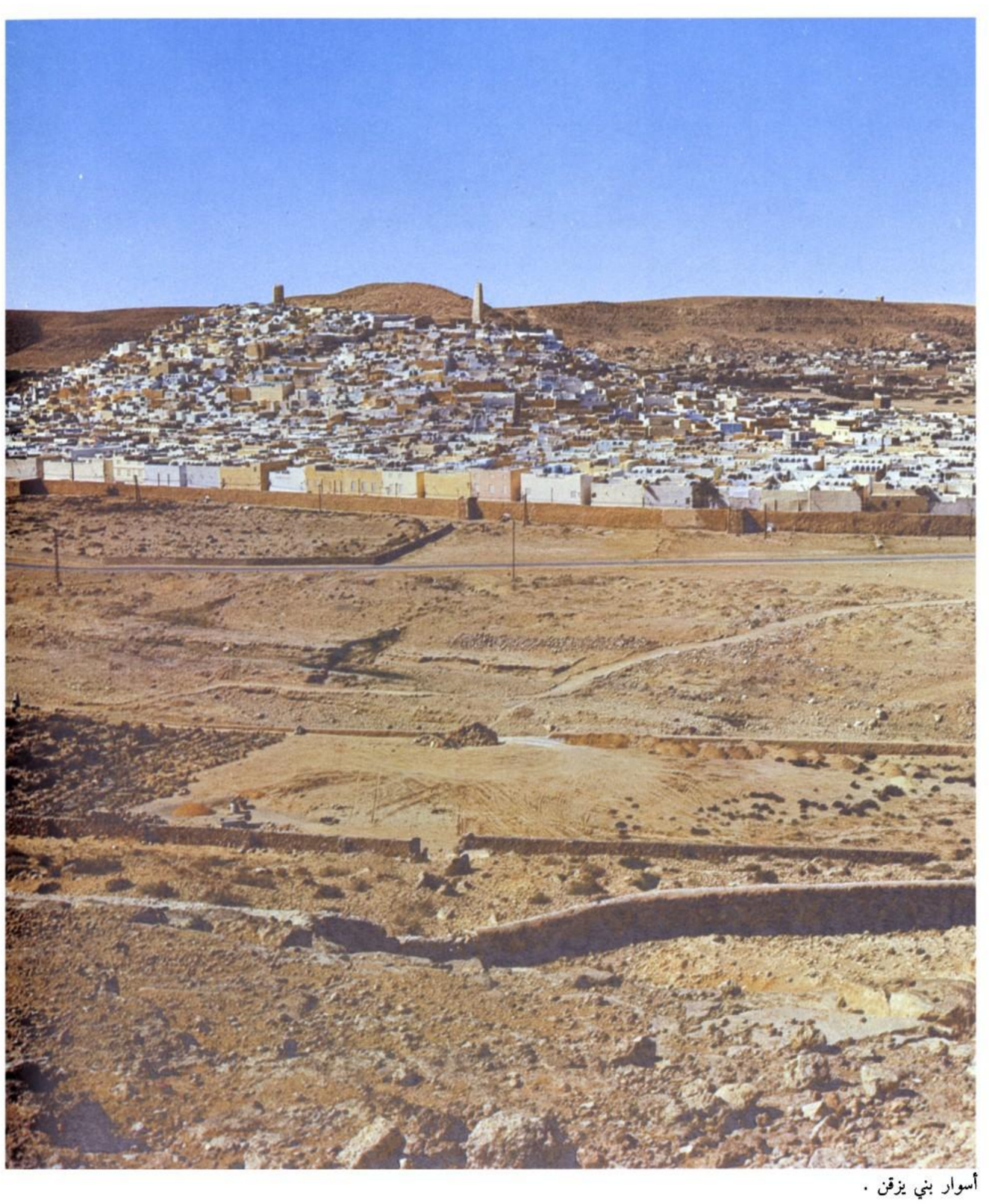
إن قطع النخلة هنا أمر لا يفكر فيه أحد، إذا أخذنا بعين الاعتبار ما تتطلبه من جهد وزمن قبل أن يستفيد صاحبها من ثمارها . وعلى العكس من ذلك فان البناء لا غنى عنه هنا . لذلك نرى الناس يبنون باستمرار حول بساتين النخيل تاركين للأشجار متسعاً ، حتى تستطيع مقاومة الرياح .



دار صغيرة زرقاء ، أعيد استصلاحها من جديد، تحتفظ بالطابع العتيق ، وتشهد بما يقدر عليه أهل مزاب في ميدان البناء .



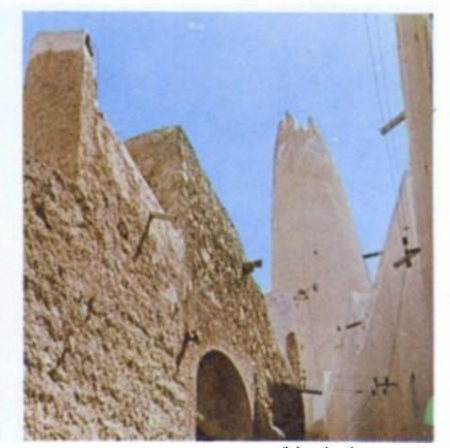
شارع صاعد

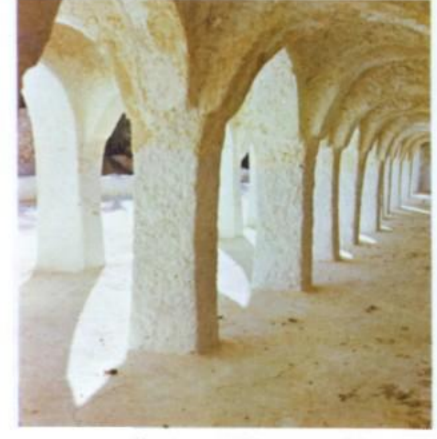


وما دمنا بصدد البناء نود أن نوضح أن السطوح هنا مغطاة بطبقة من الجبس الصحراوي كبقية الدار ، ما عدا عارضاتها وسقوفها التي تبقى عارية ، فتشكل مادة رائعة تستهوي المهندسين المعماريين في العصر الحاضر . إذ أن هذا البناء الـذي أصبح يتكلف ثمناً باهضاً ، لعـلى جانب كبير من المتانة إذا فكرنا في القرون التي تحداها . ففي داخل الغرف تكون الكوات والرفوف المبنية بالجص أنـواعـأ من النقـوش التـي ترضي النظـر وتشكل كل زخرفة الدار .

ولقد روعيت نفس الترتيبات ونفس الصرامة في بناء مساكن مدن : غرداية و « مليكـة » وبن إزغن وبونـورة والعطـاف التي أسست تقريبـاً في نفس الوقت قبل ألف سنة وكذلك مدينتي بديان وقرارة البعيدتين اللتين أسستنا بضعنة قرون بعد ذلك . إن مدن الميزاب تعتبر من أقدم نماذج المدن المعمارية والتي بقيت على حالتها عبر القرون. وكانت المساكن في الماضي تبنى لاعتبارات تاريخية ↑ صومعة غرداية .

معروفة حيث أن الحصون تحدد مسبقاً حجم المدينة المزمع بناؤها كما يشرع في بناء المسجد قبل المساكن وهذا لأسباب تعبدية . ثم أن المساكن التي تشيد حول المسجد الموجود عادة في أعلى مكان تصطف في حلقات متحدة المركز إلى غاية الحصون حيث يوجد داخلها وبالقرب منها ساحة السوق . ولحماية المدينة ( التي هي أشبه بحكم نظامها بالعمارة العصرية منها بالقرية المتلاحمة البيوت)





مسجد مقبرة قرب بني يزقن .

كانت تغلق الأبواب المؤدية إلى الأنهج الضيقة . وكانت هذه الحماية تهدف أيضاً إلى الحفاظ على الطابع الديني بالنسبة للمجموعة .

ويمكن أن نستعمل في وصف مدن الميزاب نفس العبارات التي توصف بها القصبة في العاصمة : أزقة مغطاة « ظلال ونسيم » أفنية داخلية تحظى الشرفات بفضلها بأشعة الشمس والتهوثة وكذلك السطوح المرتبة على شكل أدراج والمعرضة لأشعمة الشمس والمشرفية على المنياظر الخارجية . ولكن « قصبـة » الميزاب أقدم بكثير من قصبة العاصمة وهي على طراز جزائري أصيل. ولا يتوقف الفرق بينهما على بضعة قرون من التاريخ بل يمكن الفرق على وجه الخصوص في تلكم الصرامة المقصودة التي تتجنب الأبهة التي تتميز بها المساكن في عهد الأتراك . وهذه الصرامة



بني يزقن . المدينة تصعد نحو صومعتها العاليـة . المسجد هو المركز الديني للمدينة ولكنه أيضاً مركز ثقافي . وفي الماضي كان المركز الاداري كذلك .



المعمارية لا تعني جهل الفنيات والتفنيات ذلك أن الاباضيين قد برهنوا قبل حلولهم بالمزاب على معرفتهم الجيدة لكل جزئيات الفن الاسلامي وتجلت هذه المعرفة في مدينة « إزدرانسن » ولا أدل على ذلك من الأملطة المعروضة في متحف الطفولة بعاصمة الجزائر.

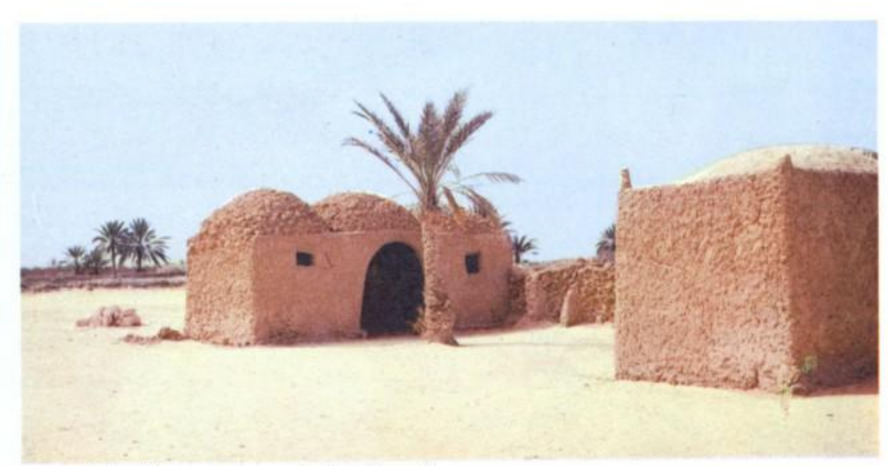
إن الميزاب البلد المتدين قد أولى مساجده عناية خاصة سواء من حيث عددها أو حجمها ذلك أن المساجد مشل المساكن لم يثقل كاهلها بالزخرفة . وهذا الزهد المعماري عائد إلى صعوبة الظروف المعاشية في الصحراء حيث كان هؤلاء السكان المتشددون في الدين يعتقدون أن مناجاة الاله لا تحتاج إلى أبهة وفخامة . إن مساجد المدن مقرونة كلها بمدرسة وتوابعها . ومعلوم أن



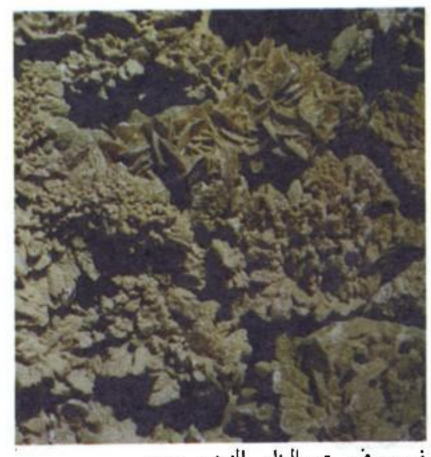
برج للحراسة في النخيــل .

لكل مدينة مسجداً واحداً ما عدا العطاف أم المدن التي نجد بها مسجدين إثنين . وقد بنيت هذه المساجد بنفس الأسلوب الذي إعتمد في بناء المساكن . فكلما تعذر استعمال القوس بسبب نقصان الأخواص استعملت أعجاز النخل على الأبواب إن خشبات القاعات الكبرى مرتكزة على أعمدة مصففة أما الأحذية فقد خصصت لها كوات غير نافذة . وهذه المساجد البعيدة عن ضوضاء الأسواق يسودها جو من الطمأنينة والحشوع . أما في الفترات التي تشتد فيها الحرارة تتم الصلاة في الأفنية والسطوح .

وإذا كانت المدينة لا تشتمل إلا على مسجد واحد فان المقابر والواحات تضم عدة مساجد لا صومعة لها يتردد عليها من لبس الحداد والعاملون بالقرب منها . وهي مساجد صغيرة حيث لا تجتمع فيها إلا جماعات قليلة وهي في غاية من البساطة والتنوع في آن واحد . ولقد أصبحت قياسات هذه المساجد في نسبة يمكن معها إستعمال ذلك القوس الخوصي الذي يساوي قوس المنازل



↑ خلية بدار في سوف . وحولها خلايا أخرى تحوم بالحوش . المسكن يكون كاملا .



في سوف يتم البناء بالزهور . . .

من حيث سلمه . أما جدرانها المدهونة بالكلس الأبيض والملبسة بالتمشئت ( جبس الصحراء يتميز بسرعة تصلبه ) فلا توجد فيها زوايا حادة . والنور فيها ساطع حيث تنفتح على واجهـة بأكملها إلى جانب الظلال والأنوار التي تنعكس على الأرض بين الأعمدة فتضفى على القاعة لوناً مريحاً . أضف إلى ذلك الكوات المنقوشة داخل الجدران والشبابيك الصغيرة المطلة على سماء أزرق . فهذا الجو يدعو إلى التأمل وإلى الانقطاع عن العالم . إن الانسان يشعر بداخل هذه المساجد بأنس وألفة منقطعي النظير وسط الطبيعة المحيطة التي تكون معها جسماً واحداً متناسقاً .

وهذه المساجد بلغت صفة الكمال بفضل والتعليمية. الروح التصوفية التي كانت تحدو بناتها .

> وهكذا نفهم جيدأ لماذا يعود الأباضيون المغتىربــون إلى مسقط رأسهــم ليقضوا بــه آخــر أيامهم . وفي هذا الجو البسيط تميل نفس الانسان إلى التعبد والتصوف دون ما صراع داخلي فتغمرها الطمأنينة والسكينة . إن أضرحة الأباضيين متشابهة كلها ومجهولة إلا أن قبور الرجال يوضع عليها حجران وقبـور النساء ثلاثـة أحجار . أمـا قبور المشائخ ـ الذين هم في آن واحد رؤساء قبائــل وحجة في العلم والفقه \_ فانها تستثني من هذه القاعدة التقشفية حيث يترك فيها العنان للشاعرية والتفنن. فقبور المشائخ عبـارة عن نحاتـة كبرى تجريديـة تتميز بتعقفاتها المنسجمة وقممها المرتفعة التي تتلائم التثاماً كلياً ومناظر الجهة كلها .

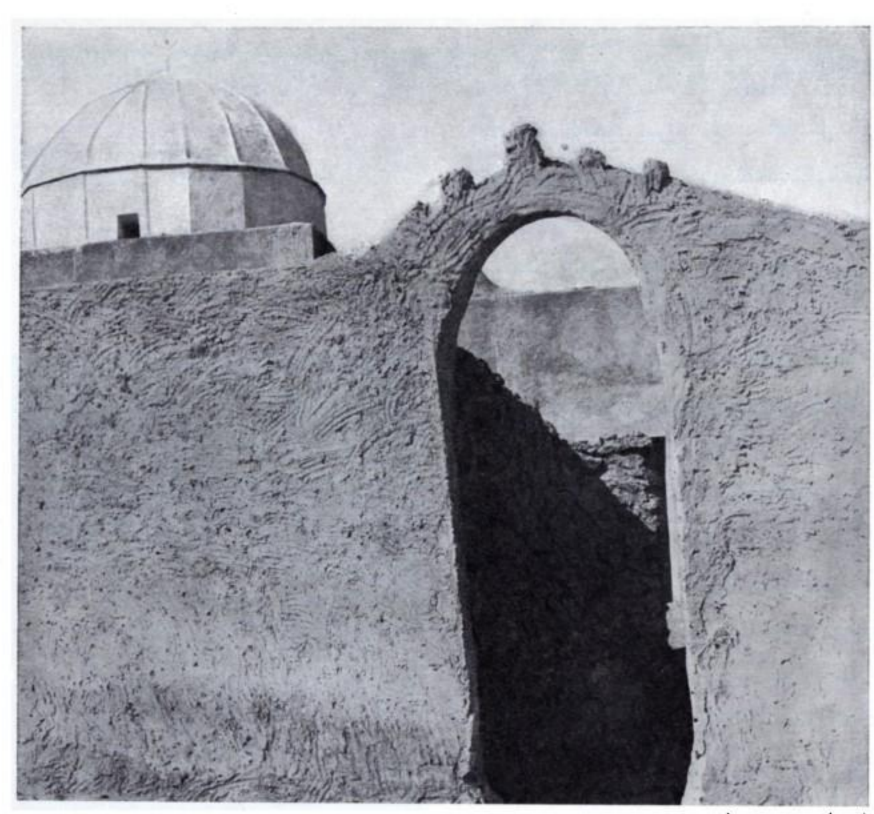
> لقد زار منطقة المزاب عدد كبيـر من المهندسين المعماريين الأوربيين مثل المهندس المعماري « لو كوربيزي » الذي كتب عن المزاب



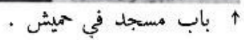
صفحات خالدة (١) . وكانوا كلما يزورونها يكتشفون روائع جديدة من الفن المعماري القديم والفن الانساني الـنــابضين بالحيــاة وهــو فن لا زال دائماً وأبدأ يحتفظ بقيمته الساريخية

وفي وادي السوف تستعمل مــادة « اللوز » أداة للبناء . إن منطقة الوادي تحتل جغرافياً شمال العرق الشرقي الأكبر وهي منطقة تمتـد عليها الكثبان على مدى البصر فتخال رملها الذهبي أمواج بحر تتراقص وتنبت على هذه الكثبان هنا وهنـاك بعض الاعشاب الجـافـة . وللرياح أهمية كبرى في حياة هذه المنطقة حيث تحول الكثبان من مكانها وتنسف « سيفها » ( قممها ) فترتفع الرمال براقــة في السماء ، ويعتبر ﴿ البحري ﴾ أو الريح الشرقية من أعنف الرياح من حيث الخسائر التي تلحقها فهي عبارة عن فيضان بالنسبة للمناطق الأخرى . لـذا فان صناعـة الرجال في هذا البلد تبتديء بالبحث عن المياه والوقاية من الشمس والرياح .

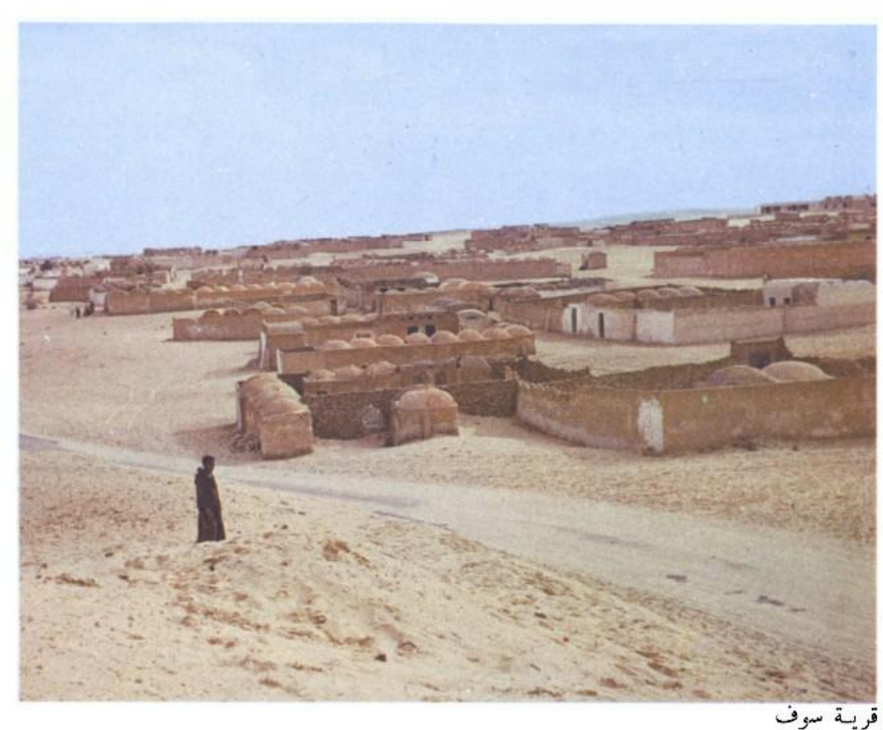
<sup>(1)</sup> نشرت هذه النصوص في المجلة الفرنسية « تصاميم » لسنة 1931



وفي وادي السوف يتم البناء بما يسمى البلوز » والغريب في الأمر ان هذه المادة البنائية تتولد عن هذه الرياح العنيفة نفسها . وهذه المادة عبارة عن تخثر جبسي مختلف الأشكال تسمى محلياً « باللوز » ويسميها الأجانب « بوردة الرمال » علياً « باللوز » ويسميها الأجانب « بوردة الرمال » إن مساكن أهل وادي سوف لجميلة المنظر بقبابها وتعتبر هندستها المعمارية من أعجب الفنون المعمارية في الجزائر وأكثرها أصالة . ولكن لا بد من الوقوف قليلا عند دراسة القرية السوفية لنفهم فنها المعماري .







ولقد نتساءل كيف أمكن للانسان أن تراوده فكرة الاقامة بهذه البقاع الصعبة . إننا لا نعرف اليوم بالضبط تــاريخ إقــامــة الانســان في السوف ولكن يعود أصل بعض المساجد إلى القرن الخامس أو السادس عشر مسيحي والمفروض أن هذه البقاع كانت ملجأ مأموناً لسكان مغتربين وقبائـل مسالمـة . وبـالاد سوف البعيـدة عن كـل المواصلات والتي تحميها حرارة الشمس وقساوة العواصف الرملية كانت تستقبل الرجال الأحرار من المقيمين أو الـراغبين في ذلك ومن أشبـاه الرحل. وهـؤلاء السكـان الذين لم يملكوا عبيداً أبدآ قد واجهوا قساوة المناخ ومشاق الحياة بروح من المساواة لا نظير لها. ولولا هـذا التضامن الانساني الفعـال لمـا استطـاعوا أن يستقروا بهذه البقاع وأن يواجهوا مناخها الشاق . وهكذا كان الانسان إذا ما أراد أن يحفر غوطاً أو يبني بيتاً يستعين بسواعد جيرانــه وهم لا يتلقون عن ذلك أجراً ما عدا الغذاء .

والواقع أن المياه موجودة على عمق قليل في جيوف الققم الصخرية التي تمتد عليها هذه المساحات الرملية الكبرى. وعوض أن يستقوا هذه المياه عن طريق الري فضلوا أن ينقلوا إليها



الأشجار والنخيل تمتصها من الأعماق حيث تركد وذلك خشية امتصاصها من الرمـال لو أخرجت إلى السطح . وهكذا ينجمع النخيـل بين كثيبين في جوف اصطناعي . وهـذا الجوف المستدير أو الاهليلجي الشكـل هو ما يسمى « بالغوط » ( أو العمق) ويقوم الانسان نفسه بصيانــة هــذا الغوط وبتفريغه من الرمل عدة مرات في السنة سواء بمناسبة غرس نخيل جديد أو تسميد القديم منه . ولوقاية الغوط توضع على محيطه حواجز قصبية أو من « ورود الرمال » . وتوجد داخل هذه الأجواف حفرة لكل نخـلة حيث تمتد عروقهـا رأسـاً في رطوبة الرمال . ففي وادي سوف لا وجود لعملية الري بل هناك عملية تفريغ الرمال.

إن سكان وادي سوف لهم مثل سكان المزاب رحلتان : رحلة الشتاء المتمثلة في الاقامة بالقرية ورحلة الصيف المتمثلة في الاقامة بالحدائق قصد رقابتهـا وزرعها ومعالجـة المزروعات . وفي ظلال النخيل أمكن غرس الخضر وحتى غرس التبغ غير أن زراعته صعبة وحساسة جداً . والملاحظ أنه لا يمكن أن نعتبر هاتين الرحلتين هجرة كما هو الحال في الميزاب حيث أنهما غير منتظمتين .

فقلما يضطر السكان عند ما يغادرون قريتهم إلى تعيين حارس بلدي مقابل أجر . وفي بعض القرى الأخرى فـان الرجـال هم الذين يرتحلون إلى الحدائق تاركين أهلهم من ورائهم .

وليس هنـاك وحـدة في أسلـوب الحيـاة . فسكان وادي سوف من أصل متعدد وإن كانوا مسالمين فانهم يسوون مشاكلهم الداخلية حسب قضائهم الخاص . إن إقامة القبائل الجديدة تتم بالتراضي وكل قرية تحتفظ بعاداتها وتقاليدها مع إحترامها لعادات وتقاليد جيرانها . ففي عاصمة الوادي مثلا لا تخرج النساء إلا محجبات بينما

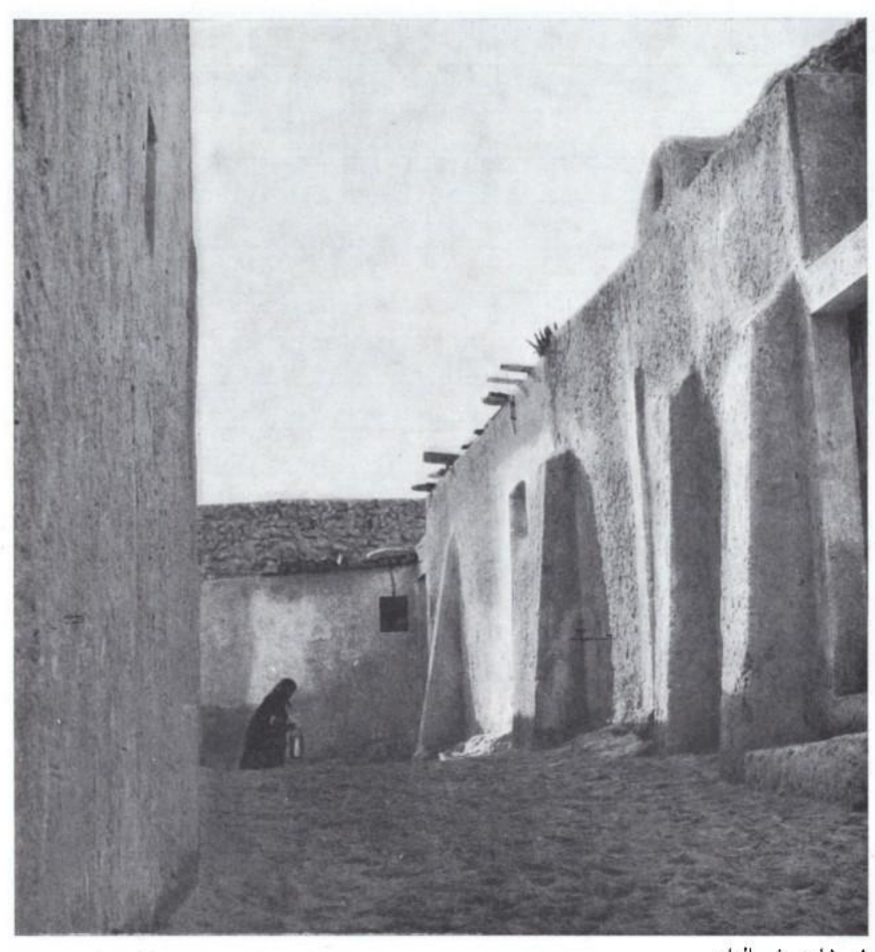


بنـايات حديثـة في الواد .

في الضيمات المجاورة يستطيع الخطيب أن يرافق خطيبتـه إلى حيث تستقـي وأن يكلمهـا بكل حرية .

والمشكل الرئيسي بالنسبة لوادي سوف لا زال يتمشل في الماء والرمــل . وحتى إذا كان الماء في متناول الانسان فقد لا يكون صالحاً للشرب



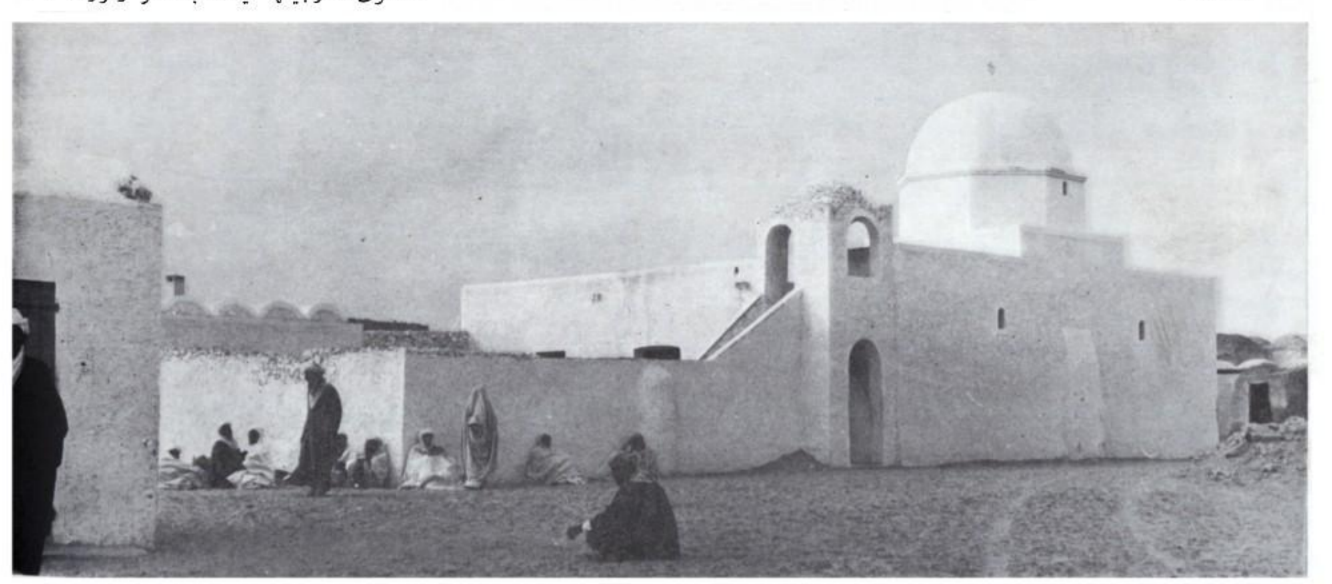


**↑ شارع في الواد .** 

وحتى للري نظراً لما يحتوي عليه من ملح. أن الشطوط المالحة والبحيرات الصحراوية التى نجد منها الكثير في وادي سوف تمتد أحياناً في باطن الرمال فتأتي على الحدائق وترغم على إنتقال قرى بأكملها . وبالرغم من هذا يمكن القول بأن قرى سوف على غرار القرى الزراعية بنيت دون تصميم معماري مسبق . وهي خلافاً لكل قرى الصحراء الجزائرية ليس لها حصون ذلك أن حصنها الحصين الطبيعي يتمثل في الظمأ . ولقد أسست هذه القرى أول الأمر من رب عائلة فتكونت نواة من بعض المساكن ثم تطورت وانتظمت بطبيعة الحال وبعد جيلين أو ثلاثة من الاقامة بهذه البقاع دعت الحاجة إلى بناء مسجد تقام فيه الصلاة وتسوى فيه المشاكل بعد أن أصبحت لها صبغة فيه المادية .

بيد أن القرى السوفية ليست عبارة عن منازل ملتحمة بعضها ببعض وتفرق بينها المسالك. فالأنهج

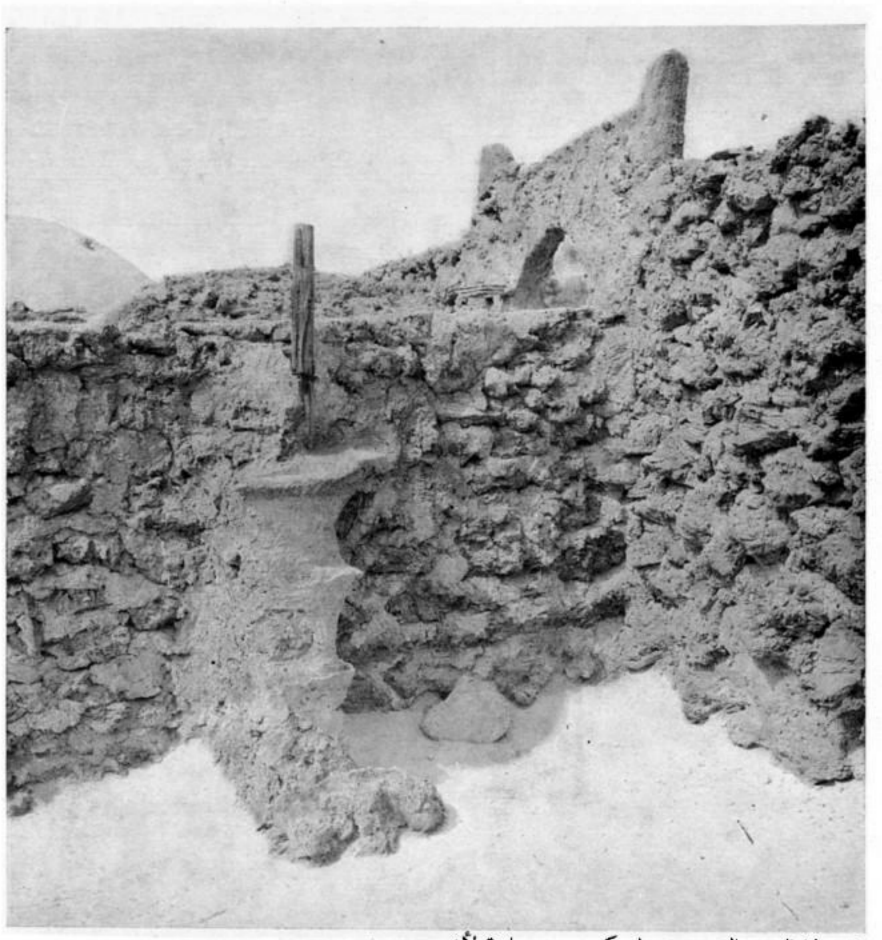
جامع سوف . وحدة البناء أكيدة . ولكن لا إتشبه إحداها الأخرى ، وجميعها فياضة بالسحر والروعة . لا



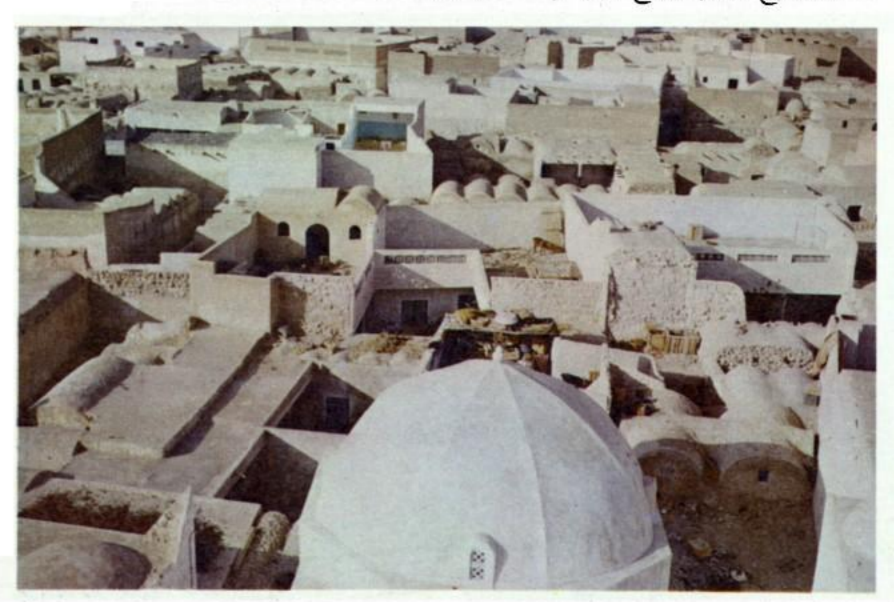
مرسومة وموجهة . وفي الجهة الجنوبية أعد السوق لتسهيل المبادلات . أما المنازل فهي متجمعة في الجهة الشمالية وتؤدي إلى كل منزل منها أزقة غير نافذة .

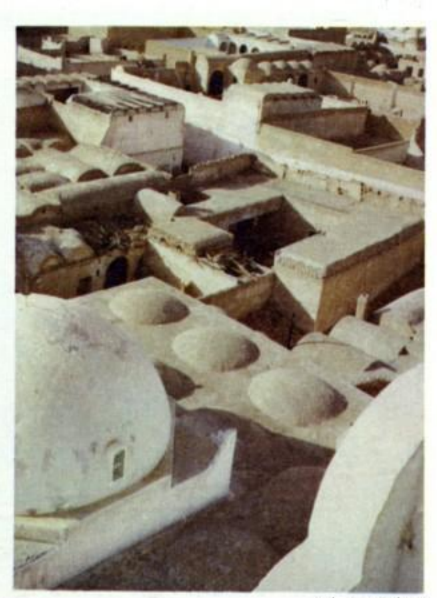
وتقوم هذه المنازل كما هو الحال بالنسبة لجميع المساكن الجزائرية تقوم حول فناء مشترك. وكل الحجرات مبنية على نمط واحد تعلوها قبتان أو ثـلاث قبـاب أو في بعض الأحيـان صفوف من القباب تشكل حجرة طويلة كما تقتضية العادة . وعلى إحدى واجهات الفناء تصطف البيوت الخاصة بالعائلة بينما تخصص واجهة أخرى للمونة وغالباً ما يوجد في مقدمتها رواق مغطى متوج دوماً بقباب على غرار مساكن المزاب. وهـذا الرواق يقـي النساء العامـلات من حرارة الشمس . ويستعمل كـذلك قاعـة للطعـام . أمـا الحجرات المخصصة للدواب فانها تحتل واجهة الفناء الثالثة أو قسماً منها . ويحصل أحياناً أن تخصص واجهتان لحجرات المونة والدواب وعندئذ يصبح الفناء داخلياً يؤدي إليه مدخلا ضيقاً يسمى بالسقيفة .

ويمكن أن نندهش لتحفة القباب النصف الدائرية ولانتظامها بالنسبة لكل مسكن . وهي وإن كان حجمها نسبياً ليست بالكبر الذي يفرضه الخوص المقوس . إن سر هذه القباب لمن البساطة العجيبة . فالبناء أو صاحب البيت المزمع بناؤه يغرس نصباً عمودياً في محور المكان الذي ستبنى فيه القبة ثم يعقد بهذا النصب حبلا من طول



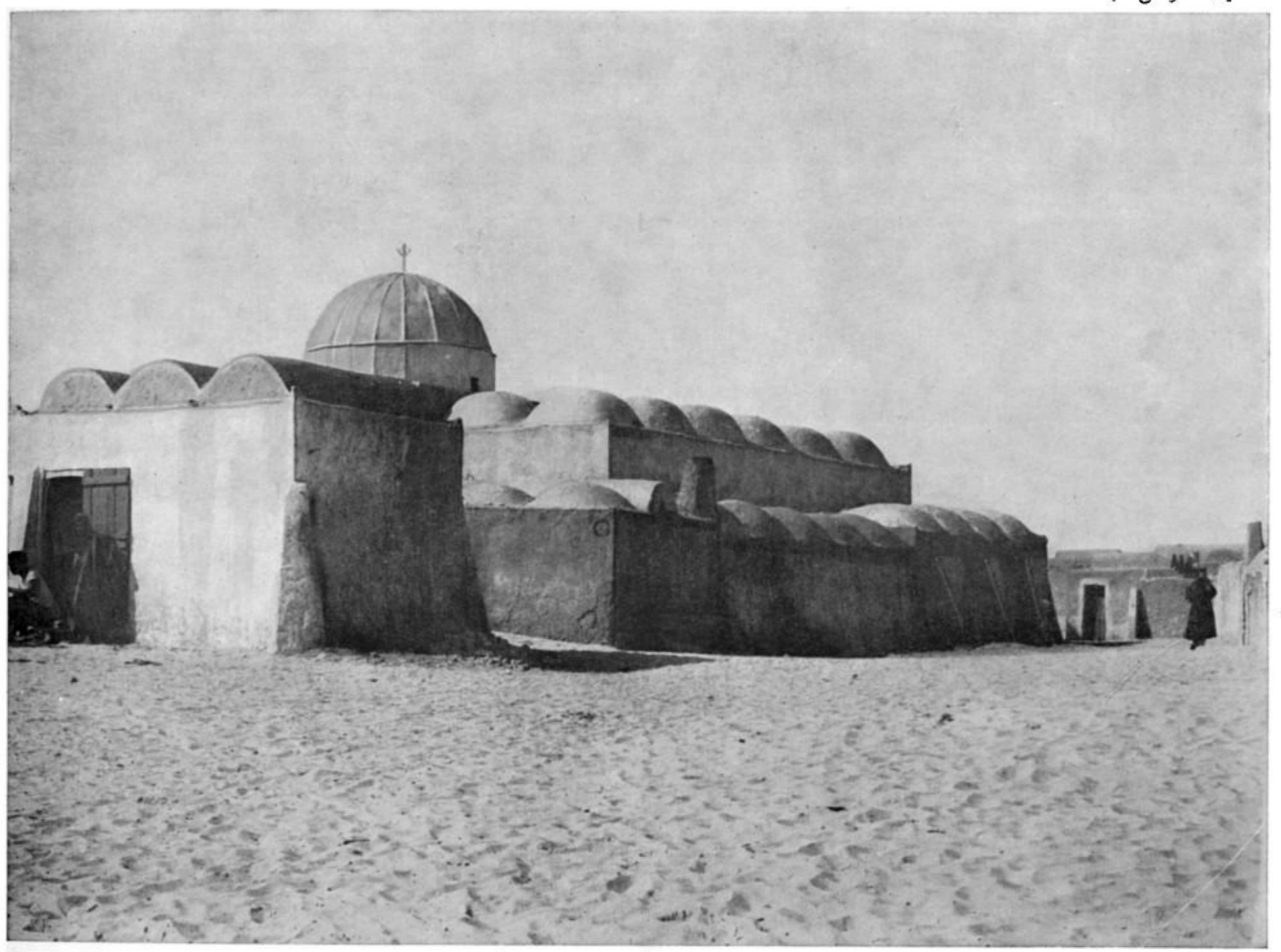
↑ هذا الدرج العجيب يصلح كممر من ساحة لأخرى .

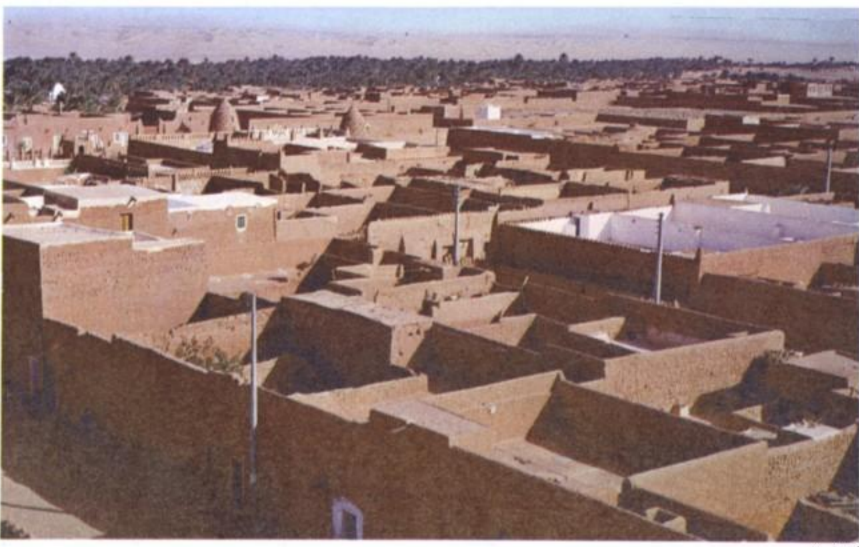




منظران للواد .

صفان طويلان من القبب بارتفاعات مختلفة . هذا أيضاً جامع في الواد . صفاء في البناء وبساطة لا تبعد أبداً المعرفة والعلمية ، حيث به قبة من الطابع التركي . هنا أيضاً تترأس البساطة .





شعاع الدائرة ويشرع في رسم الدوائر « بورود الرمال » بيد ، وبيده الأخرى يلحمها بملاط الجبس . وبناء السقوف النصف الاسطوانية يتم بنفس الأسلوب مع الفارق الوحيد وهو غرس النصف أفقياً على مسافة متساوية بالنسبة للجدران .

وحسب الأذواق والوسائل تدهن الجدران والسقوف والقباب أم لا وقد يطلى هذا الدهن باليد حيث نرى مثلا آثار الأصابع في جدران المزاب. وتتمثل مرافق الحجرات في الأثاث المبنى كالكوات والرفوف. وتوجد في الأفنية «مشواة» تعلوها مداخن متنوعة الأشكال منها

المستدير والمخروط وبها فتحات مثلثة أو مربعة وتنتهي في أعلاها بحنية ذات أقواس .

ولقد احتفظت القرى السوفية بوحدة عجيبة فالمساجد فيها زاهية متنوعة لا زينة عليها سوى هيكلها الطبيعي . وهي مساجد ممتدة ، بها قبيبات مصطفة تخفي من تحتها الأعمدة الكثيرة وبها أيضاً قباب كبرى بنيت على النمط التركي . وهي بملامحها الظريفة تذكر بتلكم الكنائس وهي بملامحها الظريفة تذكر بتلكم الكنائس الأرتودوكسية اللطيفة الموجودة في جزر اليونان .

ومعجزة السوف التنمثل في أن الفن المعماري المقبول لا يبحث عنه في المباني القديمة والمهلهلة أو في المساجد الغابرة في القديم لأن الكل يحسن البناء في هذه المنطقة وكل رجل بمثابة مهندس معماري.

إن منطقة « القرارة » الموجودة في جنوب الصحراء الجزائرية لم تصبح وحدة جغرافية إلا بفضل الانسان والمناخ . وهي تشتمل على القسم الجنوبي من العرق الغربي الأكبر الذي تمتد رماله هنا وهناك في كامل المنطقة . وحيث لا توجد الرمال تقوم الهضاب ذات الحجر الرملي فتحيط بارتفاعها (من 60 إلى 70 م) ما يسمى "بالسبخة» . والسبخة معناها الأرض المالحة . والواقع أن سطح السبخة لا يصلح لزراعة أخرى غير زراعة النخيل .

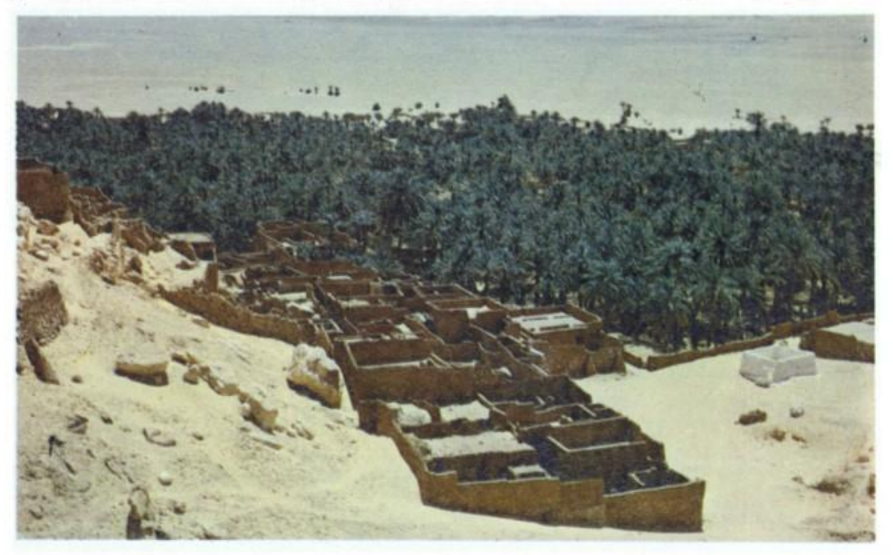
ويوجد بالقرارة ما يسمى بالوديان وليس القصود هنا بالأنهار. فالوادي عبارة عن منطقة نباتية ويحيط القرارة شرقاً « عرق مقيدن » وهو سهل رملي وصواني ويحيطها غرباً « الحمادة »

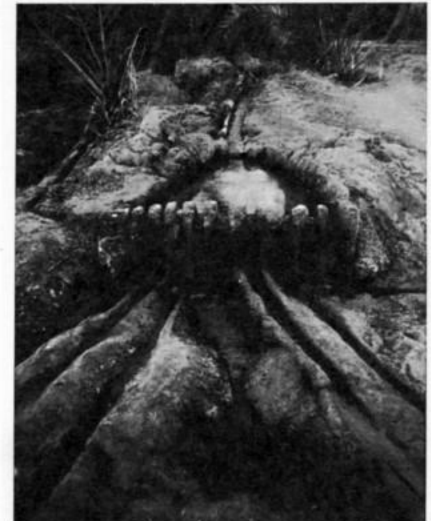
وهي الأخرى صحراء حجرية لا نبات فيها . وتمتد سبخة « تيميمون » الكبرى إلى الجنوب بسبخاتها الصغيرة وكأنها أغصان شجرة أو روافد نهر كبير .

وقد جاء في النصوص القديمة أن السبخة كانت عبارة عن نهر ضخم تتدفق مياهه الجارية على مسافة عشرة أيام مشياً على الأقدام » . إلى درجة تستطيع البواخر الكبرى عبوره . والواقع أن العنصر الهام بالنسبة إلينا في هذه الصحراء هو عنصر خفي ونقصد به الماء . هذا العنصر الذي يكد من أجله الانسان كل الكد .

إن الجهة السفلى لسبخة « تيميمون » توجد على إرتفاع 192 م. ويوجد النخيل في السبخات وفي « العروق » مسند على الكثبان . وقد غرس النخيل على هذا النحر بسبب المياه والرياح .

فالماء هنا باطني يوجد تحت طبقتين من الرمل والملح وطبقة خزفية . أما نسبة الأمطار فهي من درجة 15 مم سنوياً والمياه الباطنية تجمع بطريقتين مختلفتين تارة ومتكاملتين تارة أخرى . وهما الآبار و « الفغارة » . ولابد من التوقف عند هاتين الطريقتين « لأن الفن المعماري موجود في



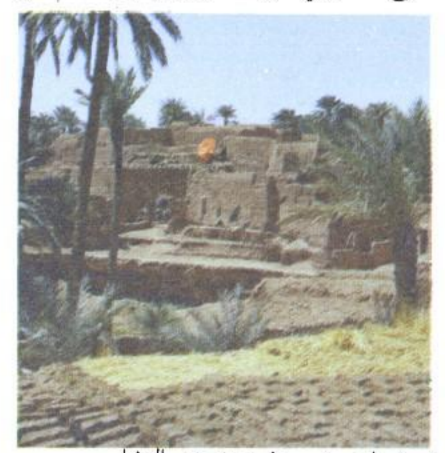


مشط

كل شيء " في هذه الناحية ، على حد تعبير مهندس معماري دولي . فنمي « القرارة » تصبح الطبيعة نفسها عمراناً باعتبار أن الانسان هو الذي يثيرهــا . وتعتبر الفغارة وسيلــة حاذقــة للري عن طريـق المنحدرات الطبيعيـة . والهدف منهـا هو تجنب عناء حفر الآبـار . وهكذا تقـام البساتين في منخفضات السبخة أو في حفر كبيرة تأتي إليها المياه الباطنية عن طريق مجاري منحدرة . وهذه المجارى باطنية حفرت على طولها آبار عمودية تستعمل لتصفية الفغارة عند المواسم الفلاحية . وفي مصب ﴿ الفغارة ﴾ وضعت مدراة لتوزيع المياه على ١١لمجري العميقة والضيقة . وتأتي هذه المجاري بالمياه إلى أصول النخيـل وإلى ما يزرع في ظلالها . لذا تتمثل شخصية هذه الواحات في كل العناصر التي تتكون منها « الفغارة » من مجارى ومدراة . وأحياناً تنفذ المياه الباطنية وللبحث عنها يلجأ إلى تمديد حفر « الفغارة » والزيادة في إنحدارها فتنساب المياه بعيدة عن الزراعات وعندئذ تحفر الآبار لاستخراجها . وأحياناً أخرى يستحيل إعادة الري إلى نظامه فيضطر السكان إلى



الدرج الخارجي عن الـدار يؤدي إلى القسم من السطح المخصص للضيوف.



في ضواحي تيميمون بيوت من النخيل .

التنقل إلى جهات أرحم . وترجع أسباب هذا عائق إلا وتكدست الرمال بجانبه فتكون كثيباً التنةل والهجرة أحياناً أخرى إلى عواقب صناعة وهكذا يتصاعد هذا الكثب في اتجاه شمال الرجال أنفسهم المتمثلة في اكتساح الكثبان .

التي تهب طوال السنة من الشرق والشمال الشرقي . للنـاحيـة . ولكن مـع مرور الزمـان يصبح هـذا ولحماية نخيله من الترميل ـ لا سيما وأنها مغروسة الكثيب يهدد البستان بالاختناق بحكم ثـقـل في حفر أو في منحدرات ـ يقوم الانسان باحاطة قاعدته . إن الانسان في القرارة في تنقل مستمر بستانه بحاجز من الأخواص .

ونحن نعلم أنه كلما اعترض الرياح الرملية الطبيعة وذلك بالرغم من جهوده وحذاقته .

الشمال الشرقي فيصبح بدوره حاجزأ حاميآ للنخيل وتتسبب في هذا الاكتساح الريـاح العنيفـة ومغيراً في نفس الـوقت لوجـه المنظر الطبيعـي بحكم الأشياء وبحكم صناعته نفسها مثله مثــل

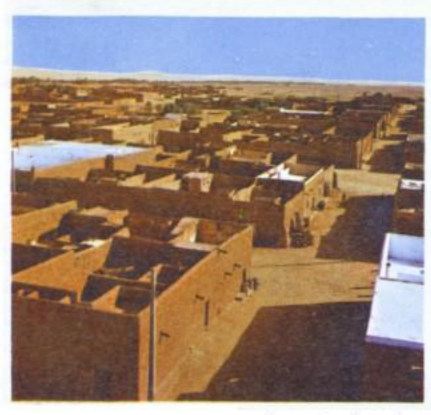




قرية السبخة .

ومعلوم أن هذه التحويلات بطيئة غير أن الانسان ممزوج بهذه التيارات القوية فيشعر بعدم ولكن إذا كان عرض الحجرات يتوقف على متانة الاستقرار ومن ثم التنازل عن كل مفاخرة وهذا ما نشاهده في زهد العمران الجزائري هذا الزهد الذي ليس نتيجة فقر وعوز .

> إن مساكن « القرارة » ذات تصميم مستطيل وهي تحيط فناء داخلياً كما هو الشأن بالنسبة لكل المنازل الجزائريـة . وتبلغ درجة الحرارة في هذه الجهـة 59 وهـذا ما يفسر بدون شك عدم وجود الأبواب بين البيوت وبينها وبين الفناء . لتفادي مشكل الدخان .



سطوح في تيميمون .

بل كـل مـا هنالك فجوات قوسية على جدارين صغيرين تذكر نوعاً ما بجسم الانسان . أما على ناحية الشارع فالباب موجود وهو جزء من « السقيفة » الـتـي جعلت لحجب البيوت عن الأنظار . فالحجرات طويلة وهذا ترتيب جميل رأيناه بعد في « ازدراتن » وفي قصبة العاصمة . أعجاز النخيل فليس هذا من قبيل الحصر . فاذا ما أراد أهل قرارة حجرات أكثر عرضاً وضعوا وسطها ركيزة قوية .

وفي سقف الحجرات أعدت فتحة ـ نظراً لانعدام الأبواب ـ تكفي لخلق التهوئة المطلوبة . أما المطبخ فهو موجود في الهـواء الطـلق وذلك



تجدد باستمرار . وهي تربــة برتقالية اللون تمتاز المنازل تنفتح في مستوى منخفض جداً . برطوبتها . والسقوف تحمل سطوحاً يقام بها مساء ولا تشوب هذه الاقامة شائبة نظراً لانعدام فهناك القرى المتبعثرة التي يوجد كل منزل منها الأمطار فالسطوح إذن عبارة عن مقام . وهناك بالقرب من بستانه (كل البساتين لها شكل متوازي حجرة الاستقبال وحجرات أخرى تفصل بينها الأضلاع أو شكل مستدير أو أهليلجي) والقرى قواعد مرتفعة كما هو الحال في الميزاب . وفي المتجمعة حيث تشكل بساتينها حديقة كبرى قريبة الفناء مدرج يؤدي إلى السطوح .

أخرى نجد بين المنازل خاصية مشتركة وبلاد أو حصن لخزن الحبوب والمؤن وليس للقـرى القبائـل ألا وهي « الجماعــة » أو بالأخرى دار الأخرى هذا المخزن المشترك بل لكل دار مخزنهــا الجماعة . وهي ساحة صغيرة يعلوها سقف أو الخاص . والقصبة عبارة عن مدينة داخل المدينة طابق بها مقاعد للاجتماعات . وحتى الشوارع باعتبار أن كل عائـلة تملك فيهـا حجرة وهنـاك

أما التربة فهيي ضرب من الترف الـزهيد حتى تخالهـا قنـاة حفرتها الميـاه لولا أن أبواب

 ونجـد في القـرارة أنواعـأ شتى من القرى منها . كما أن هناك نوعين من التنظيم لهـذه وفي القرى التي تحميها الكثبان تارة وتهددها القرى فالقديمة منها لها في قمتها «قصبة » مشتركة نفسها ضيقة وتربتها محفورة حفراً مائلا وعميقاً أفنية تؤدي إلى هذه الحجرات . وهـذه القصبة

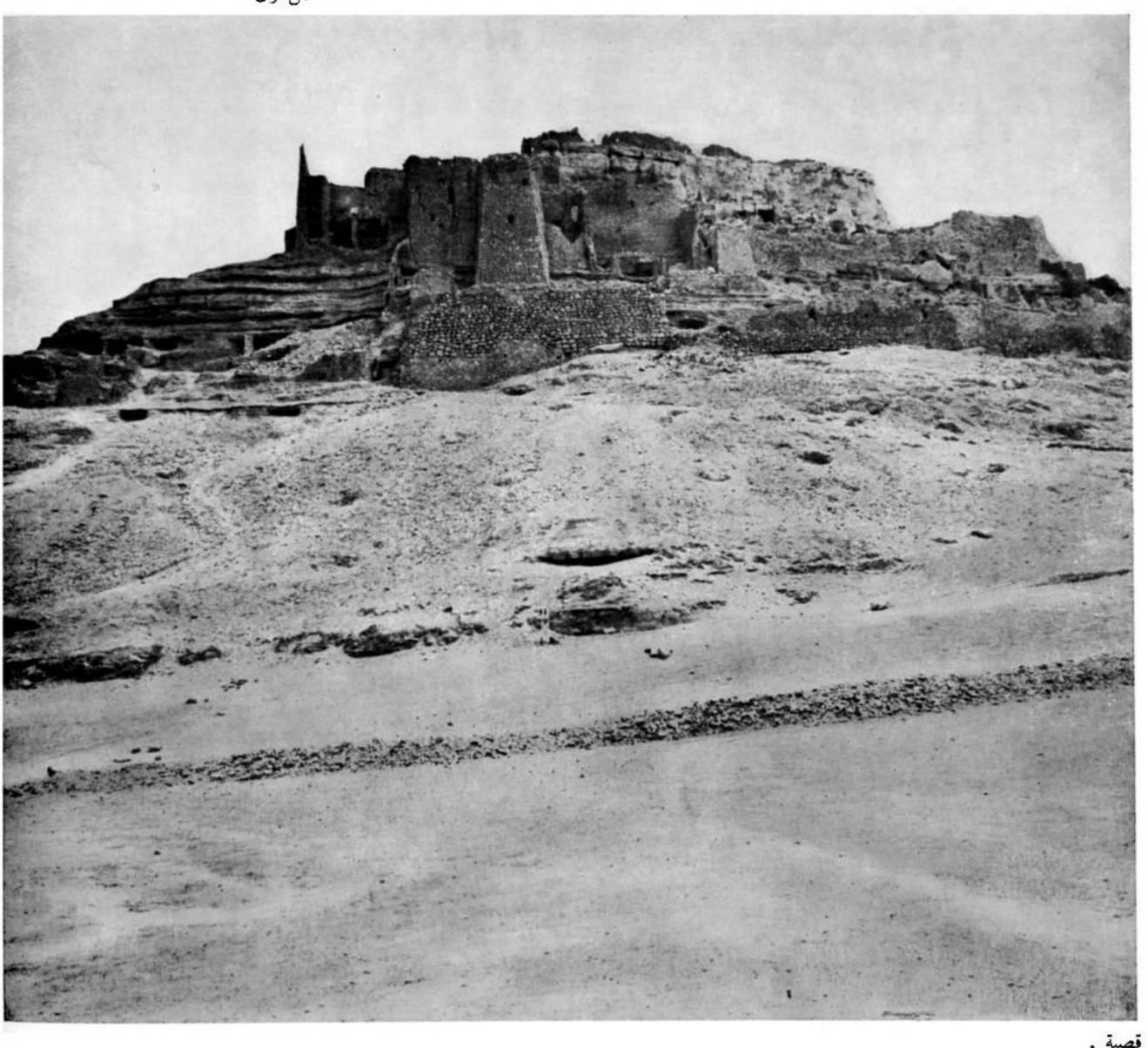




قصبة في القرارة



↑ حصن رق .



بعلوها وضخامتها تضفي على القريـة مظهراً من مظاهر قرى القزون الوسطى .

وكما تدل الصور على ذلك فان هناك فرقاً مفيداً بين الفنون المعمارية الصحراوية مثل القرارة ووادي سوف والمزاب .

إن فن تميمنت يعتبر تقريباً نموذجاً لهذه الفروق الخاصة بعمران الجنوب الجنوائري حيث نجد ملامح من هذا الفن في كل من تاغيت (الساورة) وجانت (تقرت). إن زهد المساكن وتقشفها لا يقلل من جمالها. وبصفة عامة فان ترتيب البيوت وتنظيمها شبيهان كل الشبه بما نجده في المنطقة كلها بالرغم عن اختلاف أدوات البناء (الحجر أو الطوب) وهذا ما يجعل من القرارة وحدة معمارية مع انفرادها بطريقتها الخاصة في الحري. أما وادي السوف الذي له ظروف جغرافية مشابهة فانه قد تبني طريقة القباب لتسقيف المنازل وفي هذا تكمن شخصيته اللطيفة غير أن السطوح لا تستعمل في سوف للاقامة كما هو الحال بالنسبة للقرارة والمنزاب.

وهذه المنطقة الأخيرة صغيرة جداً من الناحية الجغرافية لكنها تتصف بمحاسن أكبر حيث أن كل مسكن فيها يتميز بعدد من التفاصيل الوظائفية يعود أصلها الفكري بعيداً في التاريخ.

إن القرارة التي يسكنها الزنات والعرب والجراطنة الذين استقروا بهذه الجهة في فترات معينة تفصل بينها عدة قرون تحتفظ بطابعها الخاص الأصيل.

إن منطقة الأوراس عبارة عن منطقة جبلية كبرى تبلغ مساحتها ألف كلم 2 وجبال الشلية ( 2.329 م) من أعلى الجبال في الجزائر .



ملاط من وحي إفريقي في جامع تيميمون الكبير



درج يؤدي إلى مسكن .



والمدن الكبرى التي تحد هذه المنطقة هي خنقة سيدي ناجي وخنشلة وباتنة وبسكرة وأقرب المدن الكبرى في الشمال الشرقي هي مدينة قسنطينة.

ويقطع هذه الجبال واديان: وادي العبيد ووادي الأبيض وهما يجران معهما حياة حثيثة لا ترى من القرب أحياناً نظراً لعمق هضابهما. وما عدا هذان المسيلان تبدو الأوراس عبارة عن سلسلة من القمم تعلوها الشلوج قسماً من فصل الشتاء وتحيطها غابات شجر الأرز. أما من الناحية الجنوبية فهو عبارة عن صحراء تمتد على الناحية الجنوبية فهو عبارة عن صحراء تمتد على مدى الأبصار بجبالها الجديرة باثارة اهتمام علماء طبقات الأرض والجغرافيا.

وهـذه المنطقـة التـي تتعرض لكـل أنـواع الانجراف لها شخصية قوية . فاذا ما نظرنا إليها

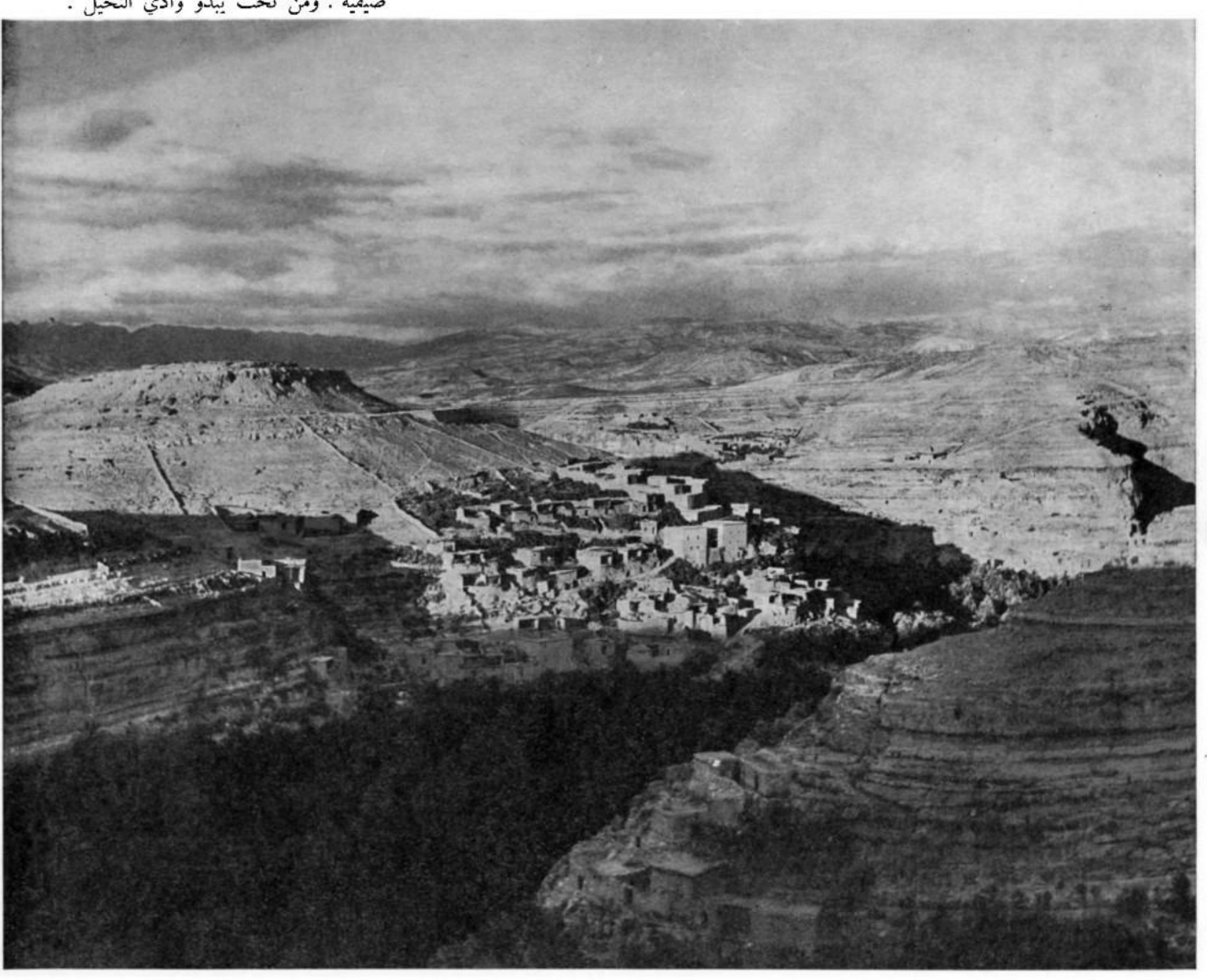


القادم من الجنوب توقفه مرتفعات الأوراس

من الهضاب الجنوبية تبدو وكأنها حاجز بنفسجي نسور لا تكاد تميزها من التربـة حيث اتخذت كبير حاد الانحدار لا نبات فيه . وإذا ما تقدمنا لونها ومادتها . قليـلا في هــذه المسـالك الصعبــة المخيفــة وجــدنا واصلنـا سيرنا في هذا الاتجاه وجدنا أنفسنا على حافة جبل وأمام منظر جديد : فعلى عمق 30 و 40 و 80 متراً نرى مجاري الميـاه الممزوجة بورود الدفلي تنساب بين النخيل وفي ظلال هذا النخيل تمتـــد البـــانين . وفي جهــة الوادي المقـــابلة يقوم جبـل حاد الانحـدار به مساكن تحسبهـا أوكـار

لكن المفاجأة لم تنته فهذه أصوات انحـداراً عموديـاً توجد بقـاعـدته الحيـاة . وإذا الأطفال ترتفع من هذا الجبل الشامخ وإذا نظرنا تحت أقدامنا تبين لنا أننا فوق سطح منزل في أسفله فناء يؤدي إلى سطح آخر . فالقرية كلها معلقـة في الجبـل والمسالك الصعبـة ـ التـي تثير الرعب في قلب المرأة الحضرية \_ تؤدي إلى الوادي والبساتين ويسلكها البرجال والنساء والأطفال يومياً للالتحاق بمكان عملهم .

من شرفة غوفي نرى القاعات الفسيحة . إقامة صيفية . ومن تحت يبدو وادي النخيل .





ساحات وسطوح ، تؤدي إليها آلاف من الممرات .

وتعتبر بـلاد الأوراس وحـدة تــاريخـيــة الشرق وواصل زحفه حتى المحيط وعند رجوعه وقع القرية قريبة : النخيل .

وهـذا أمر يهم دراستنا هذه . ويمكن القول في كمين نصبـه له كسيلة فمـات في المعركـة . ثم بأن الأوراسي معروف بصلابته وكرهه جاءت الكاهنة التي تشخص روح الأوراس للأجنبي . وقبل أن يتوصل الاسلام إلى تهذيب الاستقلاليـة فهزمت حسن بن نعمــان على أبواب وتهدئـة الرجـل الأوراسي مـا أفلح الـرومان مسكيانة.ولابد من ذكر هذه الصفحات التاريخيـة والبيزانطيون والواندال في إحتلاله . ولقد فشل الفتح التي سبقت دخول الاسلام . وفيما بعـد وجد الاسلامي الأول في بلاد الأوراس. إن سيدي عقبة الفرنسيون مقاومة شديدة في الأوراس ومعقلا ثورياً الشخصية الجليلـة في تاريخ الجزائر بعد أن أوقـع حتى الاستقلال الذي كافحت من أجله هذه المنطقة كسيلة الرئيس الأوراسي في الأسر أخذه معـه نحو كفاحاً فعالاً .



قرية قريبة من المنعة .



جدران من الطُّوب ، جسور من النخيل ، شرعة ودرج رواق إحدى القلعات .

ولقد بقي الأوراس يتكلم البربرية مثل بلاد القبائل . وإذا كانت فوارق البناء موجودة بين الشهال والجنوب فهي فروق تتمثل فقط في مادة البناء : ففي الشهال تستعمل الحجارة : يحشي الفراغ الموجود بين حائطين بحجارة ممزوجة بالأسمنت . ولتمتين الجدار توضع طبقة من الأغصان المتقاطعة متراً بعد متر . وفي أواسط المنطقة يستعمل اللبن قاعدة للجدران . أما في الجنوب فان البيوت كلها من الطوب . لكن المظهر العام للقرى يبقي هو هو من الغير .

وهذه الهندسة المعمارية المندمجة تماماً مع الطبيعة العلى حد تعبير المدارس العصرية وهذا الاندماج يعود بدون شك إلى التاريخ. فالقرى الأوراسية لا ترى إلا في بعض ساعات النهار أو بعبارة أخرى لا تظهر للعيان إلا عند طلوع الشمس وغروبها. أما في منتصف النهار فهي لا تميز من الجبال والصخور أو الرمال. فلا تكاد تفرق بين المنازل المصطفة طولا والصخور التي بنيت منها فالقرى كلها عبارة عن جبل من جبال الأوراس. والقرى كما أسلفنا معلقة كلها في رؤوس الجبال والدشرة كما أسلفنا معلقة كلها في رؤوس الجبال الأسباب تاريخية والدشرة تتكون من هذه القرى. والدشرة كما هو الحال في القرارة تلتف حول الخيزن الذي يمثل الحصن الحصين في حالة اعتداء.

والفناء كما هو الأمر في كامل القطر الجزائري يؤدي إلى البيوت ، لكنه هنا يؤدي إلى الشارع خلافاً للمناطق الأخرى باستثناء بلاد القبائل وليس هناك وجود للسقيفة . والنساء سواء في الأوراس أو في بلاد القبائل يخرجن سافرات وقانون الشرف أو الاحترام يتم بالتفاهم والوفاق بين العائلات التي تتعارف بعضها البعض أو بينها صلة القرابة . ومن جهة أخرى فان القرى الجبلية ليست على غرار القرى الصحراوية



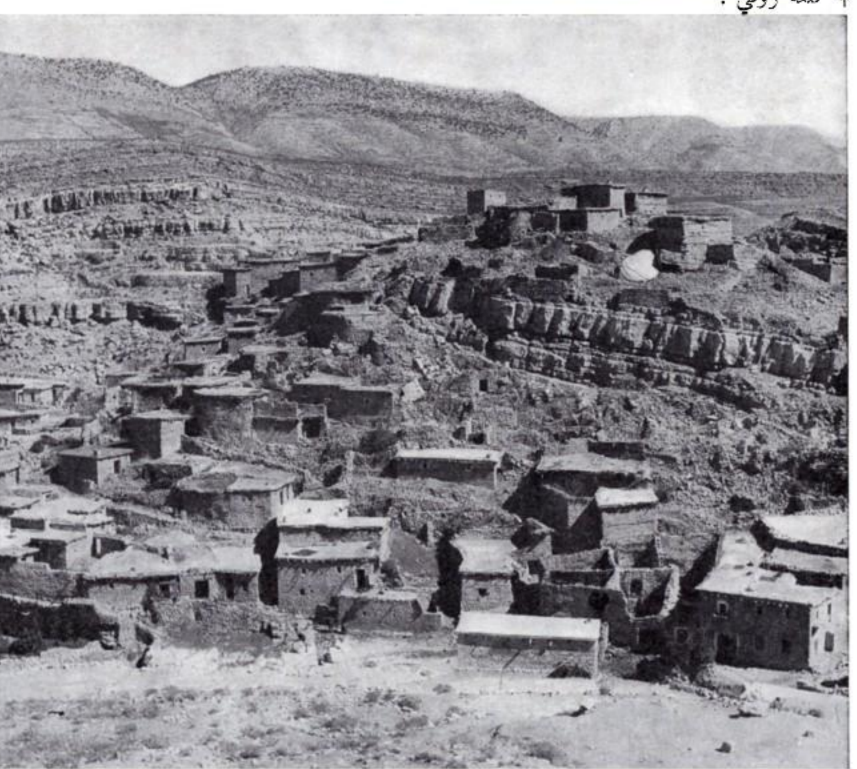
قلعة روفي .

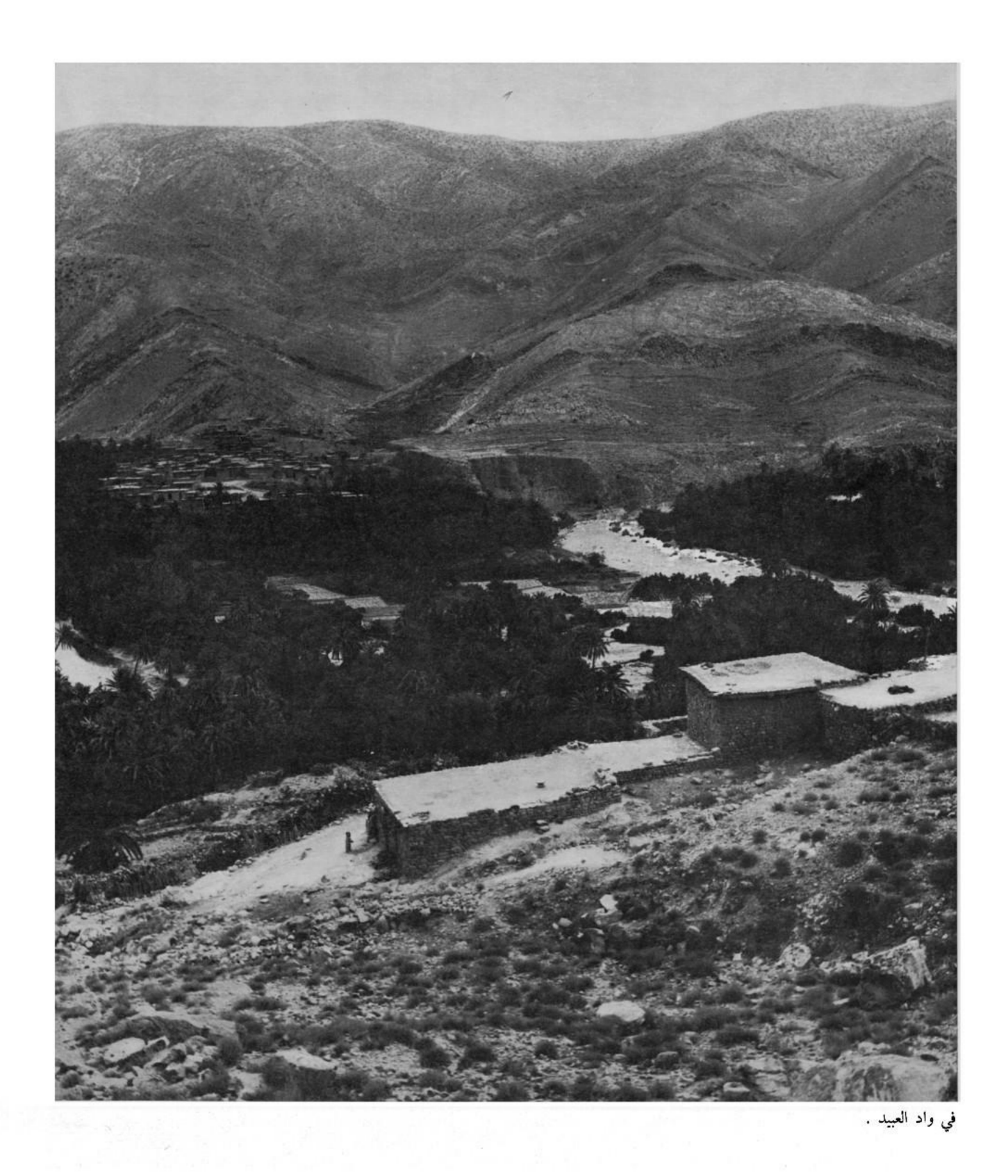
قرى تجارية يقصدها الرحالة لذا فلا مجال هنا للتخوف من الأجانب .

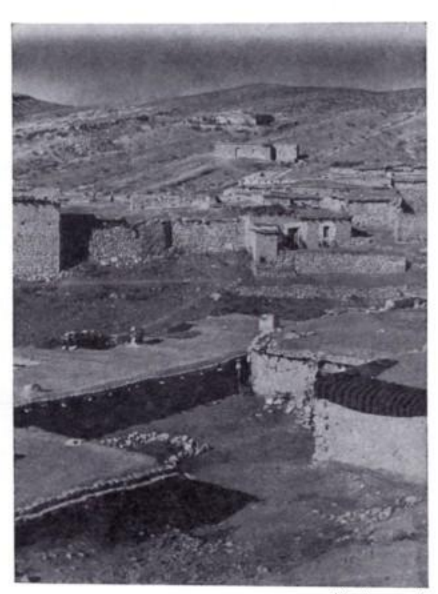
والسطوح المصطفة على شكل الدرج تشبه التربة والأرض تماماً إلى درجة أننا ندوسها دون أن نشعر أنها سطوح لا سيما وأن الأعشاب تنبت عليها . فهي في نفس الوقت عتبـة وممر ونهـج في بعض الأحيان . وتستعمل هذه السطوح للقاءات حيث تقضي النساء عليها قسماً من النهار وكذلك الرجال. وعليها أيضآ يجفف التين والتمر والفلفل وتستعمل أخيراً مرقصاً بمناسبة الأفراح .

ومن هنـا ندرك ما يتطلبـه هـذا السطح من متانة وقوة . فهذا السقف والسطح في آن واحد

> عند ما تتهدم الدار ، تتحول إلى جبل . ككل الأشياء الطبيعية تعود إلى الطبيعة ، ببساطة وكلية .





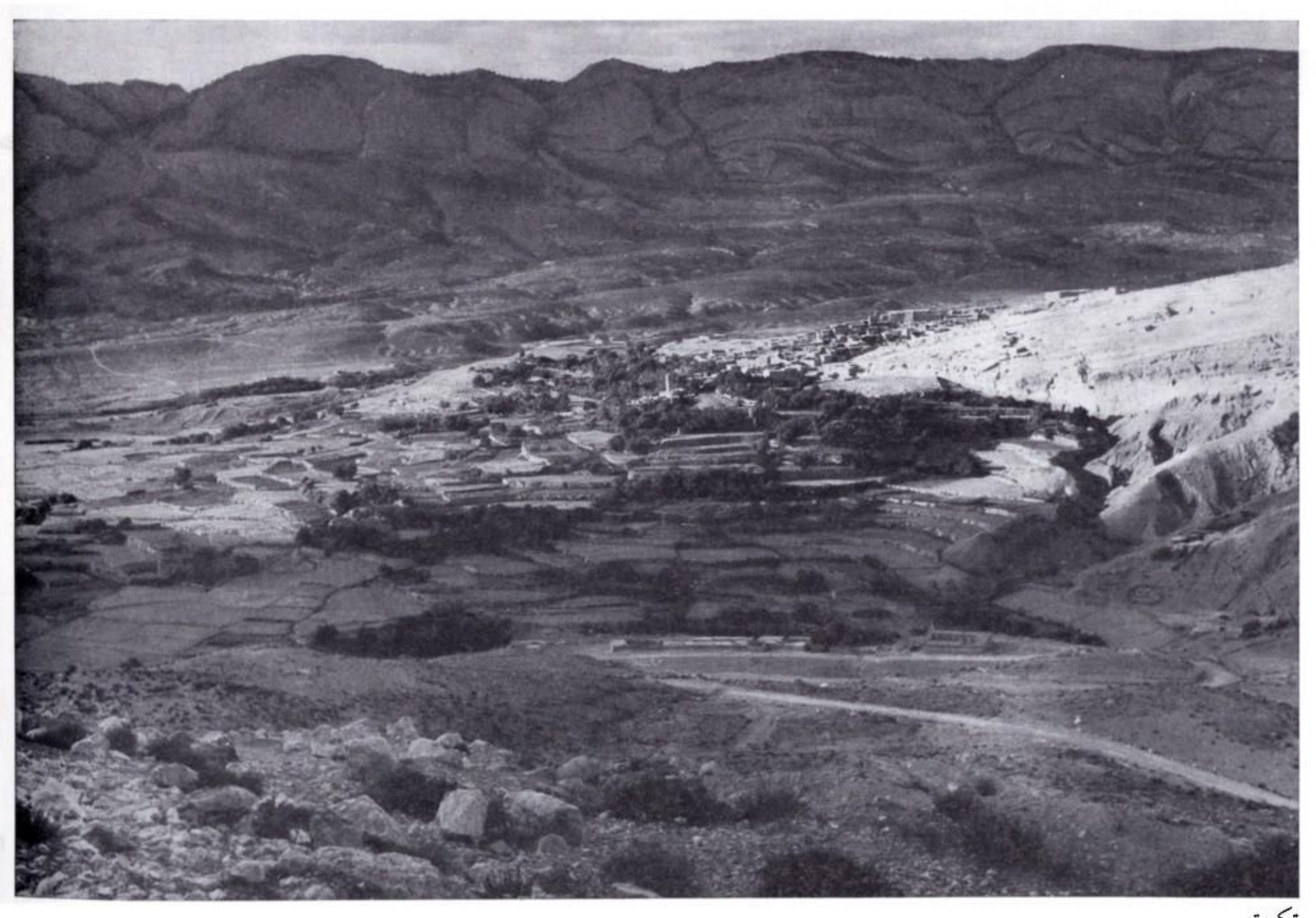


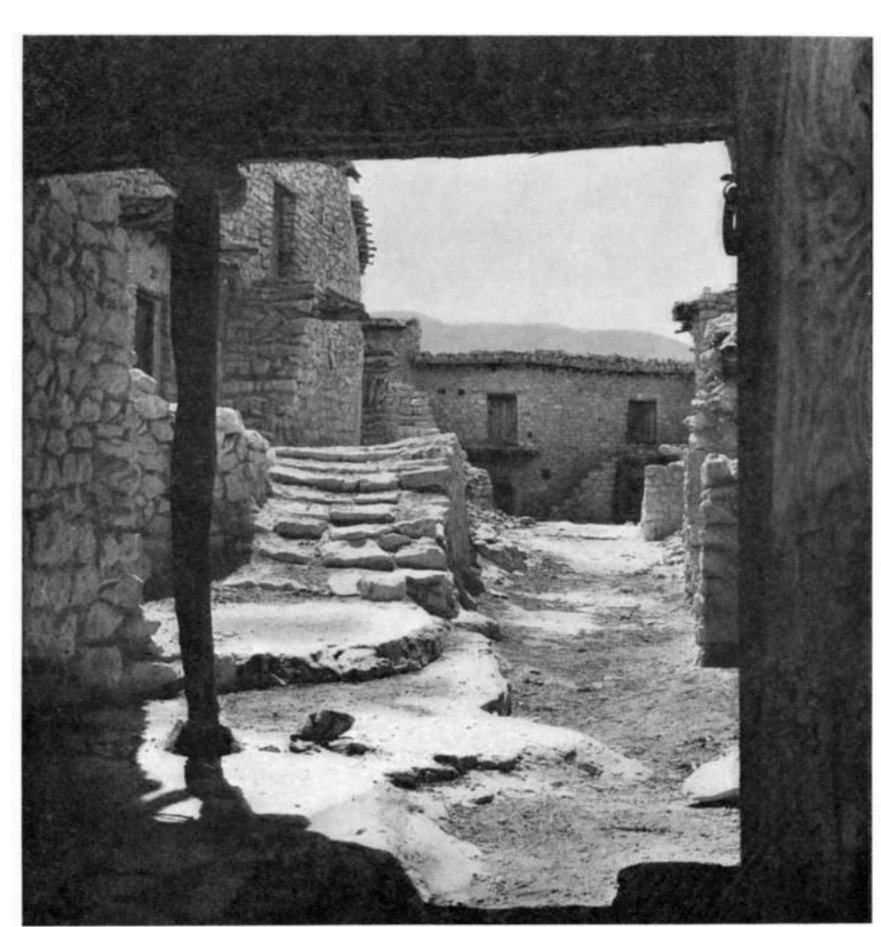
قرية واد العبيد

و ﴿ الهندسة المعمارية موجودة هنـا في كل الأوراسية أمتعتها وموناها . شيء » فالسرير الأوراسي يكاد لا يكون أثاثاً بل هو بناء يتمثل بجدار صغير مواز للحائط توضع سواء أكانت البيوت من حجر أو طوب وهذا ما

يعتمد على ركائز خشبية متينة من شجر النخل أو عليه خشبات صغيرة ملصقة بالجـدار . ويفرش الأرز ومدعمة في أساسها بالحجارة . وتحمل هذا السرير الخشن بأغصان الدفلي وطبقة من هذه الركائز عارضة أفقية تمتد علوياً على طول الحلفة وسماط. وهناك أثاث آخر لا يقل أهمية البيت . وتوضع الخشبات في كلتي الجهتين على يتمثل في آلة النسيج . وتوضع هذه الآلة موازية الجدران وفي الوسط على أعلى تـاج الأعمدة . للجدار التي تتكيء عليـه النـاسجـة بحيث تكون وفي البيت العلوي توضع الركـائــز الحـاملة للسطح مقـابــلة للبــاب حتى يتسرب إليها النور . وتصنع فوق الركائز الحاملة للسقف تماماً . ويشتمل هذه الآلة من نفس الخشب الذي يستعمل للسرير الطابق عادة على حجرتين مغلقتين وبينهما حجرة والأعمدة والأبواب. وتحفر في الجدران مشكاة ثـالثـة أوسع منهما ومشرفـة على الخـارج . وهي تستعمل استعمال الـدواليب . وتصنع رفوف هـذه حجرة صيفية يدخل إليها بواسطة مدرج خارجي. الـدواليب من الخزف حيث تضع فيها المرأة

وللنوافذ طابع خاص من الشمال إلى الجنوب





داخل قلعة روفي .

يزيد في وحدة الأوراس القويـة وهي نوافـذ ذات فتحات مثلثة صغيرة نسبياً ومتناسقة بينها .

فتارة تتداخل المثلثات المستقيمة والمثلثات المقلوبة وتارة أخرى تكون هذه المثلثات عجلات مصطفة . وتمثل هذه الأشكال زخرفة لا بأس بها . ولا توجد زخرفة أخرى غير الأسدية لكنها كافية لاعطاء مظهر زاهي لهذه البيوت المتينة التي لا فتحة لها سوى هذه النوافذ والأبواب .

وإن كان هذا العمران عمراناً جبلياً فهو أيضاً فن شخصي واحد . وقبل إثني عشر قرناً بنى سكان هذه المنطقة ذلكم الأثر العجيب «المدراسن» ولعلهم كانوا يعيشون آنذاك في هذا العمران المتين الذي تمت حصانته من الرجال والحر والقر .



طرق طبيعية وديار محصنة إنه وجه الأوراس الحقيقي



أسلوب المبانيء الفاخرة التي تشاهد من بعيد بفضل تباينها مع ما يحيط بها . إن الأسلوب الحديث يتمثل في الاندماج مع الطبيعة والمحيط إنـدماجاً هذه الجهـة من أقوى الكثافات في الجزائر . وهي كلياً كما نشاهد ذلك من الشمال إلى الجنوب على امتـداد 11.000 كم2 من هـذه السلسلة الجبليـة والتين والزيتون . المفروشــة بالغــابات الثلجيــة والصحاري المنضدة .

> وهناك منطقة أخرى لا تقل شخصية وأهمية عن الأوراس ألا وهي بــلاد القبــائــل أو بالأحرى القبائـل الكبرى والقبـائـل الصغرى اللتــان يفصل بينهما وادي السومـــام .

ولقـد أهمل المهنـدسون والمعمـاريون اليـوم سكيكـدة . وتحد هذه المنطقـة الكبرى جنوبـأ مدن سور الغزلان وبرج بوعريرج وجميلة . وبالرغم من قساوة الحياة الجبلية فان كثافة السكان في بلاد فلاحية فقيرة أهم إنتاجها الشعير والقمح

وفي بـلاد القبـائـل الكبرى التـي يحق أن نسميها القبائل العليا يبلغ ارتفاع جبل جرجرة 2.300 م وتغمره الشلوج شتاء . وجبـل جرجرة محاط بمضيقات وقمم جبلية كثيرة الانحدار . وعلى كــل قمة من هــذه القمم توجد قريــة يرجع ويبتديء الساحل القبائلي على بعد بضعة أصلها إلى غياهب الزمن. إن بلاد القبائل كلمترات من العاصمة ويمتد حتى مدينة والأوراس يعدان من أقدم الجهات من حيث

الاستقرار البشري . ومن السهـل جـداً أن نشعر بالأواصر التي تربط بين هذه القرى .

ووجود القرى على قمم الجبال يستجيب لمتطلبات الدفاع. ولسبب آخر يتمثل في أن الحياة على السفوح غير سليمة . والعجيب أن سكان القبائل يعهدون بحراسة منازلهم وأرزاقهم وحدائقهم إلى الطبيعة نفسها حيث نراها محاطة بحواجز شجر الهندي الذي تفوق نجاعته الاسلاك الشائكة.

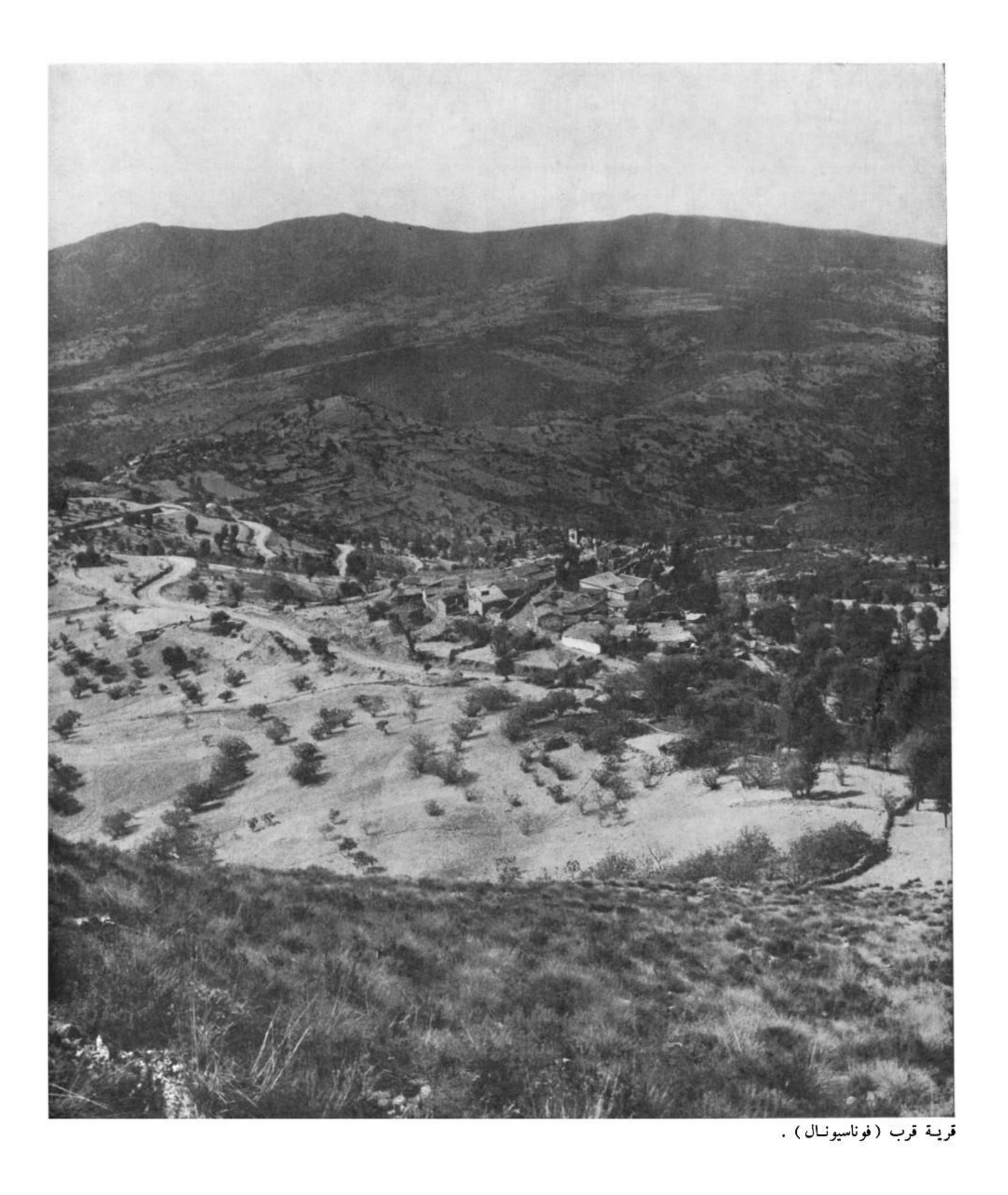
إن مدن سور الغزلان والبويرة ودلس وجيجل وجميلة تشهد كلها بمرور الرومان لما خلفوه من آثار .

إن مدينة « جميلة » التي بقيت تقريباً على حالها والتي هي بالنسبة لبلاد القبائــل بمثابة تمقــاد ولمبيس بالنسبة للأوراس فانها تختلف عن هاتين المدينتين بطابعها الخاص الذي يجعل منها مدينة قبائلية صغرى في وكرها الشامخ بين واديين وبشوارعهـا الضيقـة . وعلى أعلى الأعمـدة تشير الفيفساء إلى السقوف ذات المنحدرين المغطاة بالقرميد على غرار منازل الجهـة كلها . ولا شيء يدل على أن سكان القبائــل قد تأثروا بالحضارة الرومانيــة تأثيراً خاصاً لا سيما إذا عرفنا مدى تعلقهم بالاستقىلال . وإذا كان حوض البحر الأبيض المتوسط مهـدأ للحضارة اللاتينيـة واليونانيـة فهو بالمشل بالنسبة لهذا البلد القبائلي المتأصل في القدم هذا البلد المسلم الذي يخضع نمط المعيشة فيه لقوانين قديمة ليست بالقوانين الرومانية .

أثرا تأثيراً قوياً على الفن المعماري في هذه المنطقة.

وهذه القوانين وهذا النمط في المعيشة قد جرجره تتمزق . فوق القمم . حيث توجد ألف قرية . هي المنطقة الأكثر سكاناً في الجزائر: بلاد القبائـل .



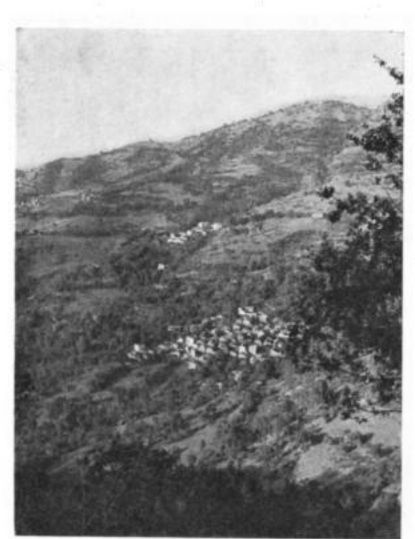




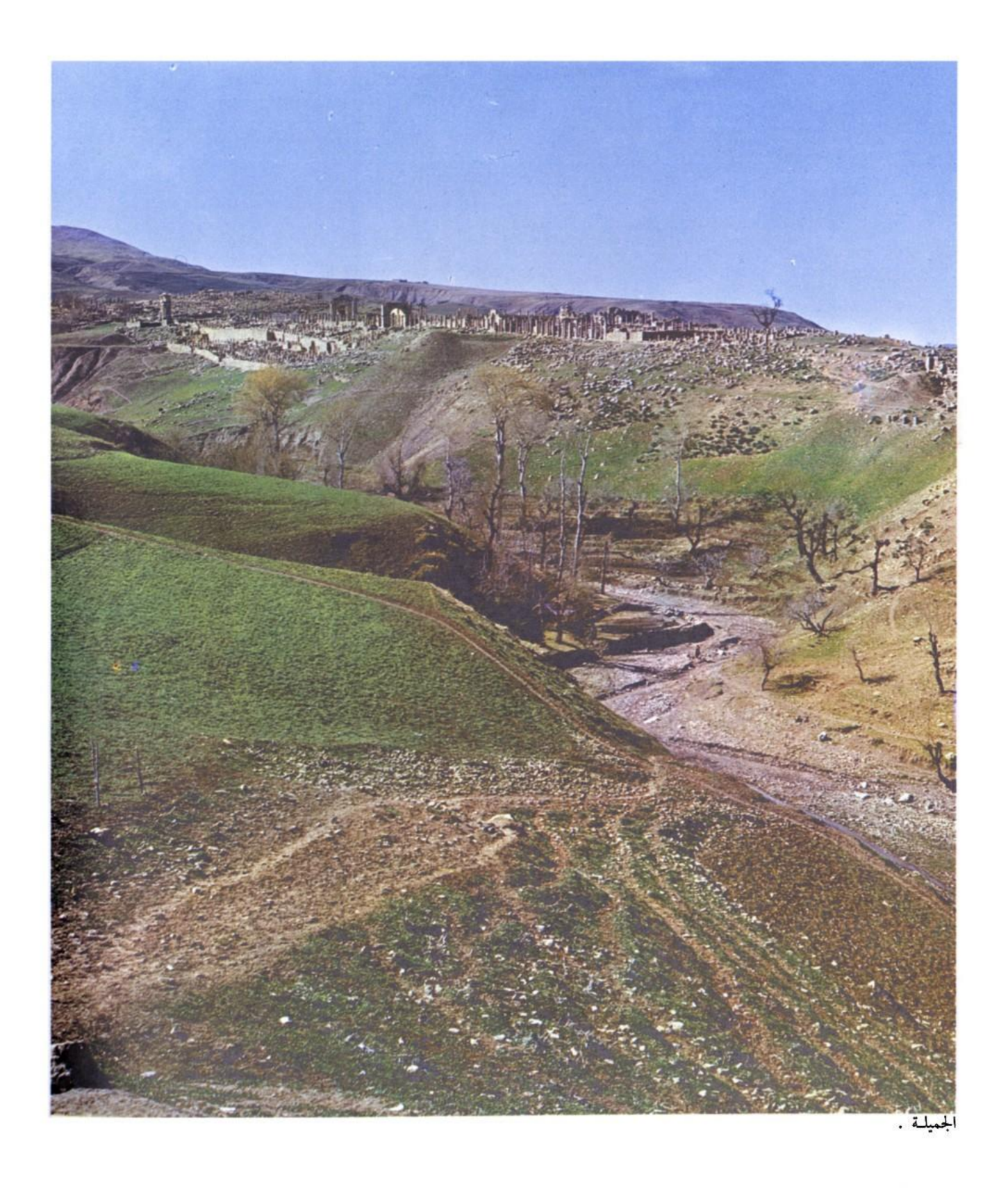
واجهة تتخللها فتحات .

إن النظام الأبوي قد أتى بعنصر هام في تكوين القرية . ففي الجهة كلها لا يقال : أنا أسكن الحي الفلاني أو القسم الفلاني من القرية « بل يقال : أنا من حوش فلان » . وليس المقصود بالحوش هنا هو ذلك الفناء الصغير بل الفضاء المركزي الذي تلتف به عدة مساكن لأعضاء العائلة الواحدة المتزوجين الذين يخضعون لشيخ العائلة لذا تسمى القرى « بأولاد فلان » .

وعند ما تكبر القرية وتتسع يتعين عندئـذ بناء المسجد . ويبنى المسجد بجانب القرية وتشيد حوله المنازل شيئاً فشيئاً حتى يصبح المسجد مركزاً



قرية في بلاد القبائل





حماية طبيعية : الأسلاك القبائلية . تسمى ا التين البربري . .

لها . وبالقرب منه تخصص ساحـة للجمعيـة أو حسب الأفنية المتعاقبة وأخيراً جماعتها . إن الوحدة الجماعة . ويواجه مقر الجماعة الطبيعة أو الناحيـة البنائيـة هي الأخرى عامـل من عوامـل شخصية الخارجية وفي بعض الأحيان يعلو هذا المقر سقف القرية القبائلية . فالمساكن في بلاد القبائــل مشيد أو طابق مثـل ما هو موجود في القـرارة وتوجد خارجها بالحجـارة وهذا يفرض على البناء صرامة به مقاعد على طول الجدران بها بريق من كثرة كبرى كما هو الحال في الأوراس لأن عمله سوف الاستعمال ويعتبر هذا المقـر مركـزاً حيويـاً في يبقى ظاهراً للعيــان في كــل تفاصيله . وكمــا هو القرية . حيث يجتمع فيه الشيوخ وأرباب الأمر في القصبة وفي المزاب فقلما نجد نوافذ العائلات في أوقات معينة فيناقشون شؤون القريـة ويعالجون المشاكل القائمة بين العائلات ويبرمون عقود الزواج . كما تستشار الجماعة في الأمور . وليست الجماعة محلا خاصاً ومغلقاً . بل هي محط الرجال وجزء لا يتجزأ من حياة القريـة . فـلا يجتمع الشيوخ على إنفراد بـل بـالعكس فهم يشاركون في كــل أوجـه نشاط القريــة وفي نفس الوقت يمكن أن تتحول الجماعة إلى مجلس تناقش فيه المواضيع التوحيدية والفلسفية وغيرها .

> فالمميزات الثلاثة للقرية القبائلية تتمشل إذن في وجود القرية على رأس الجبـل وترتيب بيوتها

تطل على الشارع حيث أن الفناء يكفى لدخول النور وأشعة الشمس والتهويـة بل نجد بدل النوافذ ما يمكن أن يسمى « بالنظرات » . فالانارة واجهة المنازل يتفنن البناء في رسم هذه « النظرات » مؤكداً إياها بالقرميد أو برسوم من الآجر .

إن البيوت مبنية على عدة مستويات نظراً لوضعها الجبلي . ومعنى هذا أن البيوت ليست حتما بعضها فوق بعض لكنها مشيدة على أنصاف طوابق متداخلة أو بعبارة أخرى تكون أرض البيت الأولى على ارتفاع متـر واحـد من أرض البيت الثانية . وهذه طريقة لا يتردد العمران

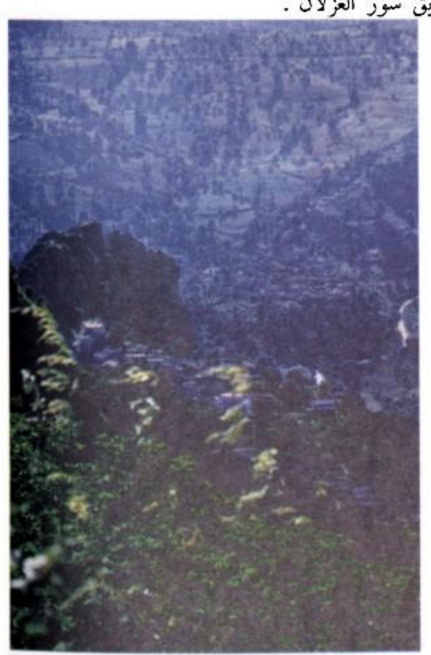


ساحـة ، اثنتـان ، وعن قريب تنتصب قريـة طريق سور الغزلان .

الأوربي الحديث في إتباعها حيث يمكن لشخصين يسكنان حجرتين مختلفتين أن يتبادلا أطراف الحديث .

وداخل البيوت تطلى الجدران بدهن ملس وهذا يدل على أن عدم دهن الجدران من واجهتها الخارجية يعود لأسباب اقتصادية لا غير .

وأهم أثاث يتمثل في الصندوق الكبير الذي يصنعه الحرفيون المتجولون للعائلات التي تكفل لهم الأكل والمسكن حتى يتم صنع الصندوق فيتلقون بعد ذلك أجرهم . ويبلغ الصندوق طول الانسان . وتوضع فيه مجوهرات العائلة والأمتعة وحتى الحبوب في بعض الأحيان . وكثيراً ما



قرية في بلاد القبائل



↑ وادي الصمام .

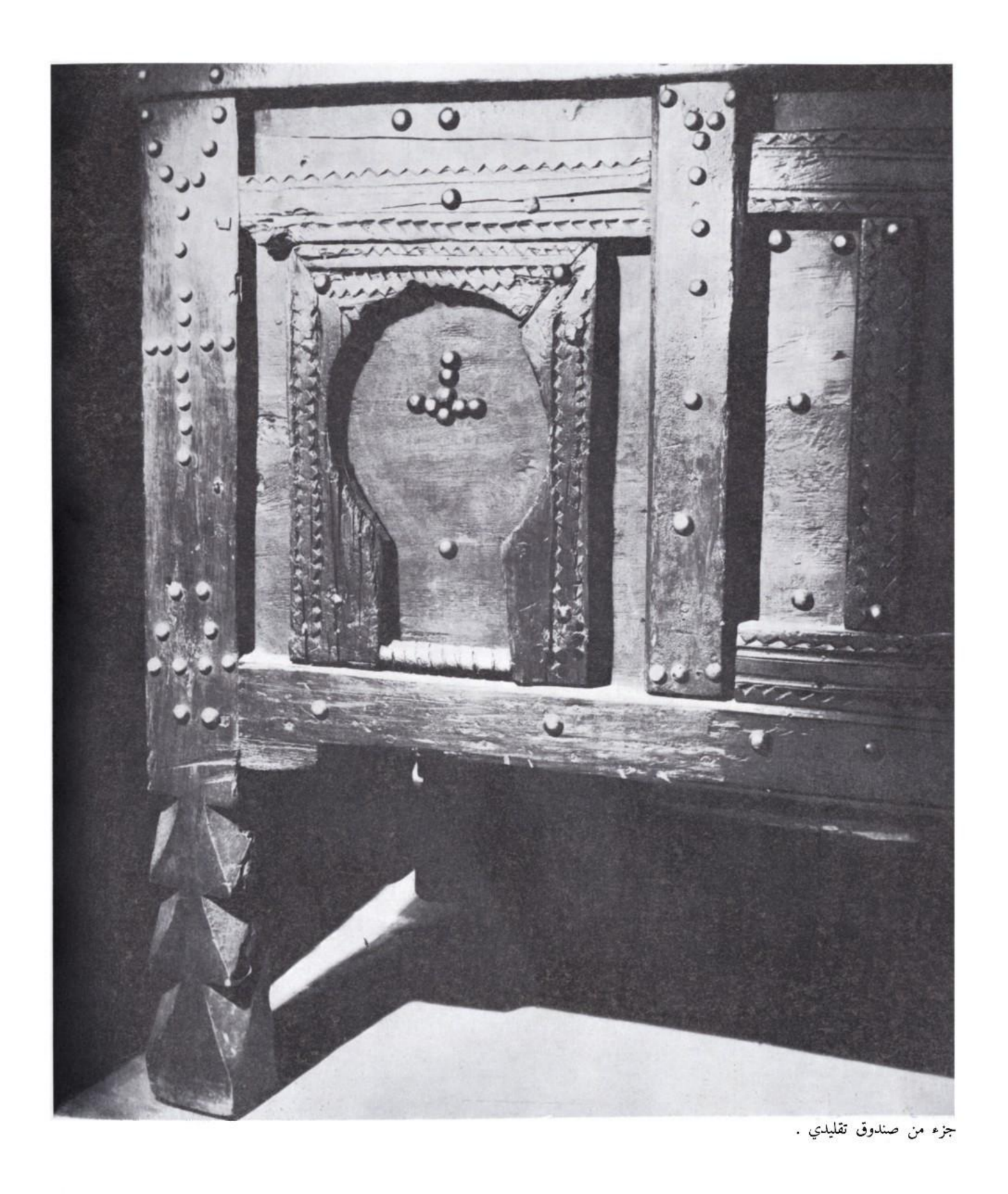
يتخذ رب العائلة هذا الصندوق سريراً للسهر على أملاكه . أما الأثاث الآخر فهو يتكون من البناء مثل المشكاه والرفوف المبنية وخاصة الأواني الخزفية التي توضع على المقاعد وعلى مخازن الحبوب المرتفعة التي تلتحم مع الجدار الذي شيدت عليه وهي مزدانة برسوم هندسية من جميع الجهات مثل الصناديق الخشبية .

إن الأواني الخزفية القبائلية تستحق دراسة على حدة . فان كان لها طابعها الخاص فهي متنوعة تنوعاً كبيراً . وعند ما لا تستعمل هذه الأواني توضع على رفوف عالية فيصبح مظهرها مثل مظهر واجهة الدكاكين العصرية .

ولحماية الحيوانات من رداءة الطقس تلجأ العائلة إلى إسكانها معها ولا يؤثر هذا مطلقاً على



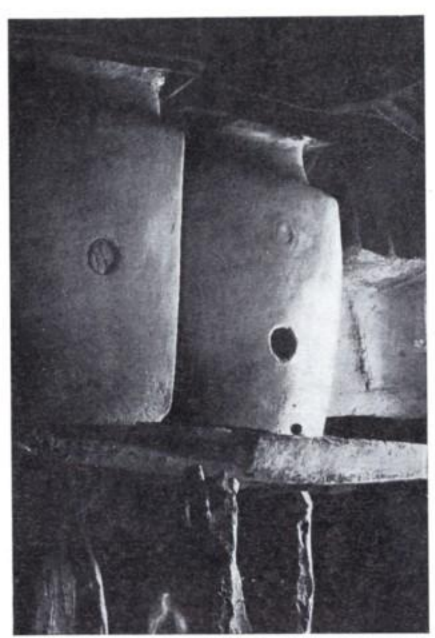
الديار القبائليـة كثيراً ما تبنى بالأحجار المجففـة وهو ما يتطلب من البناء نوعاً من الدقة والقوة .



نظافة المنازل حيث يخصص للحيوانات القسم الأسفل من الدار وهي مساحة منحدرة بها بالوعة حتى يسهل تطهيرها .

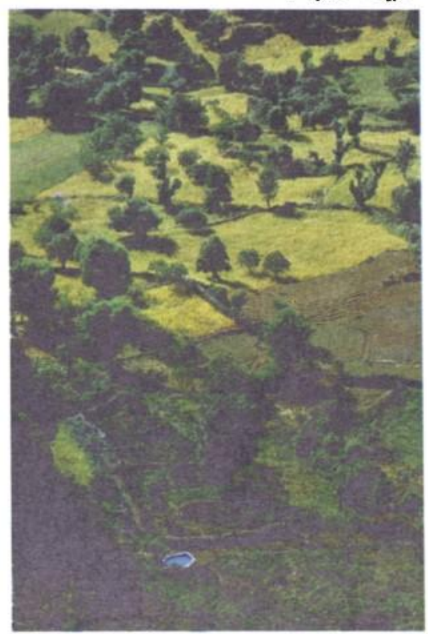
وبين هذه الحفرة والقاعة لا يوجد منفذ آخر غير حاجز مثقوب يساعد على الحراسة من جهة وعلى توزيع القشور للحيوانات من جهة أخرى فيسوي بذلك مشكل القاذورات المنزلية . وهذا الحاجز المثقوب يطلى بدهن ملس حتى يسهل غسله .

إن ترتيب البيوت في بلاد القبائل اختصاص من اختصاصات المرأة . فهي التي تصنع الآثاث الحنزفية المختلفة لهذا نرى الترتيب الهداخلي للحجرات في غاية من الجمال والنزوة المتجددة . وهناك عامل آخر لا نراه في الجهات الجزائرية الأخرى عامل من اختصاص المرأة أيضاً ألا وهو زخوفة الجهدران التي تتمثل في أشكال هندسية حديدية اللون سوداء يعود أصلها إلى أقدم العصور وهي أشكال ناطقة معبرة . ومعلوم أن اللغة وهي أشكال ناطقة مكتوبة . وهذه الرسوم التي



مخزن للحبوب بالتراب الجاف .

في القبائل ، تبدأ الهندسة المعمارية مع الطبيعة نفسها .



أثاث من الأحجار غير المكوية : مخازن للحبوب .

زينت بها الجدران هي رسوم وصفية تعبر عن معاني لا يـدرك مغـزاهـا سوى النسـاء وهن لا يبحن سرها .

وإذا كان مظهر البيوت الخارجي مستقيماً صارماً لا تعلوه سوى بعض الفتحات من القرميد والآجر فان داخل البيوت عبارة عن تحفة جديرة بالهام الاخصائيين . ولقد قال الكوبيزي :

« أذهب إلى حيث يمارس الرجال أعمالا يتقوتون منها وحيث يتخذون المبادرات الرامية إلى التخفيف من آلامهم . وهم يفعلون كل ما يجب فعله للحصول دون تكاليف على أفراح الحياة الاجتماعية : الحرف ، العائلة والحياة الجماعية وبوصفي مهندس ومعماري فأنا على يقين من أنني سأتعلم حرفتي لدى الرجل أو الرجال » .

بقي علينا أن نذكر الآن الأماكن الموجودة في جهات معينة والتي تمثل إما شخصية معمارية



داخل الدار: قفص حمام

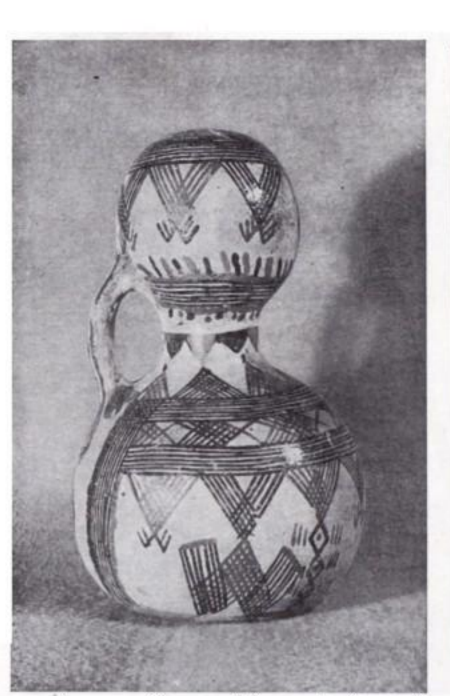


منظر یکورن .



يكورن

قوية وإما مزيجاً من التأثيرات المفيدة . ففي الجنوب كما أسلفنا تعتبر مدينة اليميمون المنوذجاً حقيقياً للعمران الصحراوي الذي يمتد من الساورة إلى جنات . ففي الغيت الباساورة مثلا نجد السقوف ذات الشكل النصف الأسطواني كما هو الحال في التيميمون الله ونجد في جانب المقوس الذي يبنى على جدارين صغيرين يكونان مضيقاً عند المدخل هذا النوع من الأبواب لا يعثر عليه لا في الساورة ولا في سوف ولا في لا يعثر عليه لا في الساورة ولا في سوف ولا في المزاب . وبالقرب من التقرت القوم قرية النخيل التي تكون مرتفعاً اصطناعياً في صحراء النخيل التي تكون مرتفعاً اصطناعياً في صحراء منسطة . وفي منطقة الزيبان بالقرب من مدينة السكرة تبنى جدران الحداثيق هي الأخرى على أعجاز النخيل . وتمتاز منطقة الزيبان بأصالة لا



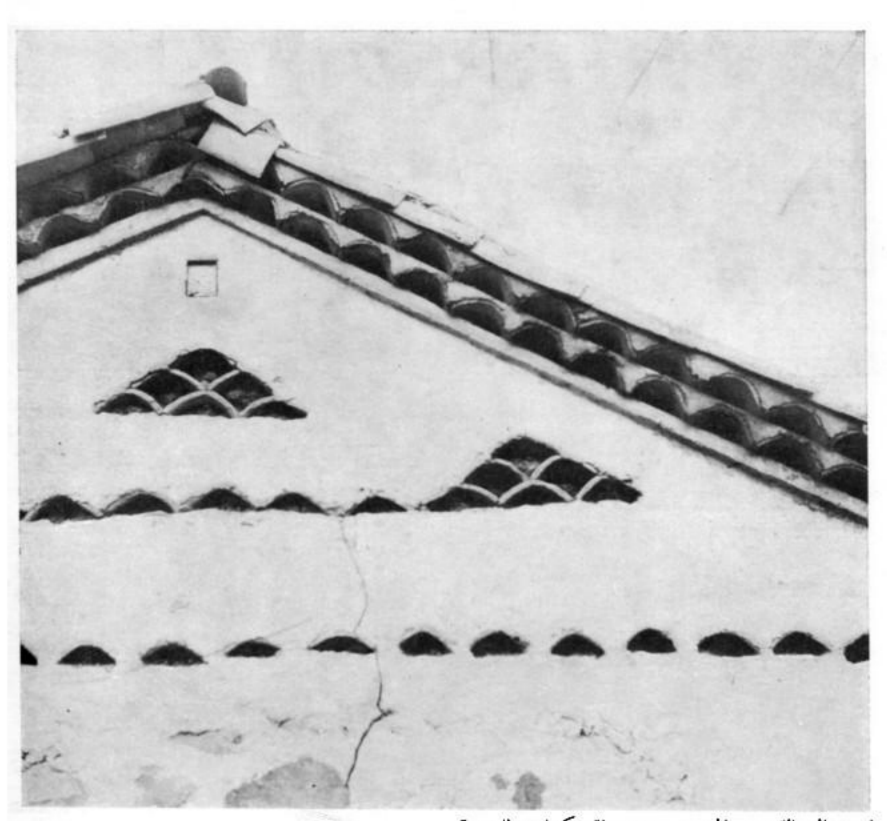
الهندسة المعمارية في كل شيء (كوربوزييه ). فخار قبائلي ـ متحف باردو .



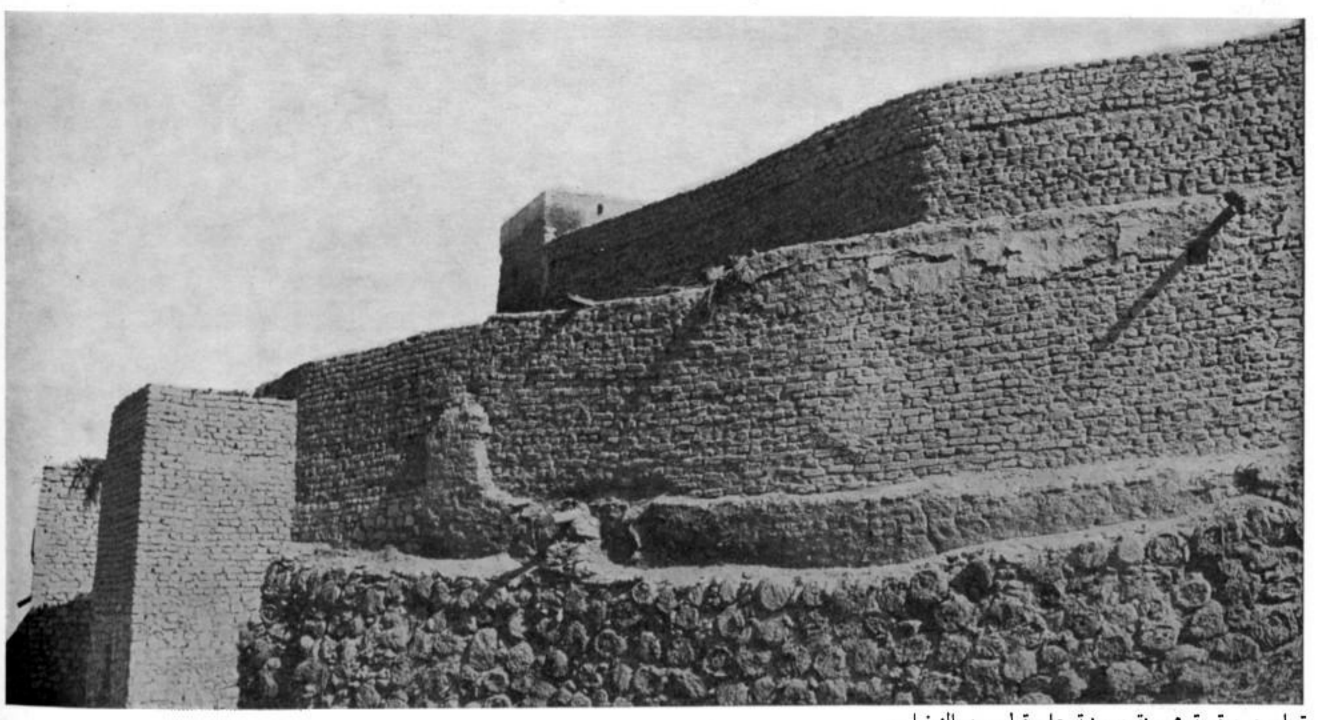
باب قبائلي قديم ، المتحف الوطني الجزائري

بد من تأكيدها: وهي أن أضرحة المشائخ التي تشبه أضرحة المزاب من حيث جودة قبابها الشاعرية ذات النوافذ الصغيرة لا تخضع لقاعدة هندسية بل يترك فيها العنان للشاعرية والتفنن ومنطقة الزيبان مبنية بالحجارة المرتبة ترتيباً هائلا والممرات المغطاة في القرية واسعة إلى درجة استعمال الركائز لشد السقوف . ودائماً في ضواحي بسكرة نلاحظ خلافاً لما هو موجود في مدينة «طولقا » إن القرى التي تحيط مسجد سيدي عقبة القديم مبنية بالطوب تشبه بذلك قرى جنوب الأوراس القريبة منها . وهذه القرى تكاد لا ترى ذلك أنها محاطة بالنخيل وليست موجودة على مرتفع طبيعي .

وشمالا يمكن أن نذكر المزارع المنخفضة التي شيدت باللبنات بضواحي مسيلة . ( وهذه المزارع كلها مشيدة حول فناء ) وهي موجودة هنا وهناك في هذه السهول المجردة التي تمتد حتى جبال الحضنة .



استعمال القرميد المستدير ، زخرفة وكوات للتهوية



تماسين ، قرية محصنة ، مبنية على قطع من النخيل .

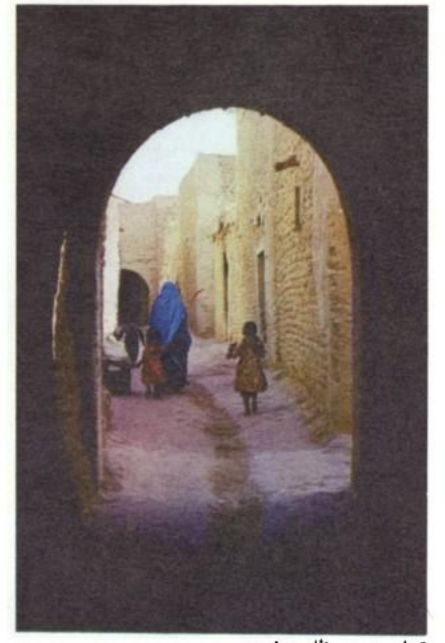
## www.j4know.com

وتمتاز جهة بني منصور على طريق سطيف بحجم حجارة جدرانها وترتيبها الجميل. وفي بلاد القبائل الصغرى بين جيجل وفج مزالة نجد مساجد ريفية صغيرة تمتاز بجمالها وصومعاتها المستديرة التي تعلو قبيبات متوجة بشرفات حديدية وفي المنطقة الوهرانية تتميز بالأضرحة المتعددة ذات القباب المتنوعة وهي تحتاج لوحدها دراسة خاصة وبالقرب من قسنطينة و « تقزدت » توجد مدينة ملية التي بنيت على أنقاض مدينة رومانية .

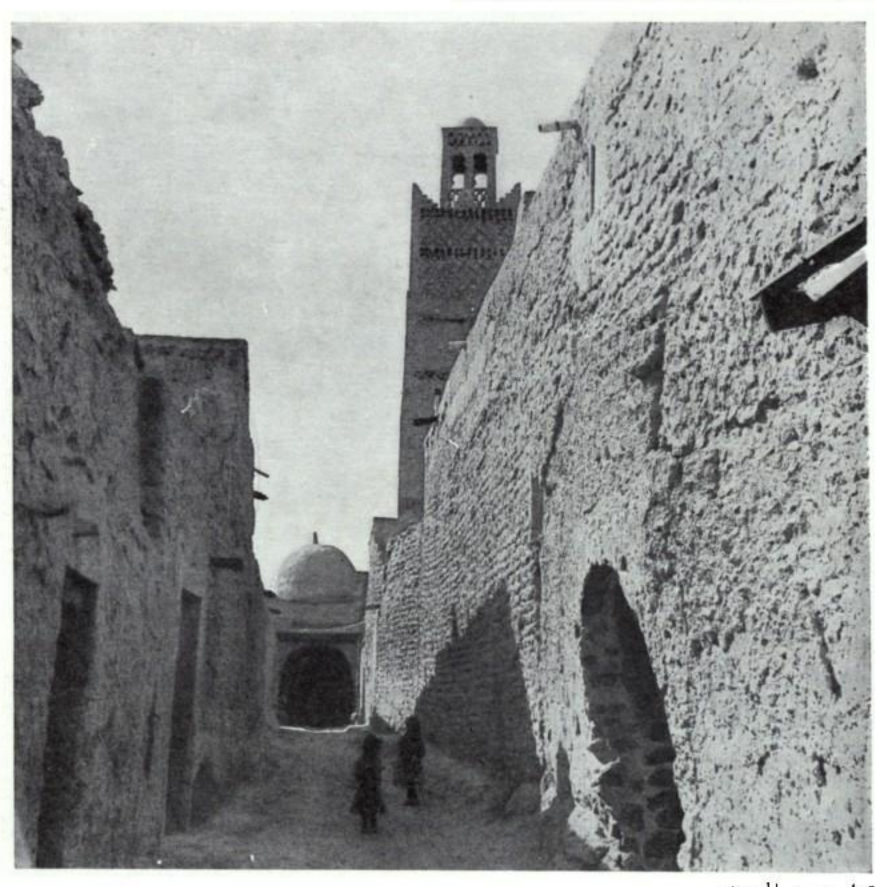
وأخيراً وفي ضواحي تلمسان نجد علاوة على مساجد عهد عبد الواد وبني مرين هندسة معمارية



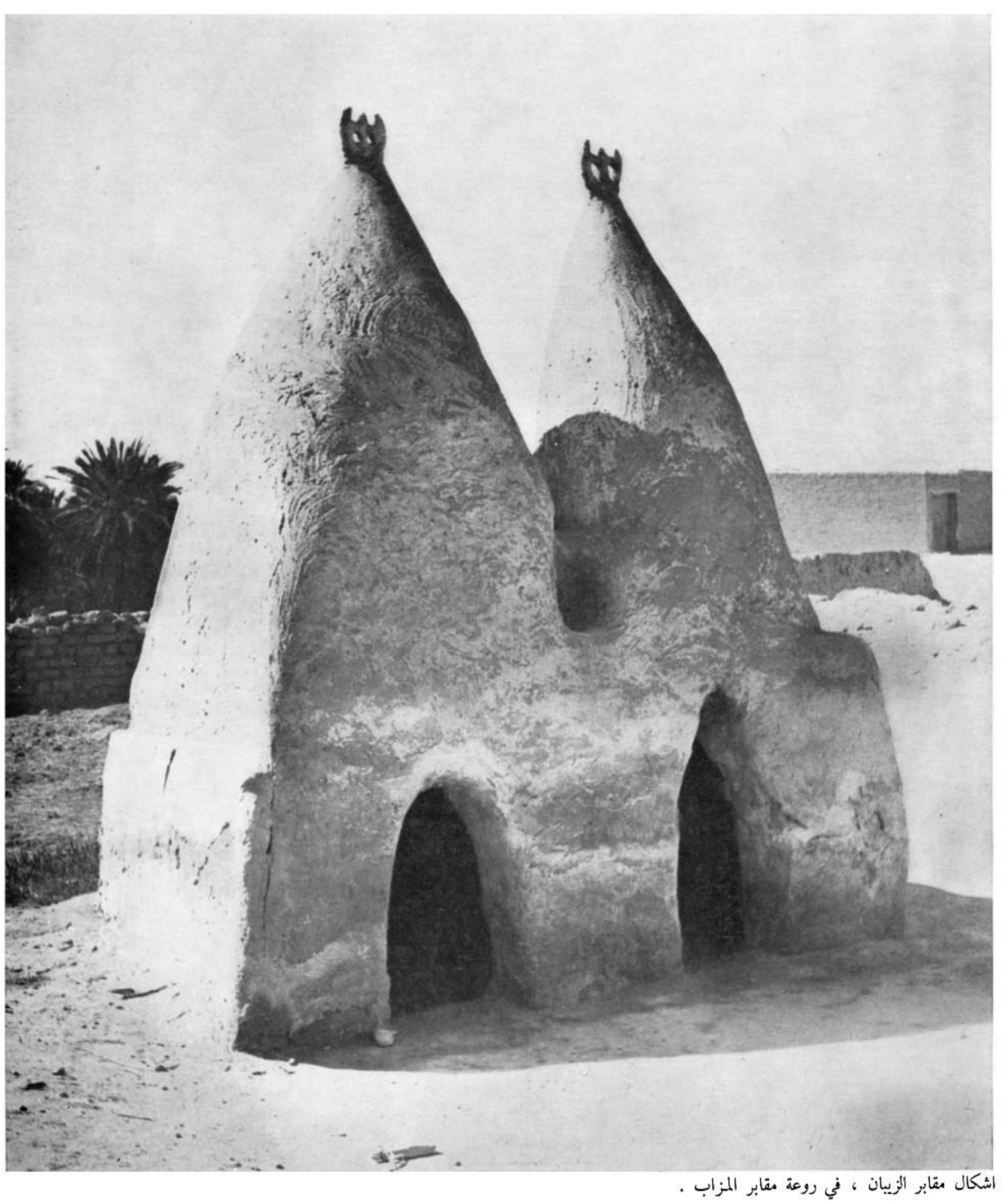
سقف من القشور والسفط في تاغيت نجده في كامل الساورة وأيضاً في جنات .



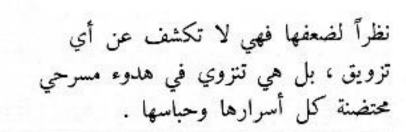
تماسین ، ظل وشمس .



تماسين ، المسجد .



خاصة تتميز بهـا السطوح وهو فن نعثر عليه في بلدان بحر الأبيض المتوسط . وهذا العمران الذي يذكر بالجزر اليونانية يحتفظ بالأسلوب الذي يجعل البيوت تبنى حول الفناء وهذه قاعدة جزائريـة بحثـة . ويمتد هـذا العمران التلمسانـي إلى مـدن تليتـا والخميس وتفسرة ( وتمتـاز هذه المدينة الأخيرة بمسجد يعد تحفة من حيث الساطته وجماله ) . والطقس في هذه القرى بارد والثلوج فيها تتهاطل في فصل الشتاء . وهكذا نرى المدخنات تشهد على ضرورة التسخين وهي ذات حجم كبيـر ويبنـي عـلى فـوهـتـهـا سقـف صغير.





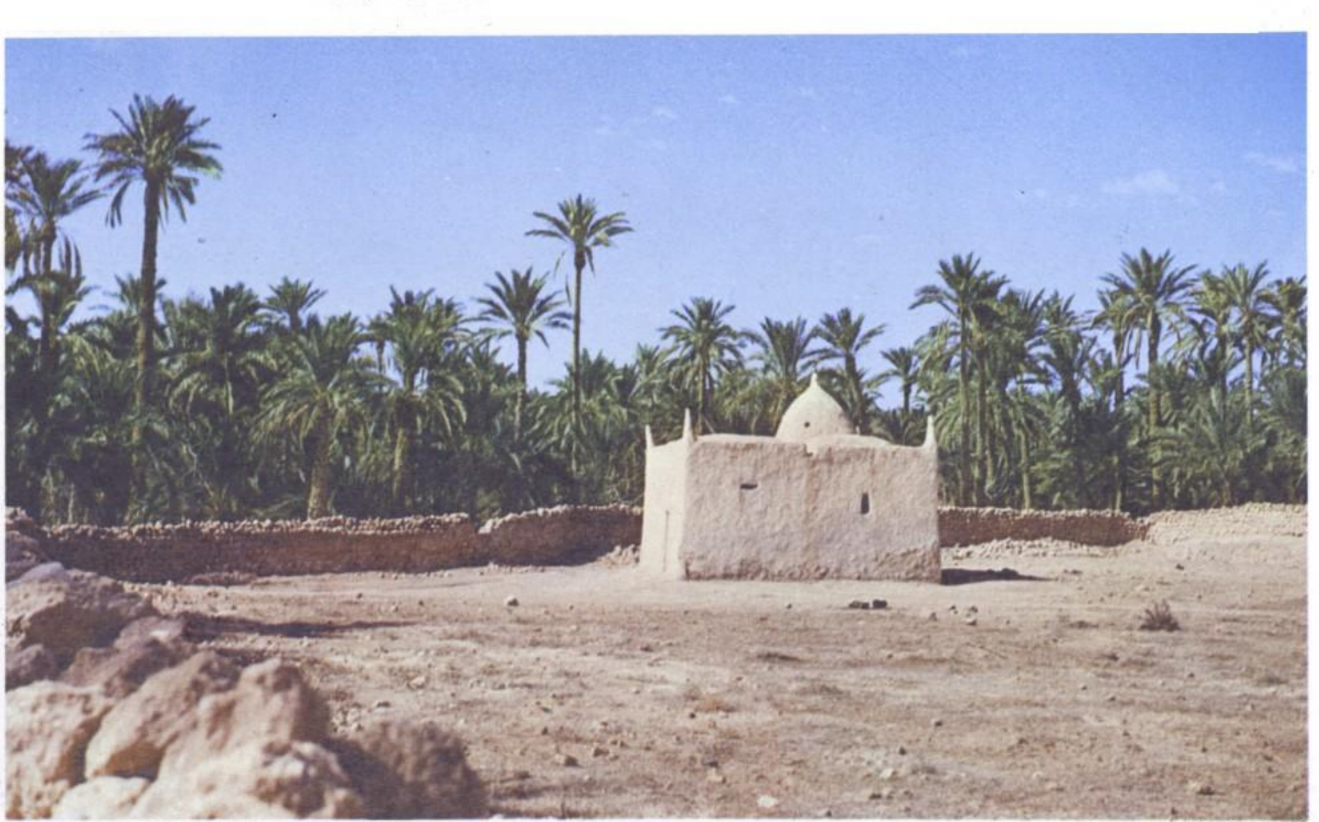
القرية كلها في شكل واحد .

الشمس ، الأرياح ، والأمطار النادرة .

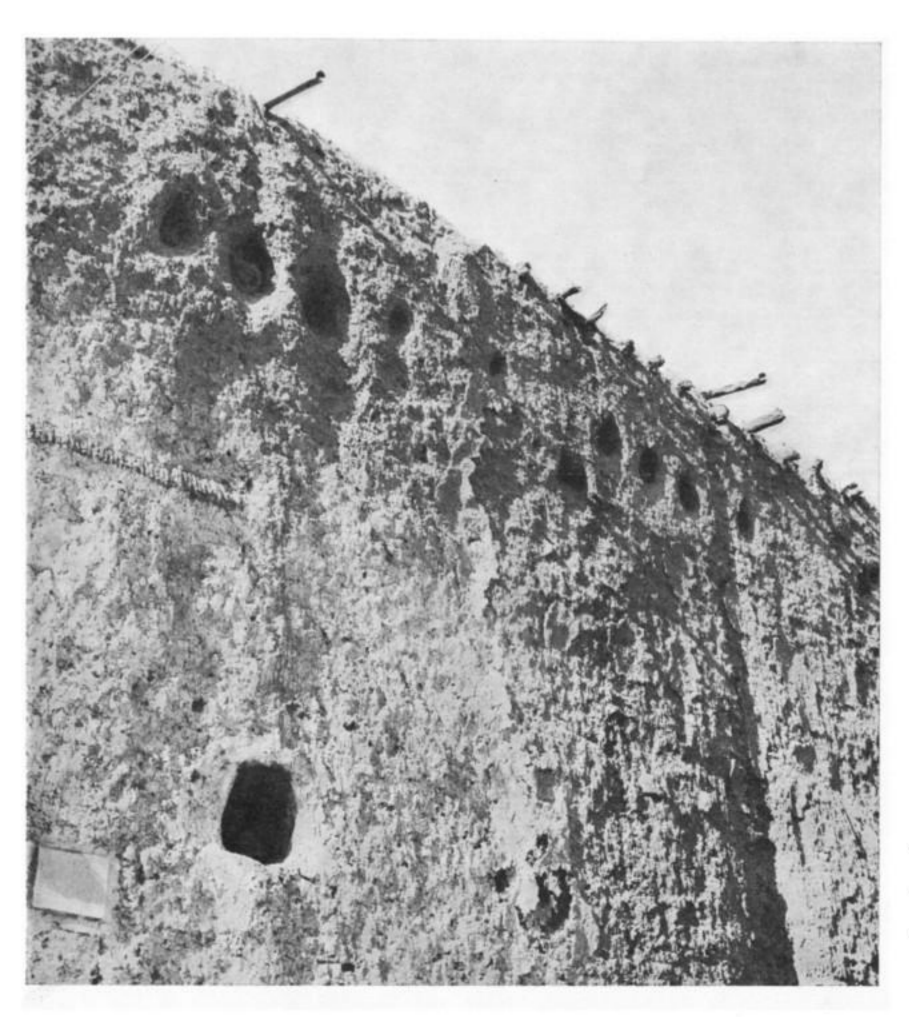
جدران مختلفة ، واجهات موحدة ذات



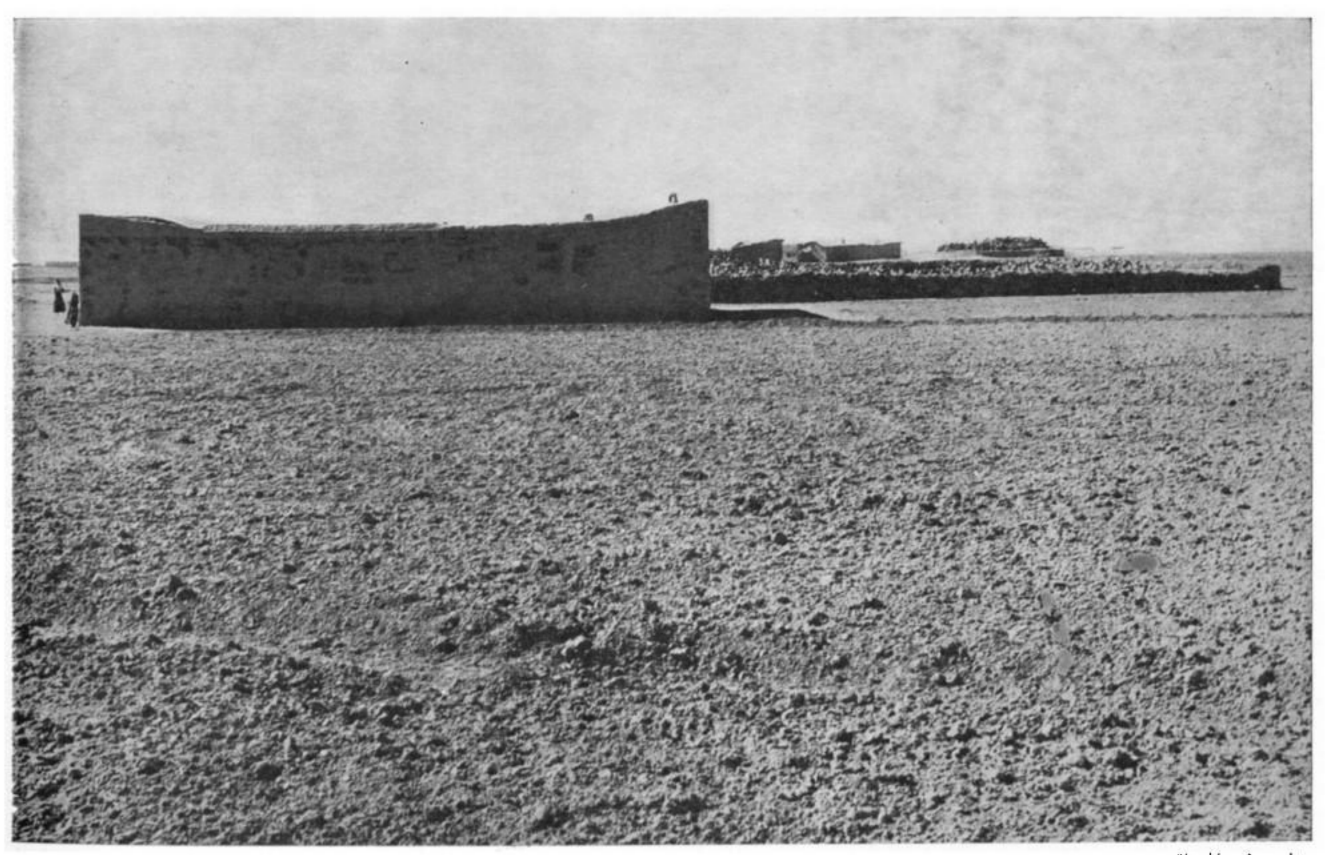
سيدي عقبة



## www.j4know.com



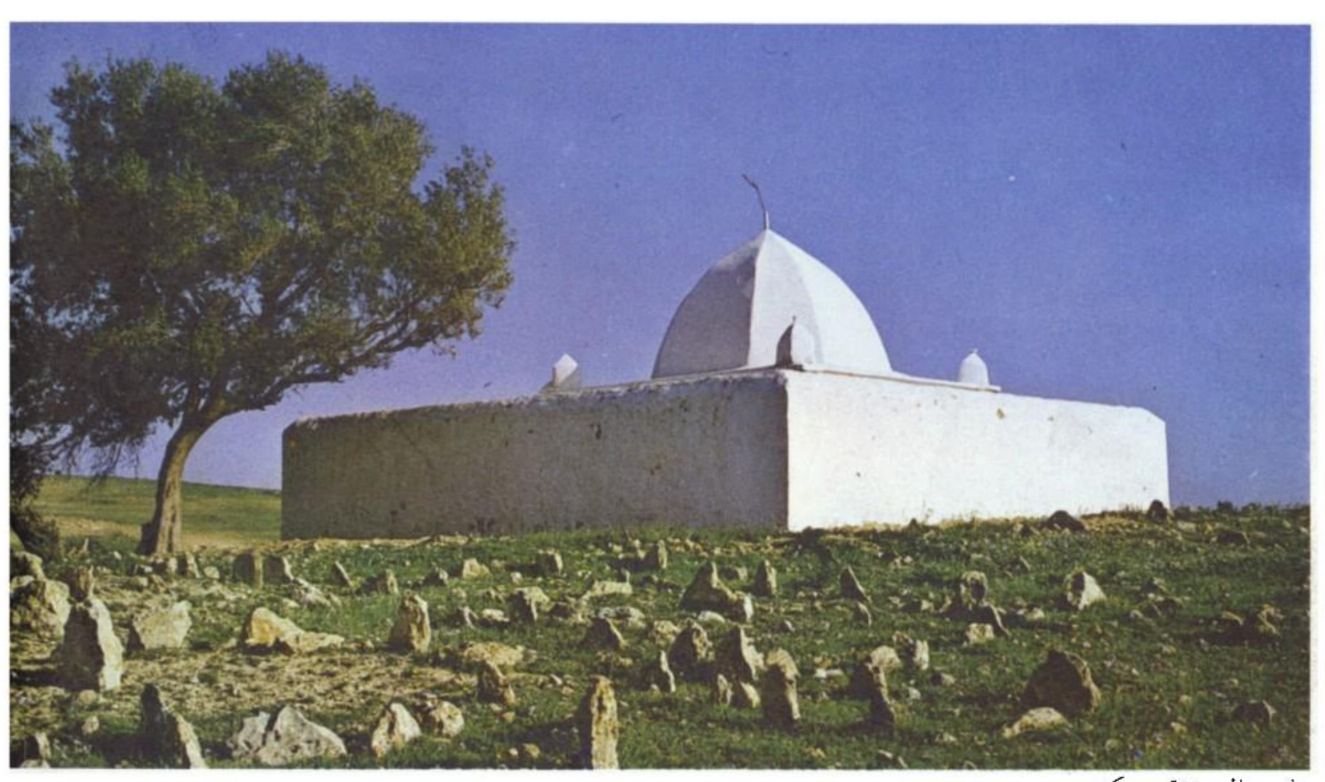
سيدي عقبة ـ القرية . → الانجراف جعل من هذا الجدار حالته هذه وأعطاه هذا المظهر البربري . الجـدران الطوبوية تتقـادم في وحدة لونها وأشكالها الجميلة .



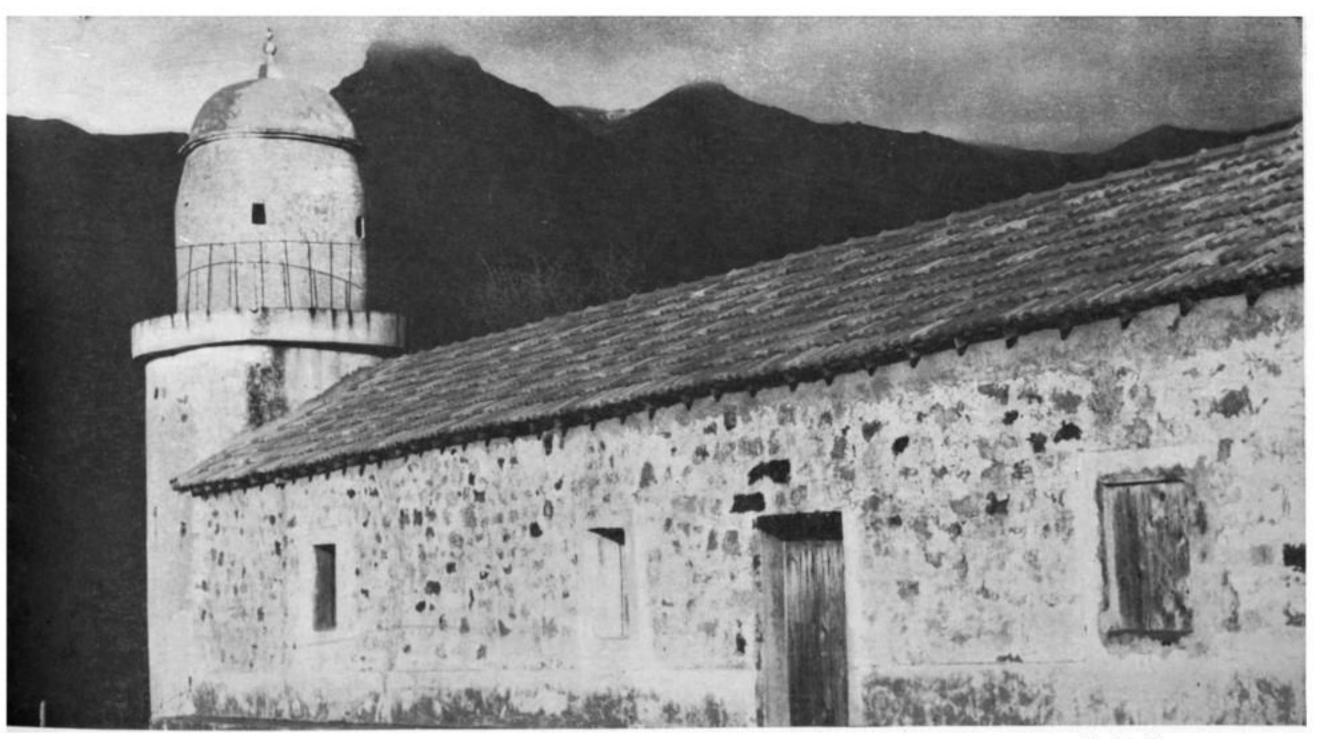
مزارع في المسيلة .



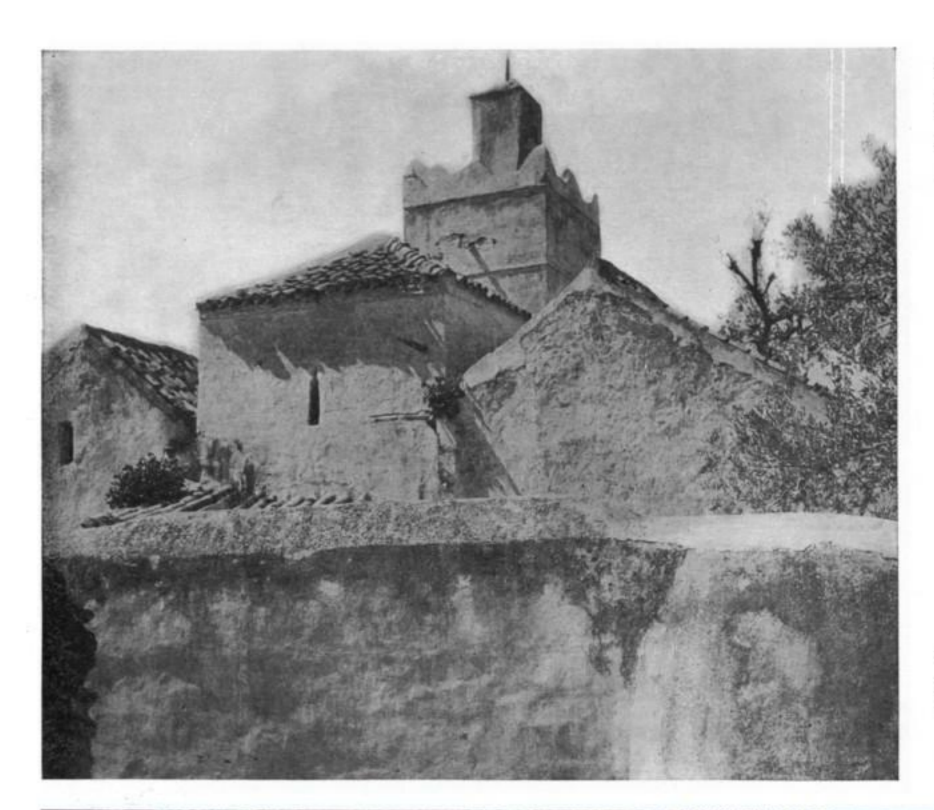
قرية جديدة من الأحجار الجافة في بريان .



ولي حوالي مدينة معسكر .

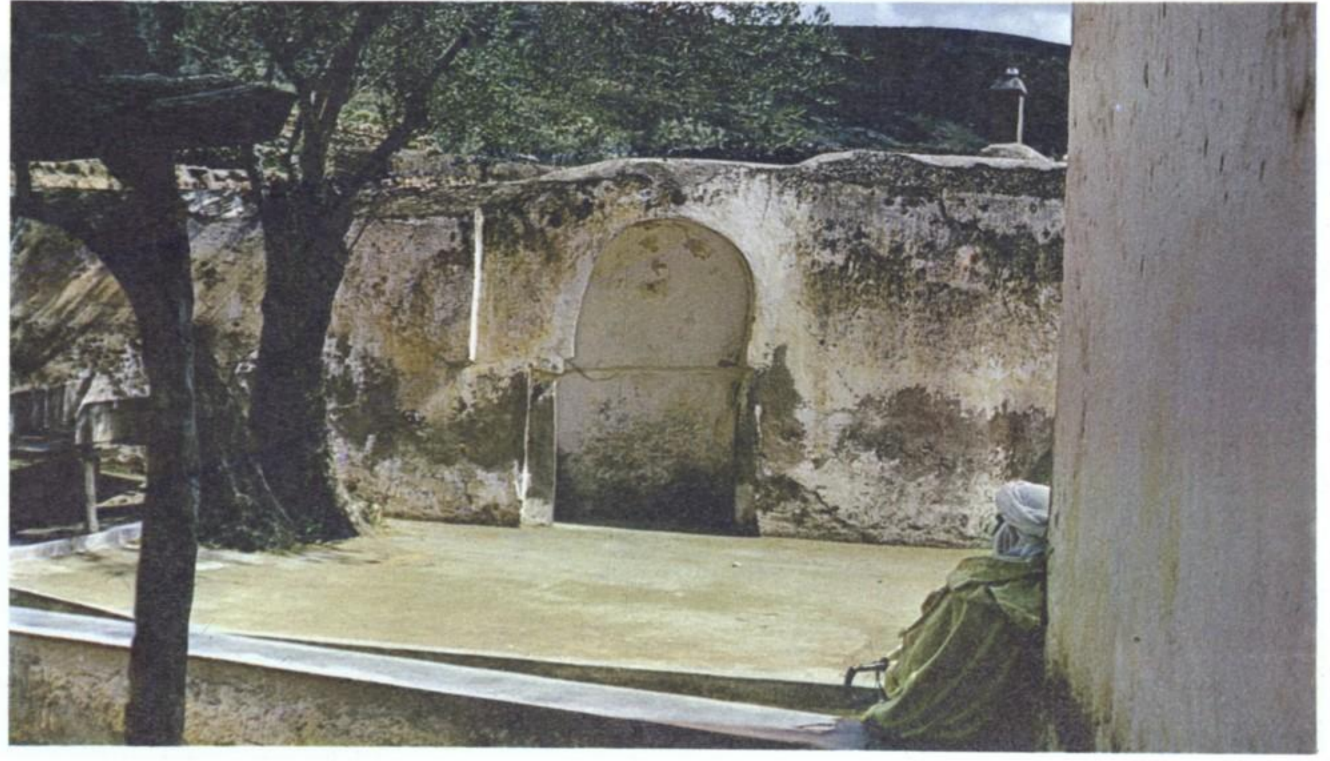


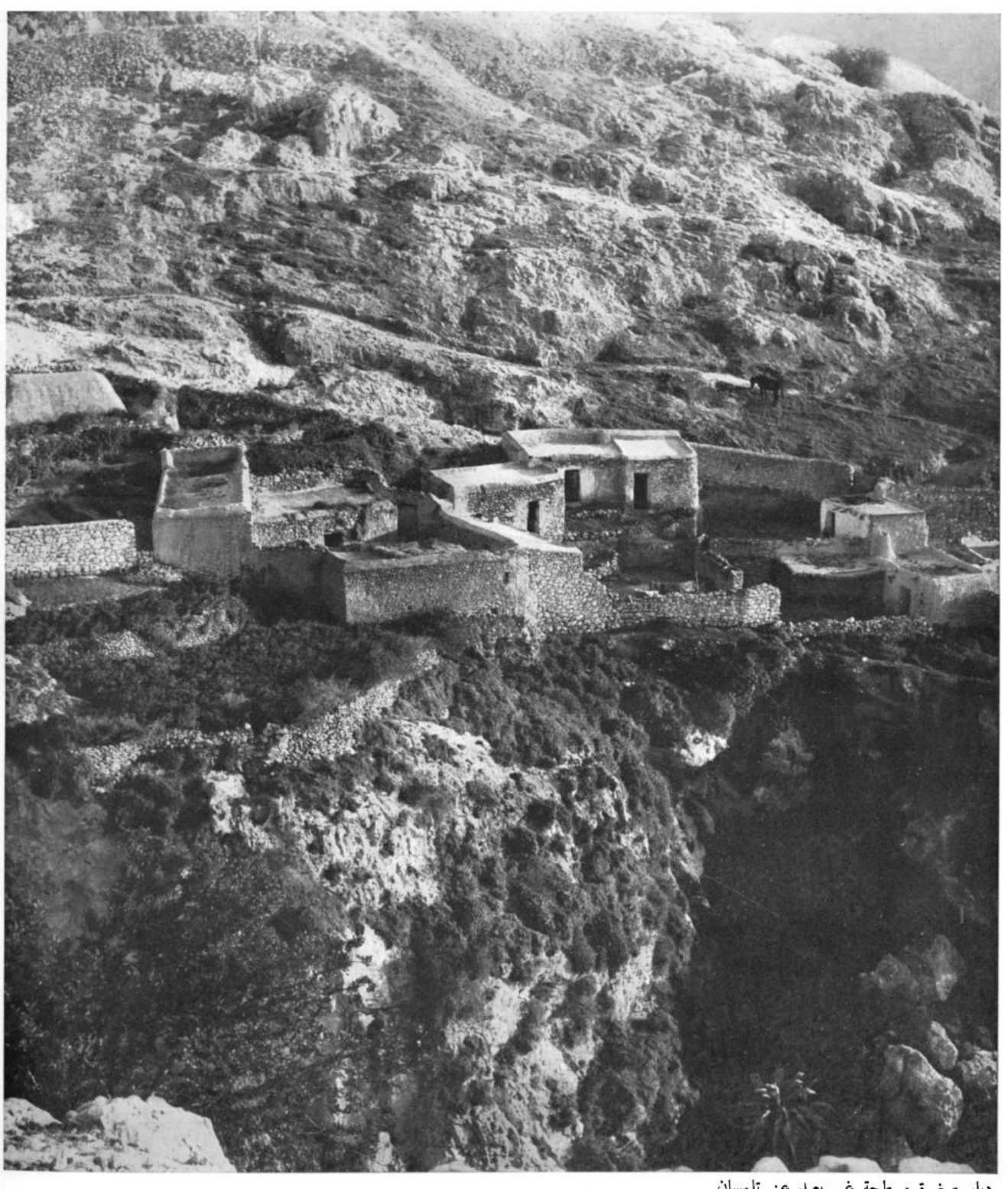
مسجد صغير في القبائل الصغرى .



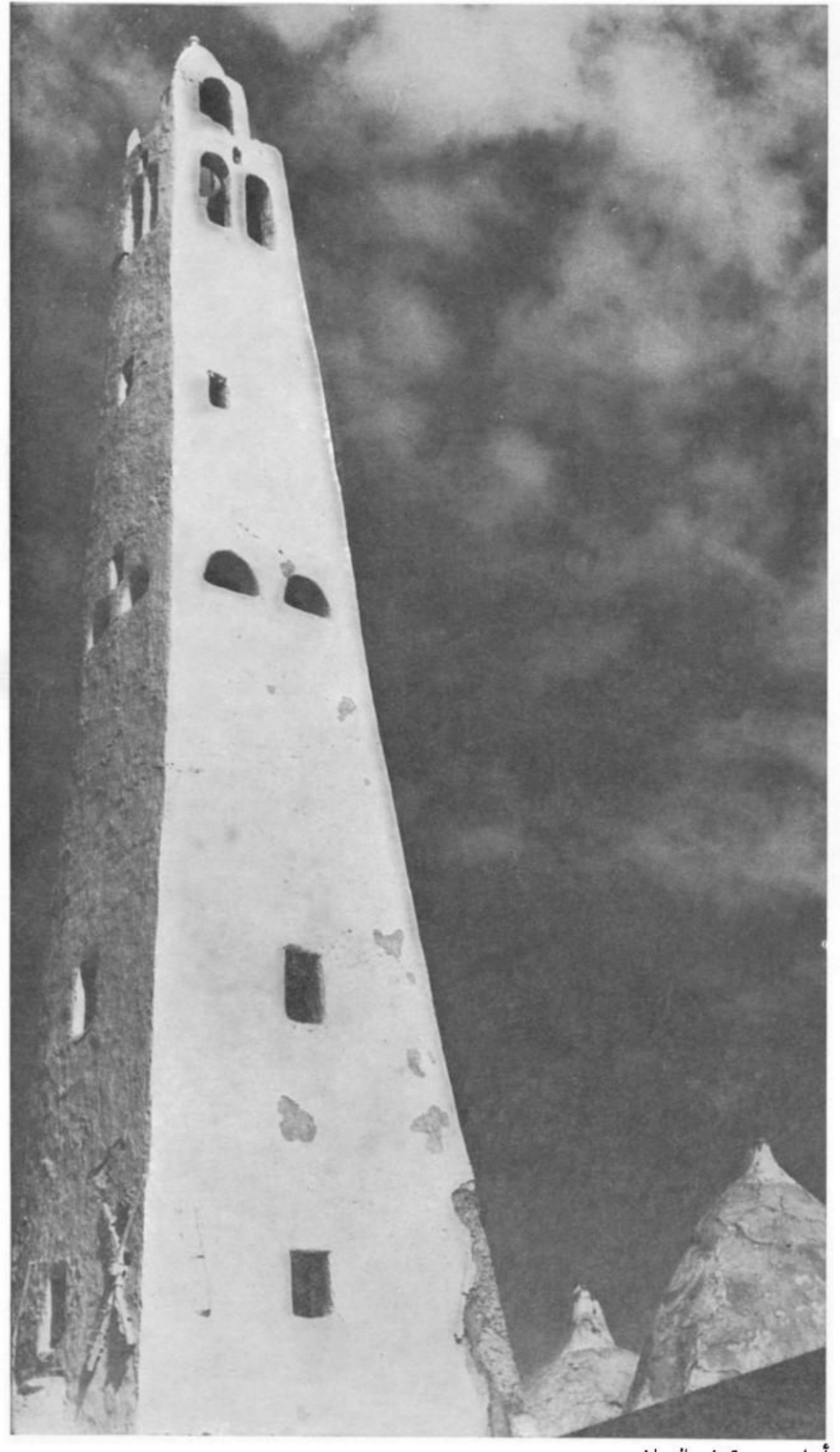
جامع تفسارة ، يوجع إلى عهد عبد الواحد . به متواضع ، مبني على الطريقة القديمة ؛ ثلاث أروقة بمزالجها ، سطح صغير ذو أربع صفرات فوق المرحب .

في تفسارة ، سطوح كما نجدها حوالي تلمسان . مرحب ساحة الجامع ، مصور على الجدار . لم يثقل بالنقوش . إن مقابلة الاله تسمو عن كل زخرفة . ↓



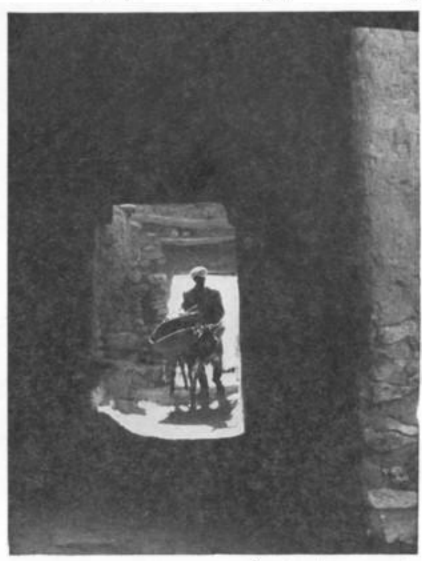


ديار صغيرة مسطحة غير بعيد عن تلمسان .





في تفسارة ، سطوح كما نجدها حوالي تلمسان



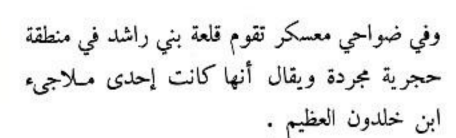
ثاغیت . شارع مغطی .

إن مدينة تنس القديمة التي لم نشر إليها في القسم التاريخي حيث لم يذكرها التاريخ إلا قليلا تمثل هذه المدينة آثاراً من القرون الوسطي ومسجداً شيد في القرن الثالث عشر يمتاز داخله بخاصيات تشبه خاصيات مسجد القيروان الأعظم. حيث نجد نفس التيجان الرومانيه من على الكوات ذات المقاطع المربعة والارتفاعات المختلفة وذلك لتدارك تفاوت التيجان. وهكذا تكون الأعمدة في طول واحد. والأقواس التي ترتسم في الجدران لها تقاطيع رشيقة من حيث بساطتها وأناقتها.

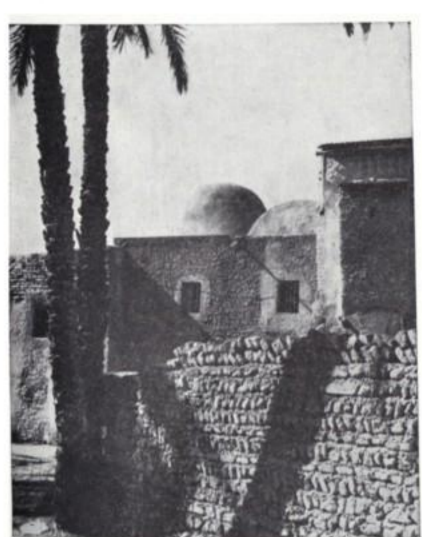
أجمل صومعة في الزيبان .



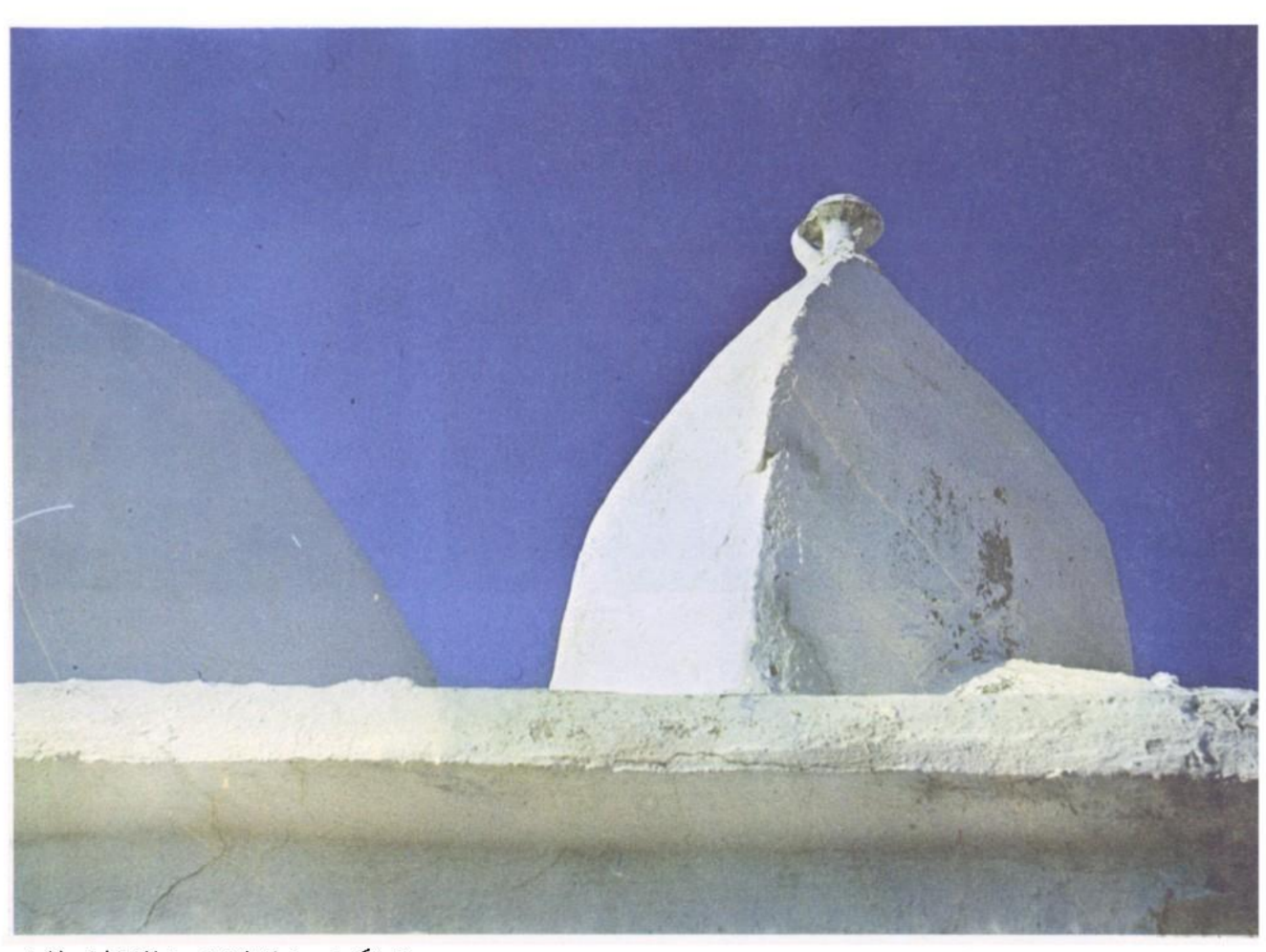
قلعة بني راشد .



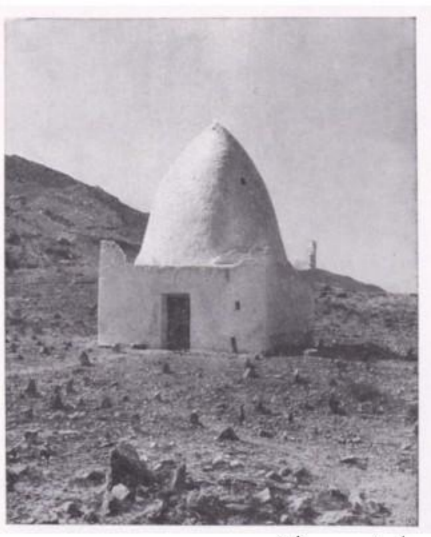
إن الفن المعماري الجزائري وإن اختلفت مظاهره واحد . وهذه الوحدة هي وحدة الشعب التي اتصفت عبر التاريخ بميلها إلى الصرامة والصفاء اللذين لا بد أن يميل إليهما الفن المعماري الحديث حتى لا يكون فناً عابراً يزول مع الأيام . ان « لوكوبيزيي » المهندس والمعماري الشهير الذي وجهت إليه الانتقادات المختلفة واتهم بكونه تجاوزته الأحداث قد اهتم بالجزائر إهتماماً خاصاً . فلقد تغنى بها في أشعاره وهو نعم الشاعر



قبب ، مشربية . جدار باب مسكن جميل في الزيبان .



قد تكون جرة اتخذت زينـة لهذا الجناح لاحدى المساجد .

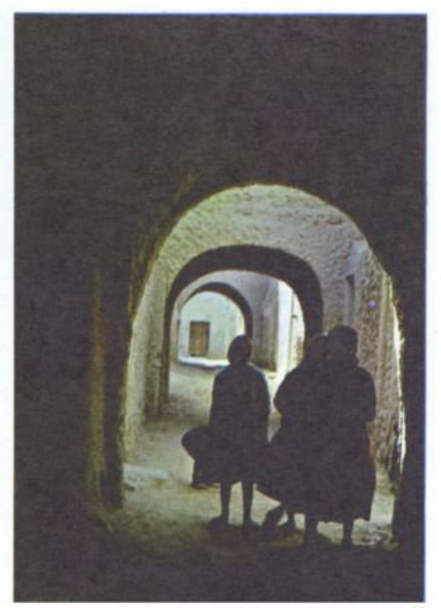


ولي في بوسعادة .



داخل جامع ، قبر قديم في الزيبان .





تاملهات ، قرب توقرت . ← حوالم



ولي في سيدي خالد ( الزيبــان ) .

وصورها في رسومه وهو الرسام المبدع ودرسها في فلسفته وهو المفكر المتبصر . إن الجيل الناشيء للمهندسين المعماريين الجزائريين لمدرك لهذه الخصلة المتمثلة في أصالة الأساليب التي حنكها الدهر والتي تسفر عن عمران يناسب الانسان والوطن .

وبفضل الأدوات الجديدة أصبح التقدم يفتح أبواب الراحة والمرافق فبلا بــد إذاً من البحث عن التوازن . وفي مجال الهندسة المعمارية يتيه العالم أجمع في أبحاث غالباً ما تكون فاشلة لأنها لا تعتمد على حقيقة سليمة . فهي أبحاث تجريدية تنتهي إلى نتائج مجردة من الصبغة الانسانية إن المعماريين الجزائريين الذين اكتسبوا سور من قطع النخيـل. الفنيات الحديثة يعرفون أن العبرة هنا ولا بــد من دراستهـا والتعمق فيهـا وتـأييدهـا وأن هــذا العمران ليس معناه علم طبقات الأرض لكنه عمران عصري حديث .





جدار باب لحديقة في الزيبان .

www.j4know.com

هذه السلسلة تنشرها وزارة الأخبار النصوص : وزارة الأخبار صور وتصميم : وزارة الأخبار التوزيع : الشركة الوطنية للنشر والتوزيع مطبعة التاميرا ـ روتوبريس ش. م. مدريد ـ اسبانيا حوان ١٩٧٠