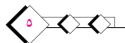


للإمام أبى حانم محمد بن حبان البُستى المتوفى سنة ٣٥٤ هـ رحمه الله

انتقى مادتها وعلق عليها وخرج أحاديثها **أبوهمت إم مُحَدَّرِ بَن عَلِى الصِّومِ عِيَّ البَّضِ لِمِ**ا **بِي أبوهمَّ المِ مُحَدِّرِ بَن عَلِى الصِّومِ عِيِّ البَّضِ** إِنِي

عفا الله عنه





# نبن إنتدالرهم بالرحيم

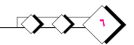
#### مقدمة

إنَّ الحمد لله نحمدُه، ونستعينهُ، ونستغفرهُ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مُضِلَّ له، ومن يُضْلِلْ فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله صلَّىٰ الله عليه وعلىٰ آله وصحابَتِهِ أجمعين، وعلىٰ من سار علىٰ هديهم واقتفىٰ أثرهم إلىٰ يوم الدين.

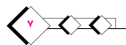
#### أما بعد:

فإنَّ كتاب «روضة العقلاء ونزهة الفضلاء» لأبي حاتم بن حبان رَحَمَهُ اللهُ كتاب جليل القدر كبير النفع، جَمَعَ فيه رَحَمَهُ اللهُ كثيرًا مما يحتاجه المسلم في حياته من إصلاح للسرائر، وحفظ للسان، والتواضع لإخوانه المسلمين، واجتناب الكبر، وصحبة الأخيار ومؤاخاتهم، وترك التجسُّس، وغير ذلك مما سيجده القارئ الكريم.

وعند قراءتي لهذا الكتاب وقفت على ما لم أكن أتوقع من جَمْعِ للفوائد وحشد للدرر مع الأسلوب الجميل لإيصال ذلك إلى قلب القارئ، لاسيَّما أنه رَحَهُ أللَّهُ يقدم بين يدي ذلك حديثًا نبويًّا ثم يشرع في شرحه بأسلوبه الجذاب، فرأيت أن أنتقي منه ما يستفيد منه القارئ، لاسيَّما أن كثيرًا من الناس في زماننا هذا



ليس لديهم استعداد لقراءة الكتب المسندة، وإنما يريدون شيئًا سهلًا؛ لأنهم لم يعتادوا ذلك، وأكبر دليل على ذلك: إقبالهم على كتب بعض المعاصرين التي لا اهتمام لأصحابها بذكر الأدلة من الكتاب والسنة وإنَّما هو الكلام الإنشائي مع الأسلوب الجذاب، وبهذا استطاعوا أن يصلوا إلى قلوب هؤلاء، وهذا هو الحامل لي على انتقاء مادة هذا الكتاب من كتاب «روضة العقلاء».



### عملي في الكتاب

١ - قمت بحذف أسانيد الأحاديث التي يذكرها المؤلف خلا الصحابي فقط.

٢ - أترضَّىٰ عن الصحابي لأن المؤلف لم يكتب ذلك.

٣ - أحذف أسانيد الأشعار إذا كانت مسندةً.

٤ - قمت بتخريج الأحاديث ثم الحكم عليها بما تستحقُّه من صحَّةٍ أو حسن أو ضعف، وتوخيت الاختصار في ذلك.

٥ - قمت بشرح الكلمات الغريبة.

٦ – علقت بعض التعليقات المفيدة.

٧ - صنعت فهرسًا لمواضيع الكتاب.

 $\lambda$  – ترجمت ترجمة مختصرة لأبن حبان.

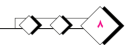
٩ - ترجمت لبعض الأعلام.

وقد سميت هذا العمل:

#### «المنتقى من كتاب روضة العقلاء ونزهة الفضلاء»

أسأل الله العليَّ القديرَ أن ينفعني به يوم لقائه، إنه سميع مجيب الدعوات. وصلىٰ الله علىٰ نبينا محمد وعلىٰ آله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

كتبه راجي رحمة ربه القدير أبو همام محمد بن علي الصومعي البيضاني اليمني الأصل المكي مجاورةً



### ابن حبان في سطور

هو أبو حاتم الحافظ الإمام العلامة محمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن معاذ بن معبد الحنظلي التميمي البستي.

مولده: وُلِدَ في «بُسْت» (١) بعد المائتين والسبعين.

وفاته: توفي سنة (٢٥٤ هـ).

مشايخه: أخذ ابن حبان عن علماء أجلاء، منهم:

١ - أبو الحسن محمد بن عبيد الله بن الجنيد البستى.

٢ - أبو بكر محمد بن عثمان بن سعيد الدارمي.

٣ - أبو بكر محمد بن إسحاق بن خزيمة.

٤ - أبو عبد الرحمن بن شعيب النسائي وغيرهم.

تلاميذه: أخذ عنه العلمَ كثيرٌ منهم:

١ - الحاكم أبو عبد الله الحافظ.

٢ - أبو عبد الله بن منده الأصبهاني.

٣ - أبو على منصور بن عبد الله الهروي، وغيرهم.

<sup>(</sup>١) وهي الآن ضمن أفغانستان.

مؤلفاته: لابن حبان عدة مؤلفات، منها:

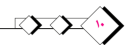
۱ - «التقاسيم والأنواع» المعروف بـ «صحيح ابن حبان».

۲ - «المجروحون».

۳ - «الثقات».

٤ - «روضة العقلاء ونزهة الفضلاء» وهو أصل كتابنا هذا (١).

<sup>(</sup>۱) انظر: «طبقات الحفاظ» (۳/ ۸۹-۹۰)، و «سير أعلام النبلاء» (۱/ ۹۲/ ۹۲- ۱۰٤)، و «شذرات الذهب» (۳/ ۱۲)، و «النجوم الزاهرة» (۳/ ۳٤۲-۳۶۳).



### مقدمة المصنف في الأصل

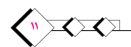
الحمد لله المتفرِّد بوحدانية الأُلوهية، المتعزِّز بعظمة الربوبية، القائم علىٰ نفوس العالم بآجالها، والعالم بتقلُّبها وأحوالِها، المانِّ عليهم بتواتر آلائه المتفضِّل عليهم بسوابغ نعمائه، الذي أنشأ الخلق حين أراد بلا معين ولا مشير، وخلق البشر كما أراد بلا شبيه ولا نظير؛ فمضت فيهم بقدرته مشيئته ونفذت فيهم بعزَّته إرادتُه؛ فألهَمهُم حسنَ الإطلاق وركَّب فيهم تشعُّبَ الأخلاق؛ فَهُم علىٰ طبقات أقدارِهم يمشون، وعلىٰ تَشعُّب أخلاقِهم يدورون، وفيما قضىٰ وقدَّر عليهم يهيمون ﴿ كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْمٍ مَ فَرِحُونَ ﴿ قَالَهُ مَهُم علىٰ عليهم يهيمون ﴿ كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْمٍ مَ فَرِحُونَ ﴿ قَالَهُ مَا اللهُ عَلَيْهِ مَا لَدَيْمٍ مَ فَرِحُونَ ﴿ قَالَهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَنْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ

وأشهد أن لا إله إلا الله فاطر السموات العلي ومنشئ الأرَضين والثَّرى، لا مُعَقِّب لحكمه ولا راد لقضائه ﴿ لَا يُسْتَكُلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتَكُونَ ﴿ إِلاَنبِياء: ٢٣].

وأشهد أن محمدًا عبده المجتبى ورسوله المرتضى، بعثه بالنور المضي والأمر المرضي على حين فترة من الرسل ودروس من السُّبُل؛ فدفع الطغيان، وأكمل به الإيمان، وأظهره على كلِّ الأديان، وقمع به أهل الأوثان؛ فصلى الله عليه وسلم ما دار في السماء فلكُ وما سبح في الملكوت مَلكُ، وعلىٰ آله أجمعين.

#### أما بعد:

فإن الزمان قد تبيَّن للعاقل تغيُّرُه، ولاح للَّبيب تَبَدُّلُه؛ حيث يبس ضرعه بعد الغزارة، وذبَلَ فرعه بعد النضارة، ونَحِلَ عوده بعد الرطوبة، وبَشِعَ مذاقه بعد العذوبة؛ فنبغ فيه أقوام يدَّعون التَّمَكُّن من العقل باستعمال ضد ما يوجب العقل



من شهوات صدورهم، وترك ما يوجبه نفس العقل بهجسات قلوبهم، جعلوا أساس العقل الذي يعقدون عليه عند المعضلات: النفاق والمداهنة، وفروعه عند ورود النائبات حسن اللباس والفصاحة، وزعموا أن من أحكم هذه الأشياء الأربع فهو العاقل الذي يجب الاقتداء به، ومن تخلَّف عن أحكامها فهو الأنوكُ (۱) الذي يجب الازورار عنه.

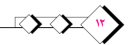
فلما رأيت الرَّعاع (٢) من العَالَم يغترُّون بأفعالهم، والهمج من الناس يقتدون بأمثالهم، دعاني ذلك إلى تصنيف كتابِ خفيفٍ يشتمل متضمَّنُه على معنى لطيفٍ مما يحتاج إليه العقلاءُ في أيامهم من معرفة الأحوال في أوقاتهم؛ ليكون كالتذكرة لذوي الحِجَا عند حضرتهم، وكالمعين لأُولي النَّهَىٰ عند غيبتهم، يفوق العَالِمُ به أقرانه، والحافظ له أترابه، ويكون النديم الصادق للعاقل في الخلوات والمؤنس الحافظ له في الفلوات إن خصَّ به أولياءه فاق به علىٰ نظرائه.

أبيّن فيه ما يحسن للعاقل استعماله من الخصال المحمودة، ويقبُح به إتيانه من الخلال المذمومة، مع القصد في لزوم الاقتصار، وترك الإمعان في الإكثار، ليخفّ على حامله وتعِيَهُ أذنُ مُسْتَمِعه؛ لأن فنون الأخبار وأنواع الأشعار إذا اسْتَقصى المجتهد في إطالتها فليسَ يرجو النهاية إلى غايتها، ومن لم يرجُ التمكُّن من الكمال في الإكثار كان حقيقًا أن يقنع بالاختصار.

والله الموفق للسداد والهادي إلى الرشاد، وإياه أسأل إصلاح الأسرار وترك المعاقبة على الأوزار، إنه جواد كريم رءوف رحيم.

<sup>(</sup>١) أي: الأحمق، والنُّوك بالضم: الحُمْق. «النهاية» (٢/ ٨٠٥).

<sup>(</sup>٢) رعاع الناس: غوغاؤهم وسُقَّاطهم وأخلاطهم. الواحد: رعاعة. «النهاية» (١/ ٦٦٦).



### ذِكْرُ الحَثِّ على لُزومِ العَقْلِ وصِفَةِ العَاقِلِ اللَّبِيْبِ

عن سهل بن سعد رَضَالِللَهُ عَنْهُ قال: قال النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِنَّ اللهَ يُحِبُّ مَكَارِمَ الأخلاق ويكره سفسافها» (١).

إنَّ محبة المرء المكارمَ من الأخلاق وكراهته سفسافها هو نفس العقل، فالعقل به يكون الحظ ويؤنس الغربة وينفي الفاقة، ولا مَالَ أفضل منه، ولا يتمُّ دين أُحدٍ حتىٰ يتمَّ عقله.

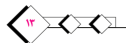
العقل نوعان: مطبوع ومسموع.

فالمطبوع منهما كالأرض، والمسموع كالبذر والماء.

ولا سبيل للعقل المطبوع أن يخلص له عمل محصول دون أن يرد عليه العقل المسموع فينبهه من رقدته، ويطلقه من مكامنه كما يستخرج البذر، والماء ما في قعور الأرض من كثرة الربع.

فالعقل الطبيعي من باطن الإنسان بموضع عروق الشجرة من الأرض. والعقل المسموع من ظاهره كتدَلِّى ثمرة الشجرة من فروعها.

<sup>(</sup>۱) رواه الحاكم (١/ ٤٨) وغيره، بلفظ: «إن الله عَزَّقَبَلَّ كريم يحب الكرم ومعالي الأخلاق ويبغض سفسافها». وصححه الألباني في «الصحيحة» (٣/ ٣٣٦) برقم (١٣٧٨).



أنشدني محمد بن إسحاق بن حبيب الواسطى:

رأيت العقل لنوعيْنِ فمطبوعٌ ومسموعٌ ومسموعٌ وملبوعٌ ومسموعٌ ولا ينفصع مسموعٌ إذا لهم يك مطبوعُ مطبوعُ كما لا تنفع الشمسُ وضوءُ العينِ ممنوعُ

والعقل والهوئ متعاديان؛ فالواجب على المرء أن يكون لرأيه مسعفًا ولهواه مسوِّفًا (١)، فإذا اشتبه عليه أمران اجتنب أقربَهما من هواه؛ لأن في مجانبته الهوئ إصلاح السرائر، وبالعقل تصلح الضمائر.

وأنشدني عبد العزيز بن سلمان الأبرش:

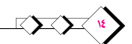
إذا تــمَّ عقــلُ المـرءِ تمَّـت أُمـورُهُ وتمــت أياديــه وتــمَّ بنـاؤهُ فإن لـم يَكُـنْ عقــلٌ تبـيَّن نقـصُه ولـو كـان ذا مـالٍ كثيــرًا عطـاؤه

والعاقل لا يبتدئ الكلام إلا أن يُسأل، ولا يكثر التماري إلا عند القبول، ولا يسرع الجواب إلا عند التثبت.

والعاقل لا يستحقر أحدًا؛ لأن من استحقر السلطان أفسد دنياه، ومن استحقر الأتقياء أهلك دينه، ومن استحقر الإخوان أفنى مروءته، ومن استحقر العام (٢) أذهب صيانته.

<sup>(</sup>١) أي: يؤخره.

<sup>(</sup>٢) يعنى: عامة الناس.



أنشدني المنتصر بن بلال بن المنتصر الأنصاري:

ألم تر أن العقل زَين لأهله وأن كَمَالَ العقلِ طولُ التجاربِ وقد وعظ الماضي من الدهر ذا النُّهي ويزداد في أيامه بالتجارب

والعاقل يقيس ما لم ير من الدنيا بما قد رأى، ويضيف ما لم يسمع منها إلى ما قد سمع، وما لم يصب منها إلى ما قد أصاب، وما بقي من عمره بما فني، وما لم ينل منها بما قد أُوتي، ولا يتكل على المال وإن كان في تمام الحال؛ لأنَّ المال يَحِلُّ ويرتحل والعقل يقيم ولا يبرح.

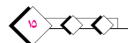
ولو أنَّ العقل شجرة لكانت من أحسن الشجر، كما أن الصبر لو كان ثمرة لكان من أكرم الثمر.

والذي يزداد به العاقل من نماء عقله هو التَّقَرُّبُ من أشكاله والتباعد من أضداده.

#### مجالسة العقلاء لا تخلو من أحد معنيين:

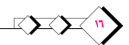
- إما تذكر الحالة التي يحتاج العاقل إلى الانتباه لها.
- أو الإفادة بالشيء الخطير الذي يحتاج الجاهل إلى معرفته.

فقربُ العاقل غُنْمٌ لأشكاله وعِبْرَة لأضداده على الأحوال كلها، ولا يجب لمن تسمَّىٰ به أن يتدلل إلا علىٰ من يحتمل دلاله، ويُقْبِلَ إلا علىٰ من يحب إقباله.



ولو كان للعقل أبَوَان لكان أحدهما الصبر والآخر التَّثَبُّت.

جعلنا الله ممن رُكِّبَ فيه حُسْنُ وجود العقل فسلك بتمام النَّعم مسلك الخصال التي تُقَرِّبُهُ إلى ربِّهِ في دارَي الأمَدِ والأبَدِ؛ إنه الفعَّال لما يريد.



### ذِكْرُ إِصْلاِحِ السَّرائِرِ بِلُزُومِ تَقُوى اللهِ

عن أسامة بن شريك رَضَّ اللهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «ما كره الله منك شيئًا فلا تفعله إذا خلوت» (١).

الواجب على العاقل الحازم أن يعلم أن للعقل شُعبًا من المأمورات والمزجورات لابُدَّ لَهُ من معرفتها واستعمالها في أوقاتها لمباينة العوام وأوباش الناس بها.

فأول شُعَبِ العقل: هو لزوم تقوى الله وإصلاح السَّريرة؛ لأن من صَلح جُوَّانيُّهُ (٢) أصلح الله برَّانيَّهُ (٣) ومن فسد جوَّانيه أفسد الله برانيَّه.

ولقد أحسن الذي يقول:

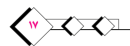
إذا ما خلوت الدهر يومًا فلا تقلْ ولا تحسسَبَنَ الله يغفسلُ ساعةً ألسم تسرَ أنَّ اليوم أسرعُ ذاهب

خلوتُ ولكن قُلْ عَلَيَّ رَقيبُ ولا أنَّ ما يخفى عليه يَغِيبُ وأن غهدًا للناظرينَ قريبُ

<sup>(</sup>۱) الحديث ضعيف؛ لأن في سنده مؤمل بن إسماعيل، وأورده الهيثمي في «موارد الظمآن» برقم (۲۱۱٦) بشواهده. برقم (۲۱۱۸) بشواهده.

<sup>(</sup>٢) أي: باطنه. «النهاية» (١/ ٣١٣).

<sup>(</sup>٣) أي: ظاهره. «النهاية» (١/ ٣١٣).



والواجب على العاقل: الاهتمام بإصلاح سريرته والقيام بحراسة قلبه، عند إقباله وإدباره وحركته وسكونه؛ لأن تكدُّر الأوقات وتنغُّص اللَّذَات لا يكون إلا عند فساده، ولو لم يكن لإصلاح السرائر سببٌ يؤدي العاقلَ إلى استعماله إلا إظهار الله عليه كيفية سريرته خيرًا كان أو شرَّا؛ لكان الواجب عليه قلةَ الإغضاء عن تعاهدها.

أنشدني محمد بن عبد الله بن زنجي البغداديُّ:

وإذا أعلنت أمرًا حسنًا فليكن أحسن منه ما تُسِرّ فَمُ سِرُّ الشّرِ موسومٌ بِشَرّ فَمُ سِرُّ الشّرِ موسومٌ بِشَرّ

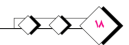
الواجب على العاقل: أن يأخذ مما عنده لما بعده من التقوى والعمل الصالح بإصلاح السريرة ونفي الفساد عن خلل الطاعات عند إجابة القلب وإبائه، فإذا كان صحة السبيل في إقباله موجودًا أنفذه بأعضائه، وإن كان عدم وجوده موجودًا كَبَحَه عنها؛ لأنَّ بصفاء القلب تصفو الأعضاء.

وأنشدني منصور بن محمد الكُرَيْزي:

وما المرءُ إلّا قلبُهُ ولسانُهُ إذا حُصِّلتْ أخبارُه ومداخلُهُ إذا ما رِدَاءُ المرء لم يكُ طاهرًا فَهَيْهاتَ أن ينقِّيْهِ بالماء غاسِلُهُ وما كلُّ من تخشىٰ ينالُك شرُّهُ وما كلُّ ما أمَّلْتَهُ أنتَ نائلُهُ

الواجب على العاقل: ألا ينسى تعاهد قلبه بترك ورود السبب الذي يورث القساوة له عليه؛ لأن بصلاح المَلِكِ تصلح الجنود وبفساده تفسد الجنود (١)؛

ر١) دليل ذلك ما جاء عن النبي صَلَّالَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في «الصحيحين» من حديث النعمان بن بشير الله عن النبي صَلَّالَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في الصحيحين الله عن النبي صَلَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في الصحيحين الله عن النبي صَلَّالًا الله عن النبي عن النبي صَلَّالًا الله عن النبي الله عن النبي صَلَّالًا الله عن النبي عن



فإذا اهتم بإحدى الخصلتين تجنب أقربهما من هواه وتَوَخَّىٰ أبعدهما من الردى.

ولقد أحسن من يقول:

وإذا تسشاجر في فسؤادك مسرةً أمران فاعْمَد للأعفّ الأجملِ وإذا هَمَمْتَ بأمر حير فافعلِ وإذا هَمَمْتَ بأمر حير فافعلِ

لنْ تصفو من وجود الدَّرن (١) فيها حتى تكون الهمومُ في الله همًّا واحدًا، فإذا كان كذلك كُفي الهم في الهموم إلا الهم الذي يئول متعقبه إلى رضا الباري جلَّ وعزَّ بلزوم تقوى الله في الخلوة والملأ؛ إذ هو أفضل زادِ العقلاء في دَارَيْهِم وأجلُّ مطيَّة (٢) الحكماء في حالَيْهِم.

وأنشدني محمد بن إسحاق بن حبيب الواسطى:

عليكَ بتقوى الله في كلِّ أمْرِهِ تجد غِبَّهُ يوم الحساب المطوَّلِ أَلْمَالِ المطوَّلِ وَأَفْضُلُ زَادَ الطَّاعِنِ المترجِّلُ وَأَفْضُلُ زَادَ الطَّاعِنِ المترجِّلُ اللهِ عَيْرِ مغبَّةٍ (٣)

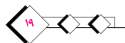
<sup>=</sup> 

رَضَالِلَهُ عَنْهُا وفيه: «ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كلُّه وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب».

<sup>(</sup>۱) الدرن: الوسخ. «النهاية» (۱/ ٥٦٦).

<sup>(</sup>٢) المطية: المركوب. وانظر: «النهاية» (٢/ ٦٦٥).

<sup>(</sup>٣) غِبُّ الأمر ومغبته: عاقبته وآخره. «لسان العرب» (٥/١) مادة «غبب».



## ذِكْرُ الْحَثِّ على لُزوم العِلْمِ والْمُدَاوَمَةِ على طَلَبِهِ

عن زر بن حبيش قال: أتيت صفوان بن عسال المرادي، فقال: ما جاء بك؟ قلت: جئت أنيط العلم، قال: فإني سمعت رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يقول: «ما من خارج يخرجُ من بيتِهِ يطلُبُ العلمَ إلا وضعت له الملائكة أجنحتها رضًا بما يَصْنَعُ»(١).

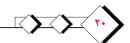
الواجب على العاقل إذا فرغ من إصلاح سريرته أن يثني بطلب العلم والمداومة عليه؛ إذ لا وصول للمرء إلى صفاء شيء من أسباب الدنيا إلا بصفاء العلم فيه، وحكم العاقل أن لا يقصر في سلوك حالة توجب له بسط الملائكة أجنحتها رضًا بصنيعه ذلك، ولا يجب أن يكون متأملًا في سعيه الدّنو من السلاطين أو نوال الدنيا به فما أقبح بالعالم التذلُّل لأهل الدنيا.

قال الفضيل بن عياض (٢): «ما أقبح بالعالم يؤتى إلى منزله فيقال: أين العالم؟ فيقال: عند القاضي ما للعالم وما

<sup>(</sup>۱) حديث حسن. وقد رواه أحمد (٤/ ٢٣٩- ٢٤) وغيره. وانظر: «الصحيح المسند مما ليس في الصحيحين» (١/ ٤٣٠- ٤٣٠) لشيخنا الوادعي رَحَمُهُ ٱللَّهُ.

<sup>(</sup>٢) هو الفضيل بن عياض الإمام القدوة شيخ الإسلام أبو علي التميمي اليربوعي المروزي شيخ الحرم. «تذكرة الحفاظ» (١٨/١).

<sup>(</sup>٣) وإني لأعجب لطلبة علم هذا هو ديدنهم، وبهذا صُرفوا عن العلم وأهله، وإذا حضروا حلق



للقاضي؟ وما للعالم وما للأمير؟ ينبغي للعالم أن يكون في مسجده يقرأ في مصحفه».

وأنشدني محمد بن محمد بن عبد الله بن زنجي:

وفي العلم والإسلام للمرء وازعٌ وفي ترك طاعاتِ الفواد المتيَّم بصائرُ رشدٍ للفتى مستبينةٌ وأخلاقُ صدقِ علْمُها بالتَّعَلُّم

العاقل لا يبيع حظ آخرته بما قصد في العلم لما يناله من حطام هذه الدنيا؛ لأن العلم ليس القصد فيه نفسه دون غيره؛ لأن المبتغى من الأشياء كلِّها نفعها لا نفسها، والعلم ونفع العلم شيئان، فمن أغضىٰ عن نفعه لم ينتفع بنفسه وكان كالذي يأكل ولا يشبع.

والعلم له أوَّلُ وآخر.

قال سفيان (١): «أول العلم الإنصات، ثم الاستماع، ثم الحفظ، ثم العمل به، ثم النشر».

وأنشدني الأبرش:

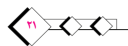
ولدُ عالمًا وليس أخو علم كمن هو جاهلُ وليم عند، صغيرٌ إذا التفَّتْ عليه المَحَافِلُ

تعلَّم فليسَ المرءُ يولدُ عالمًا وإنَّ كَبيرَ القَوْم لا عِلْمَ عِنْدَه

=

العلم يحضرون في كلِّ شهر مرةً أو مرتين وهم بهذا يغالطون أنفسهم.

<sup>(</sup>١) هو سفيان بن سعيد بن مسروق الإمام شيخ الإسلام سيد الحفاظ أبو عبد الله الثوري. «تذكرة الحفاظ» (١/ ١٥٢)، وانظر: «الجامع» (١/ ٢٩٢-٢٩٣) للخطيب.



العاقل لا يشتغل في طلب العلم إلا وقصده العمل به؛ لأن من سعى فيه لغير ما وصفنا ازداد فخرًا وتجبرًا وللعمل تركًا وتضييعًا، فيكون فساده في المتأسِّين به فيه أكثر من فساده في نفسه، ويكون مثلُهُ كما قال تعالىٰ: ﴿ وَمِنْ أَوْزَارِ ٱلَّذِينَ يُضِلُّونَهُم بِغَيْرِ عِلْمٍ أَلَاسَاءَ مَا يَزِرُونَ فَيَ اللهُ اللهُلِلْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

أنشدني أحمد بن محمد الصنعاني أنشدني محمد بن عبد الله العراقي:

شبابًا فلما حَصَّلوا وحشرُوا وصاروا شيوخًا ضَيَّعُوهُ وأَدْبَرُوا بأخلافِهَا مفتوحها لا يُصصَرَّرُ وأين الحديثُ المُسْنَدُ المُتَخَيَّرُ (٢)

عُنوا يطلبون العلم في كلِّ بلدةٍ وصحَّ لهم إسنادُهُ وأُصولُهُ وصحَّ لهم إسنادُهُ وأُصولُهُ وَمَالُوا على الدنيا فهم يحلُبونها فيا علماءَ السوءِ أين عُقولُكُمْ

يجب على العاقل ألا يطلب من العلم إلا أفضله؛ لأنّ الازدياد من العلم آثرُ عند العاقل من الذكر بالعلم.

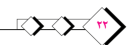
والعلم زينٌ في الرخاء ومنجاةٌ في الشِّدَّة.

ومن تعلُّم ازداد كما أن من حَلُمَ ساد.

وفضل العلم في غير خير مهلكة، كما أن كثرة الأدب في غير رضوان الله موبقةٌ.

<sup>(</sup>١) سورة النحل الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) رحم الله شيخنا الوادعي، كان كثيرًا ما يأمر بعض طلبة العلم أن يقول هذه الأبيات بصوت مرتفع أمام طلبة العلم ليُحَذِّرهم من مغبة الانصراف عن العلم والإقبال على الدنيا، بل جعل هذه الأبيات من محفوظات دار الحديث بدماج رحم الله أبا عبد الرحمن، وحفظ تلكم الدار والقائمين عليها من كيد أعدائها.



والعاقل لا يسعىٰ في فنونه إلا بما هو أجدىٰ عليه نفعًا في الدارين معًا، وإذا رُزق منه الحظ لا يبخل بالإفادة، وما رأيت أحدًا قط بخل بالعلم إلا لم ينتفع بعلمه، وكما لا يُنتفع بالماء الساكن تحت الأرض ما لم يَنبُعْ، ولا بالذهب الأحمر ما لم يُستخرج من معدنه، ولا باللؤلؤ النفيس ما لم يخرج من بحره، كذلك لا ينتفع بالعلم ما دام مكنونًا لا يُنشَر ولا يفاد (١).

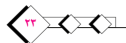
قال أبو الدرداء رَضِاً لِللَّهُ عَنْهُ: «الناس عَالِمٌ ومُتَعَلِّمٌ ولا خَيْرَ فيما بين ذلك».

وأنشدني الكُرَيُزي:

أَفِدِ العلمَ ولا تَبْخَدلُ بِهِ الستفِدُ مَا اسْطَعْتَ من علم وكنْ مستفِدْ مَا اسْطَعْتَ من علم وكنْ مسن يُفِدُ مَا اللهُ به مسن يُفِدُ وَ اللهُ به ليسَسَ مَن نَافَسَ فيه عَاجِزًا ليسَسَ مَن نَافَسَ فيه عَاجِزًا

وإلى عِلْمِكَ عِلْمًا فَاسْتَفِدْ عِلْمًا فَاسْتَفِدْ عِلْمًا فَاسْتَفِدْ عِلْمًا فَاسْتَفِدْ والناسَ أفِد وسيئغني اللهُ عمَّن للم يُفِد إنما العاجزُ مَنْ لا يجْتهدْ

<sup>(</sup>١) ولقد سمعت شيخنا الوادعي رَحِمَهُ اللّه كثيرًا وهو ينصح طلابه الذين استفادوا أن ينشروا العلم، وربما غضب على من امتنع وعنده الأهلية لذلك ويقول: إن بركة العلم بالإنفاق أو نحو هذا.



# ذِكْرُ الحَثِّ عَلَى لِنُزُومِ الصَّمْتِ وحِفْظِ اللَّسَانِ

عن أبي هريرة رَضَّالِللَّهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ كَانَ يؤمنُ باللهِ واليوم الآخِرِ فَلْيَقُلْ خَيْرًا أَوْ لِيَسْكُتْ» (١).

الواجب على العاقل إذا ركب المطيَّتين اللَّتَيْنِ ذكرتهما قبلُ -إصلاح السريرةِ ولزوم العلم- أن يبلغ مجهوده حينئذٍ في حفظ اللسان حتى يستقيم له؛ إذ اللسانُ هو المُوردُ للمرءِ موارد العطب(٢).

والصمت يكسب المحبة والوقار.

ومن حفظ لسانه أراح نفسه.

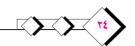
والرجوع عن الصمت أحسنُ من الرجوع عن الكلام.

والصمت مَنَامُ العقل والمنطق يقظته.

قال أبو الدرداء رَضَيَّكَ عَنْهُ: «لا خَيْرَ في الحياة إلا لأحد رجلين منصتٍ واعٍ أو متكلم عالم».

<sup>(</sup>۱) الحديث بهذا اللفظ رواه ابن ماجه برقم (۳۹۷۱) بسند صحيح، وأصله في البخاري برقم (۱۰۱۸) ومسلم (٤٧).

<sup>(</sup>٢) العطب: هو الهلاك. انظر: «النهاية» (٢/ ٢٢١).



الواجب على العاقل ألا يُغالب الناس على كلامهم ولا يعترض عليهم فيه؛ لأن الكلام وإن كان في وقته حُظوةً جليلةً فإن الصمت في وقته مرتبة عالية.

ومن جُهِّلَ بالصمت عَيِّ بالمنطق.

والإنسان إنما هو صورة ممثلة أو ضالة مهملة لولا اللِّسان.

والله جلَّ وعزَّ رفع جَارِحَةَ اللِّسانِ علىٰ سائر الجوارح فليس منها شيءٌ أعظم أجرًا منه إذا أطاع ولا أعظم ذنبًا إذا جنيٰ.

وأنشدني محمد بن عبد الله بن زَنجي البغداديُّ:

لئنْ كانَ يَجْنِي اللَّوْمَ ما أنتَ قائلٌ ولم يَكُ منه النفعُ فالصَّمْتُ أيسرُ فلا تُبْدِ قولًا من لِسَانِكِ لم يَرُض مواقِعَهُ من قبل ذاك التفكُّرُ فلا تُبْدِ قولًا من لِسَانِكِ لم يَرُض

الواجب على العاقل أن يلزم الصمت إلى أن يلزمه التكلَّم فما أكثر من ندِمَ إذا نطق وأقل من يندم إذا سكت! وأطول الناس شقاءً وأعظمهم بلاءً من ابْتُلِيَ بلسانٍ مطلَقٍ وفؤاد مُطْبَقٍ.

واللِّسان فيه عَشْرُ خصالٍ يجب على العاقلِ أن يَعْرِفَهَا ويَضَعَ كلَّ خَصْلَةٍ منها في موضِعِهَا: هُو أداة يظهر بها البيانُ، وشاهد يخبر عن الضمير، وناطقٌ يُرَدُّ بِهِ الجواب، وحاكمٌ يُفْصَلُ به الخطاب، وشافع تُدرَك به الحاجات، وواصف تُعْرَفُ



به الأشياءُ، وحاصد يُذْهِبُ الضغينة (١)، ونازع يجذبُ المودة، ومُسَلِّ يُذَكِّي القلوب، ومُعَزِّ تُرَدُّبه الأحزان.

وأنشدني البغداديُّ محمد بن عبد الله بن زَنْجِيِّ:

أنْتَ مِن الصَّمْتِ آمِنُ الزَّلَلِ ومِنْ كثيرِ الكَلامِ في وَجَلِ الْنَتَ مِن الصَّمْتِ آمِنُ الزَّلَلِ ومِنْ كثيرِ الكَلامِ في وَجَلِ لا تَقُللِ القَوْلُ ثمر تُتْبِعُه ياليتَ ما كنتُ قلتُ لَمْ أَقُللِ

لسان العاقل يكون وراء قلبه فإذا أراد القولَ رجع إلى القلب فإن كان له قال، وإلا فلا، والجاهل قلبه في طرف لسانه ما أتى على لسانه تكلم به.

وما عَقِلَ دِيْنَهُ من لم يحفظ لِسَانَه.

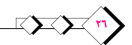
واللِّسان إذا صلح تبيَّن ذلك علىٰ الأعضاء، وإذا فسد كذلك.

وأنشدني الكُرَيْزيُّ:

اسْتُرِ العِيَّ ما استَطَعْتَ بصَمْتٍ إِن فِي السَّمْتِ راحـةً للسَّموتِ واجعلِ السَّمْتَ إِن عَيِيتَ جوابًا رُبَّ قـولٍ جَوابُـهُ فِي السَّكوتِ واجعلِ السَّمْتَ إِن عَيِيتَ جوابًا رُبَّ قـولٍ جَوابُـهُ فِي السَّكوتِ

العاقل يحفظ أحواله من ورود الخلل عليها في الأوقات، وإن من أعظم

<sup>(</sup>۱) الضغينة: الحقد و العداوة و البغضاء. «النهاية» (٢/ ٨٥).

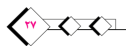


الخلل المفسد لصحة السرائر والمُذهِب لصلاح الضمائر الإكثار من الكلام وإنْ أبيح له كثرة النطق، ولا سبيل للمرء إلىٰ رعاية الصمت إلا بترك ما أبيح له من النطق (١).

\* \* \*

#### (١) وقد كان سَلَفُنَا حريصِين علىٰ قلة الكلام إلا فيما كان فيه منفعة لهم.

روئ ابن أبي الدنيا في كتاب «الصمت وآداب اللسان» (٧/ ٥٩-٨٠) ضمن «موسوعة الإمام ابن أبي الدنيا» من طريق خلف بن تميم قال: «حدثنا أبو إسحاق الفزاري قال: كان إبراهيم بن أدهم رَحِمَهُ الله يطيل السكوت فإذا تكلّم ربما انْبَسَط قال: فأطال ذات يوم السكوت فقلت: لو تكلّمت؟ فقال: الكلام على أربعة وجوه: من الكلام كلامٌ لا ترجو منفعته منفعته وتخشى عاقبته والفضل في هذا السلامة منه، ومن الكلام كلامٌ لا ترجو منفعته ولا تخشى عاقبته فأقل ما لك في تَرْكِهِ خِفّة المُؤْنة على بدنك ولسانك، ومن الكلام كلامٌ لا ترجو منفعته لا ترجو منفعته ولا تأمن عاقبته فهذا قد كُفِي العاقلُ مُؤْنته ومن الكلام كلامٌ ترجو منفعته وتأمن عاقبته فهذا قد كُفِي العاقلُ مُؤْنته في ومن الكلام كلامٌ ترجو مَنفَعته وتأمن عاقبته فهذا الذي يجب عليك نشرُه ، قال خَلَفٌ: فقلت لأبي إسحاق: أراه قد أسْقَطَ ثلاثة أرباع الكلام؟ قال: نعم».



# ذِكُرُ الجَثِّ على لُزُومِ الصِّدْقِ ومُجَانَبةِ الكَذِبِ

عن عبد الله بن مسعود رَضَالِلَهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «عليكمْ بالصَّدْقِ؛ فإنَّ الصِّدْقَ يَهْدِي إلىٰ الْجَنَّةِ، وإنَّ الرَّجُلِ بالصِّدْقِ؛ فإنَّ الصِّدْقَ حَتَّىٰ يُكْتَبَ عِندَ اللهِ صدِّيقًا، وإيَّاكُمْ والكذِب؛ فإنَّ الكَذِبَ يَهْدِي إلىٰ للفُجُورِ، وإنَّ الفُجُورَ يَهْدِي إلىٰ النَّارِ، وَإِنَّ الرَّجُلَ يَكْذِبُ حَتَّىٰ يُكْتَبَ عندَ اللهِ كَذَّابًا» (١).

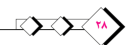
إن الله جلَّ وعلا فَضَّلَ اللِّسان على سائر الجوارح ورفع درجته وأبان فضيلته بأن أنطقه من بين سائر الجوارح بتوحيده، فلا يجب للعاقل أن يُعَوِّدَ آلةً خلقها الله للنطق بتوحيده بالكذب بل يجب عليه المداومة برعايته بلزوم الصدق وما يعود عليه نفعه في دَارَيهِ، لأن اللسان يقتضي ما عُوِّد إنْ صِدْقًا فصدقًا وإنْ كذبًا فكذبًا (٢).

ولقد أحسن الذي يقول:

عَوِّدْ لِسَانَكَ قَوْلَ الخَيْرِ تَحْظَ بِهِ إِنَّ اللِّسَانَ لِمَا عَوَّدتَ معتادُ موكَّلٌ بتقاضي ما سَننْتَ لَهُ فَاخْتَرْ لِنَفْسِكَ وانظر كَيْفَ تَرْتَادُ

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) ما رأيت أحدًا أشدَّ تحذيرًا لطلابه من الكذب من شيخنا ربيع بن هادي المدخلي حفظه الله تعالىٰ، كثيرًا ما يحذر في دروسه طلبته من ذلك.



كلُّ شيءٍ يُستعارُ ليُتَجَمَّلَ به سَهْلٌ وُجودُهُ خلا اللِّسان فإنه لا يُنبئ إلا عمَّا عُوِّد.

والصدق ينجي والكذب يردي.

ومن غلب لسانَه أُمَّرَهُ قومُه.

ومن أكثر الكذب لم يترك لنفسه شيئًا يصدق به.

ولا يكذب إلا من هانت عليه نفسه.

قال محمد بن كعب القرظي (١): «إنما يكْذِبُ الكاذب من مهانة نفسه».

وأنشدني الكُرَيْزي:

إذا ما أتَكِى بالصِّدْقِ ألا يُصَدَّقَا للهُ عَلَى النَّاسِ كَذَّابًا وإن كان صادقًا وَتَلْقَاهُ ذا فِقْ بِهِ إذا كان حاذقَا

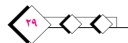
كذبتَ ومن يكذبْ فإن جزاءه إذا عُرِف الكذَّابُ بالكِذْبِ لم يَزَلْ ومن آفةِ الكذابِ نسيانُ كِذْبِهِ

لو لم يكن للكذب من الشَّيْنِ إلا إنزاله صَاحِبَهُ بحيث إن صَدَقَ لم يُصَدَّقْ لكان الواجب على الخلق كافةً لزوم التثبت بالصِّدق الدائم.

وإنَّ من آفة الكذب أن يكون صاحبه نسيًّا (٢)، فإذا كان كذلك كان المنادي على نفسه بالخزي في كل لحظةٍ وطرفةٍ.

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن كعب بن سليم بن أسد أبو حمزة القُرطبي المدني، وكان قد نزل الكوفة مُدَّةً، ثقة عالم، من الثالثة، ولد سنة أربعين علىٰ الصحيح وَوَهِمَ من قال: ولِدَ في عهد النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ فقد قال البخاري: "إن أباه كان ممن لم ينبت من سبي بني قريظة". مات محمد سنة عشرين أو قبل ذلك. "تقريب التهذيب" ترجمة رقم (٦٢٩٧)، من ط دار العاصمة.

<sup>(</sup>٢) أي: كثير النِّسيان.



أنشدني محمد بن عبد الله البغداديُّ:

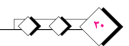
إذا ما المَرْءُ أخطاهُ ثلاثٌ فَبِعْهُ ولو بكفٌ من رَمادِ سَلامَةُ صدرِهِ والصِّدْقُ منه وكتمان السسرائرِ في الفوادِ

الصِّدق يرفع المرء في الدارين كما أن الكذب يهوي به في الحالين.

ولو لم يكن للصدق خصلة تحمد إلا أن المرء إذا عُرِف به قُبلَ كذبُه وصار صدقًا عند من يسمعه لكان الواجب على العاقل أن يبلغ مجهوده في رياضة لسانه حتى يستقيم له على الصِّدق ومجانبة الكذب.

والعيُّ في بعض الأوقات خير من النطق؛ لأن كلَّ كلام أخطأ صاحبه موضعه فالعي خيرٌ منه.





### ذِكْرُ الحِثِّ على لُزُومِ الحَياءِ وَتَرْك القَحَةُ (١)

عن أبي مسعود (٢) رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ أَن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «إنَّ مِمَّا أَدْرَكَ الناسُ منْ كلام النَّبُوَّةِ الأُولَىٰ: إذا لَمْ تَسْتَح فَاصْنَعْ مَا شِئْتَ» (٣).

الواجب على العاقل لزوم الحياء؛ لأنه أصل العقل وبذر الخير، وتركه أصل الجهل وبذر الشَّر.

والحياء يدل على العقل كما أنَّ عدمه دالُّ على الجهل.

ومن لم ينصفِ الناسَ منه حياؤه لم ينصفه منه قِحَته.

وأنشدني محمد ابن عبد الله البغداديُّ:

إذا قَلَ ماء الوجهِ قلَ حياؤه فلا خيرَ في وجهٍ إذا قلَ ماؤهُ حياؤه حياؤه عليك فإنّما يدلُّ على وجهِ الكريمِ حَيَاؤهُ

الحياء: اسم يشتمل على مجانبة المكروه من الخصال.

#### والحياء حياءان:

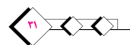
أحدهما: استحياء العبد من الله جلَّ وعلا عند الاهتمام بمباشرة ما خُطِرَ عليه.

والثاني: استحياء من المخلوقين عند الدخول فيما يكرهون من القول والفعل معًا.

<sup>(</sup>١) القحة: هي الجرأة وقلة الحياء كما في «لسان العرب».

<sup>(</sup>٢) في المطبوع نسخة المكتبة العصرية: «ابن مسعود» وهو خطأ.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري برقم (٣٤٨٣).



والحياءان جميعًا محمودان إلا أنَّ أحدهما فرض والآخر فضل، فلزوم الحياء عند مجانبة ما نهى الله عنه فرض، ولزوم الحياء عند مقارفة ما كره الناس فضل.

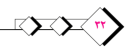
فإذا لزم المرءُ الحياءَ كانت أسباب الخير منه موجودةً، كما أن الوَقِح إذا لزم البذاء كان وجود الخَير منه معدومًا، وتواتر الشَّرِّ منه موجودًا؛ لأنَّ الحياءَ هو الحائل بين المرءِ وبين المزجورات كلها؛ فبقوَّة الحياء يضعف ارتكابه إياها وبضعف الحياء تقوى مباشرته إياها.

ولقد أحسن الذي يقول:

وَرُبَّ قبيحةٍ ما حال بيني وبين ركوبها إلا الحياءُ فكان هو الحياءُ فكان هو الحياءُ فكان هو الحياءُ فكا دواءُ

الواجب على العاقل أن يُعَوِّد نفسه لزوم الحياء من الناس، وإن من أعظم بركته تعويد النفس ركوب الخصال المحمودة ومجانبتها الخلال المذمومة، كما أن من أعظم بركة الحياء من الله الفوز من النار بلزوم الحياء عند مجانبة ما نهى الله عنه؛ لأنَّ ابن آدم مطبوع على الكرم واللؤم معًا في المعاملة بينه وبين الله والعشرة بينه وبين المخلوقين، وإذا قوي حياؤه قوي كرمه وضعف لؤمه، وإذا ضَعُفَ حياؤه قوى لؤمه وضعفه كرمه.

إن المرء إذا اشتد حياؤه صان عرضه ودفن مساويه ونشر محاسنه، ومن ذهب حياؤه ذهب سروره، ومن ذهب سروره هان على الناس ومُقِتَ، ومن مُقِتَ أُوذيَ، ومن أُوذيَ حَزِنَ، ومن حَزِنَ فَقَدَ عَقْلَهُ، ومن أُصيب في عقله كان أكثر قوله عليه لا له، ولا دواء لمن لا حياء له، ولا حياء لمن لا وفاء له، ولا وفاء لمن لا إخاء له، ومن قل حياؤه صنع ما شاء وقال ما أحَبَّ.



# ِكْرُ الحَثِّ عِلَى لُزُومِ التَّوَاضُعِ ومُجَانَبَةِ الكِبْرِ

عن أبي هريرة رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّالِيَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «ما نَقَصَتْ صَدَقَةٌ مِنْ مالٍ، ولا زادَ اللهُ عبدًا بعفوِ إلا عِزَّا، ولا تَوَاضَعَ أَحَدٌ للهِ إلَّا رَفَعَهُ الله» (١).

الواجب على العاقل لزوم التواضع ومجانبة التكبُّر ولو لم يكن في التواضع خصلة تُحْمَد إلا أنَّ المرء كلَّما كثر تواضعه ازداد بذلك رفعةً لكان الواجب عليه ألا يتزيَّا بغيره.

والتواضع تواضعان: أحدهما محمود، والآخر مذموم.

والتواضع المحمود: ترك التطاول على عباد الله والإزراء بهم.

والتواضع المذموم: هو تواضع المرء لِذِي الدُّنيا رغبةً في دنياه.

فالعاقل يلزم مفارقة التواضع المذموم على الأحوال كلِّها، ولا يفارق التواضع المحمود على الجهات كلها.

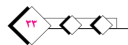
التواضع يرفع للمرء قدرًا، ويعظم له خطرًا (٢)، ويزيده نُبُلًا.

#### والتواضع لله جلَّ وعزَّ علىٰ ضربين:

أحدهما: تواضع العبد لربه عندما يأتي من الطاعات غير معجب بفعله ولا راءٍ له عنده حالةً توجب بها أسباب الولاية إلا أن يكون المولىٰ جلَّ وعزَّ هو الذي يتفضل عليه بذلك، وهذا التواضع هو السبب الدافع لنفس العُجْب عن الطاعات.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم برقم (۲۰۸۸) إلا أنه عنده: «وما زاد»، بدل: «ولا زاد»، و «ما تواضع»، بدل: «ولا تواضع».

<sup>(</sup>٢) أي: حظّ ونصيب. «النهاية» (١/ ٤٠٥).



والتواضع الآخر: هو ازدراء المرء لنفسه واستحقاره إياها عند ذكره ما قارف من المآثم حتى لا يرى أحدًا من العالم إلا ويرى نفسه دونه في الطاعات وفوقه في الجنايات.

العاقل يلزم مجانبة التَّكبُّر لما فيه من الخصال المذمومة:

أحدها: أنه لا يتكبر على أحد حتى يعجب بنفسه ويرئ لها على غيرها الفضل.

والثانية: ازدراؤه بالعَالَم؛ لأن من لم يستحقر الناس لم يتكبَّر عليهم وكفي بالمستحقر لمن أكرمه الله بالإيمان طغيانًا.

والثالثة: منازعة الله جلَّ وعلا في صفاته؛ إذ الكبرياء والعظمة من صفات الله جلَّ وعلا، فمن نازعه إحداهما ألقاه في النار إلَّا أن يتفضل عليه بعفوه (١).

ولقد أحسن الذي يقول:

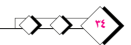
التِّيهُ مفسدةٌ للسدِّين مَنْقَصَةٌ لِلْعَقْلِ مَهْتَكَةٌ لِلْعِرْضِ فانْتَبِهِ للْعَقْلِ مَهْتَكَةٌ لِلْعِرْضِ فانْتَبِهِ لاَّتِيسَمُ وَالسَّفَهِ لاَ تَسْرَهَنَّ فَالسَّلَقَ الطَّيشِ والسَّفَهِ لاَ يَمتنع من التواضع أحد.

والتواضع يكسب السلامة ويورث الأُلفة ويرفع الحقد ويذهب الصد. وثمرة التواضع المحبة كما أن ثمرة القناعة الراحة.

وإِنَّ تَوَاضُعَ الشريفِ يزيد في شرفه كما أن تكبُّر الوضيع يزيد في ضَعَته.

وكيف لا يتواضع من خُلِقَ من نطفةٍ مَذِرةٍ وآخره يعود جيفةً قَذِرَة وهو بينهما يحمل العَذِرَة.

<sup>(</sup>۱) يشير إلى ما رواه مسلم (٢٦٢٠) مرفوعًا: «العزُّ إزاره والكبرياء رداؤه فمن ينازعني عذبته».



# ذِكْرُ اسْتحْبِابِ التَّحَبُّبِ إِلَى النَّاسِ مِنْ غَيْرِ مُقارَفَةِ اَلَمَاْتُمِ

عن ابن مسعود رَضِاًلِيَّهُ عَنْهُ عن النبي صَلَّالِلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «يحرمُ عَلَىٰ النَّارِ كلُّ هَيِّنِ لَيِّنِ قَرِيبٍ سَهْلٍ» (١).

الواجب على العاقل أن يتحبَّبَ إلىٰ الناس بلزوم حسن الخلق، وترك سوء الخلق لأن «الخلق الحسن يذيب الخطايا كما تذيب الشمس الجليد، وإن الخلق السَّيئ ليفسد العمل كما يفسد الخلُّ العسلَ»(٢).

وقد تكون في الرجل أخلاق كثيرة صالحة كلها وخلق سَيِّعٌ فيفسد الخلق السَّيِّعُ الأخلاقَ الصالحة كُلَّها.

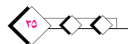
قال محمد بن إبراهيم اليعمري:

حَافِظ علىٰ الخُلُقِ الجَمِيلِ ومُرْبِهِ مَا بِالْجَمِيلِ وبِالْقَبيحِ خفاءُ إِنْ ضاقَ مَالُكَ عن صَدِيقِكَ فالْقَهُ بالبِشرِ مَنْكَ إذا يَحِينُ لِقاءُ

التحبُّب إلىٰ الناس أسهل ما يكون وجهًا، وأظهر ما يكون بِشْرًا، وأخصر ما يكون أمرًا، وأرفق ما يكون خَلُقًا، وألين ما يكون كنفًا، وأرفق ما يكون نهيًا، وأحسن ما يكون خُلُقًا، وألين ما يكون كنفًا، وأوسع ما يكون يدًا، وأدفع ما يكون أذًى، وأعظم ما يكون احتمالًا، فإذا كان

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (١/ ٤١٥) وغيره، في سنده عبد الله بن عمرو الأزدي مجهول، بيد أن له شواهد يرتقى بها إلىٰ الحسن، وقد ذكرها الألباني في «الصحيحة» برقم (٩٣٨).

<sup>(</sup>٢) جاء مرفوعًا ولم يثبت. انظر: «الضعيفة» برقم (٤٤٠).



المرء بهذا النعت لا يَحْزَنُ من يحبه ولا يَفْرَحُ من يحسده؛ لأن من جعل رضاه تبعًا لرضا الناس وعاشرهم من حيث هم استحق الكمال بالسؤدد.

وأنشدني عليُّ بن محمدٍ البَّسَامي:

أُعاشِ رُ مَعْ شَرِي في كلِّ أمرٍ بأحسن ما رأيتُ وما رأيتُ وما رأيتُ وما رأيتُ واجتنب المقابحَ حيثُ كانتْ وأترُكُ ما هويتُ وما فَرَيْتُ

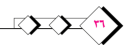
حاجة المرء إلى الناس مع محبتهم إياه خير من غناه عنهم مع بغضهم إياه، والسبب الداعي إلى صدِّ محبتهم له: هو التضايق في الأخلاق وسوء الخلق لأن من ضاق خلقه سَئِمَه أهلُه وجيرانه وَاسْتَثْقَلَهُ إخوانه فحينئذٍ تمَنَّوا الخلاص منه ودعوا بالهلاك عليه.

#### الاسْتِثْقال من الناس يكون سببه شيئان:

أحدهما: مقارفة المرء ما نهى الله من المآثم؛ لأن من تعدى حرمات الله أبغضه الله ومن أبغضه الله أبغضته الملائكة ثم يوضع له البغض في الأرض (١)، فلا يكاد يراه أحد إلا استثقله وأبغضه.

الواجب على العاقل مجانبة الخصال التي تورثه استثقال الناس إياه وملازمة الخصال التي تؤديه إلى الناس وملازمة الخصال التي تؤديه إلى محبتهم إياه، ومن أعظم ما يُتَوَسَّلُ به إلى الناس ويستجلب به محبتهم: البذلُ لهم مما يملك المرء من حُطام الدنيا واحتماله عنهم ما يكون منهم من الأذى.

<sup>(</sup>۱) انظر: «صحيح البخاري» برقم (٦٤٠)، و «صحيح مسلم» برقم (٢٦٣٧).



## ذِكْرُ استحبابِ لُزُومِ الْمُدَارَاةِ وَتَرْكِ الْمُدَاهِنَةِ مَعَ النَّاسِ

عن جابر رَضَيَالِيَّهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّالِلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مداراةُ النَّاسِ صَدَقَةٌ» (١).

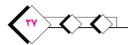
الواجب على العاقل أن يلزم المداراة مع من دُفِعَ إليه في العشرة من غير مقارفة المداهنة؛ إذ المداراة من المداري صدقة له، والمداهنة من المداهن تكون خطيئة عليه.

والفصل بين المداراة والمداهنة: هو أن يجعل المرء وقته في الرياضة لإصلاح الوقت الذي هو له مقيم بلزوم المداراة من غير ثلم في الدين من جهة من الجهات فمتى ما تخلَّق المرء بخلق شابَهُ (٢) بعض ما كره الله منه في تَخلُّقِهِ فهذا هو المداهنة لا المداراة، لأن عاقبتها تصير إلىٰ قُلِّ ويلازم المداراة؛ لأنها تدعو إلىٰ صلاح أحواله ومن لم يدار الناس ملُّوهُ.

<sup>(</sup>١) الحديث رواه في الأصل وفي «صحيحه» برقم (٤٧١) من طريق يوسف بن أسباط عن سفيان الثوري عن محمد بن المنكدر عن جابر مرفوعًا به.

وقد سأل ابن أبي حاتم أباه كما في «العلل» (١/ ٤١٦) فقال: «هذا حديث باطل لا أصل له، ويوسف بن أسباط دفن كتبه».

<sup>(</sup>٢) أي: خالطه.

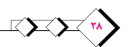


كما أنشدني على بن محمد البسامي:

دارِ مسنَ النساسِ مَلالاتِهسم مسن لسم يسدارِ النساسَ مَلُسوهُ ومُكْسرِمُ النساسَ أَحَبُّسوهُ ومُكْسرِمُ النساسَ أَحَبُّسوهُ

الواجب على العاقل أن يداري الناس مداراة الرجل السابح في الماء الجاري، ومن ذهب إلى عشرة الناس من حيث هو كدَّر على نفسه عيشه ولم تصفُ له مودَّته؛ لأن وداد الناس لا يُستجلب إلا بمساعدتهم على ما هم عليه إلا أن يكون مأثمًا، فإذا كانت حالة معصية فلا سمع ولا طاعة، والبَشَر قد رُكِّبَ فيهم أهواء مختلفة وطبائع متباينة فكما يَشُقُّ عليك ترك ما جُبِلتَ عليه فكذلك يشق علىٰ غيرك مجانبة مثله، فليس إلىٰ صفو ودادهم سبيل إلا بمعاشرتهم من حيث هم والإغضاء عن مخالفتهم في الأوقات.

قال على رَضَوَلِللَّهُ عَنْهُ: «لا تعامل بالخديعة فإنها خلق اللئام، وامحض أخاك النصيحة حسنةً كانت أم قبيحة، وساعده علىٰ كلِّ حال، وزُلْ معه حيث زال».



## ذِكْرُ اسْتحْبَابِ إِفْشَاءِ السَّلامِ وَإِظْهَارِ البِشْرِ وَالتَّبِسُّمِ

عن ابن مسعود رَضَّالِللهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "إنَّ السَّلام اسْمٌ من أسماءِ اللهِ وَضَعَهُ في الأرضِ فَأَفْشُوهُ بينكم، فإنَّ الرَّجُلَ المُسْلِمَ إذا مَرَّ بالقومِ فسَلَّمَ عليهم فَرَدُّوا عليهِ كان له عليهم فضل درجة بتذكيرِهِ إيَّاهُمْ بِالسَّلامِ، فإنْ لَمْ فسَلَّمَ عليهم وَأطيب» (١).

الواجب على العاقل أن يلزم إفشاء السلام على العام؛ لأن من سَلَّم على عشرة كان له عتق رقبة (٢).

والسلام مما يَذْهَبُ إفشاؤه بالمُكْتَنِّ (٣) من الشحناء وما في الخَلَد والبغضاء ويقطع الهِجران ويصافي الإخوان.

قال عمار بن ياسر رَضَوَلِيَّهُ عَنْهُ: «ثلاث من جمعهن جمع الإيمان: الإنفاق من الإقتار (٤)، والإنصاف من نفسك، وبذل السَّلام للعَالَم».

الواجب على المسلم إذا لقي أخاه المسلم أن يُسَلِّم عليه متبسمًا إليه؟ فإن من فعل ذلك تَحَاتُ عنهما خطاياهما كما تَحَاتُ ورق الشجر (٥) في الشتاء إذا

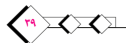
<sup>(</sup>١) رواه الطبراني (١٠٣٩٢) وغيره، وحسنه الألباني في «الصحيحة» برقم (١٨٩٤).

<sup>(</sup>٢) لم أجد دليلًا علىٰ ذلك.

<sup>(</sup>٣) أي: المخفي والمستتر. انظر: «النهاية» (٢/ ٥٦٦).

<sup>(</sup>٤) أي: قلة المال، يقال: قتر الله رزقه؛ أي: قلله. انظر: «النهاية» (٢/ ١٣ ٤).

<sup>(</sup>٥) وردت أحاديث بذلك في السلام مع المصافحة انظر: «معجم الطبراني» (٦/ ٢٥٦)، و«مصنف ابن أبي شيبة» (٥/ ٢٤٦)، و«شرح معاني الآثار» (٣/ ٢٨١).



يبس، وقد استحق المحبة من الناس من أعطاهم بشر وجهه.

وأنشدني الأبرش:

أخو البِشر محبوبٌ على حُسْنِ بِشْرِه ولن يَعْدَمَ البغضاء من كان عابسا ويسرع بُخلُ المرءِ في هَتْكِ عِرْضِهِ ولم أرَ مثلَ الجُودِ للمَرءِ حَارِسا

البشاشة إدام العلماء وسجية الحكماء؛ لأن البِشر يطفئ نار المعاندة ويحرق هيَجان المباغضة، وفيه تحصينٌ من الباغي ومنجاة من الساعي.

ومن بَشَّ للناسِ وجهًا لم يكن عندهم بدون الباذل لهم ما يملك.

لا يجب على العاقل إذا رُزِقَ السلوك في ميدان طاعة من الطاعات إذا رأى من قَصَّر في سلوك قَصْدِهِ أن يعبس عليه بعمله وجهه، بل يظهر البِشْر والبشاشة له فلعله في سابق علم الله أن يرجع إلى صحة الأوبة إلى قصده، مع ما يجب عليه من الحمد لله والشكر له على ما وفقه لخدمته وحَرَمَ غيره مثله.

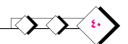
أنشد حماد بن إسحاق:

فتًى مشل صَفْو الماءِ أمَّا لقاؤه فبِسشرٌ وأمَّا وَعْدُه فَجَمِيلُ يَسُرُ وأمَّا وَعْدُه فَجَمِيلُ يَسُرُّ وأمَّا وَعْدُه فَجَمِيلُ يَسُرُّكُ مُفْتَرَّا (١) ويسشرقُ وَجْهُهُ إذا اعتلَّ مسذموم الفعالِ بخيلُ عَييٍّ عن الفحشاءِ أمَّا لِسَانُهُ فَعَسفٌ وأما طرفُه فكليلُ

قال حبيب بن أبي ثابت (٢): «مِنْ حُسْنِ خُلُقِ الرجل أن يَحدِّث صاحبَهُ وهو يبتسم».

<sup>(</sup>١) المفتر: هو المبتسم.

 <sup>(</sup>۲) هو حبيب بن أبي ثابت الكوفي الفقيه الحافظ مات سنة (۱۱۹ هـ)، وقيل: سنة (۱۲۲ هـ).
 «تذكرة الحفاظ» (۱/۱۱).



## ذِكْرُ مَا أَبِيْحَ مِنِ المِزَاحِ للْمرِءِ وَمَا كُرِهَ لَهُ مِنْهُ

عن أنس رَضَّ اللَّهُ عَنْهُ أَن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَان له خادم يقال له: أنجشة وكان حسن الصوت فقال النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «يَا أَنْجَشَةُ لا تَكْسِر القَوَارِيرَ»(١).

الواجب على العاقل أن يستميل قلوبَ الناس إليه بالمزاح وترك التعبُّس.

والمزاح على ضربين: فمزاح محمود ومزاح مذموم.

فأما المزاح المحمود: فهو الذي لا يشوبه ما كَرِهَ اللهُ عَزَّوَجَلَّ ولا يكون بإثم ولا قطيعة رَحِم.

وأما المزاح المذموم: فالذي يثير العداوة ويُذهب البهاء ويقطع الصداقة ويُجَرِّئ الدَّنيءَ عليه ويحقد الشريف به.

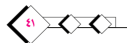
قال ربيعة (٢): «إياكم والمزاح فإنه يفسد المودَّة ويُغلُّ الصدر».

وقال عبد الله بن خُبيق (٣): «كان يقال: لا تمازح الشريفَ يحقد عليك، و لا تمازح الوضيعَ فيجترئ عليك».

<sup>(</sup>١) الحديث عند مسلم برقم (٢٣٢٣).

<sup>(</sup>٢) هو ربيعة بن فروخ الإمام أبو عثمان التيمي المدني الفقيه مولى آل المنكدر، مات سنة (٢) هو (١٣٦ هـ). «تذكرة الحفاظ» (١/ ١٥٧).

<sup>(</sup>٣) هو عبد الله بن خبيق الأنطاكي. «الجرح والتعديل» (٥/ ٢٤).



وأنشدني محمد بن عبد الله:

أَكْرِمْ جَليسَكَ لا تمازحْ بالأذى إنَّ المِزَاحَ تُرَى بِهِ الأضعانُ كَرُمْ بِهِ الأضعانُ كَمْ مِن مِزاحِ جَذَّ حَبْلَ قرينهِ فتجذَّمَتْ من أجلِهِ الأقرانُ

المزاح في غير طاعة الله مَسْلَبةٌ للبهاء مَقْطَعةٌ للصداقة يورث الضِّغن (١) وينبت الْغِلَّ.

وإنما سمِّي المزاح مزاحًا لأنه زاح عن الحَقِّ، وكم من افتراقٍ بين أخوين وهجرانٍ بين متآلِفَيْنِ وكان أوَّلَ ذلك المزاح.

وإنَّ من المزاح ما يكون سببًا لتهييج المراءِ، والواجب على العاقل اجتنابه؛ لأن المراء مذموم في الأحوال كلِّها ولا يخلو المماري من أن يفوته أحدُ رجلينِ في المراء:

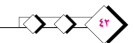
- إما رجلٌ هو أعلم منه فكيف يجادل من هو دونه في العلم؟!
  - أو يكون ذلك أعلم منه فكيف يماري من هو أعلم منه؟!

قال مِسْعَر بن كِدَام لابنه كِدام:

إني نَخَلْتُكَ (٢) يَا كِدَامُ نصيحتي فاسمع مقالَ أبِ عليك شفيقِ أمَّا المزاحة والمراء فدَعْهُمَا خُلُقانِ لا أرضاهما لصديقِ

<sup>(</sup>١) أي: الحقد والعداوة. «النهاية» (٢/ ٨٥).

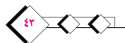
<sup>(</sup>٢) أي: أخلصت لك. يقال: نخلت له النصيحة إذا أخلصتها. «النهاية» (٢/ ٧٢٣)، أما النَّحل -بالحاء المهملة-: فهي العطية والهبة ابتداءً من غير عوض ولا استحقاق، يقال: نَحَلَه يَنْحَلُه نُحْلًا، بالضم. والنِّحلة -بالكسر -: العطية. «النهاية» (٢/ ١٩٧٧).



إنِّ ي بَلَوْتُهُمَ ا فلم أحمدهما لمجاورٍ جارًا ولا للشفيقِ والجهل يُرْرِي بالفتىٰ في قومه وعُرُوقُ في الناسِ أيُّ عروقِ قالجهل يُرْرِي بالفتىٰ في قومه وعُرُوقُ في الناسِ أيُّ عروقِ قال محمد بن المُنْكَدِر (١): «قالت لي أُمِّي وأنا غلام: لا تمازحِ الغلمانَ فتهونَ عليهم أو يَجْتَرِئوا عليكَ».

قال عمر بن الخطاب رَضَيَالِلَهُ عَنْهُ: «من كثر ضحكه قلَّت هيبته، ومن مَزَحَ اسْتُخِفَّ به، ومن أكثرَ من شيءٍ عُرفَ به».

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن المنكدر بن عبد الله بن الهدير، الإمام شيخ الإسلام، أبو عبد الله القرشي التيمي مات سنة (۱۳۰ هـ). «تذكرة الحفاظ» (۱/ ۱۲۷)، «الوافي بالوفيات» (٥/ ٧٨).



## ذِكْرُ اسْتَجْبَابِ الْاعْتَزَالِ مِنَ اَلنَّاسِ عَامًّا

عن أبي سعيد الخدري رَضَيَلِنَهُ عَنْهُ قال: قيل: يا رسول الله، أيُّ الأعمال أفضل؟ قال: «رَجَلٌ في شِعْبٍ مِنَ أفضل؟ قال: «رَجَلٌ في شِعْبٍ مِنَ الشِّعَابِ يَتَّقِي اللهَ ويَدَعُ الناسَ من شَرِّه»(١).

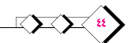
الواجب على العاقل لزوم الاعتزال عن الناس عامًّا مع توقِّي مخالطتهم؛ إذ الاعتزال من الناس لو لم يكن فيه خصلة تُحمد إلا السلامة من مقارفة المأثم لكان حقيقًا بالمرء ألا يكدِّر وجود السلامة بلزوم السبب المؤدِّي إلىٰ المناقشة.

العاقل لا يستعبد نفسه لأمثاله بالقيام في رعاية حقوقهم والتصبر على ورود الأذى منهم ما وجد إلى ترك الدخول فيه سبيلًا؛ لأنه إذا حسم عن نفسه ترك الاختلاط بالعالم والمخالطة بهم تمكّن من صفاء القلب وعدم تكدُّرِ الأوقات في الطاعات.

ولقد استعمل العزلة جماعة من المتقدمين من العام والخاص معًا.

وأمَّا السبب الذي يوجب الاعتزال عن العَالَمِ كَافَّة: فهو ما عرفتهم به من وجود دفن الخير ونشر الشَّرِّ؛ يدفنون الحسنة ويظهرون السيئة؛ فإن كان المرء عالمًا بَدَّعوه، وإن كان جاهلًا عيَّروه، وإن كان فوقهم حسدوه، وإن كان دونهم

<sup>(</sup>١) رواه البخاري برقم (٦٤٦٤)، ومسلم برقم (١٥٠٣)، وهناك زيادات يسيرة في ألفاظه.



حقروه، وإن نطق قالوا: مهذار، وإنْ سكت قالوا: عييٌّ، وإن قَدَر قالوا: مقتر، وإن سمح قالوا: مبذِّر؛ فالنادم في العواقب المحطوط عن المراتب من اغتر بقومٍ هذا نَعْتُهُمْ، وغرَّه ناس هذه صفتهم.

وأنشدني ابن أبي عليِّ قال: أنشدني محمد بن يعقوب العبدي:

إذا قلتُ هـذا صـاحبٌ قـد رضيتُه وقـرَّت بـه عينايَ بُـدِّلتُ آخَـرا وذلـك أنّـي لا أُصـاحبُ صـاحبًا مـن النـاس إلَّا خـانني وتغيّـرا قال مكحول (١): «إن كان في مخالطةِ الناسِ خيرٌ فالعزلة أسلَم».

قال إبراهيم البخاري: «دخلت المسجد الحرام بعد المغرب فإذا فضيل (۲) جالس، فجئت فجلست إليه فقال: من هذا؟ فقلت: إبراهيم. قال: ما جاء بك؟ قلت: رأيتك وحدك فجلست إليك قال: تحب أن تغتاب أو تتزين أو ترائي؟ قلت: لا، قال: قم عني» (۳).

<sup>(</sup>۱) هو مكحول، عالم أهل الشام، أبو عبد الله بن أبي مسلم الهذلي الفقيه الحافظ، مات سنة (۱) هو مكحول، عالم أهل الشام، أبو عبد الله بن أبي مسلم النبلاء» (٥/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٢) فضيل بن عياض التميمي شيخ الحرم. «تذكرة الحفاظ» (١/ ١٨٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الآداب الشرعية» (٢/ ١١٤) لابن مفلح تستفد.

## ذِكْرُ اسْتَحْبَابِ الْمُؤَاخِّاةِ للمَرْءِ مَعَ الْخَاصِّ

عن أنس رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ قال: «آخَىٰ رسول الله صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ بين سلمانَ وأبي الدَّرداءِ وآخىٰ بين عوفِ بن مالك وبين الصعبِ بن جَثَّامة»(١).

الواجب على العاقل ألا يغفل عن مؤاخاة الإخوان وإعداده إياهم للنوائب والحَدَثانِ (٢)؛ لأن من تعزى عن موضع سلوتِهِ بأخيه عند الهُمومِ والغمومِ كان عَقْلُه إلىٰ التقديح أقرب، ومن النماء أنقص.

وأنشد محمد بن عمران الضَّبِّيُّ:

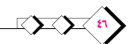
ومَا المَامَ وَ إِلَّا بِإِحْوَانِ فِي كَمَا تَقْبِضُ الكَفّ بِالمِعْصَمِ وَمَا المَدْ فَ بِالمِعْصَمِ وَلا خَيْرَ فِي السَّاعِدِ الأَجْلَمِ وَلا خَيْرَ فِي السَّاعِدِ الأَجْلَمِ

<sup>(</sup>١) الحديث عند المصنف في «الأصل» في سنده قطن بن نسير إلى الضعف أقرب، إلَّا أن مؤاخاة سلمان وأبي الدرداء ثابتة عند البخاري برقم (٦١٣٩) من حديث أبي جحيفة رَضَاً لللهُ عَنْهُ.

ومن حديث أنس في البخاري برقم (٢٢٩٣)، ومسلم برقم (٢٥٢٩) مؤاخاة عبد الرحمن بن عوف وسعيد بن الربيع.

وكانت المؤاخاة في بداية الهجرة على التوارث، ثم نسخت وبقيت مؤاخاة المواساة والمؤازرة والنصرة. انظر: «فتح الباري» (٤/ ٢٦٣) شرح حديث رقم (١٩٦٨٧) و(٥٩٧) و (٢٦٥٥).

<sup>(</sup>٢) حَدَثان الدهر وحوادثه؛ أي: نوائبه. «لسان العرب» (٢/ ٣٨).



الواجب على العاقل ألا يعدَّ في الأدواءِ إخاءَ من لم يواسِهِ في الضَّرَّاءِ ولم يشاركه في السَّرَّاءِ.

وَرُبَّ أَخِي إِخَاءٍ خِيرٌ مِن أَخِي ولادةٍ.

ومن أتمِّ حفظِ الأُخوَّة تفقُّدُ الرجل أُمورَ من يَوَدُّه.

والودُّ الصحيح: هو الذي لا يميل إلىٰ نفع ولا يفسده منع.

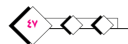
والمودَّة أمْنٌ كما أن البغضاء خَوْفٌ.

الواجب على العاقل أن يعلم أن الغرض من المؤاخاة ليس الاجتماع والمؤاكلة والمشاربة، إنَّ البغال والحمير تجتمع على المؤاكلة والمشاربة، والسُّرَّاقُ يداخلون الرِّجال على التقارف ولا يزدادون بذلك مودَّة، ولكنَّ من أسباب المؤاخاة التي يجب على المرء لُزُومُها مشي القصدِ وخفض الصوتِ وقِلَّة الإعجاب، ولزوم التواضع وترك الخلافِ.

ولا يجب للمرءِ أن يكثر على إخوانِه المئونات فيبرمهم؛ لأن الرضيع إذا كَثُرَ مَصُّهُ ربما ضجرت أُمُّه فتلقيه.

و لا ينبغي لمن قدر أن يمنع أخاه شيئًا يحتاج إليه ليجبر به مصيبته أو يفرج به كربته.

والعاقل لا يؤاخي لئيمًا؛ لأنَّ اللَّئيمَ كالحيَّةِ الصَّمَّاءِ لا يوجد عندها إلا اللَّدغُ والسُّمُّ، ولا يصلُ اللئيم ولا يؤاخي إلا عن رغبة أو رهبة، والكريم يَوَدُّ الكريم على لِقْيةٍ واحدةٍ ولو لم يلتقيا بعدها أبدًا.



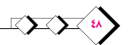
أصيبَ يونس بن عبيد بمصيبةٍ فقيل له: ابنُ عوفٍ لم يأتِك؟ فقال: إنا إذا وثقنا بمَوَدَّةِ أخينا لم يضرَّه ألا يأتينا.

العاقل يتفقد ترك الجفاء مع الإخوان، ويراعي محوها إن بدت منه، ولا يجب أن يستضعف الجفوة اليسيرة؛ لأن من استصغر الصغير يوشك أن يجمع إليه صغيرًا فإذا الصغير كبير بل يبلغ مجهوده في محوها؛ لأنه لا خير في الصدق إلا مع الوفاء كما لا خير في الفقه إلا مع الورع.

وإن من أخرَقِ الخُرْقِ (١) التماس المرء الإخوان بغير وفاءٍ وطلب الأجر بالرِّياء.

ولا شيء أضيع من مودَّةٍ تُمْنَحُ من لا وفاءَ له، وصنيعة تصطنع عند من لا يشكرها.

<sup>(</sup>١) الخُرق -بالضم-: الجهلُ والحُمقُ. «النهاية» (١/ ٤٨٥).



# ذِكْرُ كَرَاهِيَةِ الْمُعَادَاةِ للنَّاسِ

عن أبي الدرداء رَضَّ اللَّهُ عَنْهُ عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمٌ قال: «أُوَّلُ شَيْءٍ نهاني عنه رَبِّي – بَعدَ عبادة الأوثانِ – لعنُ الحميرِ وملاحاةُ (١) الرِّجال» (٢).

الواجب على العاقلِ أن يعلم أن من يَوَدُّه لم يحسده، ومن لم يحسده لم يُعَادِه، فيكون للعَدُوِّ المكاتم أشدَّ حذرًا منه للعدو المبارِز، ومن وجَدَ عنده مغترًّا وكان ممن لا يعفو ثم لا ينتصف منه أصابته الندامة.

والرأي إذا كانَ من الأريب كان أبلغ في هلاك العدو من العدد الكثير من الجنود.

وترك العداوة على الأحوال كلِّها أحوط للعاقل من الخوض في سلوكها. أنْشَدَ مهدى بن سابق:

تَكَثَّرْ من الإخوانِ ما اسْطَعْتَ إنَّهُمْ عمادٌ إذا استنجدتهم وطهورُ وليس كثيرًا ألفُ خلِّ لصاحبِ وإنَّ عَدُوًّا واحدًا لكثيرُ

لا يجب على العاقل أن يكافئ الشرَّ بمثله وأن يتخذ اللَّعنَ والشَّتمَ على عدوِّه سلاحًا؛ إذ لا يستعان على العدو بمثل إصلاح العيوب وتحصين العورات حتى لا يجد العدو إليه سبيلًا.

<sup>(</sup>١) الملاحاة: المنازعة، وفي المَثَل: «من لاحاك فقد عاداك». «مختار الصحاح» مادة «لحي،».

<sup>(</sup>٢) الحديث ضعيف جدًّا في سنده عند المصنف في «الأصل» عمرو بن واقد متروك.

والعاقل لا يرحَمُ من يَخَافُه ولا يترك إحصاء معائب العدوِّ ويتفقد عثراتهم مع السكوت عن ثلبه ولا يستضعف عدوًّا بحيلةٍ فإن من استضعف الأعداءَ اغترَّ، ومن اغترَّ لم يسلم، اللهمَّ إلا أن يكون العدو ذليلًا فإذا كان كذلك عطف عليه بالإغضاء (١)؛ لأنَّ العدوَّ الذليلَ أهْلُ أن يُرحَمَ، كما أن المستجيرَ الخائفَ أهلُ أن يؤمَّن.

والمعاداة للعاقل خير من المُصافحة للجاهل.

أَنْشَدَ أحمد بن محمدٍ البكري:

ولَمَنْ يَعَادِي عَاقلًا خيرٌ له من أن يكون له صديقٌ أحمقُ فارغب بنفسك أن تصادق أحمقًا إن الصديق على الصديق مُصدّق

العاقل يبصر موضع خطواته قبل أن يضعها ثم يقارب عدوَّه بعض المقاربة لينال حاجته و لا يقاربه كلَّ المقاربة فيجترئ عليه.

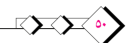
والعاقل لا يعادي ما وجَدَ إلىٰ المحبة سبيلًا، ولا يعادي من ليس له منه بُدُّ، ولا العدو الحَنِق الذي لا يطاق؛ فإنه ليس له حيلة إلا الهرب منه.

وحيلة السبيل إلى القدرة على العدو وجود الغِرَّة فيه، وأن يُرِي العدو أنه لا يتخذه عدوًّا ثم يصادق أصدقاءه فيدخل بينه وبينهم.

العاقل لا يأمن عدوَّه علىٰ كلِّ حال إن كان بعيدًا لم يأمن مغادرته وإن كان قريبًا لم يأمن مواثبته.

والعاقل لا يخاطر بنفسه في الانتقام من عدوِّه؛ لأنه إن هلك في قصده قيل:

<sup>(</sup>١) أي: يغض عنه باحتمال المكروه. انظر: «مختار الصحاح» مادة «غضَّ».



أضاع نفسه، وإن ظفر قيل: القضاء فعله.

والمعاداة بعد الخُلَّة فاحشة عظيمة لا يليق بالعاقل ارتكابها فإن دفعه الوقت إلى ركوبها ترك للصلح موضعًا.

العاقل لا يغيِّره إلزاق العدوِّ بِهِ العيوب والقبائح؛ لأن ذلك لا يكون له وقع ولا لكثرته ثبات.

ولا يلتذُّ المرء ما كان عدوُّه باقيًا كما لا يجد السقيم طعم النوم والطعام حتى يبرأ.

وأشد مكيدة العدو وما يعمل فيه من سبيل مأمنك.

والغالب بالشرِّ مغلوب.

وإن من أعظم الأعوان على الأعداء تعاهد المرء وَلَده وعياله وخَدَمَه وتوقيه إياهم على المعايب والزلات.

## ذِكْرُ الحِثِّ عِلى صُحْبَةَ الأخْيارِ وَالزَّجْرِ عَنْ عِشْرَةِ الْأَشْرَارِ

عن أبي موسىٰ رَضَوَّالِلَّهُ عَنهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَثَلُ الجَلِيسِ الصَّالِحِ مثلُ العَطَّارِ إن لم يَنلُكَ مِنهُ أَصَابَكَ من رِيحِهِ، وَمَثَلُ جَلِيسِ السَّوءِ مثلُ القَيْنِ إنْ لَمْ تُصِبْكَ نارُه أصابَكَ شَرَرُهُ» (١).

العاقل يلزم صحبة الأخيار ويفارق صحبة الأشرار؛ لأن مودة الأخيار سريعٌ انقطاعُها بطيءٌ اتصالُها. سريعٌ انقطاعُها بطيءٌ اتصالُها.

وصحبة الأشرار تُورِثُ سوء الظنِّ بالأخيار.

ومن خادن (٢) الأشرار لم يسلم من الدخول في جملتهم.

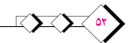
فالواجب على العاقل أن يجتنب أهلَ الرَّيب لئلا يكون مريبًا، فكما أن صحبة الأخيار تورث الشَّرِّ.

وأنشدني محمد بن عبد الله بن زنجي البغدادي:

#### عَليكَ بِإِخْوَانِ الثِّقاتِ فِإِنَّهُمْ قَلِيلٌ فَصِلْهُم دُونَ مَن كُنتَ تَصْحَبُ

<sup>(</sup>۱) الحديث عند المصنف في «الأصل» وسنده حسن، رجاله كلهم ثقات سوئ شيخه الحسن بن سفيان النسائي قال ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (۱۲/۳): «صدوق»، وفيه عنعنة قتادة ولكن الراوي عنه شعبة فلا تضر، وعلى كلِّ أصلُ الحديث في «الصحيحين» عند البخاري برقم (۲۱۰۱)، ومسلم برقم (۲۰۲٦).

<sup>(</sup>٢) الخادن: الصديق. «النهاية» (١/ ٤٧٥).



#### ونف سك أكرِمْهَا وصلنْهَا فإنَّهَا متى ما تُجالِس سِفْلةَ الناسِ تَغْضَبُ

قال مالك بن دينار (١): «إنك أنْ تنقل الحجارة مع الأبرار خير من أن تأكل الخبيص (٢) مع الفجار».

العاقل لا يدنِّس عرضه ولا يعوِّد نفسه أسبابَ الشَّرِّ بلزوم صحبة الأشرار، ولا يغضي عن صيانة عرضه ورياضة نفسه بصحبة الأخيار، على أن الناس عند الخبرة يتبين منهم أشياء ضد الظاهر منها.

وكلُّ جليس لا يستفيد المرء منه خيرًا تكون مجالسة الكلب خيرًا من عشرته.

ومن يصحب صاحب السوء لا يسلم كما أن من يدخل مداخل السُّوءِ يُتَّهَم. وما أُشَبِّهُ صحبة الأخيار إلا بما أنشدني منصور بن محمد الكُريْزيُّ:

فلوكانَ مِنْهُ الخَيْرِ إِذْ كَانَ شَرُّه عتيدًا ضَرَبْتُ الخَيرَ يومًا مَعَ الشَّرِّ ولَّ ولَّ وَلَيْ وَالْخُر ولو كَانَ لا خَيْرًا ولا شَرَّ عِنْدَهُ رَضِيتُ لَعَمْرِي بالكَفَافِ مَعَ الأَجْرِ ولكِنَّهُ شَرِّ ولا خير وَغِنْدَهُ وَلَيْسَ عَلَىٰ شَرِّ إِذَا طَالَ مِنْ صَبْرِ

الواجب على العاقل أن يستعيذ بالله من صحبة من إذا ذكر الله لم يُعِنْه وإن

<sup>(</sup>۱) هو مالك بن دينار أبو يحيئ عَلَمُ العلماء الأبرار معدود في ثقات التابعين ومن أعيان كَتَبَةِ المصاحف، مات سنة (١٣٠هـ)، وقيل: سنة (١٢٧هـ). «سير أعلام النبلاء» (٥/ ٣٦٤)، «الجرح والتعديل» (٨/ ٨٨).

<sup>(</sup>٢) الخبيص: هو الحلواء. «مختار الصحاح» مادة «خبص».

نسي لم يذكِّرُه، وإن غفل حرَّضه على ترك الذكر.

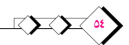
ومن كان أصدقاؤه أشرارًا كان هو شرَّهم.

وكما أن الخيِّر لا يصحب إلا البررة كذلك الرديءُ لا يصحب إلا الفجرة، فإن المرء إذا اضطره الأمر فليصحب أهل المروءات.

قال عبد الواحد بن زيد (١): «جالسوا أهل الدِّين من أهل الدنيا فإنهم لا يرفثون (٢) في مجالسهم».

<sup>(</sup>١) قاصُّ أهل البصرة.

<sup>(</sup>٢) الرفث: هو الفُحش من القول. «مختار الصحاح» مادة «رفث».



## ذِكْرُ كَرَاهِيَةِ التلوُّن في الوِدَادِ بَيْنَ اَلْتَآخِييْنَ

عن سهل بن سعد رَضَالِيَّهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لا خَيْرَ فِي صُحْبَةِ مَنْ لا يَرَى لكَ منَ الحَقِّ مثل ما تَرَى لَهُ»(١).

الواجب على العاقل إذا رزقه الله ودَّ امرئٍ مسلمٍ صحيح الوداد محافظ عليه أن يتمسك به ثم يوطِّن نفسه على صلته إن صَرَمَه، وعلى الإقبال عليه إن صدَّ عنه، وعلى البَذْلِ له إن حرمه وعلى الدُّنوِّ منه إن باعده، حتىٰ كأنه ركنٌ من أركانه.

وإن من أعظم عيب المرء تلونه في الوداد.

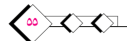
وأنشدني المنتصر بن بلال الأنصاري:

وَكَمْ مِنْ صَدِيقٍ وُدُّه بِلَسَانِهِ خَنُونٌ بِظَهْرِ الغَيْبِ لا يَتَنَدَّمُ لَا يَتَنَدَّهُ لَا يَتَنَدُّمُ لَا يَتَنَدُّمُ لَا يَتَنَدُّمُ لَا يَتَنَدُّهُ لَا يَتَنَدُّمُ لَا يَتَنَدُّمُ لَا يَتَنَدُّمُ لَا يَتَنَدُّهُ لَا يَتَنَدُّمُ لَا يَتَنَدُّهُ لَا يَتَنَدُّمُ لَا يَتَنَدُّمُ لَا يَتَنَدُّمُ لَا يَتَنَدُّمُ لَا يَلْمُ لَا يَتَنَدُّمُ لَا يَتَنَدُّمُ لَا يَتَنَدُّمُ لَا يَتَنَدُّمُ لَا يَعْلَى لَا يَتَنَدُّمُ لَا يَعْلَى لَا يَتَنَدُمُ لَا يَعْلَى لَا يَتَنَدُّمُ لَا يَعْلَى لَا يَعْلَى لَا يَتَنَدُّمُ لَا يَعْلَى لَا يُعْلِمُ لَا إِلَا يُعْلِمُ لَا لَعْلَى لَا يَعْلَى لَا عَلَى لَا يَعْلَى لَا عَلَى لَا عِلْمُ لِلْكُلُولُولِ لَا عَلَى لَا عَلَ

(١) روئ المصنف هذا الحديث من طريق بكار بن شعيب عن ابن أبي حازم عن أبيه عن سهل بن سعد مرفوعًا به.

وقد ذكر المصنف نفسه في «المجروحون» (٢٢٦/١) بكار بن شعيب فقال: «من أهل دمشق، يروي عن ابن أبي حازم، روئ عنه إبراهيم الحوراني وأهل بلده. يروي عن الثقات ما ليس من أحاديثهم، لا يجوز الاحتجاج به...». ثم ذكر له هذا الحديث.

قال الحافظ في «لسان الميزان» (٢/ ٣٣٠): «أورده ابن حبان مُنْكرًا له عليه».



العاقل لا يصادق المتلون، ولا يؤاخي المتقلِّب، ولا يظهر من الوداد إلا مثل ما يضمر، ولا يضمر إلا فوق ما يظهر، ولا يكون في النوائب عند القيام بها إلا ككونه قبل إحداثها والدخول فيها؛ لأنه لا يُحمد من الإخاء ما لم يكن كذلك.

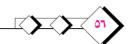
أَنْشَدَ رجل من خُزاعة:

ولَــيْسَ أَخِــي مَــنْ وَدَّني بِلــسَانِهِ وَلَكِـنْ أَخــي مَـنْ ودَّني فِي النَّوَائِــبِ وَمَــنْ مَالُـه مَـالي إذا كنـتُ مُعْــدِمًا ومَـالي لَـه إنْ عَضَّ دَهْرٌ بِغَـارِبِ(١) فَصَـنْ مَالُـه مَـالي إذا كنـتُ مُعْـدِمًا فَقَـدْ تُنْكِـرُ الإخْـوَان عِنْـدَ المَـصَائِبِ فَلَا تَحْمَـدَنْ عِنْـدَ الرَّخَـاءِ مُوَاخِيًا فَقَـدْ تُنْكِـرُ الإخْـوَان عِنْـدَ المَـصَائِبِ وَمَا هُــوَ إلاّ كَيْـفَ أنْـتَ وَمَرْحَبَـا وبِـالْبِيضِ (٢) روَّاغٌ كَـرَوْغ الثَّعَالِـبِ

إن من أعظم الأمارات على معرفة صحة الوداد وسقمه ملاحظة العين إذا لَحَظَتْ، فإنها لا تكاد تبدي إلا ما يضمر القلب من الودِّ، ولا يكاد يخفىٰ ما يُجِنُّه الضمير من الصَدِّ، فالعاقل يعتبر الودَّ بقلبه وعين أخيه، ويجعل له بينهما مسلكًا لا يردُّه عن معرفة صحته شيءٌ تخيَّله.

<sup>(</sup>۱) الغارب: مقدم السنام والذروة، ومنه في كنايات الطلاق: «حبلُكِ علىٰ غاربك». «النهاية» (١) الغارب: مقدم السنام والذروة، ومنه في كنايات الطلاق: «حبلُكِ علىٰ غاربك». «النهاية»

<sup>(</sup>٢) البيض: الدراهم. وانظر: «النهاية» (١/ ١٧٤ - ١٧٥).



# ذِكْرُ ائتِلَافِ النَّاسِ واخْتِلافِهِمْ

عن أبي هريرة رَضَّالِللَّهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «الأرواحُ جنودٌ مُجَنَّدَةٌ فَمَا تَعَارَفَ مِنْهَا ائتَلَفَ وَمَا تَنَاكَرَ مِنْهَا اخْتَلَفَ» (١).

سبب ائتلاف الناس وافتراقهم بعد القضاء السابق: هو تعارف الروحين، وتناكرهما هو تناكر الروحين، فإذا تعارف الروحان وُجِدَتِ الأُلفةُ بين نفسيهما، وإذا تناكر الروحان وُجِدت الفرقة بين جسميهما.

رأى ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُا رجلًا فقال: «إن هذا ليحبني قالوا، وما علمك؟ قال: إني الأُحبُّه والأرواح جنود مجنَّدة فما تعارف منها ائتلف وما تناكر منها اختلف».

أنشك أحمد بن محمد بن بكر الأبناوي:

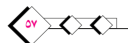
إِنَّ القُلُونِ الْأَجنَادُ مُجَنَّدةٌ لَلَّهِ فِي الأَرْضِ بِالأَهْوَاءِ تَعْتَرِفُ فَمَا تَعَارَفَ مِنْهَا فَهُوَ مُخْتَلِفٌ فَمَا تَعَارَفَ مِنْهَا فَهُو مُخْتَلِفٌ

إن من أعظم الدلائل على معرفة ما فيه المرء من تقلبه وسكونه: هو الاعتبار بمن يخادنه ويَوَدُّه؛ لأن المرء على دين خليله وطير السماء على أشكالها تقع (٢).

وفي السماء طيور اسمها البقع إن الطيور على أشكالها تقع

<sup>(</sup>١) الحديث رواه مسلم برقم (٦٨٧٦ نووي).

<sup>(</sup>٢) أخذه من قول الشاعر:



العاقل يجتنب مماشاة المريب في نفسه، ويفارق صحبة المتهم في دينه؛ لأن من صحب قومًا عُرف بهم، ومن عاشر امرأً نُسِبَ إليه، والرجل لا يصاحب إلا مثله أو شكله، فإذا لم يجد المرء بُدًّا من صحبة الناس تَحَرَّئ صحبة من زانه إذا صحبه ولم يشِنْه إذا عرف به، وإن رأئ منه حسنةً عدها وإن رأئ منه سيئةً سترها، وإن سكت عنه ابتدأه، وإن سأله أعطاه. فأما اليوم فأكثر أحوال الناس تكون ظواهرها بخلاف بواطنها.

وأنشدني المنتصر بن بلال الأنصاري:

اجْعَلْ قَرِينَكَ مَنْ رَضِيتَ فِعالَهُ واحْذَرْ مُقَارَنَةَ القَرِينِ الشَّائِنِ كَمْ مِنْ قَرِينٍ شَائِنٍ لِقرينِهِ ومُهَجِّنٍ منه لِكُلِّ مَحَاسِنِ

إن من الناس مَن إذا رآه المرء يُعجب به فإذا ازداد به علمًا ازداد به عُجْبًا، ومنهم من يُبغضه حين يراه ثم لا يزداد به علمًا إلا ازداد له مقتًا، فاتفاقهما يكون باتفاق الروحين قديمًا، وافتراقهما يكون بافتراقهما، وإذا ائتلفا ثم افترقا فراق حياة من غير بغض حادث أو فراق ممات فهنالك الموت الفظيع والأسف الوجيع، ولا يكون موقف أطول غمَّةً وأظهر حسرةً وأدوم كآبةً وأشد تأسفًا وأكثر تلهفًا من موقف الفراق بين المتآخيين، وما ذاق ذائقٌ طعمًا أمرَّ من فراق الخِلَينِ وانصرام القرينين (۱).

<sup>(</sup>١) انظر: «الآداب الشرعية» (٤/ ٢١٣) لابن مفلح.



## ذِكْرُ الحثِّ علَى زِيَارَةِ الإخْوَانِ وإكْرامِهِمْ

عن أبي هريرة رَضَّالِللهُ عَنْهُ عن رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أَنَّ رجلًا زارَ أَخًا له في قرية فَأَرْصَدَ (١) الله على مَدْرَجَتِهِ (٢) ملكًا فقال: أين تريد؟ فقال: أُريد أخًا لي في هذه القريةِ فقالَ: له عليك من نعمة تربُّها (٣) قالَ: لا، إلَّا أنِّي أحبُّهُ في الله. قال: إنِّي رسولُ اللهِ إليكَ: إنَّ الله تباركَ وتعالىٰ أَحَبَّكَ كَمَا أَحْبَبْتَهُ (٤).

الواجب على العاقل تعاهد الزيارة للإخوان وتفقُّد أحوالهم؛ لأن الزائر في قصده الزيارة يشتمل على مصادفة معنيين:

أحدهما: استكمال الذخر في الآجل بفعله ذلك.

والآخر: التلذُّذ بالمؤانسة بالأخ المَزُور مع الانقلاب بغنيمتين معًا.

قال الفريابي: «جاءني وكيع بن الجراح من بيت المقدس وهو محرم بعمرة فقال: يا أبا محمد لم يكن طريقي عليك، ولكني أحببت أن أزورك وأُقيم عندك، فأقام عندي ليلة، وجاءني ابن المبارك وقد أحرم بعمرة من بيت المقدس فأقام عندي ثلاثاً فقلت: يا أبا عبد الرحمن أقم عندي عشرة أيام. قال: لا، الضيافة ثلاثة أيام.

<sup>(</sup>١) أي: أقعد. يقال: رصدته إذا قعدت له على طريقه تترقبه. «النهاية» (١/ ٢٥٩).

<sup>(</sup>٢) أي: طريقه. وانظر: «النهاية» (١/ ٦٢٥).

<sup>(</sup>٣) أي: تحفظها وتراعيها. «النهاية» (١/ ٦٢٢) و (٦٥٩) مادة «رصد».

<sup>(</sup>٤) الحديث رواه مسلم برقم (٢٥٦٧)، إلا أنه قال: «هل لك عليه من نعمة؟».

#### الناس في الزيارة على ضربين:

فمنهم: من صحح الحال بينه وبين أخيه وتعرَّىٰ عن وجود الخلل وورد النقص فيه، فإذا كان بهذا النعت أحببت له الإكثار من الزيارة والإفراط والاجتماع؛ لأن الإكثار من الزيارة بين مَن هذا نعته لا يورث الملالة، والإفراط في الاجتماع بين من هذه صفته يزيد في المؤانسة.

والضرب الآخر: لم يستحكم الودُّ بينه وبين من يؤاخيه ولا أدَّاهما الحال إلىٰ ارتفاع الحشمة بينهما فيما يَبْتَذِلانِ لمهنتيهما، فإذا كان بهذا النعت أحببت له الإقلال من الزيارة؛ لأن الإكثار منها بينهما يؤدِّي إلىٰ الملالة، وكلُّ مبذولٍ مملولٌ وكلُّ ممنوع ملذوذٌ.

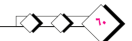
وقد روي عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أُخبار كثيرةٌ تصرِّح بنفي الإكثار من الزيارة حيث يقول: «زُرْ غِبًّا تَزْدَدْ حُبًّا» (١) إلا أنه لا يصحُّ منها خبر.

وإليها ذهب بعض الناس حتى ذكروها في أشعارهم، من ذلك ما أنشدني محمد بن عبد الوهاب بن زنجى البغدادي:

وقَدْ قَالَ النَّبِيُّ وَكَانَ بَرًّا إذا زُرْتَ الحَبيبَ فَزُرْهُ غبَّا (٢)

(١) رواه الحاكم (٣/ ٣٤٧)، وفي سنده أزهر بن زفر مجهول الحال وسليمان بن أبي كريمة ضعفه أبو حاتم في «الجرح والتعديل» (١٣٨/٤).

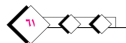
<sup>(</sup>٢) الغب: هو الزيارة كلَّ أُسبوع. قاله الحسن البصري، وأصل الغِبّ: أوراد الإبل أن ترد الماء يومًا وتدعه يومًا ثم تعود. انظر: «النهاية» (٢/ ٢٨٤)، و«مختار الصحاح» مادة «غبب».



#### وأَقْلِلْ زَوْرَ مَلْ تَهْوَاهُ تَلْذُدُ إِلَى مَنْ زُرْتَهُ مِقَةً وَحُبَّا

من صحح الحال بينه وبين الإخوان لم يَضُرَّه قلة الاجتماع لاستحكام الحال بينهما، والمودَّة إذا أضرَّ بها قلة الالتقاء تكون مدخولة، وأما من لم يحلَّ في نفس صحة الحال ولم يستحكم أسباب الوداد فالتوقِّي من الإكثار في الزيارة أولىٰ به لئلَّا يُستثقلَ ويُمَلَّ.

<sup>(</sup>١) المِقةُ: المَحَبَّةُ. «مختار الصحاح» مادة «ومق».



## ذِكْرُ صِفَةِ الأحْمَقِ والجَاهِلِ

عن أنس بن مالك رَضَّالِلَّهُ عَنهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: «مثلُ الجليسِ الصَّالِحِ مثل العطار إنْ لَمْ يُعْطِكَ شَيْعًا يُصِبْكَ مِن عِطْرِه، ومثلُ الجليسِ السُّوءِ مثل القَيْنِ إنْ لم يحرقْ ثَوْبَكَ أصابَكَ مِن دُخَانِهِ » (١).

الواجب على العاقل ترك صحبة الأحمق ومجانبة النَّوْكَىٰ (٢) كما يجب عليه لزوم صحبة العاقل الأريب وعشرة الفَطِن اللَّبيب؛ لأن العاقل وإن لم يصبك الحظ من عقلهِ أصابك من الاعتبار به، والأحمق إن لم يُعْدِكَ حُمْقُه تَدَنَّسْتَ بعشرته.

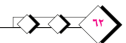
قال سلمة بن بلال: «كان فتىٰ يعجب عليَّ بن أبي طالب فرآه يومًا يماشي رجلًا متَّهمًا فقال له:

لا تَصْحَب أخا الجَهْلِ وإيَّا الجَهْلِ وإيَّا الجَهْلِ وايَّا الجَهْلِ وايَّا الجَهْلِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

<sup>(</sup>۱) أورد المصنف هذا الحديث في الأصل من طريق شبيل بن عزرة عن أنس ثم قال: «شبيل بن عزرة هذا من أفاضل أهل البصرة وقُرائهم، ولكنه لم يحفظ إسناد هذا الخبر؛ لأن أنس بن مالك سمع هذا الخبر من أبي موسىٰ عن النبي صَالَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَالَمٌ فقصَّر به شبيل ولم يحفظه».

قلت: وقد تقدم، وإن أصله في الصحيحين.

<sup>(</sup>٢) النوكئ: الحمقى جمع أنْوَك. والنُّوك -بالضم-: الحُمْق. «النهاية في غريب الحديث» (٢/ ٨٠٥).



فَكَ مْ مِ نْ جَاهِ لِ أَرْدَىٰ حَلِيْمً احِ يَنْ آخ اهُ يُقَ الْمَ الْمَ رَّءُ بِ الْمَرْءِ إِذَا مَ الْهُ وَ مَاشَ اهُ وَلَا شَيءِ عَلَى الْسَبَّيءِ مَقَ ايَيْسٌ وأشْ بَاهُ ولل شَيءِ عَلَى السَّبَيءِ مَقَ ايَيْسٌ وأشْ بَاهُ ولِلْقَلْ بِ عَلَى القَلْ بِ عَلَى القَلْ بِ ذَلِيْ لُ حِيْنَ يَلْقَ اهُ ولِلْقَلْ بِ عَلَى القَلْ بِ عَلَى القَلْ بِ ذَلِيْ لُ حِيْنَ يَلْقَ اهُ

من علامات الحُمْقِ التي يجب على العاقل تفقدها ممن خفي عليه أمره: سرعة الجواب وترك التثبُّت والإفراط في الضحك وكثرة الالتفات والوقيعة في الأخيار والاختلاط بالأشرار.

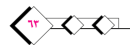
والأحمق إذا أعرضت عنه اغتم وإن أقبلت عليه اغتر وإن حَلُمت عنه جهل عليك، وإن جهلت عليه حلم عنك، وإن أسأت إليه أحسن إليك وإن أحسنت إليه أساء إليك، وإذا ظلمته انتصفت منه ويظلمك إذا أنصفته.

وإنَّ من الحمقيٰ من لا يصدُّه عن سلوكه السكوت عنه ولا يدفعه عن دخول المكامن الإغضاء عنه ولا ينفعه.

فالعاقل إذا امتُحِنَ بعشرة من هذا نعته تكلَّف بعض التجاهل في الأحايين، لأنَّ بعض الحلم إذعان كما أن استعماله في بعض الحالات قطب العقل.

والعاقل يجب عليه مجانبة من هذا نعته ومخالطة من هذه صفته، فإنهم يجترئون على مَن عاشرهم، ألا ترى الزُّطَّ (١) ليسوا هم بأشجع الناس، ولكنهم يجترئون على الأُسْدِ لكثرة ما يرونها.

<sup>(</sup>١) الزطُّ: هم جنس من السُّودان والهنود. «النهاية» (١/ ٧٢٣).

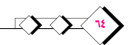


وإن من شيم العاقل: الحلم والصمت والوقار والسكينة والوفاء والبذل والحكمة والعلم والورع والعدل والقوة والحزم والكياسة والتمييز والسمت (١) والتواضع والعفو والإغضاء والتعفف والإحسان، فإذا وفِّق المرء لصحبة العاقل فليشدَّ يديه به ولا يزايله (٢) على الأحوال كلِّها.

والواجب على العاقلِ ألا يصحب بحيلة من لا يستفيد منه خيرًا.

<sup>(</sup>۱) السَّمْتُ: هو حسن الهيئة. «النهاية» (١/ ٨٠٢).

<sup>(</sup>٢) أي: لا يفارقه.



## ذِكْرُ الزَّجْرِ عَنِ التَّجَسُّسِ وسوء الظَّنِّ

عن أبي هريرة رَضَيَّلِيَّهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِيَّاكُمْ وَالظَّنَّ فإنَّ الظَّنَّ أكذبُ الحديثِ ولا تَجَسَّسُوا ولا تَحَسَّسُوا (١) ولا تَبَاغَضُوا وَكُونُوا عِبَادَ اللهِ فإنَّ الظَّنَّ أكذبُ الحديثِ ولا تَجَسَّسُوا ولا تَحَسَّسُوا (١) ولا تَبَاغَضُوا وَكُونُوا عِبَادَ اللهِ فإنَّ الظَّنَّ أكذبُ الحديثِ ولا تَجَسَّسُوا ولا تَحَسَّسُوا (١) ولا تَبَاغَضُوا وَكُونُوا عِبَادَ اللهِ إلى اللهِ عَبَادَ اللهِ إلى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

الواجب على العاقل لزوم السلامة بترك التجسس عن عيوب الناس مع الاشتغال بإصلاح عيوب نفسه؛ فإنَّ من اشتغل بعيوبه عن عيوب غيره أراح بدنه

(۱) إحدى الكلمتين بالجيم، والأخرى بالحاء المهملة، قال الخطابي: معناه لا تبحثوا عن عيوب الناس ولا تتبعوها، وأصل هذه الكلمة التي بالمهملة من الحاسة إحدى الحواس الخمس وبالجيم من الجس بمعنى اختبار الشيء باليد وهي إحدى الحواس فتكون التي بالحاء أعم.

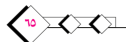
وقال إبراهيم الحربي: «هما بمعنى واحد»، وقال ابن الأنباري: «ذكر الثاني للتأكيد، كقولهم: بُعْدًا وسُخْطًا».

وقيل: «بالجيم، البحث عن عوراتهم وبالحاء استماع حديث القوم» وهذا رواه الأوزاعي عن يحيى بن أبى كثير.

وقيل: «بالجيم البحث عن بواطن الأُمور وأكثر ما يقال في الشر، وبالحاء البحث عما يدرك بحاسة العين والأُذن» ورجح هذا القرطبي.

وقيل: «بالجيم تتبع الشخص لأجل غيره، وبالحاء تتبعه لنفسه» وهذا اختيار ثعلب. «فتح الباري» (١/ ٩٢) بتصرف يسير.

(٢) الحديث رواه البخاري برقم (٢٠٦٤)، ومسلم برقم (٢٥٦٣).



ولم يتعب قلبه، فكلما اطلع على عيب لنفسه هان عليه ما يرى مثله من أخيه.

إن من اشتغل بعيوب الناس عن عيوب نفسه عمي قلبه وتعب بدنه وتعذر عليه ترك عيوب نفسه.

وإن من أعجز الناس من عاب الناس بما فيهم وأعجز منه من عابهم بما فيه وأعجز منه من عابهم بما فيه (١) ومن عاب الناس عابوه.

وأنشدني الكُرَيْزِيُّ:

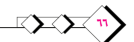
أرَىٰ كَلَّ إِنْسَانٍ يَسَرَىٰ عَيْبَ غَيْرِهِ وَيَعْمَىٰ عَنِ الْعَيْبِ اللَّذِي هُوَ فيهِ وَمَا خَيْرُ مَنْ تَخْفَىٰ عَلَيْهِ عُيُوبُه وَيَبْدُو لَـهُ العَيْبُ اللَّذِي لأَخِيهِ

التجسس من شعب النفاق (٢)، كما أن حسن الظنِّ من شعب الإيمان.

والعاقلُ يحسن الظنَّ بإخوانه وينفرد بغمومه وأحزانه، كما أنَّ الجاهل يسيء الظنَّ بإخوانه ولا يفكر في جناياته وأشجانه.

<sup>(</sup>١) قال ابن القيم في «الفوائد» (ص ٥٨): «أخسر الناس صفقةً من اشتغل عن الله بنفسه بل أخسر منه من اشتغل عن نفسه بالناس».

<sup>(</sup>٢) ويستثنى من النهي عن التجسس ما لو تعيَّن طريقًا إلىٰ إنقاذ نفس من الهلاك مثلًا، كأن يخبر ثقة بأن فلانًا خلا بشخص ليقتله ظلمًا أو بامرأة ليزني بها، فيشرع في هذه الصورة التجسس والبحث عن ذلك حذرًا من فوات استدراكه. نقله النووي عن «الأحكام السلطانية» للماوردي واستجاده، وأن كلامه ليس للمحتسب أن يبحث عما لم يظهر من المحرمات ولو غلب علىٰ الظن استسرار أهلها بها إلا هذه الصورة. «فتح الباري» (١٠/١٥).



#### سوء الظنِّ على ضربين:

أحدهما: منهيٌّ عنه بحكم النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

والضرب الآخر: مستحبُّ.

فأمَّا الذي عنه نهى: فهو استعمال سوءِ الظنِّ بالمسلمين كافة على ما تقدم فِكْرُنا له.

وأمَّا الذي يستحبُّ من سوءِ الظنِّ: فهو كمن بينه وبينه عداوة أو شحناء في دين أو دنيا يخاف على نفسه مكره فحينئذٍ يلزمه سوء الظنِّ بمكائده ومكره لئلا يصادفه على غِرَّة (١) بمكره فيهلكه.

وفي ذلك أنشدني الأبرش:

وَحُسْنُ الظَّنِّ يَحْسُنُ فِي أُمُورٍ وَيَكْمُ نُ فِي عَوَاقِبِ فِ نَدَامَ هُ وَحُسْنُ الظَّنِّ يَحْسُنُ فِي وَجُوهٍ وفِي فِي مِنْ سَمَاجَتِهِ حَزَام هُ

الواجب على العاقل مباينة العام في الأخلاق والأفعال بلزوم ترك التجسس عن عيوب الناس؛ لأن من بحث عن مكنون غيره بحث عن مكنون نفسه، وربما طمّ (٢) مكنونه على ما بُحِث عن مكنون غيره وكيف يَسْتَحْسِن مسلمٌ ثلب مسلم بالشيء الذي هو فيه.

<sup>(</sup>١) الغِرَّة: الغفلة. «النهاية» (٢/ ٢٩٧).

<sup>(</sup>٢) أي: غلب.



قالت ابنة عبد الله بن مطيع الأسود لزوجها طلحة بن عبد الله بن عوف: «ما رأيتُ أحدًا قط أَلاَمَ من أصحابك.

قال: مه (۱) لا تقولي ذاك فيهم وما رأيتِ مِن لؤمِهِم؟

قالت: أَمْرًا والله بَيِّنًا.

قال: وما هو؟

قالت: إذا أيسرت لزموك وإذا أعسرت جانبوك.

قال: ما زدتِ علىٰ أن وصَفْتِهم بمكارم الأخلاق.

قالت: وما هذا من مكارم الأخلاق؟

قال: يأتوننا في حال القوَّة منَّا عليهم ويفارقوننا في حال الضعف منَّا عليهم».

<sup>(</sup>١) مه: اسم فعل الأمر، ومعناه: اكفف. «مختار الصحاح» مادة «مهه».



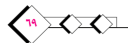
## ذِكْرُ الحثِّ على مُجَانَبَةِ الحِرْصِ لِلعَاقِلِ

عن أنس رَضَيَالِيَّهُ عَنْهُ قال: قال النبي صَلَّالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «يَهْرَمُ ابنُ آدمَ وتَشِبُّ منه اثنتان: الحرصُ والحَسَدُ» (١).

ركَّبَ الله جلَّ وعزَّ في البشر الحرص والرغبة في الدنيا الفانية لئلا تخرب إذ هي دار الأبرار ومكسب الأتقياء وموضع زاد المؤمنين واستجلاب الميرة (٢) للصالحين، ولو تعرى الناس عن الحرص فيها بطلت وخربت فلم يجد المرء ما يستعين به على أداء فرائض الله فضلًا عن اكتساب ما يجدي عليه النفع في الآخرة نفلًا، والإفراط في الحرص مذموم.

<sup>(</sup>۱) رواه المصنف في الأصل من طريق بشر بن معاذ العقدي: حدثنا أبو عوانة عن قتادة عن أنس به لكن لفظة «الحسد» تعتبر شاذة تفرد بها العقدي فقد خالفه جماعة رووا ذلك عن أبي عوانة وذكروا الحرص على العمر، وهم خلف بن هشام البزار وسعيد بن الربيع ومحمد بن عبيد بن حساب وعبد الواحد بن غياث عند المصنف في «صحيحه» برقم (٣٢٢٩)، ويحيى بن يحيى وسعيد بن منصور وقتيبة بن سعيد عند مسلم برقم (١٠٤٧) كلُّ هؤلاء رووه عن أبي عوانة به بلفظ: «يهرم ابن آدم وتشب فيه اثنتان: الحرص على المال والحرص على العمر» وهو عند البخاري من طريق هشام -وهو الدستوائي - عن قتادة عن أنس مرفوعًا به بلفظ: «يكبر ابن آدم ويكبر معه اثنتان: حب المال وطول العمر» فعلى هذا فلفظة «الحسد» شاذة تفرد بها العقدى، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) الميرة: الطعام يمتاره الإنسان ويدخره. انظر: «مختار الصحاح» مادة «مير».



وأنشدني محمد بن نصر المديني:

يا كَثِير رَ الحِرْصِ مَدشْغُو لَا بِدُنْيَا لَدِيْسَ تَبْقَى لَى مِنْ حَرِيصٍ قَطَّ رِزْقَا مَا رَأَيْتُ الحِرْصَ أَدْنَى مِنْ حَرِيصٍ قَطَّ رِزْقَا لَا وَلَكِينَ الْحِينَ فَي اللهِ أَنْ يَعْيَا وَيَسْفَىٰ لَا وَلَكِينَا وَيَسْفَىٰ لَا وَلَكِينَا وَيَا وَيَسْفَىٰ لَا وَلَكِينَا وَيَالِمَ اللّهِ أَنْ يَعْيَا الْحَاوَةُ حَقَّا اللّهِ أَنْ يَعْيَا لَا وَيَالِمُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

الحرص غير زائد في الرزق، وأهون ما يعاقب الحريص بحرصه أن يُمنع الاستمتاع بما عنده من محصوله فيتعب في طلب ما لا يدري أيلحقه أم يحول الموت بينه وبينه? ولو لزم الحريص ترك الإفراط فيه واتّكل علىٰ خالق السماء لأتحفه المولىٰ جلّ وعزّ بإدراك ما لا يسعىٰ فيه والظفر بما لو سعىٰ فيه وهو حريص لتعذر عليه وجوده.

الحرص علامة الفقر كما أن البخل جلباب المسكنة.

والبخل لقاح الحرص كما أن الحميَّة لقاح الجهل.

والمنع أخو الحرص كما أن الأنفة توءمُ السَّفَه.

لا حَظَّ في الراحة لمن أطاع الحرص في الدنيا فيكون مذمومًا في الدارين، بل يكون قصده لإقامة فرائض الله ويكون لبغيته نهاية يرجع إليها؛ لأن من لم يكن لقصده نهاية آذئ نفسه وأتعب بدنه، فمن كان بهذا النعت فهو من الحرص الذي يُحمد.



وأنشدني المنتصر بن بلال الأنصاري.

الحِرْصُ عَوْنُ للزَّمَانِ عَلَىٰ الفَتَىٰ وَالْصَّبْرُ نِعْمَ القِرْنُ (١) لِلأَزْمَانِ لَا تَحْصَعَنَّ فَالْ مَانِ عَلَىٰ الفَتَىٰ وَالْصَّبْرُ نِعْمَ القِرْنُ (١) لِلأَزْمَانِ لَا تَحْصَعَنَّ فَاإِنَّ دَهْرَ لِا أَىٰ مِنْكَ الخُصَمُوعَ أَمَدَّهُ بِهَوَانِ وَإِذَا رَآكَ وَقَدْ قَصَدْتَ لِصَرْفِهِ بِالسَّبْرِ لَا قَىٰ الصَّبْرَ بالإِذْعانِ (٢)

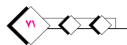
وأنْشَدَ شعيب بن أحمد لأبي العتاهية:

قَدْ شَابَ رَأْسِي وَرَأْسُ الحِرْصِ لَمْ يَشِبِ إِنَّ الحَرِيْصَ على الدُّنْيَا لَفِي تَعَبِ
مَا لَي أَرَانِي إِذَا حَاوَلْتُ مَنْزِلَةً فَنِلْتُهَا طَمَحَتْ نَفْسِي إلى رُتَبِ
لَوْ كَانَ يَنْفَعُنِي عِلْمِي وَتَجْرِبَتِي لَمْ أَشْفِ غَيْظِي مِنَ الدُّنْيَا وَلَا كَلَبِي (٣)

<sup>(</sup>١) القِرن -بالكسر -: الكفّ، والنظير في الشجاعة والحرب. «النهاية» (٢/ ٤٤٨).

<sup>(</sup>٢) ذعن: أي: خضع وذل. «مختار الصحاح» مادة «ذعن».

<sup>(</sup>٣) أي: شدة حرصى. انظر: «النهاية» (٢/ ٥٥٧).



## ذكْرُ الزَّجْرِ عِنِ التَّحَاسَدِ والبغضاء

عن أبي هريرة رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ قَالَ: قال رسول الله صَلَّالِيَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّرَ: «لا تَبَاغَضُوا وَلا تَحَاسَدُوا ولا تَدَابَرُوا وَكُونُوا عِبَادَ اللهِ إِخْوَانًا »(١).

الواجب على العاقل مجانبة الحسد على الأحوال كلِّها؛ فإن أهون خصال الحسد هو ترك الرضا بالقضاء وإرادة ضد ما حكم الله جلَّ وعلا لعباده ثم انطواء الضمير على إرادة زوال النِّعَم عن المسلم.

والحاسد لا تهدأ روحه ولا يستريح بدنه إلا عند رؤية زوال النعمة عن أخيه وهيهات أن يساعد القضاء ما للحساد في الأحشاء.

وأنشدني محمد بن إسحاق بن حبيب الواسطى:

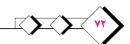
اعْذِرْ حَسُودَكَ فِيمَا قَدْ خُصِصْتَ بِهِ إِن العُلل حَسسَنٌ في مِثْلِهِ الحَسسَدُ إِنْ يَحْسَمُدُونِي فَا إِنِّي لا أَلْوَمُهُم قَبْلِي مِنَ النَّاسِ أَهِلُ الفضلِ قَدْحُسِدُوا فَدَامَ لِي ولَهُمْ مَا بِي وَمَا بِهِمُ وَمَا تَهِمُ وَمَاتَ أَكْثَرُنَا غَيْظًا بِمَا يَجِدُ أَنَا الَّذِي وَجَـدُونِي فِي صُـدُورِهِمُ

لا أَرْتَقِ عِي صِدْرًا مِنْهُمْ وَلا أرد

وأنشدني محمد بن نصر المديني لحبيب بن أوس:

وإذَا أَرَادَ اللهُ نَصِيْلَةٍ طُويَتْ أَتَاحَ لَهَا لِسَانَ حَسُودِ

<sup>(</sup>١) الحديث رواه البخاري برقم (٢٠٦٤)، ومسلم برقم (٢٥٦٣).



لَـوْلا اشْـتِعَالُ النَّـارِ فِيمَـا جَـاوَرَتْ مَا كَـانَ يُعْرَفُ طِيبُ عَـرْفِ العُـوْدِ لَـوْلا التخـوُّفُ للعَوَاقِـبِ لَـمْ تَـزَلْ لِلحَاسِـدِ النُّعْمَـيْ علـيْ المَحْـسُودِ

العاقل إذا خطر بباله ضرب من الحسد لأخيه أبلغ المجهود في كتمانه وترك إبداء ما خطر بباله.

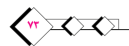
وأكثر ما يوجد الحسد بين الأقران أو من تقارب في الشكل؛ لأن الكتبة لا يحسدها إلا الكتبة كما أن الحَجَبة لا يحسدها إلا الحَجَبة، ولن يبلغ المرء مرتبة من مراتب هذه الدنيا إلا وجد فيها من يبغضه عليها أو يحسده فيها.

والحاسد خصم معاند لا يجب للعاقل أن يجعله حكمًا عند نائِبَةٍ تَحْدُث؛ فإنه إن حكم لم يحكم إلا عليه، وإن قصد لم يقصد إلا له، وإن حرم لم يحرم إلا حظه، وإن أعطىٰ غيره، وإن قعد لم يقعد إلا عنه، وإن نهض لم ينهض إلا إليه، وليس للمحسود عنده ذنب إلا النعم التي عنده، فليحذر المرء ما وصفت من أشكاله وأقرانه وجيرانه وبني أعمامه.

قال رجل لشبيب بن شيبَّة (١): «إني لأُحبك قال: صدقت قال: وما أعلمك؟ قال: لأنك لست بجارِ ولا ابن عمِّ».

الواجب على العاقل الحازم أن يوطِّن نفسه على تحمُّل مقاساة ألَم الحسد من الحاسد فيه.

<sup>(</sup>۱) هو أبو معمر شبيب بن شيبة الأهتم التميمي الخطيب، كان له لسان وفصاحة. «وفيات الأعيان» (۲/ ٥٥٨)، و «الأعلام» (٣/ ١٥٦).



وأكثر ما يوجد الحسد من الجيران والإخوان إذا تعرَّوا عن الديانة (١) ولزوم أسباب الصيانة، ثم من الأقارب؛ إذ الأقارب في الحقيقة عقارب إلا من عصمه الله وجانبه عن أمثالها في أهل الصناعة الذين لم يسلكوا مسلك ذوي الحِجا(٢) ولا راموا محل أُولي النحل(٣) في مجانبة الدين في الأقوال ولزوم ضده بالآمال.

والحسد داعية إلى النكد؛ ألا ترى إبليس؟ حسد آدم فكان حسده نكدًا على نفسه فصار لعينًا بعدما كان مكينًا.

ويسهل علىٰ المرء ترضِّي كلَّ ساخطٍ في الدنيا حتىٰ يرضىٰ إلا الحسود فإنه لا يرضيه إلا زوال النعمة التي حَسَد من أجلها (٤).

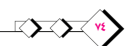
\* \* \*

(١) لأن دين الإنسان يردعه عن تعاطى مثل ذلك.

<sup>(</sup>Y) أي: العقول. انظر: «مختار الصحاح» مادة «حجا».

<sup>(</sup>٣) أي: المذاهب. انظر: «مختار الصحاح» مادة «نحل».

<sup>(</sup>٤) ذكر ابن القيم في «بدائع الفوائد» (ص٤٦٣) عشرة أسباب لاندفاع شرِّ الحاسد عن المحسود.



## ذِكْرُ الحثِّ على مُجَانِبَة الغَضَبِ وكَرَاهِيةِ العَجَلَةِ

عن أبي هريرة رَضَيَّالِلَهُ عَنْهُ: أن (١) جابرًا قال: جاءَ رجلٌ إلىٰ النَّبِيِّ صَ<u>لَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</u> فقال: عَلِّمْنِي شيئًا يا رسولَ اللهِ أَدْخُلُ بِهِ الجَنَّةَ ولا تُكْثِرْ عَلَيَّ لَعَلِّي أعقلُ. قال: «لا تَغْضَبْ» (٢).

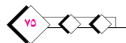
أحسنُ الناس عقلًا من لم يَحْرُد $({}^{(\mathsf{m})})$  وأحضرُ الناس جوابًا من لم يغضب.

وسرعة الغضب أنكى في العاقل من النار في يَبَسِ العَوْسَجِ (٤)؛ لأن من غضب زايله عقله فقال ما سَوَّلَتْ له نفسه وعمل ما شانه وأراده.

وأنشدني الكريزي:

#### وَلَهُ أَرَ فَهُ اللَّهُ أَلَّا بِشِيمَةٍ وَلَهُ أَرَ عَقْلًا صَحَّ إِلَّا عَلَىٰ الأَدَبِ

- (١) كذا في الأصل وصوابه: «أو جابر» كما في «العلل» للدارقطني (١٠/ ١٢٠).
- (٢) الحديث رواه المصنف في «الأصل» من طريق الأعمش عن أبي صالح عن أبي هريرة أن جابرًا به، وقد ذكر الدارقطني في «العلل» (١٠/ ١٢٠- ١٢١) اختلاف الرواة على الأعمش يظهر من خلال ذلك أن المحفوظ عن أبي هريرة كما هو في «صحيح البخاري» (٦١١٦) وقد أشار الحافظ في «المطالب العالية» تحت حديث (٢٦١١) إلىٰ ذلك، فإن الحديث جاء عن أبي سعيد فقال: قلت: رجاله رجال الصحيح لكنه شاذ فإن المحفوظ عن أبي هريرة لا عن أبي سعيد رَضَّ لَلَّهُ عَنْهُ كذا هو في «الصحيح».
  - (٣) الحَرَد: هو الغضب. «مختار الصحاح».
  - (٤) العوسج: شجر من شجر الشوك. «لسان العرب» (٤/ ٣٣٢)، مادة: «عسج».



#### ولم أرَ في الأعْدَاءِ حِيْنَ اخْتَبَرتُهُم عَدُوًّا لِعَقْلِ المرءِ أَعْدَىٰ من الغَضَبِ

سرعة الغضب من شِيم الحمقىٰ كما أن مجانبته من زيِّ العقلاء، والغضب بذر الندم، فالمرء علىٰ تركه قبل أن يغضب أقْدَرُ منه علىٰ إصلاح ما أفسده بعد الغضب.

قال بكار بن محمد (١): «كان ابن عون (٢) لا يغضب فإذا أغضبه إنسان، قال: بارك الله فيك؟».

وأنشدني محمد بن إسحاق بن حبيب الواسطي:

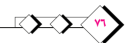
لَمْ يأكلِ النَّاسُ شَيْئًا من مآكِلِهِمْ أَحْلَىٰ وَأَحْمَدَ عُقْبَاهُ مِن الغَضَبِ وَلَا تلحَّفُ النَّاسُ شَيْئًا من مآكِلِهِمْ أَدْبَ وَأَذْيَنَ مِن دِينِ وَمِنْ أَدَبِ

الواجب على العاقل إذا ورد عليه شيء بِضِدِّ ما تهواه نفسه أن يذكر كثرة عصيانه ربَّه وتواتر حلم الله عنه ثم يسكن غضبه، ولا يُذْري بعقله بالخروج إلىٰ ما لا يليق بالعقلاء في أحوالهم مع تأمُّل وفور الثواب في العقبىٰ بالاحتمال ونفي الغضب.

لو لم يكن في الغضب خصلة تُذم إلا إجماع الحكماء قاطبةً على أن الغضبان لا رأي له لكان الواجب عليه الاحتيال لمفارقته بكلِّ سبب، والغضبان

<sup>(</sup>۱) هو بكار بن محمد بن عبد الله بن محمد بن سيرين البصري، مات سنة (٢٢٤هـ). «سير أعلام النبلاء» (١٠/ ٣٩٧).

<sup>(</sup>٢) هو عبد الله بن عون بن أرطبان المزني أبو عون البصري، مات سنة (١٥١هـ). وقيل غير ذلك «تهذيب الكمال» (١٥/ ٣٩٤).



لا يعذره أحدٌ في طلاق ولا عتاق، ومن الفقهاء من عذر السكران في الطلاق والعتاق.

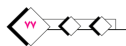
والخَلْقُ مجبولون على الغضب والحِلْم (١) معًا فمن غضب وحَلُمَ في نفس الغضب فإن ذلك ليس بمذموم ما لم يخرجه غضبه إلى المكروه من القول والفعل على أن مفارقته في الأحوال كلِّها أحمد.

قال عبد الملك بن مروان (٢): «إذا لم يغضب الرجل لم يَحْلُم؛ لأن الحليم لا يعرف إلا عند الغضب».

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) الحِلْمُ -بالكسر-: الأناة، أما الحُلْمُ -بضم اللام وسكونها-: ما يراه النائم. «مختار الصحاح» مادة «حلم».

<sup>(</sup>٢) هو عبد الملك بن مروان بن الحكم بن أبي العاص بن أُمية، الخليفة الفقيه أبو الوليد الأُموي [[لعل هنا: مات]] سنة (٨٦ هـ). «سير أعلام النبلاء» (٢٤٦/٤)، «شذرات الذهب» (١/ ٩٥).



# ذِكْرُ الزَّجْرِ عَن الطَّمَعِ إلى النَّاسِ

عن سهل بن سعد رَضَّ لَيْهُ عَنْهُ قال: جاء رجل إلى النبي صَلَّ لَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فقال: يا رسول الله، علمني عملًا إذا أنا عملته أحبني الله وأحبني الناس فقال: «ازْهَدْ في الدُّنيا يُحِبَّكَ الناس» (١).

الواجب على العاقل: ترك الطمع إلىٰ الناس كافَّةً بكمال الإياس عنهم إذ الطمع فيما لا يُشَكُّ في وجوده فقر حاضر فكيف بما أنت شاكُّ في وجوده أو عدمه؟

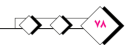
ولقد أحسن الذي يقول:

لأَجْعَلَىنَّ سَبِيلَ اليَاس لي سُبُلًا مَا عِشتُ مِنْكَ وَدَارَ الهِمِّ أُوطانا وَالصَّبْرِ أَجَعَلُهُ عَزْمًا أَنَالُ بِهِ فِي النَّاسِ قُرْبًا وَعِنْدَ اللهِ رِضْوَانا فَالنَّفْسُ قَانِعَةٌ والأرضُ واسِعةٌ والسَّدَّارُ جَامِعَةٌ مَثْني ووحْدَانا

أشرف الغِنَىٰ ترك الطمع إلىٰ الناس؛ إذ لا غنىٰ لذي طمع، وتارك الطمع

<sup>(</sup>۱) رواه المصنف في «الأصل» من طريق عمرو بن خالد -وهو الواسطي-، وخالد هذا قال فيه البخاري: منكر الحديث، وقال أبو حاتم: متروك الحديث ضعيف، وقال أبو داود: ليس بشيء وقال النسائي: ليس بثقة، وقال صالح بن محمد: كان يضع، بل قال ابن حبان نفسه: كان ينفرد عن الثقات بالموضوعات لا يحلّ الاحتجاج بخبره.

بيد أن الألباني حسنه في «الصحيحة» برقم (٩٤٤)، وضعفه شيخنا الوادعي، وللفائدة انظر: رسالة «بذل الجهد في تحقيق حديثي السوق والزهد» بتقديم شيخنا الوادعي.



يجمع به غاية الشرف، فطوبي لمن كان شعارُ قلبِهِ الورع ولم يُعْمِ بَصَرَه الطَّمَعُ.

ومن أحب أن يكون حرًّا فلا يهوى ما ليس له؛ لأن الطمع فقرٌ كما أن اليأس غِنًى، ومن طمع ذلَّ وخضع كما أن من قنع عفَّ واستغنى.

الطمع غُدَّة من قلب المرء له طرفان:

أحدهما: القيد في رجليه.

والآخر: الطَّبَع (١) علىٰ لسانه.

فما دامت الغدَّة قائمة لا تنفكُّ رجلاه ولا ينطق لسانه، فإذا أخرج الطمع من قلبه انفكَّ القيد من رجليه وزال الطَّبَع عن لسانه.

العاقل يجتنب الطمع إلى الأصدقاء فإنَّه مَذَلَّة، ويلزم اليأس عن الأعداء فإنه منجاة وتركه مهلكة.

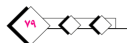
والإياس هو بذر الراحة والعز، كما أن الطمع هو بذر التعب والذل، فكم من طامع تعب وذلَّ ولم ينل بغيته، وكم من آيس استراح وتعزَّز وقد أتاه ما أمَّل وما لم يؤمل.

وأنشدني الأبرش:

يَعْرَىٰ ويغْرِثُ (٢) مَنْ أَمْسَىٰ علىٰ طَمَع مِنَ المَكارِمِ وَهْوَ الطَّاعِمُ الكَاسي

<sup>(</sup>١) أي: الطبع علىٰ اللسان.

<sup>(</sup>Y) أي: يجوع. «مختار الصحاح» مادة «غرث».



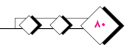
إِنَّ المَطَامِعَ ذلُّ للرِّقَابِ وَلَو أَمْسَىٰ أَخوهَا مكانَ السيِّد الرَّاسِ

عن بدل قال معاوية بن عمار (١) عن أبي جعفر (٢): «اليأس عما في أيدي الناس عزُّ ثم قال: أما سمعت قول حاتم الطائي: إذا مَا عَرَفْتُ السِأسَ أَلفَيْتَهُ الغِنسَىٰ إذا عَرَفَتْهُ السَّفْسُ والطَّمَعُ الفَقْرُ».

\* \* \*

(۱) هو معاوية بن عمار بن أبي معاوية الدُّهني البجلي الكوفي «تهذيب الكمال» (۲۰۲/۲۸)، «من تُكُلِّم فيه وهو موثق أو صالح الحديث» (ص٤٨٨) للذهبي، تحقيق: عبد الله الرحيلي.

<sup>(</sup>٢) هو أبو جعفر الباقر محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب القرشي الهاشمي، مات سنة (١١٨ هـ). «تهذيب الكمال» (٢٦/ ١٣٦).



## ذِكْرُ الحثِّ على مُجَانَبَةِ المَسْأَلَةِ وَكَرَاهِيتِهَا

عن الزبير بن العوام رَضَالِكُ عَنْهُ أَن رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «لأَنْ يَأْخُذَ أَحَدُكُمْ حَبْلًا فَيَأْتِي بِحُزمَةٍ مِن حَطَبٍ (١) فَيَبِيعَهَا خَيْرٌ (٢) لَهُ مِنْ أَنْ يَسْأَلُ النَّاسَ أَعْطَوْهُ أَوْ مَنَعُوهُ ﴾ (٣).

الواجب على العاقل مجانبة المسألة على الأحوال كلِّها ولزوم ترك التعرّض؛ لأن الإفكار في العزم على السؤال يورث المرء مهانة في نفسه ويحطُّهُ رتوةً (٤) عن مرتبته، وترك العزم على الإفكار في السؤال يورث المرء عزَّا في نفسه ويرفعه درجةً عن مرتبته.

قال موسىٰ بن طريف (٥): «إن الحاجة تعرض لي إلىٰ الرجل فيخرج عِزِّي من قلبي قطع الحاجة من ناحيته فيرجع عزي إلىٰ قلبي».

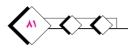
<sup>(</sup>١) في البخاري: «بحزمة الحطب على ظهره».

<sup>(</sup>٢) في البخاري: «فيبيعها فيكفّ الله بها وجهه».

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري برقم (١٤٧١).

<sup>(</sup>٤) الرَّتوة: الخطوة، وهي المراد هنا، وفي حديث معاذ: «أنه يتقدم العلماء يوم القيامة برتوة» أي: برمية سهم، وقيل: بميل، وقيل: مَدَىٰ البصر. انظر: «النهاية» (١/ ٦٣٤).

<sup>(</sup>٥) هو موسىٰ بن طريف الأسدي الكوفي، من الأئمة من ضعفه ومنهم من كَذَّبه. يُنظر: «الكامل» (٨/ ٥٣)، و «ميزان الاعتدال» (٢٠٨/٤).



أنْشَدَ الحسن بن أحمد لعلي بن الجهم:

هِيَ النَّفْسُ مَا حَمَّلْتَهَا تَتَحَمَّلُ ولِلسَّهْرِ أَيَّامٌ تَجُورُ وتَعْدِلُ وَعَاقِبَةُ وَعَاقِبَةُ وأَفْضَلُ أَخِلاقِ الرجالِ التَّفَضُّلُ وَعَاقِبَةُ السَّمَّبْرِ الجَمِيلِ جَمِيلَةٌ وأَفْضَلُ أَخِلاقِ الرجالِ التَّفَضُّلُ فَلا عَارَ إِن ذَالَتْ عَنِ الحُرِّ نِعْمَةٌ وَلَكِنَّ عَارًا أَن يَرُولَ التَّجَمُّلُ فَلا عَارَ إِن ذَالَتْ عَنِ الحُرِّ نِعْمَةٌ وَلَكِنَّ عَارًا أَن يَرُولَ التَّجَمُّلُ

العاقل لا يسأل الناس شيئًا فيردوه ولا يلحِف (١) في المسألة فيحرموه، ويلزم التَّعَفُّف والتكرم ولا يطلب الأمر مدبرًا ولا يتركه مقبلًا؛ لأن فوت الحاجة خير من طلبها إلىٰ غير أهلها.

وإن من يسأل غير المستحق حاجة (٢) حطَّ لنفسه مرتبتين ورفع المسئول فوق قدره.

قال سفيان بن عيينة (٣): «من يسأل نذلًا حاجةً فقد رفعه عن قدره».

أنشدني ابن زنجي البغدادي:

ذُلُّ السُّؤال شَجِّيٰ فِي الحَلْقِ مُعْتَرِضٌ مِنْ دُونِهِ شَرَقٌ (٤) من خَلْفِهِ جَرَض (٥)

<sup>(</sup>١) أي: يلح، يقال: ألْحَفَ في المسألة يلحف إلحافًا إذا ألَحَّ فيها ولزمها. «النهاية» (٢/ ٥٩٠).

<sup>(</sup>٢) قال ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (١/ ١٨٢): «فالعبد لابد له من الرزق وهو محتاج إلىٰ ذلك، إذا طلب رزقه من الله صار عبدًا فقيرًا إليه، وإن طلبه من مخلوق صار عبدًا لذلك المخلوق فقيرًا إليه».

<sup>(</sup>٣) هو سفيان بن عيينة بن ميمون العلامة، الحافظ شيخ الإسلام، أبو محمد الهلالي الكوفي، مات سنة (١٩٨هـ). «تذكرة الحفاظ» (١/ ٢٦٢).

<sup>(</sup>٤) الشَّرَق -بفتحتين-: الشَّجَا والغُصَّة. «مختار الصحاح» مادة «شرق».

<sup>(</sup>٥) الجَرَض -بالتحريك-: الرِّيق يَغَصُّ به، وجَرَضَ بريقه غَصَّ كأنه يبتلعه. «لسان العرب» (١/ ١٩ ٤) مادة «جَرَضَ».



#### مَا مَاءُ كَفِّكَ إِنْ جَادَت وإِنْ بَخِلَتْ مِنْ ماءِ وَجْهِي إِذَا أَفْنَيْتُه عِوَضُ

أعظم المصائب سوءُ الخَلَف والمسألة من الناس.

والهمُّ بالسؤال نصف الهرم فكيف المباشرة بالسؤال؟!

ومن عزَّت عليه نفسه صغُرَت الدنيا في عينيه.

ولا يَنْبُلُ حتىٰ يعفَّ عما في أيدي الناس ويتجاوز عما يكون منهم.

والسؤال من الإخوان مَلال ومن غيرهم ضد النَّوال.

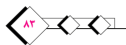
لا يجب للعاقل أن يبذل وجهه لمن يكرم عليه قدره ويعظم عنده خَطَره فكيف بمن يهون عليه ردُّه ولا يكرُم عليه قدره؟

وأبعد اللِّقاء الموت، وأشد منه الحاجة إلىٰ الناس دون السُّؤال، وأشدُّ منه التكلُّف بالسؤال؛ لأن السؤال إذا كان بنجاح الحاجة مقرونًا لم يخلُ من أن يكون فيه ذلُّ، وإذا الحاجة لم تُقْضَ كان فيه ذلَّان موجودان: ذلُّ السؤال وذلُّ الردِّ(۱).

#### \* \* \*

(۱) قال ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (١/ ١٨٢): «ولهذا كانت مسألة المخلوق محرَّمة في الأصل وإنما أُبيحت للضرورة، وفي النهي عنها أحاديث كثيرة في الصحاح والسنن والمسانيد».

قلت: وقد جمع شيخنا الوادعي رَحَمُ أُللَّهُ من ذلك رسالة سماها «ذم المسألة» ودرَّسها طلابه وفي عام (١٤٢٢هـ) فترة علاجه بمكة أهدئ نسخة منها لشيخنا ربيع المدخلي حفظه الله مناولة، فلما أخذها شيخنا ربيع قال: إن هذه الرسالة تعدل عندي كتبك لأنها تمثل منهجنا ودعوتنا، وفي عام (١٤٣٠هـ) سألت شيخنا ربيعًا قائلًا له: ماذا تريدون بقولكم هذا فقال: العفَّة والزهد والورع؛ لأن الأموال مغرية.



# ذِكْرُ الحثِّ على لُزُومِ القَنَاعَةِ

عن ابن عمر رَضَالِيّهُ عَنْهُم قال: أخذ رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم بِمَنْكَبِيَّ وقال: «كُنْ فِي الدُّنْيَا كأنَّكَ غَرِيبٌ أَوْ عَابِرُ سَبِيل» (١).

فقد أمر النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ابن عمر في هذا الخبر أن يكون في الدنيا كأنه غريب وعابر سبيل؛ فكأنه أمره بالقناعة باليسير من الدنيا؛ إذ الغريب وعابر السبيل لا يقصدان في الغَيْبَة الإكثار من الثروة، بل القناعة إليهما أقرب من الإكثار من الدنيا (٢).

(١) رواه البخاري برقم (٦٤١٦)، وفيه: «وكان ابن عمر يقول: إذا أمسيتَ فلا تنتظر الصباح وإذا أصبحت فلا تنتظر المساء، وخذ من صحتك لمرضك ومن حياتك لموتك».

(٢) "فينبغي للمؤمن أن يكون حاله فيها على أحد حالين:

إما أن يكون كأنه غريب مقيم في بلد غربةٍ همُّه التزود للرجوع إلى وطنه.

أو يكون كأنَّه مسافر غير مقيم ألبتة بل هو ليله ونهاره يسير إلى بلد الإقامة.

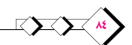
فلهذا أوصى النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ابن عمر أن يكون في الدنيا على أحد حالين:

أحدهما: أن ينزل المؤمن نفسه كأنه غريب في الدنيا يتخيل الإقامة لكن في بلد غربة؛ فهو غير متعلق القلب ببلد الغربة، بل قلبه متعلق بوطنه الذي يرجع إليه، وإنما هو مقيم في الدنيا ليقضي مَرَمَّة جهازه إلىٰ الرجوع إلىٰ وطنه.

قال الفضيل بن عياض: «المؤمن في الدنيا حزين همُّه مَرَمَّة جهازه».

ومن كان في الدنيا كذلك فلا هم له إلا في التزوُّد بما ينفعه عند عودِهِ إلى وطنه، فلا ينافس أهل البلد الذي هو غريب بينهم في عزِّهم ولا يجزع من الذُّلِّ عندهم.

قال الحسن: «المؤمن في الدنيا كالغريب لا يجزع من ذلِّها ولا ينافس في عزِّها، له شأن وللناس شأن».



وأنشدني عليُّ بن محمد البسَّامي:

مِنْ تَمَامِ الْعَيْشِ مَا قَرَّت بِهِ عَيْنُ النِّعْمَةِ أَثْرَىٰ أَوْ أَقَلْ لَلْ عَمْهِ أَثْلَا اللَّعْمَةِ أَثْلَا اللَّعْمَةِ أَثْلَا اللَّعْمَةِ أَثْلَا اللَّعْمَةِ أَثْلَا اللَّهُ عَيْدٌ مِنْ كَثِيرٍ فِي دَغَلْ (١)

مِن أكثر مواهب الله لعباده وأعظمها خطرًا القناعة، وليس شيء أروَحَ للبدن من الرضا بالقضاء والثقة بالقاسم، ولو لم يكن في القناعة خصلة تحمد إلا الراحة وعدم الدخول في مواضع السوء لِطلَبِ الفضل لكان الواجب على العاقل ألا يفارق القناعة على حالةٍ من الأحوال.

قال محمد بن المنكدر (٢): «القناعةُ مالٌ لا يَنْفَد».

وأنشدني محمد بن إسحاق الواسطى:

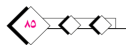
الحَمْدُ اللهِ حَمْدًا دَائِمًا أَبَدًا اللهِ عَمْدًا دَائِمًا أَبَدًا اللهِ عَمْدَ اللهِ عَمْدُ اللهِ عَمْد اللهِ الله

العاقل يعلم أن الإنسان لم يوضع على قدر الأخطاء، وأن من عُدِمَ القناعة

الحال الثاني: أن ينزل المؤمن نفسه في الدنيا كأنه مسافر غير مقيم ألبتة وإنما هو سائر في قطع منازل السفر حتى ينتهي به السفر إلى آخره وهو الموت، ومن كانت هذه حاله في الدنيا فَهمَّتُه تحصيل الزاد للسفر وليس له هِمَّةٌ في الاستكثار من متاع الدنيا...». انتهى من «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٣٧٨-٣٧٩ و ٣٨١).

<sup>(</sup>١) الدُّغل -بفتحتين-: الفساد. «مختار الصحاح» مادة «دغل».

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن المنكدر بن عبد الله بن الهُدَيْر المدني ثقة فاضل. «تقريب التهذيب» ترجمة برقم (٦٣٦٧)، ط دار العاصمة.



لم يزدْه المالُ غنَّىٰ، فَتَمَكُّن المرء بالمال القليل مع قِلَّةِ الهمِّ أهنأ من الكثير ذي التبعة.

والعاقل ينتقم من الحرص بالقنوع كما ينتصر من العدو بالقصاص؛ لأن السَّبب المانعَ رِزْقَ العاقل هو السببُ الجالبُ رِزْقَ الجاهل.

وأنشد رجل من خزاعة:

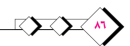
رأَيْتُ الغنَىٰ والفَقْرَ حَظَّينِ قُسِّمَا فَيُحْرَمُ مُحْتَالٌ وذو العيِّ كاسِبْ فيحْرَمُ مُحْتَالٌ وذو العيِّ كاسِبْ فهاذا مُلِحَّ دَائِبٌ غيرُ رابح وَهَاذَا مُرِيحٌ رَابِحٌ غَيْرُ دائِبْ

القناعة تكون بالقلب فمن غنِي قلبه غنيت يداه، ومن افتقر قلبه لم ينفعه غناه.

ومن قنع لم يتسخَّط وعاش آمنًا مطمئنًا ومن لم يقنع لم يكن له في الفوائت نهاية لرغبته.

والجدُّ والحرمان كأنهما يصطرعان بين العباد.

\* \* \*



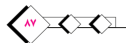
### ذِكْرُ الحَثِّ على لُزُومِ التَّوَكُّلِ على مَنْ ضَمنَ الأرْزَاق

عن عبد الله بن عمرو بن العاص رَخِوَالِللهُ قال: سمعت رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَخْلُقَ السَّمواتِ والأرضَ بخمسمائةِ سَنَة »(١).

الواجب على العاقل لزوم التوكُّل على من تكفَّلَ بالأرزاق؛ إذ التوكُّل هو نظام الإيمان وقرين التوحيد، وهو السبب المؤدِّي إلىٰ نفي الفقر ووجود الراحة، وما توكَّلَ أحد على الله جلَّ وعلا من صحة قلبه حتىٰ كان الله جلَّ وعلا بما تضمَّن من الكفالة أو ثق عنده بما حوته يده إلا لم يَكِلْه الله إلىٰ عباده وآتاه رزقه من حيث لم يحتسب.

<sup>(</sup>١) رواه المصنف في «الأصل» من طريق زكريا بن يحيى الساجي: أنبأنا أبو الربيع الزهراني حدثنا المقرئ حدثنا حَيْوةُ بن شريح وابن لَهِيعَة قالا: حدثنا أبو هانئ الخولاني قال: سمعت أبا عبد الرحمن الحُبُلي يقول: سمعت عبد الله بن عمرو يقول: سمعت النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يقول... وذكره.

وهو حديث رجاله ثقات سوى ابن لهيعة، ولكنه مُتابَع بيد أن قوله: «بخمسمائة سنة» خطأ وصوابه: «بخمسين ألف سنة» كما رواه ابن حبان نفسه في «صحيحه» برقم (٦١٣٨) من طريق زكريا الساجي به بلفظ: «خمسين ألف سنة»، وكذلك رواه أحمد (٢/ ١٦٩) من طريق عبد الله ابن يزيد المقرئ عن حيوة وابن لهيعة به، إلا أنه لم يذكر اسم ابن لهيعة لكنه ذكر أن الساجي زاد مع حيوة آخر، بل الحديث عند مسلم في «صحيحه» برقم لكنه ذكر أن الساجي زاد مع حيوة آخر، بل الحديث عند مسلم في «صحيحه» برقم (٢٦٥٣)، من طريق ابن وهب عن أبي هانئ الخولاني به بلفظ: «خمسين ألف سنة».



قال أبو الدرداء رَضَالِتُهُ عَنْهُ: «إن الرزق ليطلب العبد كما يطلبه».

أنشدني عبد العزيز بن سليمان الأبرش:

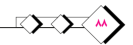
لَوْ كَانَ فِي صَخْرَةٍ فِي البَحْرِ رَاسِيَةٍ صَمْاءَ مَلْمومَةٍ ملسٍ حَوَاليها رِزقٌ لِعَبْسِدٍ بَسرَاهُ اللهُ لانْفَلَقَست حَتَى تودِّي إليه كلَّ ما فيها رِزقٌ لِعَبْسِدٍ بَسرَاهُ اللهُ لانْفَلَقَست حَتَى تودِّي إليه كلَّ ما فيها أَوْ كَانَ بَيْنَ طباقِ السَّبْع مَطْلَبُه يَوْمًا لَسسَهَّلَ فِي المَرْقَى مَرَاقِيها حَتَى يَنَالَ الذِي فِي اللَّوَحِ خُطَّ له إِنْ هِي أَتَتْهُ وإلا فَهْوَ آتِيْهَا

الواجب على العاقل أن يعلم أن السبب الذي يُدْرِكُ به العاجزُ حاجتَه هو الذي يحول بين الحازم وبين مصادفته؛ فلا يجب أن يحزن العاقل لما يهوى وليس بكائن ولا لِمَا يهوى وهو لا محالة كائن، فما كان من هذه الدنيا أتى المرء من غير تعب فيه، وما كان عليه لم يدفعه بقوته، ولا يُدْرِك بالطلب المحرومُ كما لا يُحْرم بالقعود المرزوقُ.

التَّوكُّلُ: هو قطع القلب عن العلائق برفض الخلائق وإضافته بالافتقار إلىٰ محوِّل الأحوال.

وقد يكون المرء موسرًا في ذات الدنيا وهو متوكل صادق في توكله إذا كان العدم والوجود عنده سِيَّان لا فرق عنده بينهما يشكر عند الوجود ويرضى عند العدم.

وقد يكون المرء لا يملك شيئًا من الدنيا بحيلة من الحيل وهو غير متوكل



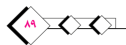
إذا كان الوجود أحبَّ إليه من العدم فلا هو في العدم يرضى حالته ولا عند الوجود یشکر مرتبته (۱<sup>)</sup>.

وأنشدني الكُرَيْزي:

وفَضْلِ عُقولٍ نِلْتُ أَعْلَىٰ المَرَاتِبِ وَلَكِنَّمَا الأَرْزَاقُ حَطٌّ وقِهُمَّةٌ بِمِلْكِ مليكٍ لا بِحيلةٍ طَالِبِ

فلو كَانَتِ اللُّانْيَا تُنَالُ بِفطنةٍ

<sup>(</sup>١) وحقيقة التوكل: هو اعتماد القلب علىٰ الله وحده مع الأخذ بالأسباب، وأما من عطل السبب وزعم أنه متوكل فهو مغرور مخدوع متمنِّ، كمن عَطَّل النكاح والتسرِّي وتوكل في حصول الولد، وعطل الحرث والبذر وتوكل في حصول الزرع، وعطل الأكل والشرب وتوكل في حصول الشبع والري. انظر: «الفوائد» (ص٢٢٥) و«الروح» (ص٢٥٤) كلاهما لابن القيم.



## ذِكْرُ الْحِثِّ على لُزُومِ الرِّضَا بَالشَّدَائِد والصَّبْر عَلَيْهَا

عن ابن عباس رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أَوَّلُ مَا خَلَقَ اللهُ القَلَمُ ثُمَّ أَمَرَهُ فَكَتَبَ مَا يَكُونُ إلى يَوم القيامةِ»(١).

الواجب على العاقل أن يوقن أن الأشياء كُلَّها قد فُرغ منها، فمنها ما هو كائن لا محالة وما لا يكون فلا حيلة للخلق في تكوينه فإن دَفَعَه الوقت إلىٰ حال شدَّة يجب أن يَتَّزر بإزار له طرفان:

أحدهما: الصبر.

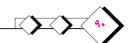
والآخر: الرضا.

ليستوفي كمال الأجرِ لفعله ذلك، فكم من شدَّة قد صَعُبت وتعذر زوالها على العَالَم بأسره ثم فرج عنها السهل في أقل من لحظة.

أنشدني المنتصر بن بلال الأنصاري:

عَسَىٰ فَرَجٌ يِاْتِي بِهِ اللهُ إِنَّهُ لَهُ كِلَّ يَوْمِ فِي خَلِيْقَتِهِ أَمْرُ عَسَىٰ فَرَجٌ مِا مَمَا أَلَحَ بِهِ العُسْرُ عَسَىٰ مَا تَرِى أَلَا يَدُومَ وأَن تَرَىٰ لَه فَرَجًا مَمَّا أَلَحَ بِهِ العُسْرُ إِذَا اللهُ اَنَّ العُسْرَ يَتْبَعُهُ اليُسْرُ إِذَا اللهُ اَنَّ العُسْرَ يَتْبَعُهُ اليُسْرُ

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه ابن أبي عاصم في «السنة» برقم (۱۰۸) وأبو يعلىٰ برقم (۲۳۲۹)، والبيهقي في «السنن الكبرىٰ» (۹/۳) وغيرهم، وصححه الألباني في «الصحيحة» برقم (۱۳۳).



يجب على العاقل إذا كان مبتدئًا أن يلزم عند ورود الشدَّة عليه سلوك الصبر، فإذا تمكن منه حينئذِ يرتقي من درجة الصبر إلى درجة الرضا، فإن لم يرزق صبْرًا فليلزم التصبُّر لأنه أول مراتب الرضا، ولو كان الصبر من الرجال لكان رجلًا كريمًا إذ هو بذر الخير وأساس الطاعات.

الصبر جماع الأمر ونظام الحزم ودعامة العقل وبذر الخير وحيلة من لا حيلة له.

وأول درجته الاهتمام، ثم التيقُّظ، ثم التثبُّت، ثم التصبُّر، ثم الصبر، ثم الرضا وهو النهاية في الحالات.

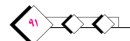
قال ميمون بن مهران (١): «ما نال عبد شيئًا من جسيم الخير من نبيًّ أو غيره إلا بالصبر».

أنشد الغلابي:

إنّي رَأَيْتُ الخَيْرَ فِي الصَّبْرِ مُسْرِعًا وحَسْبُكَ مِنَ صَبْرٍ تَحُوزُ بِهِ أَجْرَا عَلَيْكَ بِتَقْوَىٰ اللهِ فِي كُلِّ حَالَةٍ فَإنَّكَ إِنْ تَفْعَلْ تَصِيبُ بِهِ أَجْرَا اللهِ فِي كُلِّ حَالَةٍ فَإنَّكَ إِنْ تَفْعَلْ تَصِيبُ بِهِ أَجْرَا الصبر على ضروب ثلاثة:

فالصبر عن المعاصي، والصبر على الطاعات، والصبر عند الشدائد والمصيبات، فأفضلها الصبر عن المعاصى.

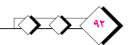
<sup>(</sup>۱) هو ميمون بن مهران الإمام القدوة أبو أيوب الدقي عالم أهل الجزيرة مات سنة (۱۱۷هـ) «تذكرة الحفاظ» (۱/۸).



فالعاقل يدبر أحواله بالتثبُّت عند الأحوال الثلاثة التي ذكرناها بلزوم الصبر على المراتب التي وصفناها قبلُ؛ حتى يرتقي به إلىٰ درجة الرضا عن الله جلَّ وعلا في حال العسر واليسر معًا، أسأل الله الوصول إلىٰ تلك الدرجة بِمَنِّه (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر: «عدة الصابرين» (ص٢٦-٢٧)، و «الفوائد» (ص ١١٧) كلاهما لابن القيم.



# ذِكْرُ الحَثِّ على العَفْوِ عَنِ الجَاني

عن أبي هريرة رَضِيَالِيَّهُ عَنْهُ قال: أتىٰ رجل فقال: يا رسول الله، إن لي قرابة أصِلُهم ويقطعوني، ويسيئون إليَّ وأُحسن إليهم، ويجهلون عليَّ وأحلم عنهم، فقال رسول الله صَلَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَالِمَّ: «لَئِنْ كَانَ كَمَا تَقُولُ فَكَأَنَّمَا تُسِفُّهُمُ المَلَّ (١)، وَلا يَزَالُ مِنَ اللهِ مَعَكَ ظَهيرٌ (٢) ما زِلْتَ عَلَىٰ ذَلِكَ» (٣).

الواجب على العاقل توطين النفس على لزوم العفو عن الناس كافة وترك الخروج لمجازاة الإساءة؛ إذ لا سبب لتسكين الإساءة أحسن من الإحسان، ولا سبب لنماء الإساءة وتهييجها أشدُّ من الاستعمال بمثلها.

ولقد أنشدني منصور بن محمد الكريزي:

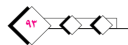
سَأُلْزِمُ نَفْسِي الصَّفْحَ عَن كلِّ مُذْنِبٍ فَمَا النَّاسُ إلَّا وَاحِدُ مِنْ ثَلَاثَةٍ فَمَا النَّالِي فَوْقِي فَاعُرِفُ فَنْ ثَلَاثَة فأمَّا الَّذِي فَوْقِي فَاعُرِفُ فَنْ فَنْ كَالَ مُنْتُ عَنْ وأمَّا الَّذِي دُونِ فَإِنْ قَالَ صُنْتُ عَنْ وأمَّا الَّذِي مِثْلِي فَإِنْ قَالَ صُنْتُ عَنْ وأمَّا الَّذِي مِثْلِي فَإِنْ وَلَا أَوْ هَفَا

وإنْ كَثُرَتْ مِنْهُ إلى الجَرائِمُ شَرِيفٌ ومَشْلُ مُقَاوِمُ شَرِيفٌ ومَشْلُ مُقَاوِمُ وأَتُبَعُ فِيهِ الحَقَّ والحَقُّ لازِمُ وأَتُبَعُ فِيهِ الحَقَّ والحَقُّ لازِمُ إجَابَتِهِ عِرْضي وإنْ لامَ لائِحمُ تَفَضَّلْتُ إِنَّ الحِلْمَ للفَضْل حَاكِمُ تَفَضَّلْتُ إِنَّ الحِلْمَ للفَضْل حَاكِمُ

<sup>(</sup>١) الملُّ: هو الرماد الحار. «مختار الصحاح» مادة «ملل».

<sup>(</sup>٢) الظهير: المعين. «مختار الصحاح» مادة «ظهر».

<sup>(</sup>٣) الحديث رواه مسلم برقم (٢٥٥٨).



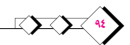
من أراد الثواب الجزيل واسترهان الوُدِّ الأصيل وتوقع الذكر الجميل فليتحمل من ورود يثقل الرَّدَى، ويتجرَّع مرارة مخالفة الهوى باستعمال السنة التي ذكرناها في الصلة عند القطع، والإعطاء عند المنع، والحلم عند الجهل، والعفو عند الظلم؛ لأنه من أفضل أخلاق أهل الدين والدنيا.

الواجب على العاقل لزوم الصفح عند ورود الإساءة عليه من العَالَمِ بأسرهم رجاء عفو الله جلَّ وعلا عن جناياته التي ارتكبها في سالف أيامه؛ لأن صاحب الصفح إنما يتكلف الصفح بإيثاره الجزاء، وصاحب العقاب وإن انتقم كان إلىٰ الندم أقرب، فأما من له أخٌ يَودُّه فإنه يحتمل عنه الدهر كُلَّهُ زلاتِه.

أنشدني علي بن محمد البسامي:

إِذَا لَـمْ تُجَـاوِز عَـنْ أَخِ لَـكَ عَثْرةً فَلَـشْتَ غَـدًا عَـنْ عَثْرَتي مُتَجَـاوِزَا وكَيْـفَ يُرَجِّيكُ البَعِيكُ لِنَفْعِـهِ إِذَا كَـانَ عَـنْ مَـوْ لَاكَ بِـرُّكُ عَـاجِزا

أغنىٰ الناس عن الحقد من عَظُمَ عن المجازاة، وأجلُّ الناس مرتبةً من صدَّ الجهلَ بالحلم، وما الفضل إلا لمن يحسن إلىٰ من أساء إليه، فأما مجازاة الإحسان إحسانًا فهو المساواة في الأخلاق، فلربما استعملها البهائم في الأوقات، ولو لم يكن في الصفح وترك الإساءة خصلة تحمد إلا راحة النفس ووداع القلب لكان الواجب على العاقل ألَّا يكدِّر وقته بالدخول في أخلاق البهائم بالمجازاة عن الإساءة إساءة، ومن جازئ بالإساءة إساءة فهو المسىء وإن لم يكن بادئًا.



# ذِكْرُ صِفَةِ الكَرِيمِ وَاللَّئِيمِ

عن أبي هريرة رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ قال: قيل: يا رسول الله، أيُّ الناس أكرم؟ قال: «أَكْرَمُهُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقَاهُمْ» قالوا: ليس عن هذا نسألُك؟ قال: «فَعَن مَعَادِنِ العَرَبِ تَسْأَلُونني؟» قالوا: نعم قال: «خِيَارُكُمْ في الجَاهِلِيَّةِ خِيارُكُم فِي الإسْلَامِ إذا فَقُهُوا»(١).

أكرم الناس من اتَّقىٰ الله والكريم التقي.

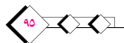
والتقوى: هي العزم على إتيان المأمورات والانزجار عن جميع المزجورات، فمن صح عزمه على هاتين الخصلتين فهو التقيُّ الذي يستحقُّ اسم الكرم، ومن تعرَّىٰ عن استعمالهما أو أحدهما أو شعبة من شعبهما فقد نقص من كرمه مثله.

قال زيد بن ثابت رَضَالِللَهُ عَنْهُ: «ثلاث خصال لا تجتمع إلا في كريم: حسنُ المحضر، واحتمالُ الزَّلَة، وقلَّةُ الملالة».

وأنشدني ابن زنجي البغدادي:

رَأَيْتُ الحَقَّ يَعْرِفُ أَللَّ لِيمُ لِصَاحِبِهِ ويُنكِرُهُ اللَّئِيمُ لِصَاحِبِهِ ويُنكِرُهُ اللَّئِيمُ إِذَا كَانَ الفَتَىٰ حَسَنًا كَرِيمًا فَكُلُّ فِعَالِهِ حَسَنٌ كَرِيمُ

<sup>(</sup>١) الحديث رواه البخاري برقم (٣٣٨٣)، ومسلم برقم (٢٣٧٨). وفيه زيادة «فيوسف نبي الله ابن نبي الله ابن نبي الله ابن نبي الله ابن الله ابن الله ابن نبي الله ابن نبي الله ابن نبي الله ابن نبي الله الله ».



#### وإِنْ أَلْفَيْتُ لَهُ سَدِمِجًا لئِيمًا فَكُلُّ فِعَالِهِ سَدِمِجٌ (١) لَئِيمً

الكريم لا يكون حقودًا ولا حسودًا ولا شامتًا ولا باغيًا ولا ساهيًا ولا لاهيًا ولا لاهيًا ولا فاجرًا ولا فخورًا ولا كاذبًا ولا ملولًا، ولا يقطع إلْفَه، ولا يؤذي إخوانه، ولا يضيع الحِفَاظَ، ولا يَجْفُو في الوداد، يعطي من لا يرجو، ويؤمِّن من لا يخاف، ويعفو عن قدرة، ويصل عن قطيعة.

الكريم يلين إذا استُعطِف، واللئيم يقسو إذا أُلطِف، والكريم يُجِلُّ الكرام ولا يهين اللئام، ولا يؤذي العاقل، ولا يمازح الأحمق، ولا يعاشر الفاجر مؤثرًا إخوانه على نفسه، باذلًا لهم ما ملك، إذا اطلع على رغبةٍ من أخ لم يدع مكافأتها وإذا عُرِفَت منه مودَّة لم ينظر في قلق العداوة، وإذا أعطاه من نفسه الإخاء لم يقطعه بشيءٍ من الأشياء.

الكريم محمود الأثر في الدنيا، مرضيُّ العمل في العقبىٰ، يُحبُّه القريب والقاصي ويألفه المتسخِّط والراضى، يفارقه الأعداء واللئام ويصحبه العقلاء والكرام.

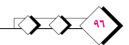
وما رأيت شيئًا أكثر عملًا في نقص كرم الكريم من الفقر سواء كان ذلك بالقلب أو بالموجود.

ولقد أنشدني المنتصر بن بلال الأنصاري:

لعَمْرُك إِنَّ المَالَ قَدْ يَجْعَلُ الفَتَىٰ نَسِيًّا وإِنْ الفَقْرَ بِالمَرَءِ قَدْ يُرْدِي وَلا وَضَعَ النَّفْسَ الكَرِيمَةَ كَالفَقْرِ

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) أي: قبيح. سَمُج الشيء -بالضم- سماجة فهو سمج؛ أي: قَبُح فهو قبيح. «النهاية» (۱/ ۱۸).



# ذِكْرُ الزَّجْرِ عَن قَبُولِ قَوْلِ الوُشَاةِ

عن أبي وائل عن حذيفة رَضِيَالِللهُ عَنْهُ: أنه بلغه أن رجلًا يَنِمُّ الحديث فقال حذيفة: سمعت رسول الله صَلَّالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يقول: «لا يَدْخُلُ الجَنَّةَ نَمَّامٌ»(١).

الواجب على الناس كافة مجانبة الإفكار في السبب الذي يؤدي إلى البغضاء والمشاحنة بين الناس والسعي فيما يفرِّق جمعهم ويشتت شملهم، والعاقل لا يخوض في الإفكار فيما ذكرنا ولا يقبل سعاية الواشي بحيلة من الحيل؛ لعلمه بما يركب الواشي من الإثم في العقبى بفعله ذلك.

وأنشدني الكريزي:

مَنْ نَمَّ فِي النَاسِ لَمْ تُؤْمَنْ عَقَارِبُه عَلَىٰ الصَّدِيقِ وَلَمْ تُوْمَنْ أَفَاعِيهِ كَالسَّيْلِ بِاللَّيلِ لِا يَدْرِي بِهِ أَحَدُ مِنْ أَيْنَ جَاءَ ولا مِنْ أَيْنَ يَأْتِيهِ فَالْوَيْلُ لِلْعَهْدِ مِنْ هُ كَيْفَ يَنْقُضُهُ والْوَيْلُ لِلْعُهْدِ مِنْ هُ كَيْفَ يَنْقُضُهُ والْوَيْلُ لِلْعُودِ مِنْهُ كَيْفَ يَنْقُضُهُ والْوَيْلُ لِلْعُودِ مِنْهُ كَيْفَ يَنْقُضُهُ

الواجب على العاقل لزوم الإغضاء عمّا ينقل الوشاة، وصرف جميعها إلى الإحسان، وترك الخروج إلى ما لا يليق بأهل العقل مع ترك الإفكار فيما يزري بالعقل؛ لأن من وشَىٰ بالشيء إلىٰ إنسان بعينه يكون قصده إلىٰ المخبر أكثر من قصده إلىٰ المخبر به لمشافهته إياه بالشيء بالذي يشق عليه علمه وسماعه.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري برقم (٢٠٥٦)، ومسلم برقم (١٠١) واللفظ له.



قال حماد بن سلمة (١): «باع رجل من رجل غلامًا له فقال: أبرأ إليك من النميمة فاشتراه علىٰ ذلك فجاء إلىٰ مولاته فقال: إن زوجك ليس يحبك وهو يتسرى (٢) عليك ويتزوج أفتريدين أن يعطف عليك؟ قالت: نعم. قال: خذي موسىٰ فاحلقي به شعراتٍ من باطن لحيته وبخِّريه بها وجاء إلىٰ الرجل فقال: إن امرأتك تبغي (٣) وتصادق وهي قاتلتك أفتريد أن يبين لك ذلك؟ قال: نعم. قال: تناوم لها، قال: فتناوم لها فجاءت بموسىٰ (٤) لتحلق الشعر فأخذها فقتلها فأخذه أولياؤها فقتلوه».

هذا وأمثاله من ثمرة النميمة؛ لأنها تهتك الأستار وتفشي الأسرار وتورث الضغائن وترفع المودَّة وتجدِّد العداوة وتبدِّد الجماعة وتهيج الحقد وتزيد الصَّدَّ؛ فمن وُشيَ إليه عن أخ كان الواجب عليه معاتبته على الهفوة إن كانت، وقبول العذر إذا اعتذر، وترك الإكثار من العتب، مع توطين النفس على الشكر عند الحفاظ، وعلى الصبر عند الضياع، وعلى المعاتبة عند الإساءة (٥).

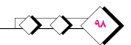
<sup>(</sup>۱) هو حماد بن سلمة بن دينار الإمام الحافظ شيخ الإسلام أبو سلمة الدبعي مولاهم البصري البطائني النحوي المحدِّث قال الإمام أحمد: «إذا رأيت الرجل ينالُ حماد بن سلمة فاتهمه علىٰ الإسلام»، مات سنة (١٦٧هـ). «تذكرة الحفاظ» (٢٠٢/١).

<sup>(</sup>٢) أي: يشتري الجواري.

<sup>(</sup>٣) يقال: بغت المرأة تبغى بغاء -بالكسر - إذا زنت. «النهاية» (١/ ٩٤١).

<sup>(</sup>٤) الموسىٰ من آلة الحديد التي يحلق بها «لسان العرب» (٦/ ١١٠) مادة: «موس».

<sup>(</sup>٥) قال الحافظ في «فتح الباري» (١٠/ ٥٨١): «قال الغزالي ما ملخصه: ينبغي لمن حُمِلَت إليه نميمة ألا يصدق من نمَّ له ولا يظن بمن نمَّ عنه ما نقل عنه، ولا يبحث عن تحقيق ما ذكر له، وأن ينهاه ويقبح له فعله، وأن يبغضه إن لم ينزجر، وألا يرضىٰ لنفسه ما نهىٰ النمام عنه فينم هو علىٰ النمام فيصير نمامًا.



وأنشدني علي بن محمد البسامي:

أُعَاتِبُ إِخْوانِي وأُبْقِي عَلَيْهِمُ وَأَغْفِرُ ذَنْبَ المَرْءِ إِنْ زَلَّ زَلَّ زَلَّ وَلَّـةً وأَجْزَعُ مِنْ لوم الحَلِيم وَعَذْلِهِ

ولَسْتُ لَهُمْ بَعْدَ العِتَسَابِ بِقَسَاطِعِ إِذَا مَسَا أَتَاهَسَا كَارِهًسَا غَيْسرَ طَسائِعِ وَمَا أَنَا مِنْ جَهْلِ الجَهُولِ بجَسازِعِ

\* \* \*

قال النووي: وهذا كله إذا لم يكن في النقل مصلحة شرعية وإلا فهي مستحبة أو واجبة، كمن اطلع من شخص أنه يريد أن يؤذي شخصًا ظلمًا فحذره منه، وكذا من أخبر الإمام أو من له ولاية بسيرة نائبه مثلًا فلا مانع من ذلك.

وقال الغزالي ما ملخصه: النميمة في الأصل: نقل القول إلى المقول فيه ولا اختصاص لها بذلك، بل ضابطها: كشف ما يكره كشفه سواء كرهه المنقول عنه أو المنقول إليه أو غيرهما، وسواء كان المنقول قولًا أم فعلًا، وسواء كان عيبًا أم لا، حتى لو رأى شخصًا يخفى ماله فأفشى كان نميمة.

واختلف في الغيبة والنميمة هل هما متغايرتان أو متَّحدتان والراجح التغاير، وأن بينهما عمومًا وخصوصًا وجهيًّا؛ وذلك لأن النميمة نقل حال الشخص لغيره على جهة الإفساد بغير رضاه، سواء كان بعلمه أم بغير علمه، والغيبة ذكره في غيبته بما لا يُرْضِيْه؛ فامتازت النميمة بقصد الإفساد ولا يشترط ذلك في الغيبة، وامتازت الغيبة لكونها في غيبة المَقُول فيه واشتركتا فيما عدا ذلك. ومن العلماء من يشترط في الغيبة أن يكون المقول فيه غائبًا، والله أعلم.



### ذِكْرُ اسْتِحْبَابِ قَبُِولِ الاعتِدَارِ مِن الْمُعْتَذِرِ

عن جودان قال: قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنِ اعْتَذَرَ إلى أَخِيهِ فَلَمْ يَقْبَلْ كانَ عليهِ مثلُ خَطِيئةِ صَاحِبِ مَكْسِ» (١)

الواجب على العاقل إذا اعتذر إليه أخوه لجُرْمٍ مضى أو لتقصير سبق أنْ يقبل عذره ويجعله كمن لم يذنب؛ لأن من تُنُصِّلَ إليه فلم يقبل أخاف ألا يَرِدَ الحوض على المصطفى صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ (٢)، ومن فَرَطَ منه تقصير في سبب من الأسباب يجب عليه الاعتذار من تقصيره لأخيه.

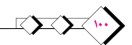
(١) الحديث رواه المصنف في «الأصل» من طريق ابن جريج عن العباس بن عبد الرحمن بن مينا عن جودان به.

وهو حديث ضعيف؛ لأن ابن جريج مدلس وقد عنعن، ولهذا قال المصنف في «الأصل» بعد ذكره هذا الحديث: «أنا خائف أن يكون ابن جريج رحمة الله ورضوانه عليه دلس هذا الخبر، فإن كان سمعه من العباس بن عبد الرحمن فهو حديث حسن غريب». اهـ.

وكذلك جودان هذا ليست له صحبة فقد قال البوصيري في «الزوائد»: «رجاله ثقات إلا أنه مرسل»، قال أبو حاتم: «جودان هذا ليست له صحبة وهو مجهول». اهـ.

وعلىٰ هذا فهو حديث ضعيف لجهالة راويه وإرساله إياه وعنعنة ابن جريج.

(۲) يشير إلى ما رواه الطبراني في «الأوسط» (۱/ ٤٠٦)، برقم (۱۰۳۳) من حديث جابر مرفوعًا بلفظ: «من اعتُذِرَ إليه فلم يقبل لم يرد عليَّ الحوض». قال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (۸/ ۸۸): «وفيه علي بن قتبة الرفاعي وهو ضعيف».



ولقد أنشدني محمد بن عبد الله بن زنجي البغدادي:

إِذَا اعْتَلْرَ السَّدِيقُ إِلَيْكَ يَوْمًا مِلْ التَّقْصِيرِ عُلْدَرَ أَخِ مُقِلِّ إِذَا اعْتَلْ عُلْرَ السَّفْحَ شِلِمَةُ كُلِّ حُلِّ فَلِإِنَّ السَّفْحَ شِلِمَةُ كُلِّ حُلِّ فَلِإِنَّ السَّفْحَ شِلِمَةُ كُلِّ حُلِّ

لا يجب للمرء أن يعتذر بحيلة إلى من لا يحب أن يجد له عذرًا، ولا يجب أن يكثر من الاعتذار إلى أخيه؛ فإن الإكثار من الاعتذار هو السبب المؤدي إلى التهمة.

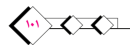
وإني لأستحب الإقلال من الاعتذار علىٰ الأحوال كلِّها؛ لعلمي أن المعاذير يعتريها الكذب، وقلما رأيت أحدًا اعتذر إلا شابَ(١) اعتذاره بالكذب.

ومن اعترف بالزلَّة استحق الصفح عنها؛ لأنَّ ذُلَّ الاعتذار عن الزلَّة يوجب تسكين الغضب عنها، والمعتذر إذا كان مُحِقًّا خضع في قوله وذلَّ في فعله.

الاعتذار يُذْهِبُ الهموم ويجلي الأحزان ويدفع الحقد ويذهب الصد، والإقلال منه تستغرق فيه الجنايات العظيمة والذنوب الكثيرة، والإكثار منه يؤدِّي إلىٰ الاتهام وسوء الرأي؛ فلو لم يكن في اعتذار المرء إلىٰ أخيه خصلةٌ تُحمَد إلا نفي العجب عن النفس في الحال لكان الواجب علىٰ العاقل ألا يفارقه الاعتذار عن كلِّ زلة.

«قدم عبد الرحمن بن عَنْبَسَة بن سعيد إلى مَعْنِ بن زائدة باليمن وكانت بينهما عداوة فلما رآه قال له: يا عبد الرحمن بأي وجه أتيتني؟ ولأي خير أمَّلتني؟

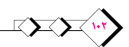
<sup>(</sup>١) أي: خلط.



قال: أصلح الله الأمير اسمع مِنِّي حتى أنشدك بيتين قالهما نُصَيبٌ في عبد العزيز ابن مروان. قال: وما هما؟ فأنشده:

لَو كَانَ فَوقَ الأرضِ حيُّ فِعَالُه كَفِعْلِكَ أَوْ لِلْفِعْلِ مِنْكَ مُقَارِبُ لَوَ كَانَ فَوقَ الأرضِ حيُّ فِعَالُه كَفِعْلِكَ أَوْ لِلْفِعْلِ مِنْكَ مُقَارِبُ لَقُلْتُ لَدَّهُ هَلَا أُولِكِنْ تَعَلَّذَرَتْ سِوَاكَ على المُسْتَعْتِبِينَ الملَاهِبُ لَقُلْتُ لَلهُ المُسْتَعْتِبِينَ الملَاهِبُ فَقَالَ: أقم فإني لا أواخذك فيما مضى ولا أُعَنِّفُكَ فيما بقى».

\* \* \*



# ذِكْرُ الحثِّ على لُزُومِ كِتْمَانِ السِّرِّ

عن أبي هريرة رَضَّالِللَّهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «اسْتَعِينُوا عَلَىٰ الحَوَائِج بِكِتْمَانِ السِّرِّ فإنَّ لِكُلِّ نعمةٍ حاسدًا» (١).

الواجب على من سلك سبيل ذوي الحجا لزوم ما انطوى عليه الضمير بتركه إبداء والمكنون فيه لا إلى ثقة ولا إلى غيره؛ فإن الدهر لابد من أن يضرب ضرباته فيوقع ضد الوصل بينهما بحالة من الأحوال؛ فيخرجه وجود ضد ما انطوى عليه قديمًا من وفائه إلى صحة الخروج بالكلية إلى جفائه بإبداء مكتوماته والكشف عن مخباته.

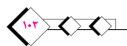
قال عمرو بن العاص رَضَالِكُ عَنْهُ: «عجبت من الرجل يَفِرُّ من القدر وهو مواقعه، ومن الرجل يرئ القَذاة في عين أخيه ويدع الجذع في عينه، ومن الرجل يخرج الضِّغن (٢) من موضع ويدع الضِّغن في نفسه، وما ندمت على أمرٍ قط فَلُمت نفسي علىٰ تندُّمي عليه، وما وضعت سِرِّي عند أحدٍ فلمته علىٰ أن يفشيه كيف ألومه وقد ضقتُ به؟!».

وأنشدني عبد العزيز بن سلمان:

إِذَا ضَاقَ صَدْرُ المَرْءِ عَنْ بَعْضِ سِرِّه فَأَلْقَاهُ فِي صَدْرِي فَصَدْرِي أَضْيَقُ

<sup>(</sup>١) الحديث حسن، وانظر شواهده في «الصحيحة» برقم (١٤٥٣).

<sup>(</sup>٢) الضِّغْن والضغينة: الحقد. «مختار الصحاح» مادة «ضغن».



### ومَنْ لامَنِي فِي أَنْ أُضَيِّعَ سِرَّهُ وَضَيَّعَهُ قَبْلِي فَذُو السِّرِّ أَخْرَقُ (١)

من حصَّن بالكتمان سره تم له تدبيره وكان له الظفر بما يريد في السلامة من العيب والضرر، وإن أخطأه التمكُّن والظفر.

والحازم يجعل سره في وعاءٍ ويكتمه عن كل مستودعٍ فإن اضطره الأمر وغلبه أودعه العاقل الناصح له، لأن السِّرَّ أمانة وإفشاؤه خيانة والقلب له وعاؤه؛ فمن الأوعية ما يضيق بما يودع، ومنها ما يتسع لما اسْتُودع.

وأنشدني الكريزي:

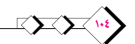
اجْعَلْ لِسِرِّكَ مِنْ فُوادِكَ مَنْزِلًا لا يَسْتَطِيعُ لَهُ اللِّسانُ دُخُولًا إِنَّ اللِّسَانَ دُخُولًا إِنَّ اللِّسَانَ إِذَا اسْتَطَاعَ إِلَى الَّذِي كَتَمَ الفوادُ مِنَ الشُّعُونِ وُصُولًا إِنَّ اللِّسَانَ إِذَا اسْتَطَاعَ إِلَى الَّذِي كَتَمَ الفوادُ مِنَ السَّعُونِ وُصُولًا أَلْفَيْتَ سِرَّكَ فِي الصَّدِيقِ وغَيْرِهِ مِنْ ذِي العَدَاوَةِ فَاشِيًا مَبْنُولًا

الإفراط في الاسترسال بالأسرار عجز، وما كتمه المرء عن عدوه فلا يجب أن يظهره لصديقه، وكفئ لذوي الألباب عِبَرًا ما جرَّبوا، ومن اسْتُودِع حديثًا فَلْيَسْتُر ولا يكن مِهْتَاكًا ولا مِشياعًا؛ لأن السِّرَّ إنما سُمِّى سرَّا لأنه لا يُفشئ.

قيل للأحنف بن قيس<sup>(٢)</sup>: «ما أحلمك! قال: ما فعلته إلا تعليمًا من

<sup>(</sup>١) أي: أحمق. انظر: «النهاية» (١/ ٤٨٥).

<sup>(</sup>٢) هو الأحنف بن قيس بن معاوية، الأمير الكبير العالم النبيل أبو بحر التميمي، أحدُ من يُضْرَبُ بحلمه وسُؤْددِهِ المَثَل، اسمه ضحَّاك. وقيل: صخر وشُهِرَ بالأحنف لِحَنَفِ رجليه

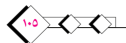


عمومتي، ولقد قلت ذات يوم لأحدهم: أي عَمِّ ماذا لقيت من ضرسِ البارحة؟! فقال: إيهًا الآن قد ذهبت عينُ عَمِّك منذ سنةٍ ما شعر بها أحدٌ».

\* \* \*

=

وهو العَوَج والميل، كان سيِّد تميم أسلم في حياة النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ووفد على عمر، مات سنة (٦٧ هـ) وقيل: سنة (٧١). «سير أعلام النبلاء» (٦٤/٨).



# ذِكْرُ الْمَشْوَرَةِ فِي أَوْقَاتِ الضَّرُورَاتِ

عن أبي مسعود رَضَالِلَهُ عَنْهُ قال: قال النبي صَلَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «المُسْتَشَارُ مُؤْتَمنٌ »(١).

لابد لصاحب السر الكاتم له على ما وصفنا أن يضيق صدره فيشتهي إذاعة ما به فإذا كان كذلك اختار إفشاءه بالاستشارة مع الدَّيِّن العاقل الودود، ولا يستشير إلا من وجد فيه الخصال الثلاث التي ذكرناها (٢)؛ فإنه إن لم يكن ديِّنًا خانه، وإن لم يكن عاقلًا أخطأ موضع الإصابة، وإن لم يكن وادًّا ربما لم ينصحه.

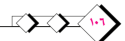
ولقد أنشدني ابن زنجيِّ:

سَائِلْ ذَوِي العِلْمِ عَمَّا أَنْتَ جَاهِلُهُ إِنَّ السُّوَالَ شِفَاءُ العيِّ والهَـذَرِ (٣) لا تَسْتَـشِيرَنَّ مَـنْ تَخْـشَىٰ غَوَائِلَـهُ وَالْأَحْمَـقَ الرَّأْيِ الغَـابِي عَـنِ الخَبَرِ لا تَسْتَـشِيرَنَّ مَـنْ تَخْـشَىٰ غَوَائِلَـهُ وَالْأَحْمَـقَ الرَّأْيِ الغَـابِي عَـنِ الخَبَرِ واعْلَـمْ بأنـكَ إِنْ شَـاوَرْتَ بَعْـضَهُمُ شَـاوَرْتَهُ مُـشْرِفًا مِنْـهُ علـىٰ خَطَـرِ

<sup>(</sup>۱) رواه المصنف في «الأصل» من طريق شريك عن الأعمش عن أبي عمرو الشيباني عن أبي مسعود به، وسنده ضعيف لأجل شريك، وهو ابن عبد الله القاضي، لكنَّه حسن بشواهده من حديث أبي هريرة عند أبي داود برقم (٥١٢٨)، وابن ماجه برقم (٣٧٤٥)، ومن حديث أم سلمة عند الترمذي برقم (٢٨٢٣).

<sup>(</sup>٢) وهي استشارة الدَّيِّن العاقل الودود.

<sup>(</sup>٣) الهذَر: هو الهذيان. «مختار الصحاح» مادة «هذر».



إِذَا أُشَــرْتَ بِــأمرٍ أَوْ هَمَمْــتَ بِــهِ فَالرَّأَي طُولُ اتِّهَامِ النَّاسِ والحَـذرِ انْظُـرْ بِعَيْنِـك فِيمَـا أَنْــتَ شَــاهِدُهُ واجْعَـلْ فُــوَّا دَكَ فِيمَـا غَـابَ للنَّظَـرِ

المستشار مؤتمن وليس بضامن، والمستشير متحصِّن من السقط متخيرٌ للرأي.

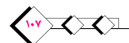
والواجب على العاقل السالك سبيل ذوي الحجا: أن يعلم أن المشاورة تفشي الأسرار فلا يستشير إلا اللَّبيب الناصح الودود الفاضل في دينه، وإرشاد المُشير المستشير قضاء حق النعمة في الرأي، والمشورة لا تخلو من البركة إذا كانت مع مثل من وصفنا نعته.

الواجب على العاقل إذا استُشير قومٌ هو فيهم أن يكونَ آخرَ من يشير؛ لأنه أمكن من الفكر وأبعد من الزَّلل وأقرب من الحزم وأسلم من السقط، ومن استشار فلينفذ الحزم بألا يستشير عاجزًا كما أن الحازم لا يستعين كسلان وفي الاستشارة عين الهداية، ومن استشار لم يعدم رشدًا، ومن ترك المشاورة لم يعدم غيًّا، ولا يندم من شاور مرشدًا.

وقد أنشدني الواسطي:

الهَ مُّ مَا لَ مُ تُمْ ضِهِ لِ سَبِيلِهِ وَمُعَ وَ السَبِيلِهِ وَمُعَ وَ الرَّجُ لِ الْمُوَقَ قِ رَأْيُ هُ وَأَيُ هُ وَإِذَا الحَوَادِثُ سَدَّدَتْ أَسْبَابَهُ وَإِذَا الحَوَادِثُ سَدَّدَتْ أَسْبَابَهُ وَإِذَا أَضَ لَ سَبِيلَه تَدُبِيرُه

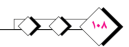
سُفْمُ القُلُوبِ وآفَةُ الأبْدَانِ عِنْدَ الْأَبْدَانِ عِنْدَ اعْتِرَاضِ طَوَادِقِ الأحْزَانِ كَانَ التَّبَصُّرُ أَنْجَدَ الأَعْدَانِ كَانَ التَّبَصُّرُ أَنْجَدَ الأَعْدَانِ طَلَبَ الهُدَى بِتَشَاوِدِ الإِخْدَانِ طَلَبَ الهُدَى بِتَشَاوِدِ الإِخْدَانِ



إن من شيم العاقل عند النائبة تنوبه أن يشاور عاقلًا ناصحًا ذا رأي ثم يطيعه، وليعترف للحق عند المشورة، ولا يتمادئ في الباطل بل يقبل الحق ممن جاء به، ولا يحقر الرأي الجليل إذا أتاه به الرجل الحقير؛ لأنَّ اللؤلؤة الخطيرة لا يشينها قلة خطر (١) غائصها الذي استخرجها، ثم ليستخر الله ولْيَمْضِ فيما أشار عليه.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) الخطر: هو ارتفاع القدر والمال والشرف والمنزلة. «لسان العرب» (۲/۲۷۲) مادة «خطر».



### ذِكُرُ الحَثِّ على لُزُومِ النَّصِيْحَةِ للمُسْلمين كَافَّةً

عن تميم الداري رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «الدِّينُ النَّصِيحَةُ». قيل: لمن يا رسول الله؟ قال: «للهِ، ولِرَسُولِهِ، وَلِأَئِمَّةِ المُسْلِمينَ، وَعَامَّتِهِمْ» (١).

الواجب على العاقل لزوم النصيحة للمسلمين كافة وترك الخيانة لهم بالإضمار والقول والفعل معًا؛ إذ المصطفى صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ كان يشترط على من بايعه من أصحابه النصح لكلِّ مسلم مع إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة (٢).

قال على بن أبي طالب رَضَيَّلِتُهُ عَنْهُ: «لا تعمل بالخديعة فإنها خُلُق اللَّنَام، وامحض أخاك النصيحة حسنةً كانت أو قبيحة وزُلْ معه حيث زال».

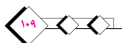
وأنشدني الكريزي:

قُلْ للنَّصِيح الذي أهْدَىٰ نَصِيحَتهُ النَّصِحُ لَيْسَ لَهُ حَدَّدُ فَتَعرفَهُ النَّصْحُ لَيْسَ لَهُ حَدَّدُ فَتَعرفَهُ حَتَى إِذَا صَرَّحَتْ عنَّا عواقبَه لَي كَانَ للنُّصْحِ حَدُّدُ يُسْتَبَانُ بِهِ لَكُنْ لَلنُّصْحِ حَدُّدُ يُسْتَبَانُ بِهِ لَكَنْ لَلنُّ صَحْعِ مَدُّدُ يُسْتَبَانُ بِهِ لَكَنْ لَلهُ سُبُلُ شَعْتَىٰ مُخَالِفَةٌ لَكَنْ لَهُ مُخَالِفَةً

سِرَّا إليْنَا وسَامَتْهُ التَّكَالِيفُ والنَّصْحُ مُسْتَوْحَشُ مِنْهُ ومالُوفُ كَانَتْ لناعِظَةٌ مِنْهُ وَتَعْنِيفُ مَا نَالنَا حَسْرَةٌ مِنْهُ وَتَلْهِيفُ بَعْضٌ لِبَعْض فَمَجْهُولٌ ومَعْرُوفُ

<sup>(</sup>١) الحديث رواه مسلم برقم (٥٥).

<sup>(</sup>٢) كما في "صحيح البخاري" برقم (٥٧)، ومسلم برقم (٥٦) من حديث جرير بن عبد الله رَضَّالِلَّهُ عَنْهُ قال: "بايعت رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَىٰ إقام الصلاة وإيتاء الزكاة والنصح لكلِ مسلم».



### والنَّاسُ غاوِ وَذُو رُشْدٍ ومُخْتَلِطٌ والنُّصْحُ مُمْضَىٰ وَمَرْدُودٌ ومَوْقُونُ

النصيحة تجب على الناس كافةً على ما ذكرنا قبل، ولكنْ إبداؤها لا يجب إلا سرَّا؛ لأن من وَعَظ أخاه علانية فقد شانه ومن وعظه سرَّا فقد زانه، فإبلاغ المجهود للمسلم فيما يزين أخاه أحرى من القصد فيما يشينه.

قال سفيان (١): «قلت لمِسْعَر (٢): أتحبُّ أن يخبرك رجل بعيوبك؟ قال: أما أن يجيءَ إنسان فيوبخني بها فلا، وأما أن يجيء ناصحُ فَنَعَمْ».

قال ابن المبارك<sup>(٣)</sup>: «كان الرجل إذا رأى من أخيه ما يكره أمره في سِتر ونهاه في ستر فيؤجر في ستره ويؤجر في نهيه، فأما اليوم فإذا رأى أحد من أحد ما يكره استغضب أخاه وهتك ستره».

ولقد أنشدني ابن زنجى البغدادي:

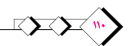
فَكَمْ مِنْ عَدوِّ مُعْلِنٍ لَكَ نُصْحَهُ عَلانِيَةً والغِشُّ تَحْتَ الأَضَالِعِ وَكَمْ مِنْ صَدِيقٍ مُرْشِدٍ قَدْ عَصَيْتَهُ فَكُنْتَ لَهُ فِي الرُّشْدِ غَيْرَ مطاوَعِ وَكَمْ مِنْ صَدِيقٍ مُرْشِدٍ قَدْ عَصَيْتَهُ فَكُنْتَ لَهُ فِي الرُّشْدِ غَيْرَ مطاوَعِ وَكَمْ مِنْ صَدِيقٍ مُرْشِدٍ قَدْ عَصَيْتَهُ فَكُنْتَ لَهُ فِي الرُّشْدِ غَيْرَ مطاوَعِ وَكَمْ مِنْ صَدِيقٍ مُرْشِدٍ قَدْ عَصَيْتَهُ سَيَبْدو عَلَيْهَا كُلُّ سِرٍّ وَذَائِع

\* \* \*

<sup>(</sup>١) هو سفيان بن عيينة تقدمت ترجمته.

<sup>(</sup>٢) هو مسعر بن كِدَام بن طُهَرْ بن عُبَيْدة بن الحارث، الإمام الثبت شيخ العراق، أبو سلمة الهلالي الكوفي الأحول الحافظ، مات سنة (٥٥١هـ). «سير أعلام النبلاء» (٧/ ١٦٣).

<sup>(</sup>٣) هو عبد الله بن المبارك بن واضح، الإمام الحافظ العلامة شيخ الإسلام فخر المجاهدين قدوة الزاهدين أبو عبد الرحمن الحنظلي مولاهم المروزي التركي الأب الخوارزمي الأم، السفار، صاحب التصانيف النافعة والرحلات الشاسعة، مات سنة (١٨١ هـ). «تذكرة الحفاظ» (١/ ٢٧٤).



# ذِكْرُ الزَّجْرِ عَن تَهَاجُرِ الْمُسْلِمِينَ كَاقَّةً

عن أنس رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّالِلهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لَا تَبَاغَضُوا وَلَا تَنَافَسُوا وَلا تَخَاسَدُوا وَلا تَدَابَرُوا، وَكُونُوا عبادَ اللهِ إخوانًا، لا يَحِلُّ لِمُسْلِمٍ أَنْ يَهْجُرَ أَخَاهُ فَوْقَ ثَلاثٍ » (١).

لا يحلُّ التباغضُ ولا التنافُسُ ولا التحاسد ولا التدابر بين المسلمين، والواجب عليهم أن يكونوا إخوانًا كما أمرهم الله ورسوله، فإذا تألَّم واحد منهم يألم الآخر بألَمِهِ، وإذا فَرِحَ فَرِحَ الآخر بفرحه، ينفي الغشَّ والدَّغل مع استسلام الأنفس لله عَزَّوَجَلَّ، مع الرضا بما يوجب القضاء في الأحكام كلِّها، ولا يجب الهجران بين المسلمين عند وجود زَلَّةٍ من أحدهما، بل يجب عليهما صرفها إلىٰ الإحسان والعطف عليها بالإشفاق وترك الهجران.

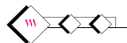
وأنشدني عمرو بن محمد بن عبد الله النسوي لثعلب:

وَمَا صُدُودُ ذَوَاتِ الدَّلِّ يُرْمِضُنِي لَكِنَّمَا المَوْتُ عِنْدِي صدُّ إِخْوَانِي إِنَّ مَا صَدُّ إِخْوانِي إِنَّ مِنْ عَوْدٍ (٢) بِه جُلَبٌ (٣) عِنْدَ الملمَّاتِ إِلَّا عِنْدَ هِجْرَانِ

<sup>(</sup>١) الحديث رواه البخاري برقم (٦٠٦٥)، ومسلم برقم (٢٥٥٩).

<sup>(</sup>٢) العَوْدِ: هو الجمل الكبير المُسِنُّ. «النهاية» (٢/ ٢٦٩).

<sup>(</sup>٣) الجُلَبُ: هي القروح.



## إِذَا رَأَيْتُ ازوِرَارًا (١) من أخي ثقة ضَاقَتْ عَليَّ بِرَحْبِ الأرْضِ أَوْطَانِي

#### السبب المؤدي إلى الهجران بين المسلمين ثلاثة أشياء:

- إما وجود الزَّلة من أخيه - ولا محالة يزلِّ - فلا يغضي عنها ولا يطلب لها ضدها.

- وإبلاغ واش يقدح فيه ومشي عاذلٍ بثلب له فيقبله ولا يطلب لتكذيبه سببًا ولا لأخيه عذرًا.

- وورود مللٍ يدخل على أحدهما فإن الملالة تورث القطع ولا يكون لملولِ صديق.

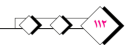
كان لابن شبرمة أخ فجفاه فكتب إليه:

كِلَانِا غَنِيٌّ عَنْ أَخِيهِ حَيَاتَهُ وَنَحْنُ إِذَا مِتْنَا أَشَدُّ تَغَانِيَا

لا يحل لمسلم أن يهجر أخاه المسلم فوق ثلاثة أيام، فمن فعل ذلك كان مرتكبًا لنهي النبي صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وخيرهما الذي يبدأ بالسلام، والسابق بالسلام يكون السابق إلىٰ الجنة، ومن هجر أخاه سنة كان كَسَفْكِ دمه (٢)، ومن مات وهو

<sup>(</sup>١) ازورارًا: أي: إعراضًا. انظر: «النهاية» (١/ ٧٣٥).

<sup>(</sup>۲) يشير إلىٰ حديث صحيح عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «من هجر أخاه سنةً فَهُوَ كَسَفْكِ دمه» رواه أحمد (۲/ ۳۲۰)، وغيره من حديث أبي خراش السلمي، وصححه شيخنا في «صحيح المسند مما ليس في الصحيحين» (۲/ ۲۷۰) برقم (۱۲۲۰).

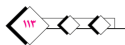


مهاجرٌ أخاه دخل النار إن لم يتفضل الله عليه بعفو منه ورحمة، وغاية ما أُبيحَ من الهجران بين المسلمين ثلاثة أيام (١).

\* \* \*

(١) هذا إذا كان التهاجر من أجل أُمورٍ دنيوية وأغراضٍ شخصيةٍ. أما هجران أهل البدع فإنه علىٰ الدوام حتىٰ يتوبوا.

لذا قال النووي في شرح حديث رقم (٢٠١٥) من "صحيح مسلم" (١٠٧/١٣): فيه هجران أهل البدع والفسوق ومنابذي السنة مع العلم، وأنه يجوز هجرانه دائمًا، والنهي عن الهجران فوق ثلاثة أيام إنما هو فيمن هَجَرَ لحظً نفْسِهِ ومعايش الدنيا، وأما أهل البدع ونحوهم فهجرانهم دائمًا، وهذا الحديث مما يؤيِّده مع نظائر له كحديث كعب بن مالك وغيره». اهـ. قلت: والهجر له ضوابط، وللفائدة انظر: "مجموع الفتاوئ" (٢٠٨ ٢١٣ و ٢٠٢) و و ٢٠٢) لابن تيمية، و «زاد المعاد» (٣/ ٢٠) لابن القيم.



## ذِكْرُ الحثِّ على لُزُومِ الحِلْمِ عندَ الأذَى

عن أبي سعيد رَضَالِللَهُ عَنْهُ قال: قال النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لَا حَلِيمَ إِلَّا ذُو عَثْرَةٍ، ولَا حَكيمَ إِلَّا ذُو تَجْرِبَة» (١).

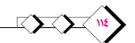
هذا الخبر في الضرب الذي ذكرت في كتاب فصول السنن بأن العرب تضيف الاسم إلى الشيء للنقص من التمام، وتنفي الاسم عن الشيء للنقص من الكمال فلما كان الغالب على المرء ألا يكون حليمًا حتى يكون ذا عثرة نفى النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اسم الحليم عمن لم يكن بذي عثرة لنقصه عن الكمال.

فالحليم عظيم الشأن رفيع المكان محمود الأمر مرضيُّ الفعل.

والحِلْمُ: اسم يقع على زمِّ النفس عن الخروج عن الورود عليها ضد ما تحب إلى ما نُهى عنه.

<sup>(</sup>١) الحديث رواه المصنف في «الأصل» من طريق دراج عن أبي الهيثم عن أبي سعيد مرفوعًا به.

ودراج هو دراج بن سمعان أبو السمح ضعيف أما قول الحافظ في «التقريب»: «صدوق، في حديثه عن أبي الهيثم ضعف» فهو تساهل، والصحيح أنه ضعيف وتزداد روايته ضعفًا إذا كانت عن أبي الهيثم، وهي هنا كذلك، فالحديث ضعيف، أما أبو الهيثم فهو سليمان بن عمرو العتواري ثقة، وأما حُكْم ابْنِ كثير في «تفسيره» (٢٥٦/٤) من تفسير سورة المعارج عليه بأنه ضعيف فهذا وهم منه، رحمة الله على الجميع.



فالحِلْمُ يشتمل على المعرفة والصبر والأناة والتثبُّت، ولم يقرن شيء إلىٰ شيء ألىٰ شيء أحسن من عفو إلىٰ مقدرة، والحلم أجمل ما يكون من المقتدر علىٰ الانتقام.

وأنشدني محمد بن عبد الله بن زنجي البغدادي:

ألَ مْ تَرَ أَنَّ الحِلمَ زَيْنُ مُسَوِّدٌ لِصَاحِبهِ والجَهْلَ لِلْمَرْءِ شَائِنُ الْحَبْرَ الْمَرْءِ شَائِنُ فَكُنْ دَافِنًا لِلشَّرِّ بِالْخَيْرِ تَسْتَرِحْ مِنَ الهَمِّ إِنَّ الْخَيْرَ للسَّرِّ دَافِنُ فَكُنْ دَافِنًا لِلشَّرِّ بِالْخَيْرِ تَسْتَرِحْ

إِن من نفاسَةِ اسم «الحِلْم» وارتفاع قدره: أن الله جلَّ وعلا تسمَّىٰ به، ثم لم يسمِّ بالحِلم في كتابه أحدًا إلا إبراهيم خليلَه وإسحاق ذبيحه (١) حيث قال: ﴿إِنَّ البَرَهِيمَ لَأُوَّهُ حَلِيمٌ (إِنَّ عَلَيمٌ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ عَلَيمٌ اللهِ عَلَيمٌ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ الله

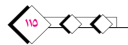
ولو لم يكن في الحِلْم خصلة تُحمد إلا ترك اكتساب المعاصي والدخول في المواضع الدنسة لكان الواجب على العاقل ألا يفارق الحِلْم ما وجد إلىٰ استعماله سبيلًا.

والحلم سجيَّة أو تجربة أو هُمَا.

قال أبو الدرداء رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ: «إنما العلم بالتعلُّم، وإنما الحِلم بالتَّحَلُّم، ومن يَتوَقَّ الشَّرَّ يُوْقَهْ».

<sup>(</sup>١) وقد رَدَّ هذا جماعة من أهل التحقيق ورأوا أن الذبيح إسماعيل لا إسحاق.

انظر: «تفسير القرآن العظيم» (٧/ ٤٥٣)، و«قصص الأنبياء» ص (٢٠٥) كلاهما لابن كثير، و«أضواء البيان» (٢٠٦) لشيخنا النجمي رحمه وأضواء البيان» (٢٦-٦٨) لشيخنا النجمي رحمه وأللله بتعليقي.



وأنشدني الكريزي:

إِذَا أَنَا كَافَيْتُ ثُلُهُ إِذْ أُحَاوِرُهُ وَلَ بِفِعْلِهِ فَهَلْ أَنَا إِلَّا مِثْلُهُ إِذْ أُحَاوِرُهُ وَلَا إِنَّا مِثْلُهُ إِذْ أُحَاوِرُهُ وَلَكِنْ إِذَا مَا طَاشَ بِالجَهْلِ طَائِشٌ عَلَيَّ فَإِنِّي بِالتَّحَلُّمِ قَاهِرُهُ

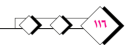
العاقل يلزم الحلْم عن الناس كافةً من صَعُب ذلك فليتحالم؛ لأنه يرتقي به إلى درجة الحِلم.

وأول الحِلْم: المعرفة، ثم التثبُّت، ثم العزم، ثم التصبُّر، ثم الصبر، ثم الرضا، ثم الصمت والإغضاء، وما الفضل إلا للمحسن إلىٰ المسيء، فأما من أحسن إلىٰ المحسن وحَلُمَ عمَّن لم يؤذه فليس ذلك بحلم ولا إحسانٍ.

#### الحلم على ضربين:

أحدهما: ما يرد على النفس من قضاء الله من المصائب التي امتحن الله بها عباده فيصبر العاقل تحت ورودها، ويحلم عن الخروج إلى ما لا يليق بأهل العقل.

والآخر: ما يرد على النفس بضدِّ ما تشتهيه من المخلوقين فَمَنْ تعوَّد الحِلْم فليس بمحتاج إلى التصبُّرِ لاستواء العدم والوجود عنده.



## ذِكْرُ الحِثِّ على لُزُومِ الرِّفْقِ في أُمورٍ وكَراهِيةِ العجلةِ فيها

عن أبي الدرداء رَضَيَّاللَّهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ أُعْطِيَ حَظَّهُ مِنَ الرِّفْقِ فَقَدْ مُنِعَ حَظَّهُ مِنَ الرِّفْقِ فَقَدْ مُنِعَ حَظَّهُ مِنَ الخَيْرِ، وَمَنْ مُنِعَ حَظَّهُ مِنَ الرِّفْقِ فَقَدْ مُنِعَ حَظَّهُ مِنَ الخَيْرِ» (١).

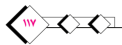
الواجب على العاقل لزوم الرفق في الأُمور كلِّها، وترك العجلة والخفة فيها؛ إذ الله تعالىٰ يحب الرفق في الأمور كلها، ومن مُنع الرِّفْق مُنعَ الخير، كما أن من أُعْطِي الرفْق أُعطي الخير، ولا يكاد المرء يتمكن من بغيته في سلوك قصده في شيءٍ من الأشياء علىٰ حسب الذي يحبُّ إلا بمقارنة الرِّفق ومفارقة العجلة.

وأنشدني منصور بن محمد الكريزي:

الرِّفْتُ أَيْمَن شَيءٍ أَنْتَ تتبعُهُ والخَرْقُ (٢) أَشْأَمُ شَيءٍ يُقَدِّمُ الرَّجُلا

<sup>(</sup>۱) رواه المصنف في «الأصل» من طريق عمرو بن دينار عن ابن أبي مليكة عن يعلىٰ بن مملك، عن أُم الدرداء عن أبي الدرداء مرفوعًا به، وابن مملك هذا قال الذهبي: «ما حدَّث عنه سوئ ابن أبي مليكة» فعلىٰ هذا يكون مجهولًا بيد أن بعض فقراته صحيحة من طرق أخرىٰ، وبعضها لها شواهد، وانظر لذلك: «الصحيحة» برقم (۱۹ه)، و«مسند أحمد» برقم (۲۷۵۳) (المجلد ۲۰۵۰)، و«الأسماء والصفات» للبيهقي (۲/٤٦٤) برقم (۱۰۵۰) لأن ذكر ذلك سيطول جدًّا.

<sup>(</sup>٢) الخرق: هو الحمق كما تقدم.



## وَذُو التَّنَبُّتِ مِن حَمْدٍ إلى ظَفَرِ مَنْ يَركَبِ الرِّفْقَ لا يَسْتَحْقِبِ (١) الزَّلَلا

العاقل يلزم الرِّفق في الأوقات والاعتدال في الحالات؛ لأن الزيادة على المقدار في المبتغىٰ عيب كما أن النقصان فيما يجب من المطلب عجز، وما لم يصلحه الرفق لم يصلحه العنف، ولا دليل أمهر من رفق كما لا ظهير (٢) أوثق من العقل، ومن الرفق يكون الاحتراز وفي الاحتراز ترجىٰ السلامة، وفي ترك الرفق يكون الخرق تخاف الهَلكَة.

ولقد أنشدني الأبرش:

عَلَيْكَ بِوَجْهِ القَصْدِ فاسْلُكْ سَبِيلَهُ فَفِي الجَوْرِ إِهْلَاكٌ وَفِي القَصْدِ مَسْلَكُ إِذَا أَنْتَ لَمْ تَعْرِفْ لِنَفْ سِكَ قَدْرَهَا تُحَمِّلُها مَا لَا تُطِيتُ فَتَهْلِكُ

الرفق لا يكاد يُسْبَق كما أن العَجِل لا يكاد يلحق، وكما أن من سكت لا يكاد يندم، كذلك من نطق لا يكاد يسلم، والعَجِل يقول قبل أن يعلم ويجيب قبل أن يُسأل، ويَحمد قبل أن يجرِّب، ويذم بعدما يحمد، ويعزم قبل أن يفكر، ويمضي قبل أن يَعزِم، والعَجِل تصحبه الندامة وتعتزله السلامة.

وكانت العرب تكنِّي العَجَلة أم الندامات.

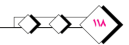
ولقد أنشدني بعض أهل العلم:

العَجْزُ ضُرٌّ وَمَا بِالحَزْمِ (٣) مِنْ ضَرَرٍ وأَحْزَمُ الحَزْمِ (١) سُوءُ الظَّنِّ بِالنَّاسِ

<sup>(</sup>١) أي: يجمع. وانظر: «النهاية» (١/ ٤٠٢-٤٠٣).

<sup>(</sup>٢) أي: معين كما تقدم.

<sup>(</sup>٣) الحزم هنا: الضبط، يقال: ضبط الرجل أمره؛ أي: حزمه، ومن قولهم: حَزَمتُ الشيء، أي:



## لا تَتْرُكِ الْحَرْمَ فِي أَمْرٍ تُحَاذِرُهُ فَإِنْ أَمِنْتَ فَمَا بِالْحَرْمِ مِنْ بَاسِ

العجلة تكون من الجِدَّةِ، وصاحب العجلة إن أصاب فرصته لم يكن محمودًا وإن أخطأها كان مذمومًا، والعجل لا يسير إلا مناكبًا (٢) للقصد منحرفًا عن الجادة يلتمس ما هو أنكد وأوعر وأخفىٰ مسارًا يحكم حكم الورهاء (٣) ويناسب أخلاق النساء.

العجلة موكّلُ بها الندم، وما عَجل أحد إلا اكتسب ندامةً واستفاد مذمّةً؛ لأنّ الزلَل مع العجل، والإقدام على العمل بعد التأني فيه أحزم من الإمساك عنه بعد الإقدام عليه، ولا يكون العجول محمودًا أبدًا، والعاقل يعلم أن العجز في الأمور يقوم في النقص مقام الإفراط في السعي فيتجنبهما معًا ويجعل لنفسه مسلكًا بينهما.

\* \* \*

=

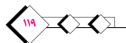
شددته. و انظر: «النهاية» (۱/ ۲۷۱).

<sup>(</sup>١) الحزم: هنا سوء الظنِّ. «النهاية» (١/ ٣٧١).

<sup>(</sup>٢) الناكب: هو المائل، وانظر: «مختار الصحاح» مادة «نكَب».

<sup>(</sup>٣) الوره: الحُمْق في كلِّ عمل، والأوْرَهُ: الذي تَعْرِفُ وتُنكر وفيه حُمْقٌ ولكلامه مخارج، وقيل: هو الذي لا يتمالك حُمْقًا، وامرأة ورْهَاءُ: خرقاءُ بالعمل، وامرأة ورْهَاءُ اليدين: خرقاءُ. قال:

تَــرَنُّمَ وَرْهَــاءِ اليَــدَيْنِ تَعَامَلَــتْ عَلَىٰ البَعْلِ يَوْمًا وَهْيِ مِقَاءُ نَاشِـزُ والمقاء: الكثيرة الماء. «لسان العرب» (٦/ ٤٣٢) مادة «وره».



# ذِكْرُ الحِثِّ على تعلُّمِ الأَدَبِ وَلُزُومِ الفَصَاحَةِ

عن ابن عمر رَضَيَّالِيَّهُ عَنْهُمَا قال: قال رسول الله صَلَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِنَّ منَ البَيانِ لَسِحْرًا» (١).

قد شبّه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في هذا الخبر البيان بالسحر، إذ الساحر يستميل قلب الناظر إليه بسحره وشعوذته، والفصيح الذَّرب (٢) اللسان يستميل قلوب الناس إليه بحسن فصاحته ونظم كلامه؛ فالأنفس تكون إليه تائقة والأعين إليه رامقة (٣).

وأنشدني الكريزي:

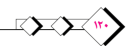
أَكْرِمْ بِـذِي أَدَبٍ أَكْرِمْ بِـذِي حَسَبٍ فَإِنَّمَـا الْعَـزْمُ فِي الأَحْـسَابِ وَالْأَدَبِ وَالنَّـاسُ صِـنْفَانِ ذُو عَقْـلٍ وذُو أَدَبٍ كَمَعْـدِنِ الفِـضَّةِ البَيْـضَاءِ والــذَّهَبِ وَالنَّـاسُ صِـنْفَانِ ذُو عَقْـلٍ وذُو أَدَبٍ كَمَعْـدِنِ الفِـضَّةِ البَيْـضَاءِ والــذَّهَبِ وَالنَّاسِ مِنْ بَيْنِ الوَرَىٰ هَمَجُ (٤) كَـانُوا مَـوَالِيَ أَوْ كَـانُوا مِـنَ العَـرَبِ

<sup>(</sup>١) الحديث رواه البخاري برقم (٥٧٦٧) من حديث ابن عمر رَضَّالِثَهُ عَنْهُا ورواه مسلم برقم (١) الحديث من حديث عمار رَضَّالِتُهُ عَنْهُ مرفوعًا بلفظ: «إن طول صلاة الرجل وقصر خطبته مئنةٌ من فقهه، فأطيلوا الصلاة واقصروا الخطبة، وإنَّ من البيان سحرًا».

<sup>(</sup>٢) أي: الفصيح، يقال: ذَرِبَ الرجل إذا فَصُحَ لسانه بعد حصره. «لسان العرب» مادة «ذرب». وكذلك يقال لمن كان لسانه حادًّا لا يبالي ما قال. «النهاية» (١/ ٢٠١).

<sup>(</sup>٣) أي: ناظرة، يقال: رمقه، أي: نظر إليه. «مختار الصحاح» مادة «رمق».

<sup>(</sup>٤) الهمج: رذالة الناس، ويقال كذلك للرعاع الحمقيٰ. «النهاية» (٢/ ٩١١)، و«مختار الصحاح» مادة «همج».



الفصاحة أحسن لباس يلبسه الرجل، وأحسن إزار يتَّزر به العاقل، والأدب صاحبٌ في الغربة، ومؤنس في القِلَّة، ورفعة في المجالس، وزين في المحافل، وزيادة في العقل، ودليل علىٰ المروءة، ومن استفاد الأدب في حداثته انتفع به في كبره؛ لأن من غرس فسيلًا (١) يوشك أن يأكل رُطبَها، وما يستوي عند أُولى النُّهَىٰ ولا يكون سيان عند ذوى الحِجا رجلان أحدهما يلحن والآخر لا يلحن.

وأنشدني محمد بن عبد الله البغدادي:

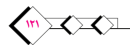
أيُّها الطَّالِبُ فَخْرًا بالنَّسَبْ إنَّهَا النَّاسَ لأُمِّ وَلأَبْ هَــلْ تَــرَاهُمْ خُلِقُــوا مِــنْ فِـضَّةٍ أو حَدِيــدٍ أَوْ نُحَــاس أَوْ ذَهَــبْ؟ أَوْ تَرِي فَضْلَهُمُ فِي خَلْقِهِمْ هَلْ سِوَىٰ لَحْم وَعَظْم وَعَصْبُ؟ وبـــــــأخْلاقٍ كِـــــرام وأدبْ فَاقَ مَنْ فَاخَرَ مِنْهُمْ وَغَلَبْ

إنَّمَا الفَصْلُ بِحِلْم رَاجِع ذَاكَ مَــنْ فَــاخَرَ فِــي النــاسِ بِــهِ

أفضل ما ورَّث أبِّ ابنًا ثناءٌ حسن وأدب نافع، والخرس عندى خير من البيان بالكذب كما أن الحَصُور (٢) خير من العاهر، فيجب على العاقل أن يذكي قلبه بالأدب كما تُذَكَّىٰ النار بالحطب؛ لأن من لم يُذَكِّ قلبَه ران حتىٰ يسْوَدَّ، ومن تعلُّم الأدب فلا يتخذه للمماراة عُدَّةً ولا للمباراة ملجأً، ولكن يقصد قصد الانتفاع بنفسه وليستعن به علىٰ ما يقربه إلىٰ بارئه.

<sup>(</sup>١) أي: صغار النخل.

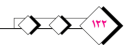
<sup>(</sup>٢) الحَصُور: الذي لا يأتي النساء. «لسان العرب» مادة «حصر».



الكلام مثل اللؤلؤ الأزهر والزبرجد الأخضر والياقوت الأحمر إلا أن بعضه أفضل من بعض، ومنه ما يكون مثل الخزف والحجر والتراب والمَدر.

وأحوج الناس إلىٰ لزوم الأدب وتعلم الفصاحة أهل العلم لكثرة قراءتهم الأحاديث وخوضهم في أنواع العلوم.

\* \* \*



# ذِكْرُ إِبَاحَةٍ جَمْعِ الْمَالِ للقَائِمِ بِحُقُوقِهِ

عن عمرو بن العاص رَضَالِيَّهُ عَنْهُ أن رسول الله صَلَّالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّرَ: قالَ: «يَا عَمْرُو، نِعِمَّا المالُ الصَّالِحُ لِلرَّجُلِ الصَّالِح» (١).

هذا الخبر يصرح عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم بإباحة جمع المال من حيث يجب ويحل للقائم فيه بحقوقه؛ لأن في تقرينه الصلاح بالمال والرجل معًا بيانًا واضحًا لأنه إنما أباح في جمع المال الذي لا يكون بِمُحَرَّم علىٰ جامعه، ثم يكون الجامع له قائمًا بحقوق الله فيه.

وأنشدني منصور بن محمد الكريزي:

إذَا كَانَ ما جَمَّعْتَ ليْسَ بِنَافع فَأَنْتَ وأَقْصَىٰ النَّاسِ فِيهِ سَواءُ عَلَىٰ أَنَّ هَا ذَا خَارِجٌ مِنْ آثَامِهِ وَأَنْتَ الَّذِي تُجْزَىٰ بِهِ وَتُسَاءُ

إن من أحسن ما ينتفع المرء به في عمره وبعد الممات تقوى الله والعمل الصالح.

فالواجب على العاقل أن يعمل في شبابه فيما يقيم به أودَه (٢) كالشيء الذي لا يفارقه أبدًا وفيما يصلح به دينه كالشيء الذي لا يجده غدًا، وليكن تعاهده

<sup>(</sup>۱) حديث صحيح: وهو عند أحمد (٤/ ١٩٧)، والحاكم (٢/ ٢٣٦)، والبغوي برقم (٢٤٩٥) وغيرهم، وصححه الألباني في «غاية المرام» (ص٢٦١).

<sup>(</sup>٢) أي: اعوجاجه. انظر: «مختار الصحاح» مادة «أوَد».



لماله ما يصلح به معاشَه ويصون به نفسه، وفي دينه ما يقدِّم به لآخرته ويرضي به خالقه، والفاقة خير من الغنى بالحرام، والغني الذي لا مروءة له أهون من الكلب وإن هو طُوِّق وخُلْخِلَ.

إن أسعد الناس من كان في غناه عفيفًا وفي مَسْكَنته قَنِعًا؛ لأن من نزل به الفقر لم يجد بُدًّا من ترك الحياء، والفقر يذهب العقل والمروءة ويذهب العلم والأدب، وكاد الفقر أن يكون كفرًا (١)، ومن عُرِفَ بالفقر صار معدنًا للتهمة ومجمعًا للبلايا، اللهمَّ إلا أن يرزق المرء قلبًا نقيًّا قنعًا يرئ الثواب المدَّخر من الضجر الشديد فحينئذٍ لا يبالي بالعالم بأسرهم والدنيا وما فيها، والفقر داعية إلىٰ المهانة كما أن الغنىٰ داعية إلىٰ المهابة.

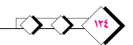
ولقد أحسن الذي يقول:

يُغَطِّي عُيُوبَ المَرْءِ كَثْرَةُ مَالِهِ وصُدِّقَ فِيمَا قَالَ وَهُو كَذُوبُ وَيُمَا قَالَ وَهُو كَذُوبُ ويُحَمِّقُ في مَالِهِ يُحَمِّقُ في مَالِهِ يُحَمِّقُ في الأقْوامُ وَهُو لَبِيبُ

ليس خلة هي للغنيِّ مدح إلا وهي للفقير عيب، فإن كان الفقير حليمًا قيل: بليد، وإن كان عاقلًا قيل: مكَّار، وإن كان بليغًا قيل: مهذار، وإن كان ذكيًّا قيل: حديد، وإن كان صموتًا قيل: عييُّ، وإن كان متأنيًا قيل: جبان، وإن كان حازمًا قيل: جريء، وإن كان جوادًا قيل: مُسْرِف، وإن كان مُقدِّرًا قيل: ممسك.

وشرُّ المال ما اكتُسِبَ من حيث لا يحلُّ وأُنفِقَ فيما لا يَجْمُلُ، ووجوده

<sup>(</sup>۱) هناك حديث بلفظ: «كاد الفقر أن يكون كفرًا». لكنه ضعيف. انظر لذلك «تخريج كتاب مشكلة الفقر» (ص٩) للألباني.



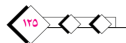
وعدمه ليسا بتجلُّد ولا بكثرة حيلة ولكنه أقسام ومواهب من الخلاق العليم.

ولقد أنشدني الأبرش:

يَشْقَىٰ رِجَالٌ ويَشْقَىٰ آخَرُونَ بِهِمْ ويُسسْعِدُ اللهُ أقوامً الباقُوامِ ولُسسْعِدُ اللهُ أقوامً الباقُوامِ ولَيْسَ رِزقُ الفَتَىٰ مِنْ حُسْنِ حِيلَتِهِ لَكِسنْ جُسدودٌ بارْزَاقٍ وأقسسَامِ كَالصَّيْدِ يُحْرَمُهُ الرَّامِي المُجيدُ وقَدْ يَرْمِي فَيُرْزَقُهُ مَنْ لَيْسَ بالرَّامِي

إِنَّ شَرَّ المال ما لا يُخرَجُ منه حقوقه، وإِنَّ شرَّا منه ما أُخذ من غير حِلِّه ومنع من حقه و أُنفِقَ في غير حِلِّه، واستثمار المال قوام المعاش و لابد للمرء من إصلاح ماله، وما ارتفع أحد قط عن إصلاح ماله صالحًا كان أو طالِحًا.

ولا يجب للعاقل أن يعتمد على مجاورة نعم الله عنده فلا يقضي منها حقوقها؛ لأن من أساء مجاورة نعم الله أساءت مجاورته وتحولت عنه إلى غيره.



# ذِكْرُ الحثِّ على إقَامَةِ الْمُرُوءَاتِ

عن أبي هريرة رَضَاًلِلَّهُ عَنْهُ قال: قال النبي صَ<u>اَّلِلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</u>: «كَرَمُ الرَّجُلِ دِينُهُ وَمُروءَتُهُ عَقْلُهُ وَحَسَبُهُ خُلُقُهُ» (١).

الواجب على العاقل أن يلزم إقامة المروءة بما قدر عليه من الخصال المحمودة وترك الخلال المذمومة.

وقد نبغتْ نابغةٌ اتكلوا على آبائهم واتكلوا على أجدادهم في الذكر والمروءات وتَعَرَّوا عن القيام بإقامتها بأنفسهم.

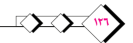
ولقد أنشدني منصور بن محمد في ذمِّ من هذا نعته:

إِنَّ المُرُوءَةَ لَيْسَ يُدْرِكُهَا امْرُقٌ وَرِثَ المُرُوءةَ عن أَبٍ فأضاعَهَا أَمَرَتْهُ وَ وَ المُرُوءةَ عن طَلَب العُلَىٰ فأطَاعَهَا أَمَرَتْهُ وَنَهَتْهُ عَن طَلَب العُلَىٰ فأطَاعَهَا

<sup>(</sup>١) رواه المصنف في «الأصل» من طريق مسلم بن خالد الزِّنجي عن العلاء بن عبد الرحمن عن أبي هريرة به، ومسلم بن خالد ضعيف.

ورواه الطبراني في «الأوسط» برقم (٦٦٨٢) من طريق أخرى بيد أن فيها جهالة، وأبو يعلى برقم (٦٤٥١) بنحوه وفيه معدي بن سليمان قال أبو زرعة: «واهي الحديث»، وجاء موقوفًا على عمر عند البيهقي (١٩/ ١٩٥) وصحح إسناده فهو حديث حسن والله أعلم، والحديث رواه أحمد (١/ ٣٦٥)، والدارقطني (٣/ ٣٠٣)، والحاكم (١/ ١٢٣)، والبيهقي (٧/ ١٣٦) وغيرهم، من طريق مسلم بن خالد الزنجي به وقال الحاكم: «صحيح على شرط مسلم».

وتعقبه الذهبي بقوله: «قلت: بل مسلم ضعيف وما خرج له».



### فإذًا أصَابَ مِنَ الأُمُورِ عَظِيمَةً يَبْنِي الكَرِيمُ بِهَا المُروءَةَ بَاعَهَا فَإِذَا أَصَابَ مِن

ما رأيت أحدًا أخسر صفقة، ولا أظهر حسرة، ولا أخْيَبَ قَصْدًا، ولا أقلَّ رشدًا، ولا أقلَ رشدًا، ولا أحمق شِعارًا، ولا أدنس دثارًا من المفتحر بالآباء الكرام وأخلاقهم، الجسام مع تعرِّيه عن سلوك أمثالهم وقصد أشباههم، متوهِّمًا أنهم ارتفعوا بمن قبلهم وسادوا بمن تقدمهم، وهيهات! أنَّىٰ يسود المرء علىٰ الحقيقة إلا بنفسه! وأنَّىٰ ينبل في الدارَيْن إلا بِكَدِّه!

ولقد أنشدني البسامي:

وقَدْ هُدِمَ البيتُ الَّذِي مَاتَ عامِرهُ وأُصلِمَ الْجسرُهُ

وكَمْ قَائِلٍ إِنِي ابْنُ بَيْتٍ هُـوَ ابْنُـهُ فَصَابُنُهُ فَرَثَّتْ حِبَالُـهُ

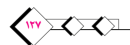
اختلف الناس في كيفية المروءة.

#### والمروءة عندي خصلتان:

- اجتناب ما يكره الله والمسلمون من الفعال.
- واستعمال ما يحبُّ الله والمسلمون من الخصال.

الواجب على العاقل أن يقيم مروءته بما قدر عليه، ولا سبيل إلى إقامة مروءته بما ورد المال؛ فمن رُزِقَ ذلك وضن (١) بإنفاقه في إقامة مروءته فهو الذي خَسر الدنيا والآخرة، ولا آمنُ أن تفجأه المنية فتسلبه عما ملك كريهًا

<sup>(</sup>١) أي: بَخِلَ: «مختار الصحاح» مادة «ضنن».

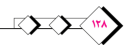


وتودعه قبرًا وحيدًا ثم يرث المال بعدُ من يأكله ولا يحمده وينفقه ولا يشكره فأيُّ ندامةٍ تشبه هذه! وأي حسرة تزيد عليها!

والواجب على العاقل تفقُّد الأسباب المُسْتَحْقَرَةُ عند العوام من نفسه حتى لا يَثْلَمَ (١) مروءته؛ فإن المُحَقَّرات من ضد المروءات تؤذي الكامل في الحال بالرجوع القهقرئ إلى مراتب العوام وأوباش الناس.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أي: يكسر. «مختار الصحاح» مادة «ثَلَمَ».



## ذِكْرُ الحِثِّ على لُزُومِ السَّخَاءِ ومُجَانَبة البُخْل

عن أبي هريرة رَضَّالِللهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «السَّخِيُّ قريبٌ مِنَ الله قَرِيبٌ مِنَ النَّاسِ، وَالبَخِيلُ بَعِيدٌ مِنَ اللهِ بعيدٌ مِنَ النَّاسِ، وَلسَخِيُّ جاهلٌ أحبُ إلىٰ الله مِنْ بَخِيلِ عابدٍ» (١).

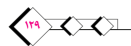
الواجب على العاقل إذا أمكنه الله تعالى من حُطام هذه الدنيا الفانية، وعلم زوالها عنه وانقلابها إلى غيره، وأنه لا ينفعه في الآخرة إلا ما قدَّم من الأعمال الصالحة – أن يبلغ مجهوده في أداء الحقوق في ماله والقيام بالواجب في أسبابه، مبتغيًا بذلك الثواب في العقبى والذكر الجميل في الدنيا؛ إذ السخاء محبة ومحمدة كما أن البخل مذمَّةٌ ومَبْغَضَةٌ، ولا خير في المال إلا مع الجود كما لا خير في المنطق إلا مع المخبر.

ولقد أنشدني المنتصر بن بلال الأنصاري:

الجُودُ مَكْرُمَةُ والبُخْلُ مَنْقَصَةٌ لا يَسْتَوِي البُخْلُ عِنْدَ اللهِ والجُودُ

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه المصنف في «الأصل» من طريق سعيد بن محمد الورَّاق حدثنا يحيىٰ بن سعيد الأنصاري عن الأعرج عن أبي هريرة مرفوعًا به، وقال عقبه: «إن كان حفظ سعيد بن محمد إسناد هذا الخبر فهو غريب غريب».

قلت: الحديث ضعيف جدًّا؛ لأن سعيدًا هذا قال فيه ابن معين: «ليس بشيء» وقال النسائي: «ليس بثقة». وقال الدارقطني: «متروك». وانظر: «الضعيفة» برقم (١٥٤).



### والفَقْرُ فِيهِ شُخُوصٌ والغِنَىٰ دَعَةٌ والنَّاسُ فِي المالِ مَرْزُوقٌ ومَحدُودُ

أجود الجود: من جاد بماله وصان نفسه عن مال غيره، ومن جاد ساد كما أن من بخل ذلَّ.

والجود حارس الأعراض كما أن العفو زكاة العقل.

ومن أتمِّ الجود أن يتعرَّىٰ عن المنَّة؛ لأن من لم يمتنَّ بمعروفه وفَّره، والامتنان يهدم الصنائع، وإذا تعرَّت الصنيعة عن إزار له طرفان: أحدهما الامتنان والآخر طلب الجزاء؛ كان من أعظم الجود وهو الجود على الحقيقة.

إن من أحسن خصال المرء الجود من غير امتنان ولا طلب ثواب، والحلم من غير ضعفٍ ولا مهانة.

وأصل الجود ترك الضَّنِّ بالحقوق عن أهلها، كما أن أصل تربية الجسد ألا يحمل عليه في الأكل والشرب والباه (١)، فكما لا تنفع المروءة بغير تواضع ولا الحفظ بغير كفاية كذلك لا ينفع العيش بغير مال ولا المال بغير جود.

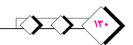
وكما أن القرابة تبع للمودَّة كذلك المحمدة تبع للإنفاق.

وأنشدني الكريزي ليحيى بن أكثم:

ويُظهرُ عَيْبَ المَرءِ فِي النَّاسِ بُخْلُهُ ويَ سُتُرُهُ عَ نَهُمْ جَمِيعًا سَخَاوُهُ تَغَطُه ويَ سُتُرُهُ عَ نَهُمْ جَمِيعًا سَخَاوُهُ تَغَطَ اللهُ عَيْبٍ والسَّخَاءُ غِطَاوَهُ تَغَطُ اللهُ عَيْبٍ والسَّخَاءُ غِطَاوَهُ

البخيل يقال له في أول درجته: البخيل، فإذا عتا وطغى في الإمساك يقال له:

<sup>(</sup>١) أي: الجماع.



الشحيح، فإذا ذمَّ الجود والأسخياء يقال له: لئيم، فإذا صار يحتجُّ للبخلاء ويعذرهم في فعالهم يقال له: الملائم.

وما اتَّزر رجل بإزارٍ أهتك لعرضه ولا أثلم لدينه من البخل.

ما رأيت أحدًا من الشرق إلى الغرب ارتدى برداء الجود واتّزر بإزار ترك الأذى إلا رَأْسَ أشكاله وأضداده وخضع له الخاصُّ والعامُّ؛ فمن أراد الرفعة العالية في العقبى والمرتبة الجليَّة في الدنيا فليلزم الجود بما ملك وترك الأذى إلىٰ الخاص والعام، ومن أراد أن يُهْتَكَ عِرضه ويُثْلَمَ دينه ويَمَلَّهُ إخوانه ويستقلَّه جيرانه فليلزم البخل.

\* \* \*



# ذِكْرُ الزَّجْرِ عن تَرْكِ قَبُولِ الهَدَايَا مِنَ الإِخْوَانِ

عن عبد الله بن مسعود رَضَالِللهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أَجِيبُوا الدَّاعِيَ ولا تَرُدُّوا الهَدِيَّةَ وَلا تَضْرِبُوا المُسْلِمينَ» (١).

زجر النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في هذا الخبر عن ترك قبول الهدايا بين المسلمين.

فالواجب على المرء إذا أُهديت إليه هدية أن يقبلها ولا يردها ثم يثيب عليها إذا قدر ويشكر عنها، وإنّي لأستحبُّ للناس بعث الهدايا إلى الإخوان بينهم؛ إذ الهدية تورث المحبة وتذهب الضغينة.

لمَّا قعد أبو حنيفة قال للناس مساور الوراق:

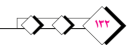
كُنَّا مِنَ الدِّينِ قَبْلَ اليَوْمِ فِي سَعَةٍ حتى بُلِينَا بأصْحَابِ المَقَايِيسِ قَعُ إِذَا اجْتَمَعُ وا صَاحُوا كَأَنَّهُم ثَعَالِبٌ ضَبَحَتْ بَيْنَ النَّوَاوِيسِ

فبلغ ذلك أبا حنيفة فبعث إليه بمالِ فقال مساور حين قبض المال:

بَنَ سَلَّ النَّسَاسُ يَومًّا قَايَسُونَا بِآبِدَةٍ (٢) مِسْ الفُتْيَا طَرِيفَهُ الْأَيْسَاطَرِيفَهُ أَتَيْنَا هُمْ بِمِقْيساسٍ صَحِيحٍ مُصِيبٍ مِنْ طِرَازِ أَبِي حَنِيفَهُ

<sup>(</sup>۱) الحديث صحيح: وقد رواه أحمد (١/ ٤٠٤)، وصححه شيخنا الوادعي رَحَمَهُ اللَّهُ في «الصحيح المسند مما ليس في الصحيحين» (٦٤٣/١) برقم (٨٣٣).

<sup>(</sup>٢) الآبدة: الأمر العظيم يُنْفَرُ منه ويُسْتَوحَش، والآبدة: الداهية تبقىٰ على الأبد، والآبدة: الكلمة أو الفعلة الغريبة. «لسان العرب» (١/ ٢٥) مادة «أبَدَ».



### إِذَا سَسِمِعَ الفَقِيسَةُ بِهَا وَعَاهَا وأَثْبَتَهَا بِحِبْرٍ فِي صَسِحِيفَهُ

فالعاقل يستعمل مع أهل زمانه لزوم بعث الهدايا بما قَدرَ عليه لاستجلاب محبتهم إياه ويفارقه تركه مخافة بغضهم.

ولقد أنشدني الأبرش:

هَــدَايَا النَّـاسِ بَعْـضِهِمُ لِـبَعْضِ تُولِّـدُ فِي قُلُـوبِهُمُ الوِصَـالَا وَتَـرْزَعُ فِـي السَّمِيرِ هَــوَى وَوُدَّا وَتَكْـسُوكَ المَهَابَـةَ والجَـلَلَا مَـصَايِدُ لِلْقُلـوب بِغَيْـر لَغَـب وتَمْنَحُـكَ المَحَبَّـةَ والجَمَـالا

الواجب على العاقل أن يستعمل الأشياء على ما يوجب الوقت، ويرضى بنفاذ القضايا، ولا يتمنى ضد ما رُزِق، وإن كان عنده الشيء التافه لا يجب أن يمتنع من بذله لاستحقاره واستقلاله؛ لأن أهون ما فيه لزوم البخل والمنع، ومن حقر شيئًا منعه، بل يكون عنده الكثرة والقلة في الحالة سيَّان؛ لأن ما يورث الكثير من الخصال أورث الصغير بقدره في الفعال.

قيل للمغيرة بن شعبة رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ: ما بقي من لذتك؟ قال: الإفضال على الإخوان. قيل: فمن الناس عيشًا؟ قال: من عاش بِعَيْشِهِ غيرُه. قيل: فمن أسوأ الناس عيشًا؟ قال: من لا يعيش بعيشه أحد.



## ذِكْرُ استِحْبَابِ التَّفْرِيجِ عَنِ النَّاسِ بقضاءِ الحَوَّائِج

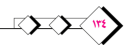
عن أبي هريرة رَضَيُلِلَهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «من نَفَّس عَنْ أَخِيهِ كُرْبَةً من كُرَبِ الدُّنيا نَفَّسَ اللهُ عنه كربةً مِنْ كُرَبِ يَومِ القِيَامَةِ، وَمَنْ يَسَّرَ علىٰ مُعْسِرٍ يَسَّرَ الله عليه في الدُّنيا والآخِرَةِ، ومن سَتَرَ علىٰ مسلم سَتَرَ الله عليه في الدنيا والآخِرَةِ، ومن سَتَرَ علىٰ مسلم سَتَرَ الله عليه في الدنيا والآخِرَةِ، واللهُ في عَوْنِ العَبْدِ مَا كَانَ العَبْدُ فِي عَونِ أَخِيهِ» (١)

الواجب على المسلمين كافة نصيحة المسلمين والقيام بالكشف عن همومهم وكربهم؛ لأن من نَفَّسَ كُرْبَة من كُرَبِ الدنيا عن مسلم نفَّس الله عنه كربة من كُرَبِ يوم القيامة، ومن تحرَّى قضاء حاجته ولم يُقْضَ قضاؤها علىٰ يديه فكأنه لم يقصِّر في قضائها، وأيسرُ ما يكون في قضاء الحوائج استحقاق الثناء، والإخوان يُعْرفون عند الحوائج، كما أن الأهل تختبر عند الفقر؛ لأن كلَّ الناس في الرخاء أصدقاء، وشرُّ الإخوان الخاذل لإخوانه عند الشدَّة والحاجة كما أن شرَّ البلاد بلدة ليس فيها خصب ولا أمْن.

وأنشدني الكريزي:

خَيْرُ أَيَّامِ الفَتَى يَوْمَ نَفَعْ واصْطِنَاعُ العُرفِ أَبْقَى مُصْطَنَعْ مَصْطَنَعْ مَصْطَنَعْ مَصْطَنَعْ مَصا يُنالُ الخَيرُ بالشَّرِّ ولا يَحْصُدُ السِزَّارِعُ إلا مَا زَرَعْ

<sup>(</sup>١) الحديث رواه مسلم برقم (٢٦٩٩) بأطول مما ذكره المصنف في الأصل.



### لَـيْسَ كُـلُّ الـدَّهْرِ يَومًا واحـدًا رُبَّمَا انْحَطَّ الفَتى ثُـمَّ ارْتَفَعْ

حقيقٌ على من علم الثواب ألا يمنع ما ملك من جاه أو مال إذا وجد السبيل إليه قبل حلول المنيَّة، فيبقىٰ عن الخيرات كلِّها ويتأسف علىٰ ما فاته من المعروف.

والعاقل يعلم أن من صحب النعمة في دار الزوال لم يخلُ من فقدها، وأن من تمام الصنائع وأهناها إذا كان ابتداء من غير سؤال.

دخل أبو العتاهية (١) على الرشيد (٢) فقال: سَلْ يا أبا العتاهية فقال:

إِذَا كَانَ المَنَالُ بِبَذْلِ وَجْهٍ فَلا قَرَّبْتُ مِنْ ذَاكَ المَنَالِ

لا يجب الإلحاف عند السؤال في الحوائج؛ لأنَّ شدَّة الاجتهاد ربما كانت سببًا للحرمان والمنع.

والطالب للفلاح كالضارب بالقداح سهم له وسهم عليه، فإن أعطي وجبَ عليه الحمد، وإن منع لزمه الرضا بالقضاء.

ولا يجب أن يكون السؤال إلا في ديار القوم ومنازلهم لا في المحافل والمساجد والملأ.

<sup>(</sup>۱) هو أبو العتاهية رأس الشعراء الأديب الصالح الأوحد، أبو إسحاق إسماعيل بن قاسم بن سويد بن كيسان العنزي مولاهم الكوفي، مات سنة (۲۱۱هـ). «سير أعلام النبلاء» (۱۹۵/۱۰).

<sup>(</sup>۲) هو الرشيد الخليفة أبو جعفر هارون بن المهدي بن محمد بن المنصور أبي جعفر بن عباس الهاشمي العباس، استخلِف بعهدٍ معقودٍ له بعد الهادي من أبيهما المهدي في سنة (۱۲۰هـ)، مات سنة (۱۹۳هـ). «الكامل في التاريخ» (۱/۱۲) «سير أعلام النبلاء» (۱۸۲/۹).



قال عمر ابن الخطاب رَضَالِللهُ عَنْهُ: «لا تسألوا الناس في مجالسهم ومساجدهم فتفحشوهم، ولكن سلوهم في منازلهم فمن أعطى أعْطَى ومن مَنَعَ مَنَع».

الذي قال عمر بن الخطاب - رحمة الله عليه ورضوانه - إذا كان المسئول كريمًا، فإنه إن سُئل الحاجة في نادي قومه ولم يكن عنده قضاؤها تشوَّر (١) وخجل، وأما إذا كان المسئول لئيمًا ودُفع المرء إلىٰ مسألته في الحاجة تقع له فإنه إن سأله في مجلسه ومسجده كان ذلك أقضىٰ لحاجته؛ لأن اللئيم لا يقضي الحاجة ديانةً ولا مروءة وإنما يقضيها إذا قضاها طلبًا للذكر والمحمدة في الناس.

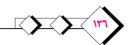
علىٰ أنِّي أستحب للعاقل أَنْ لو دَفَعَه الوقت إلىٰ القِدِّ<sup>(۲)</sup> ومصِّ الحصىٰ ثم صبر عليه لكان أحرىٰ به من أن يسأل لئيمًا حاجةً؛ لأن إعطاء اللئيم شينٌ ومنعه حَتْفُ (۳).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) أي: يخجل. «لسان العرب» (۳/ ٤٩٠). مادة: «شَوَرَ».

<sup>(</sup>٢) هو جلد السخلة. «النهاية» (٢/ ٤٢٢).

<sup>(</sup>٣) أي: هلاك. «النهاية» (١/ ٣٣١).



# ذِكْرُ الحَثِّ عَلَى إعْطَاءِ السُّؤَّالِ وطَلبِ المُعَاليَ

عن جابر رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ قال: «مَا سُئِلَ النبيُّ صَ<u>لَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</u> شيئًا قطُّ فقال: لا، ولا ضرب بيده شيئًا قطُّ »(١).

إني لأستحبُّ للمرء طلب المعالي من الأخلاق مع ترك ردِّ السؤال؛ لأنَّ عدم المال خير من عدم محاسن الأخلاق، والندامة موكلة بترك معالجة الفرصة.

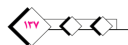
وإن الحُرَّ - حقَّ الحُرِّ - من أعتقته الأخلاق الجميلة، كما أن أسوأ العبيد من استعبدته الأخلاق الدنيَّة.

ومن أفضل الزاد في المعاد اعتقاد المحامد الباقية.

ومن لزِمَ معاليَ الأخلاق أنتج له سلوكها فراخًا تطير بالسرور.

(۱) رواه المصنف في الأصل من طريق محمد بن صالح الطبري، وهو متَّهم بالكذب وكان مخلطًا. قال ذلك الذهبي في «الميزان»، والحديث ثابت عند البخاري برقم (٦٠٤٣)، ومسلم برقم (١٨٠٥) من حديث جابر رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ بدون قوله: «ولا ضرب بيده شيئًا قط» وهو عند مسلم برقم (٢٣٢٨)، من حديث عائشة رَضَّ اللَّهُ عَنْهُا، قالت: «ما ضرب رسول الله صَلَّ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ شيئًا قط بيده...» الحديث.

ورواه عبد الله بن أحمد في «زوائد المسند» (٦/ ١٣٠) كذلك من حديث عائشة رَخَوَاللَّهُ عَنْهَا قالت: «ما لعن رسول الله صَأَلَللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمً مسلمًا من لعنة تذكر، ولا انتقم لنفسه شيئًا يؤتى إليه، إلا أن تنتهك حرمات الله عَزَقِجَلَّ، ولا ضرب بيده شيئًا قط...» الحديث.



قال يوسف بن أسباط (1): «ما كان المال منذ كانت الدنيا أنفع منه في هذا الزمان».

وأنشدني محمد بن عبد الله بن زنجي البغدادي:

بَادِرْ هَـوَاكَ إِذَا هَمَمْتَ بِصَالِحٍ خَـوْف العَوَاتِـقِ أَن تَجِيءَ فَتَغْلِبُ وإذَا هَمَمْـت بِـسَيِّعٍ فَتَعَـدَّهُ وَتَجَنَّـبِ الأَمْـرَ الـذي يُتَجَنَّـبُ

ما ضاع مال وَرَّثَ صاحبه مجدًا، ولولا المتفضلون مات المتجملون، وليس يستحقُّ المرء اسم الكرم بالكفِّ عن الأذى إلا أنْ يقرنه بالإحسان إليهم، فمن كثر في الخير رغبته وكانَ اصطناعُ المعروف همته قَصَدَه الراجون وتأمله المتأملون، ومن كان عيشه وحده ولم يعش بعيشه غيره فهو وإن طال عمره قليل العمر، والبائس من طال عمره في غير الخير، ومن لم يتأسَّ بغيره في الخير كان عاجزًا كما أن من استحسن من نفسه ما يستقبحه من غيره كان كالغاشِّ لمن تجب عليه نصيحته، ومن لم يكن له هِمَّةٌ إلا بطنه وفرجه عُدَّ من البهائم، والهمَّة تبلِّغ الرتبة العالية؛ لأن الناس بهممهم.

الواجب على العاقل أن يبدأ بالصنائع والإحسان الأفْرض (٢) فالأفرض؛ يبدأ بأهل بيته ثم بإخوانه وجيرانه ثم الأقرب فالأقرب، ويتحرَّى المعروف والإحسان في أهل الدين والعلم، ومنهم من يتجنب ضد ما قلنا.

<sup>(</sup>۱) هو يوسف بن أسباط الزاهد، من سادات المشايخ، له مواعظ وحِكَم «الجرح والتعديل» (۱) هو يوسف بن أسير أعلام النبلاء» (۹/ ١٦٩).

<sup>(</sup>٢) يعني: الأفرض من جهة الميراث.

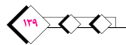


وأنشدني البسامي:

وكُنتَ كَمُهْرِيقِ اللذي فِي سِقَائِهِ لِرَقْرَاقِ مَاءٍ فَوْقَ رَابِيَةٍ صَلْدِ كَمُرْضِعَةٍ أَوْلادَ أُخْرَى وضَيَّعَتْ بَنى بَطْنِهَا هَذَا الضَّلالُ مِن القَصْدِ

العاقل يبتدئ بالصنائع قبل أن يُسأل؛ لأن الابتداء بالصنيعة أحسن من المكافأة عليها، والإمساك عن التعرُّض خير من الذُّل، والصنائع إنما تحسن بإتمامها والتحافظ عليها بعدها؛ لأن بصلاح الخواتم تزكو الأوائل، والعطية بعد المنع أجمل من المنع بعد العطية، والناس في الصنائع على ضربين: شاكر وكافر. ولقد أنشدني بعض إخواننا:

ومَا النَّاسُ فِي حُسْنِ الصَّنِيْعَةِ عَنْدهُمْ وَفِي كفرهم إلَّا كَبَعْضِ المَزَارعِ فَمْزْرَعَةٌ أَكْدَتْ عَلَىٰ كَلِّ زارع



# ذِكْرُ الحثِّ على الضِّيافَةِ وإطْعَامِ الطَّعامِ

عن أبي هريرة رَضَّالِللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ كَانَ يؤمنُ باللهِ واليومِ الآخِرِ فَلا يُؤذِ باللهِ واليومِ الآخِرِ فَلا يُؤذِ جَارَهُ» (١).

إني لأستحب للعاقل المداومة على إطعام الطعام والمواظبة على قِرَى (٢) الضيف؛ لأن إطعام الطعام من أشرف أركان النَّدَى (٣)، ومن أعظم مراتب ذوي الحجا ومن أحسن خصال أُولي النُّهي.

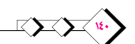
ومن عُرِفَ بإطعام الطعام شَرُف عند الشاهد والغائب، وقصده الراضي والعاتب.

وقِرَىٰ الضيف يرفع المرء وإن رَقَّ نَسَبُه إلىٰ منتهىٰ بغيته ونهاية محبته ويُشرِّفه برفيع الذكر وكمال الذخر.

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه البخاري برقم (٦١٣٦)، ومسلم برقم (٤٧) بلفظ: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذي جاره، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذي جاره، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيرًا أو ليسكت». واللفظ لمسلم.

<sup>(</sup>٢) أي: إطعام.

<sup>(</sup>٣) الجود. «مختار الصحاح» مادة «ندا».



كلُّ من ساد في الجاهلية والإسلام حتى عرف بالسؤدد وانقاد له قومه ورحل إليه القريب والقاصي لم يكن كمال سؤدده إلا بإطعام الطعام وإكرام الضيف، والعرب لم تكن تعد الجود إلا قرَئ الضيف وإطعام الطعام ولا تعدُّ السخيَّ من لم يكن فيه ذلك حتى إن أحدهم ربما سار في طلب الضيف الميل والميلين.

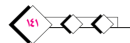
وأنشدني محمد بن إسحاق بن حبيب الواسطي:

إذَا مَا أَتَاكَ الضَّيْفُ فَابْدَأَ بِحَقِّهِ قُبَيْلَ العِيَالِ إِنَّ ذَلِكَ أَصْوَبُ وَعَظِّم حُقُوقَ الضَّيْفِ وَاعْلَمْ بِأَنَّهُ عَلَيْكَ بِمَا تُولِيهِ مُثْنِ وذَاهبُ

يجب على العاقل ابتغاء الأضياف وبذل الكِسَر؛ لأن نعمة الله إذا لم تُصَنْ بالقيام في حقوقها ترجع من حيث بدأت، ثم لا ينفع من زالت عنه التلهف عليها ولا الإفكار في الظفر بها، وإذا أدَّىٰ حقَّ الله فيها استجلب النماء والزيادة واستذخر الأجر في القيامة واستقصر إطعام الطعام.

وعُنْصُر قِرَى الضيف: هو ترك استحقار القليل وتقديم ما حضر للأضياف؛ لأن من حَقَّر منع إكرام الضيف بما يقدر عليه وترك الادخار عنه.

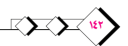
ومن إكرام الضيف طيب الكلام وطلاقة الوجه والخدمة بالنفس، فإنه لا يَذِلُّ من خدم أضيافه كما لا يَعِزُّ من استخدمهم أو طلب لقراه أجرًا.



#### أنْشَدَ محمد بن سهيل:

وَإِنَّ فِنَائِي لِلْقِرِرَىٰ لَرَحِيبُ فَيَخْصَبُ عِنْدِي وَالْمَحِلُّ جَدِيبُ ولكِنَّما وَجْهُ الكَرِيمِ خَصِيبُ وإنِّي لَطَلْقُ الوَجْهِ لِلْمُبْتَغِي القِرَىٰ أُضَاحِكُ ضَيْفِي عِنْدَ إِنْزَالِ رَحْلِهِ وَمَا الخِصِبُ لِلْأَضِيافِ أَنْ يَكْثُرَ القِرَىٰ

\* \* \*



# ذِكْرُ الحَثِّ عَلَى الْجَازَاةِ علَى الصنائع

الواجب على من أُسْدِي إليه معروف أن يشكره بأفضل منه أو مثله؛ لأن الإفضال على المعروف في الشكر لا يقوم مقام ابتدائه وإن قلَّ، فمن لم يجد فَلْيُثنِ عليه فإن الثناء عند العدم يقوم مقام الشكر للمعروف، وما استغنى أحد عن شكر أحد.

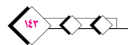
ولقد أنشدني محمد بن زنجي البغدادي:

فَلَو كَانَ يَسْتَغْني عن الشُّكْرِ مَاجِدُ لِعِزَّةِ مُلْكٍ أَوْ عُلُو مَكَانِ لَكُو مَكَانِ لَكُو مُكَانِ لَكُو مُكَانِ لَمَا أَمَر اللهُ العِبَادَ بِشُكْرِهِ فَقَالَ الشَّكُرُ ونِي أَيُّهَا الصَّقَلانِ

مرَّ سعيد بن العاص (٢) بدار رجل بالمدينة فاستسقىٰ فَسَقَوْهُ، ثم مرَّ بعد ذلك بالدار ومنادٍ ينادي عليها: فمن يزيد؟ فقال لمولاه: سَلْ: لِمَ تباع هذه؟ فرجع

<sup>(</sup>١) الحديث رواه أحمد (٢/ ٢٥٨) وغيره، وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) هو سعيد بن العاص بن أبي أُحَيْحَة سعيد بن العاص بن أُمية بن عبد شمس بن عبد مناف بن قصي، كان أميرًا شريفًا جوادًا مُمَدَّحًا حليمًا وقورًا، ذا حزم وعقل يصلح للخلافة، ولي إمرة المدينة غير مرة لمعاوية، وقد ولي إمرة الكوفة لعثمان بن عفان، وقد اعتزل الفتنة فأحسن ولم يقاتل مع معاوية. «سير أعلام النبلاء» (٣/ ٤٤٤)، «الوافي بالوفيات» (٢٢٧/١٥).



إليه فقال: على صاحبها دين، قال: فارجع إلى الدار فرجع فوجد صاحبها جالسًا وغريمه معه فقال: لم تبيع دارَك؟ قال: لهذا عليَّ أربعة آلاف دينار فَنزَل وتحدث معهما وبعث غلامه فأتاه بِبَدْرَةٍ (١) فدفع إلى الغريم أربعة آلاف ودفع الباقي إلى صاحب الدار وركب ومضى.

وأنشدني المنتصر بن بلال:

ومَنْ يُسْدِ مَعْرُوفًا إِلَيْكَ فَكُنْ لَهُ شَكُورًا يَكُنْ مَعْروفُهُ غيرَ ضائِعِ وَمَا يَكُنْ بَالشُّكْرِ والقَرْضَ فاجْزِهِ تَكُنْ خَيْرَ مَصْنوعِ إِلَيْهِ وَصَانِعِ

الحرُّ لا يكفر النعمة ولا يتسخط المصيبة، بل عند النعم يشكر وعند المصائب يصبر.

ومن لم يكن لِقَلِيل المعروف عند وقعه شاكرًا أوشك ألَّا يشكر الكثير منه.

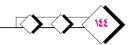
والنعم لا تستجلب زيادتها ولا تدفع الآفات عنها إلا بالشكر لله جلَّ وعلا ولمن أسداها إليه.

وأنشدني الأبرش:

السشُّكْرُ يَفْستَحُ أَبُوابًا مُغَلَّقَةً اللهِ فِيهَا عَلَىٰ مَنْ رَامَهُ نِعَمُ فَعَمُ فَيهَا عَلَىٰ مَنْ رَامَهُ نِعَمُ فَبَادِرِ الشُّكرَ واستغْلِقْ وثَائِقَهُ واسْتَذْفِعْ مَا تَجْرِي بِهِ النَّقَمُ

الواجب على المرء أن يشكر النعمة ويحمد المعروف على حسب وُسعِه وطاقته إن قدر فالضّعف وإلا فبالمثل وإلا فبالمعرفة بوقوع النعمة عنده مع بذل

<sup>(</sup>١) البَدْرة: عشرة آلاف درهم. «مختار الصحاح» مادة «بَدَرَ».



الجزاء له بالشكر وقوله: جزاك الله خيرًا، فمن قال لك ذلك عند العدم فكأنه أبلغ في الثناء (١).

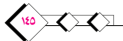
ومن الناس من يكفر النعم، وكفران النعم يكون من أحد رجلين:

- إما من رجل لا معرفة له بأسباب النعم والمجازاة عليها لما لم يركّب فيه من التفقد لمراعاة العِشْرَة، فإذا كان كذلك وجب الإغضاء عنه وترك المناقشة على فِعْلِهِ.

- والرجل الآخر: أن يكون ذا عقل لم يشكر النعم استخفافًا بالمنعم واستحقارًا للنعمة وتهاونًا في نفسه لهما أو لأحدهما؛ فإذا كان كذلك يجب على العاقل ترك العود إلى مثل فعله والخروج باللائمة على نفسه إذا كان له خبرة به.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) بل قد أبلغ في الثناء لقوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «من صُنع إليه معروف فقال لفاعله: جزاك الله خيرًا فقد أبلغ في الثناء». رواه الترمذي برقم (۲۰۳۱) وغيره من حديث أسامة بن زيد رَضَّالِلَهُ عَنْهُ، وصححه الألباني في «صحيح الجامع» برقم (٦٣٦٨).

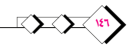


### ذِكْرُ الحَثِّ عِلَى سيَاسَةِ الرِّياسَةِ ورِعَاية الرَّعِيَّةِ

صرحت السنة عن المصطفى صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم بأن كلَّ راع مسئول عن رعيته؛ فالواجب على كلِّ من كان راعيًا لزوم التعاهد لرعيته، فرُعاة الناس العلماء، وراعي الملوك العقل، وراعي الصالحين تقواهم، وراعي المتعلم معلمه، وراعي الولد والده، كما أن حارس المرأة زوجها، وحارس العبد مولاه، وكلُّ راع من الناس مسئول عن رعيته.

وأكثر ما يجب تعاهد الرعيَّة للملوك إذ هم رعاة لها وهم أرفع الرعاة لكثرة نفاذ أُمورهم، وعُقد الأشياء وحلُّها من ناحيتهم فإذا لم يراعوا أوقاتهم ولم يحتاطوا لرعيتهم هلكوا وأهلكوا، وربما كان هلاك عالَم في فساد مَلِكِ واحدٍ، ولا يدوم مُلْكُ مَلِكِ إلا بأعوان تطيعه، ولا يطيعه الأعوان إلا بوزير، ولا يتم ذلك إلا أن يكون الوزير ودودًا نصوحًا، ولا يوجد ذلك من الوزير إلا بالعفاف والرأي، ولا يتم قوامُ هؤلاء إلا بالمال، ولا يوجد المال إلّا بصلاح الرعية، ولا تصلح

<sup>(</sup>١) الحديث رواه البخاري برقم (٢٤٠٩)، ومسلم برقم (١٨٢٩).



الرعية إلا بإقامة العدل فكأنَّ ثباتَ الملك لا يكون إلا بلزوم العدل وزواله لا يكون إلا بمفارقته.

فالواجب على المَلِكِ أن يتفقد أمور عماله حتى لا يخفى عليه إحسانُ محسن ولا إساءةُ مسيءٍ؛ لأنه إذا خفي عليه أعمال عماله لم يكن قائمًا بالعدل.

وكل رياسة لم تكن مشوبة بتقوى الله تكون خساسة لا رياسة، والاحتواء على الرياسة من غير تقوى كالقاعد على الكناسة (١).

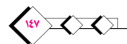
كما قال بعضهم:

رِيَاسَاتُ الرِّجَالِ بِغَيْرِ دِينٍ وَلَا تَقْوَى الإلهِ هِيَ الخَسسَاسَهُ وَكُللَّ مِنَ الجُلُوسِ عَلَى الكُنَاسَهُ وَكُللُّ مِنَ الجُلُوسِ عَلَى الكُنَاسَهُ وَكُللُّ مِنَ الجُلُوسِ عَلَى الكُنَاسَهُ وَكُللُّ مِنَ الجُلُوسِ عَلَى الكُنَاسَهُ وَأَشْرَ فُ مَنْرِ فُ الرِّياسَةِ تَرُكُ الرِّياسَهُ وَأَشْرَ فُ مَنْدِ إِلَّ وَأَعَرْ وَحَيْدُ وَخَيْدُ رياسَةٍ تَرُكُ الرِّياسَهُ

خرج الزهري (٢) يومًا من عند هشام بن عبد الملك فقال: ما رأيت كاليوم ولا سمعت به كأربع كلمات تكلَّم بِهنَّ رجلٌ آنفًا عند هشام بن عبد الملك فقيل له: وما هنَّ؟ قال: قال له رجل: يا أمير المؤمنين، احفظ عني أربع كلمات فيهن إصلاح ملكك واستقامة رعيتك. قال: هاتهن. قال: لا تَعِدَنَّ عِدَةً لا تثق من نفسك بإنجازها! ولا يغرنك المرتقىٰ وإن كان سهلًا إذا كان المنحدر وعُرًا! واعلم أنَّ للأعمال جزاءً فاتَّقِ العواقب! وأنَّ للأمور بَغَتَاتٍ فكن علىٰ حذر!

<sup>(</sup>١) الكناسة: هي القمامة. «مختار الصحاح» مادة «كَنَسَ».

<sup>(</sup>٢) هو الزهري أعلم الحفاظ أبو بكر محمد بن مسلم بن عبيد الله بن عبد الله بن شهاب بن عبد الله الحارث بن زهرة بن كلاب القرشي الزهري المدني الإمام، مات سنة (١٢٤هـ). «تذكرة الحفاظ» (١/٨/١).



من صحب السلطان فلا يجب أن يكتمه نصيحته؛ لأن من كتم السلطان نصيحته والأطباء مرضه والإخوان بثّه (1) فقد خان نفسه، ومن يصحب السلطان لا ينجو من الآثام كما أن راكب العجل لا يأمن العثار، ولا يجب أن يأمن غضب السلطان إن صدقه ولا عقوبته إن كذبه، ولا يجترئ عليه وإن أدناه؛ لأن الحازم العاقل لا يشرب السُّمَّ اتكالًا على ما عنده من الترياق (7) والأدوية.

وإني لأستحبُّ لمن امتحن بصحبة السلطان أن يعلمه لزوم تقوى الله والعمل الصالح كأنه يتعلم منه ويؤدبه كأنه يتأدب به ويتقي سخطاته، والسخط إذا كان عن علَّة كان الرضا عنه موجودًا، وإذا كان من غير علةٍ ينقطع حينئذٍ الرجاء.

ولا يجب للرعية أن تعلم كلَّ ما تأتي الملوك من أمورها؛ لأن معرفتهم إياها بعض الفتنة، وهيهات! مَن ذا صحب السلطان فلم يفتتن؟! ومن اتبع الهوى فلم يعطب؟!

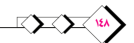
إن الشجرة الحسنة ربما كان سبب هلاكها طيب ثمرتها، وربما كان ذنَب الطاوس الذي فيه جماله سبب حتفه؛ لأنه يثقله حتى يمنعه من الهرب.

ومن صحب السلطان لم يأمن التغير على نفسه؛ لأن الأنهار تكون عذبةً ما لم تنصَبَّ إلى البحور فإذا وقعت في البحور ملحت، على أن قعود العلماء عن أبواب الملوك زيادة في نور علمهم، وكثرة غشيانهم (٣) إياهم غشاوة على قلوبهم،

<sup>(</sup>١) البث: الحال والحزن. «مختار الصحاح» مادة «بثث».

<sup>(</sup>٢) الترياق: دواء السموم. «مختار الصحاح» مادة «ترق».

<sup>(</sup>٣) أي: المجيء إليهم والدخول عليهم. انظر: «مختار الصحاح» مادة «غشا».

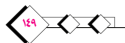


ومن صحب الملوك لم يأمن تغيرهم، ومن زايلهم (١) لم يأمن تفقدهم، وإن قطع الأُمور دونهم لم يأمن فيها مخالفتهم، وإن عزم علىٰ شيءٍ لم يجد بدًّا من مؤامرتهم، وأسمج شيءٍ بالملوك الحِدَّة.

الواجب على من ملك أمور المسلمين الرجوع إلى الله جلّ وعلا في كلّ لحظةٍ وطرفةٍ لئلا يطغيه ما هو فيه من تَسَلُّطِهِ، بل يذكر عظمة الله وقدرته وسلطانه، وأنه هو المنتقم ممن ظلم، والمجازي لمن أحسن، فليلزم في إمْرَتِهِ السلوك الذي يؤديه إلى اكتساب الخير في الدارين، وليعتبر بمن كان قبله من أشكاله فإنه لا محالة مسئول عن شكر ما هو فيه كما هو لا محالة مسئول عن حسابه.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أي: فارقهم. «مختار الصحاح» مادة «زيل».



# ذِكْرُ الدُّنْيَا وَتَقَلُّبِهَا بِأَهْلِهَا

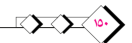
عن أبي الدَّرداء رَضَّالِللَّهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَّلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ أَصْبَحَ مُعَافًىٰ فِي بَدَنِهِ آمِنًا فِي سِرْبِهِ (١) عِنْدَهُ قُوتُ يَوْمِهِ فكأنَّما حِيزَتْ (٢) لَهُ الدُّنيا» (٣).

<sup>(</sup>۱) سِربه -بالكسر-: أي: نفسه. «النهاية» (١/ ٧٦٧).

<sup>(</sup>٢) أي: جُمِعَت.

<sup>(</sup>٣) رواه المصنف في الأصل من طريق عبد الله بن هاني بن أبي عبلة: متهم بالكذب، كما في «منزان الاعتدال» (٢/ ٥١٧).

وقد روي من حديث عبيد الله بن محصن الأنصاري عند البخاري في «الأدب المفرد» برقم (٣٠٠)، والترمذي برقم (٢٣٤٦)، وابن ماجه برقم (٢١٤١) وغيرهم، ومن حديث ابن عمر عند الطبراني في «الأوسط» برقم (١٨٤٩)، ولا يخلو كلُّ منهما من ضعفٍ وبمجموع هذين الحديثين حسن الحديث الألباني في «الصحيحة» تحت رقم (٢٣١٨).



سمعت ولا خطر على قلب بشر (١) فَيَضِنُّ بترك هذا القليل ويرضى بفوت ذلك الكثير.

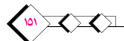
وأنشدني الكريزي:

مَا السَدَّهْرُ إِلَّا ليلَّهُ وَيَوْمٌ والعَيْشُ إِلَّا يقْظَهُ وَنَوْمُ يَعِيشُ قَوْمٌ ويَمُوْتُ قَوْمٌ والسَّهْرُ قَاضَ مَا عَليهِ لَوْمُ

الدنيا بحر طفّاح والناس في أمواجها يعومون، وفي أمثالٍ تضربها الأيام للأنام وما أكثر أشباهها منها؛ لأن كل ما يصير إلىٰ فناء منها يشبهها، فمن أُوتي من الدنيا أشياء ثلاثة فقد أُوتي الدنيا بحذافيرها: الأمن والقوت والصحة لا يغتر بشيءٍ منها إلّا كلُّ خدّاع ولا يركنُ إليها إلا كلُّ منّاع؛ فالعاقل يعلم أن ما لم يبق لغيره عليه غير باقٍ وأن ما سلب عن غيره لا يترك عليه؛ فالقصد إلىٰ ما يعود بالنفع في الآخرة للعاقل من الدنيا أحرى من السلوك في قصد الظن بها والجمع لها من غير تقديم ما يقدم عليه في الآخرة من الأعمال الصالحة وترك الاغترار بها، والاعتبار بتقلبها بأهلها، ولا شيء أعظم خطرًا من الحياة، ولا غَبن أعظم من إفنائها لغير حياة الأبد.

ومن اشتهىٰ أن يكون حرَّا فليجتنب الشهوات وإن كانت لذيذةً، وليعلم أن كلَّ لذيذ ليس بنافع ولكن كل نافع هو اللذيذ، وكل الشهوات مملولة إلا الأرباحَ

<sup>(</sup>١) لما روى البخاري برقم (٣٢٤٤) ومسلم برقم (٢٨٢٤) من حديث أبي هريرة رَضَّالِلَّهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «قال الله تعالى: أعددت لعبادي الصالحين ما لا عينٌ رأت ولا أذنٌ سمعت ولا خطر على قلب بشر».



فإنها لا تُمَلّ، وأعظم الأرباح الجنة والاستغناء باللهِ عن الناسِ.

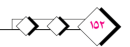
ولقد أنشدني على بن محمد البسَّامي:

إذاً ما انْقَضَتْ كَانَتْ كَأَحْلَام نَائِم إذا نَزَلَتْ إحْدَى الأمورِ الْعَظَائِم

فَ أَعْظِمْ بِ صَبرِ للزَّمَ انِ فإنَّ أَ عَلَىٰ حَالَةِ المَكْروهِ لَيْسَ بِدَائم تَــــدُورُ لَنَــا أفلاكُـــهُ بِعَجَائِـــب سُرُورٌ وَهَمُّ وَانْتِعَاشُ وَسَقْطَةٌ إِلَكَ هَادِم إِلَكَ هَادِم وبِــاللهِ دُونَ النَّــاس فَاسْــتَغْن وَاسْــتَعِنْ

السبب المؤدي للعاقل إلى إنزاله الدنيا منزلتها: ترك الركون إليها مع تقديم ما قدر منها للعيش الدائم والنعيم المقيم هو ترك طول الأمل ومراقبة ورود الموت عليه في كل لحظة وطرفة؛ لأن طول الآمال قطعت أعناق الرجال.

فالعاقل يلزم تركها مع الاعتبار الدائم بمَن مضى من الأُمم السالفة والقرون الماضية كيف عَفَت آثارهم واضْمَحَلَّت أنباؤهم فما بقي منهم إلا الذكر ولا من ديارهم إلا الرسم؛ فسبحان من هو قادر على بعثهم وجمعهم للجزاء والعقاب.



## ذِكْرُ الحثِّ على لُزُومِ ذِكْرِ المَوْتِ وَتَقْدِيمِ الطَّاعَاتِ

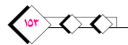
عن أبي هريرة رَضِّالِيَّهُ عَنْهُ قال: قَال رسول الله صَ<u>لَّالِلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</u>: «أَكْثِروا ذِكْرَ هَاذِم اللَّذاتِ المَوْتِ» (١).

الواجب على العاقل أن يضم إلى رعاية ما ذكرنا من شُعَب العقل في كتابنا هذا لزوم ذكر الموت على الأوقات كلِّها وترك الاغترار بالدنيا في الأسباب كلِّها؛ إذ الموت رَحًىٰ دوَّارةٌ بين الخلق وكأس يُدَار بها عليهم لابد لكلِّ ذي روح أن يشربها ويذوق طعمها، وهو هاذم اللَّذَات ومُنَغِّص الشهوات ومكدِّر الأوقات ومزيل العاهات.

العاقل لا ينسئ ذكر شيءٍ هو مترقب له ومنتظر وقوعه من قَدَم إلىٰ قدم ومن لحظةٍ إلىٰ شزرةٍ؛ فكم من مكرَّم في أهله معظم في قومه مبجَّل في جيرته لا يخاف الضيق في المعيشة ولا الضَّنك في المصيبة إذا ورد عليه مذلل الملوك وقاهر الجبابرة وقاصم الطغاة فألقاه صريعًا بين الأحبة وجيرانه مفارقًا لأهل بيته وإخوانه لا يملكون له نفعًا ولا يستطيعون عنه دفعًا؛ فكم من أُمَّةٍ قد أبادها الموت وبلدةٍ قد عطلها وذات بعل قد أرملها وذي أبِ قد أيتمه وذي إخوةٍ أفرده.

فالعاقل لا يغترُّ بحالةٍ نهايتها تؤدِّي إلى ما قلنا ولا يركن إلى عيش مغبَّته ما ذكرنا، ولا ينسى حالةً لا محالة هو مواقعها، ويومًا لا شكَّ يأتيه؛ إذ الموت طالب حثيث لا يعجزه المقيم ولا ينفلت منه الهارب.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٢/ ٢٩٣) وغيره، وهو حديث حسن.



وأنشدني الكريزي:

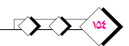
أَمْوَالُنا لِلْهَوى المِيرَاثِ نَجْمَعُهَا والنَّفْسُ تَكْلَفُ بِاللَّهُنْيا وَقَلْدُ عَلِمَتْ فَلَا الإقامَةُ تُنْجِى النَّفْسَ مِنْ تَلَفٍ وكلُّ نَفْسس لَهَا زَوْرٌ يُصَبِّحُها

ودُورُنا لخَراب السدَّهْرِ نَبْنِيهَا أنَّ الـسَّلَامَة فيهَا تَـرْ كُ مَـا فِيهَـا ولا الفِرَارُ مِن الأحْدَاثِ يُنْجِيهَا مِنَ المَنِيَّةِ يَوْمًا أو يمْسِيها

إِنَّ الله جلَّ وعلا خلق آدم وذريته من الأرض فأمشاهم علىٰ ظهرها فأكلوا من ثمارها وشربوا من أنهارها، ثم لا محالة تنزل المنية بهم، وتغنيهم عن السعى والحركات مع تعطيل الجُثَثِ والآلات، ثم تعيدهم إلىٰ الأرض التي منها خلقهم حتىٰ تأكل لحومهم كما أكلوا أثمارها، وتشرب دماءهم كما شربوا من أنهارها، وتقطع أوصالهم كما مشوا على ظهرها، فالقبر أوَّل منزل من منازل الآخرة وآخر منزل من منازل الدنيا، فطوبئ لمن مَهَّدَ في دنياه لقبره وقدم فيها لآخرته! فكم عَفّرَت الأرض من عزيز وأفقدت العين من أنيس.

قال إبراهيم بن يزيد: رأيت أعرابيًا وقف على مقررة وهو يقول:

لِكُلِّ أُنَاس مَقْبَرٌ بِفِنائِهِمْ فَهُمْ يَنْقُصُونَ والقُبُورُ تَزِيدُ ومَا إِن تَرَىٰ دَارًا لِحَىِّ قَدْ اقْفَرَتْ وقَبْرًا لِمَيْتِ بِالفِناءِ جَدِيدُ فَهُمْ جِيرةُ الْأَحْيَاءِ أُمَّا مَحَلُّهُمْ فَدَانِ وأُمَّا المُلْتَقَىٰ فَبَعِيدُ



#### خاتمة

### قال أبو حاتم (١) رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ:

قد ذكرنا اليسير من الكثير من الآثار والقليل من الجسيم من الأخبار في كتابنا هذا (٢) بما نرجو أن القاصد إلى سلوك سبيل ذوي الحجا والسالك مقصد سبيل أولي النُّهىٰ يكون له فيها غُنية إن تدبرها واستعملها، وإن كنا تنكبنا طرق المسانيد وتخريج الحكايات وأناشيد الأشعار إلا ما لم نجد بُدًّا من إخراجها كالإيماء إلىٰ الشَّىء والإشارة إلىٰ القصد.

جعلنا الله ممن دعته تباشير التوفيق إلى القيام بحقائق التحقيق للتمكُّن من رحمته، وطلب الوصول إلى مَحلِّ أهل ولايته؛ إنه منتهى الغاية عند رجاء المؤمنين والمانُّ على أوليائه بمنازل المقربين.

وصلىٰ الله علىٰ محمدٍ خاتم النبيين وعلىٰ آله الطاهرين الطيبين والحمد لله ربِّ العالمين (٣).

\* \* \*

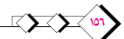
<sup>(</sup>١) كنية ابن حبان.

<sup>(</sup>٢) أي: «الأصل».

<sup>(</sup>٣) قال أبو همام -عامله الله بلطفه-: كان الفراغ من هذا العمل في ليلة السبت الموافق (٢) ١٢/ ١٢/ لعام ١٤٢٩هـ) أسأل الله العليّ العظيم أن ينفعني به يوم لقائه، إنه علىٰ كل شيء قدير، وصلىٰ الله وسلم علىٰ نبينا محمد وعلىٰ آله وصحبه أجمعين، والحمد لله ربِّ العالمين.









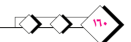
#### الفهرس

| 0       | مقلمة                                                                         |
|---------|-------------------------------------------------------------------------------|
| V       | عملي في الكتاب                                                                |
| ۸       | ابن حبان في سطور                                                              |
| ١٠      | مقدمة المصنف في الأصل                                                         |
| ١٢      | ذِكْرُ الحَثِّ علىٰ لُزومِ العَقْلِ وصِفَةِ العَاقِلِ اللَّبِيبِ              |
| ١٦      | ذِكْرُ إصْلاحِ السَّرائِرِ بلُّزُومِ تَقْوى اللهِ                             |
| ١٩      | ذِكْرُ الحَثِّ علىٰ لُزومِ العِلْمِ والمُدَاوَمَةِ علىٰ طَلَبِهِ              |
| ۲۳      | ذِكْرُ الحَثِّ عَلَىٰ لُزُومِ الصَّمْتِ وحِفْظِ اللِّسَانِ                    |
| ۲۷      | ذِكُرُ الحَثِّ علىٰ لُزُومِ الصِّدْقِ ومُجَانَبَةِ الكَذِبِ                   |
| ۳۰      | ذِكْرُ الحثِّ علىٰ لُزُومِ الحَياءِ وَتَرْك القِحَةِ                          |
| ٣٢      | ذِكْرُ الحثِّ علىٰ لُزُومِ التَّوَاضُعِ ومُجَانَبَةِ الكِبْرِ                 |
| ثَمِثَم | ذِكْرُ اسْتِحْبَابِ التَّحَبُّبِ إلىٰ النَّاسِ مِنْ غَيْرِ مُقَارَفَةِ المَأْ |
| ٣٦      | ذِكْرُ استحباب لُزُومِ المُدَارَاةِ وتَرْكِ المُدَاهَنَةِ مَعَ النَّاسِ       |
| ٣٨      | ذِكْرُ اسْتِحْبَابِ إِفْشَاءِ السَّلام وَإِظْهَارِ البِشْرِ والتَّبَسُّمِ     |

| ٤٠                    | ذِكْرُ مَا أَبِيْحَ مِن المِزَاحِ للْمرءِ وَمَا كُرِهَ لَهُ مِنْهُ. |
|-----------------------|---------------------------------------------------------------------|
| ٤٣                    | ذِكْرُ اسْتِحْبَابِ الاعْتِزَالِ مِنَ النَّاسِ عَامًّا              |
| ٤٥                    | ذِكْرُ اسْتِحْبَابِ المُؤاخَاةِ للمَرْءِ مَعَ الخَاصِّ              |
| ٤٨                    | ذِكْرُ كَرَاهِيَةِ المُعَادَاةِ للنَّاسِ                            |
| عِشْرَةِ الأشْرَارِ١٥ | ذِكْرُ الحثِّ علىٰ صُحْبَةِ الأخْيارِ والزَّجْرِ عَنْ عِ            |
| ο ξ                   | ذِكْرُ كَرَاهِيَةِ التلوُّن في الوِدَادِ بَيْنَ المُتآخِييْنَ       |
| ٥٦                    | ذِكْرُ ائتِلَافِ النَّاسِ واخْتِلافِهِمْ                            |
| ٥٨                    | ذِكْرُ الحثِّ علَىٰ زِيَارَةِ الإِخْوَانِ وإِكْرامِهِمْ             |
| ٠٠٠                   | ذِكْرُ صِفَةِ الأَحْمَقِ والجَاهِلِ                                 |
| ٦٤                    | ذِكْرُ الزَّجْرِ عَنِ التَّجَسُّسِ وسوءِ الظَّنِّ                   |
| ገለ                    | ذِكْرُ الحثِّ علىٰ مُجَانَبَةِ الحِرْصِ لِلعَاقِلِ                  |
| ٧١                    | ذِكْرُ الزَّجْرِ عن التَّحَاسُدِ والبَغْضَاءِ                       |
| جَلَةِ٧٤              | ذِكْرُ الحثِّ علىٰ مُجَانِبَةِ الغَضَبِ وكَرَاهِيَّةِ العَـ         |
| ٧٧                    | ذِكْرُ الزَّجْرِ عَن الطَّمَعِ إلىٰ النَّاسِ                        |
| ۸٠                    | ذِكْرُ الحثِّ علىٰ مُجَانَبَةِ المَسْأَلَةِ وَكَرَاهِيتِهَا         |
| ۸۳                    | ذِكْرُ الحثِّ علىٰ لُزُومِ القَنَاعَةِ                              |



| •   |                                                                              |
|-----|------------------------------------------------------------------------------|
| ۸٦  | ذِكْرُ الحثِّ علىٰ لُزُومِ التَّوكُّلِ علىٰ مَنْ ضَمِنَ الأَرْزَاق           |
| ۸٩  | ذِكْرُ الحثِّ علىٰ لُزُومِ الرِّضَا بِالشَّدَائِدِ والصَّبْرِ عَلَيْهَا      |
| 97  | ذِكْرُ الحَثِّ علىٰ العَفْوِ عَنِ الجَاني                                    |
| ٩٤  | ذِكْرُ صِفَةِ الكَرِيمِ وَاللَّئِيمِذِكْرُ صِفَةِ الكَرِيمِ وَاللَّئِيمِ     |
| ٩٦  | ذِكْرُ الزَّجْرِ عَن قَبُولِ قَوْلِ الوُشَاةِ                                |
| 99  | ذِكْرُ اسْتِحْبَابِ قَبُولِ الاعتِذَارِ مِن المُعْتَذِرِ                     |
| ١٠٢ | ذِكْرُ الحثِّ علىٰ لُزُومِ كِتْمَانِ السِّرِّ                                |
| ١٠٥ | ذِكْرُ المَشْوَرَةِ فِي أَوْقَاتِ الضَّرُورَاتِ                              |
| ١٠٨ | ذِكُرُ الحَتِّ علىٰ لُزُومِ النَّصِيْحَةِ للمُسْلِمِين كَافَّةً              |
| 11+ | ذِكْرُ الزَّجْرِ عَن تَهَاجُرِ المُسْلِمينَ كَافَّةً                         |
| 115 | ذِكْرُ الحتِّ علىٰ لُزُومِ الحِلْمِ عِنَدَ الأذَىٰ                           |
|     | ذِكْرُ الحثِّ علىٰ لُزُومِ الرِّفْقِ في أُمورٍ وكَرَاهِيَةِ العَجَلَةِ فيهَا |
| 119 | ذِكْرُ الحتِّ علىٰ تعلُّمِ الأدَبِ وَلُزُومِ الفَصَاحَةِ                     |
| 177 | ذِكْرُ إِبَاحَةِ جَمْعِ المَالِ للقَائِمِ بِحُقُوقِهِ                        |
| 170 | ذِكْرُ الحثِّ على إقَامَةِ المُروءاتِ                                        |
| ١٢٨ | ذِكْرُ الحثِّ علىٰ لُزُوم السَّخَاءِ ومُجَانَبَةِ البُخْل                    |



| 1771 | ذِكْرُ الزَّجْرِ عن تَرْكِ قَبُولِ الهَدَايَا مِنَ الإِخْوَانِ    |
|------|-------------------------------------------------------------------|
| 144  | ذِكْرُ استِحْبَابِ التَّفريجِ عَنِ النَّاسِ بقَضَاءِ الحَوَائِجِ. |
| ١٣٦  | ذِكْرُ الحَثِ عَلَىٰ إعْطَاءِ السُّؤالِ وطَلبِ المَعَالي          |
| 179  | ذِكْرُ الحثِّ علىٰ الضِّيَافَةِ وإطْعَامِ الطَّعامِ               |
| 187  | ذِكْرُ الحَثِّ عَلَىٰ المُجَازَاةِ علَىٰ الصنائعِ                 |
| ١٤٥  | ذِكْرُ الحثِّ علىٰ سِيَاسَةِ الرِّياسَةِ ورِعَايَة الرَّعِيَّةِ   |
| ١٤٩  | ذِكْرُ الدُّنْيَا وَتَقَلُّبِهَا بِأَهْلِهَا                      |
| 107  | ذِكْرُ الحثِّ علىٰ لُزُومِ ذِكْرِ المَوْتِ الطَّاعَاتِ            |
| ١٥٤  | خاتمةخاتمة                                                        |
| 107  | الفهرسالفهرس                                                      |