

تأنيفُ عبدالرحمل بنب ليما الشايع

المنظلة المنظل

في بعُضِ مَاكتبَ ونشراً بوالحدَىٰ الضيّادي (ت ١٣٢٨ ه) في السّاريخ والتراجم والنسبَ

خاز البشاين



رَفَحُ عِب (لاَرَجِي لَّالْخِثَّرِيُّ (سِّلَتِهُ) لاِنْزُرُ لاِنْزِدوکِ www.moswarat.com



في بعُضِ مَاكتبَ ونِشراُ بوالحدَىٰ الصّيّادي (ت ١٣٢٨ ه) في السّاريخ والتراجم والنسبَ

> تانيفُ عبدار حمل بن عيال الشايع

> > دَارُالبَشَائِر

بشنألنك لنختا

العنوان : جناية الصيادي على التاريخ

تأليف : عبد الرحمن بن سليمان الشايع

عدد الصفحات: ٩٣

قياس الصفحة: ١٧ × ٢٤سم

عدد النسخ : ١٠٠٠ نسخة

# حُقُوق الطَّنِع تَحفُوظَة

يمنع طبع هذا الكتاب أو جزء منه بكل طرق الطبع والتصوير والنقل والترجمة والتسجيل المرئي والمسموع والحاسوبي وِغيرها

من الحقوق إلا بإذن خطي من :



دَارُالْبَشْكَاتِر الطباعدة والنشروالتوزيع

دمشق ــ شــــارع ٢٩ أيـــار ــ جادة كرجية حداد

هــاتف: ۱۳۲۲۲۱۸ ـ ۱۳۲۲۲۲۲

ص. ب ٤٩٢٦ سوريـــة \_ فاكـــس ٤٩٢٦

الموقع: www.daralbashaer.com

البريد الألكتروني : info@daralbashaer.com

الكتب والدراسات التي تصدرها الدار لا تعني بالضرورة تَبَنّي الأفكار الواردة فيها ؛ وهي تُعبُّر عن آراء واجتهادات أصحابها

الطبعة الأولى

7737 --- 70079

رَفَحُ معبى لارَّعِي لَالْبَحَرِي لأُسكِي لانِذَ لانِووك www.moswarat.com

# بِسْمِ اللَّهِ ٱلرَّمْزِ ٱلرِّحِكِمِ

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على عبده ورسوله محمد، وعلى آله وأصحابه والتابعين لهم بإحسان، أما بعد:

فإنه لا يخفى على ذي عناية ما ملئت به ساحة التأليف في السنين الأحيرة من العدد الكثير من المؤلفات المتنوعة في مسائل التاريخ والأنساب، ولم تكن هذه الوفرة في غالبها عن حركة علمية اقتضتها، وإنما كانت لأسباب أخرى، منها المكاسب المالية، ومنها استسهال الجُهَّال لهذا الأمر، ومنها الأهواء والأغراض إما في تحريف الحقائق، وإما في طمسها واستبدالها، وإما في اختلاق ما لا أصل له.

ولا شك أن التصدي لذلك عب للله عن القيام به، صيانة للعلم وأداءً للأمانة، إلا أن إسهام المتخصصين في هذا الشأن ما يزال ضعيفاً مبعثراً.

وهذا الكتاب في شأن من تزوير التاريخ واختلاقه مما ابتلي بعض من يكتب في التاريخ والنسب بتَحَرِّيه، وتكذيب الأخبار الصادقة والمخبرين الصادقين من أجله.

ومعلومٌ من الشرع أن الكذبَ وتَحَرِّيَ الكذبِ والتكذيبَ بالصدق؛ كلُّها بابةٌ واحدة من موجبات الذم والإثم وسوء العاقبة.

وما كان التزوير في التاريخ بدعاً الأمر حدث في هذا العصر، بل هو قديمً قِدَمَ ما تعلَق به من أغراض الناس وأهوائهم.

فقد استُعْمِل التاريخُ والدسُّ فيه لتثبيت المعتقدات الفاسدة، ولإيجاد الدلائل على صحتها، وأكبر الأمثلة المعروفة عند المسلمين لهذا بدعةُ الرفض التي قامت -أصلاً - على افتعال تاريخ للصدر الأول، ثم محاولةُ بناء اعتقادات المسلمين عليه كيداً لهم وطعناً في دينهم ممن تولَّى كِبْرَ هذه البدعة، فصار كلُّ ما اختصت به من العقائد والمواقف إنما هي فرع من هذا التاريخ المفتعل.

وقُلْ مثل ذلك في كثير من البدع المضلة التي استعملت هذا الأسلوب ككثير من فرق الصوفية والغالبة، وكبعض فرق الخوارج كالإباضية، وغير ذلك، على تفاوت بين هذه الأصناف في هذا الأمر، وإنما المراد هنا أن الديانة والاعتقاد كان لهما أوفرُ النصيب من الدوافع لتزوير التاريخ وافتعاله، وهو ما يُظْهر هذا الكتاب له مثالاً جليا.

ومنهج علماء الإسلام ألهم -كما يُبيّنون بطلان هذه العقائد في نفسها-يبينون بطلالها في أصلها الذي تفرعت منه، وذلك بالعودة بالسّير والتواريخ إلى منهجها الأصيل الذي عرفوه وسلكوه.

ومن الأمثلة المحملة لمفردات هذا المنهج ألهم لم يخلطوا بين أهل هذا الشأن المعتمدين له المعروفين بالصدق بمن عرفوه بالوضع والدسّ، وإذا أراد أحدهم إيراد شيء عن مثل هؤلاء لغرض أو مناسبة التزم إظهار الإسناد الذي يُعْزى فيه الخبر إلى ناقله ليكون ذلك إحالة عليه وخروجاً من تبعته.

ثم لما بينوا أهل الشأن وعرفوهم بينوا مراتبهم فيه وفاضلوا بينهم مفاضلة عامة ومفاضلة خاصة، فقدموا أهل المدينة ثم أهل الشام في شؤون المغازي والسيّر ونحوها على غيرهم عند الاختلاف، ولم يعدلوا بالزهري وموسى بن عقبة ونحوهما في صحة النقل وجودة المنقول غيرَهما، وعرفوا لابن إسحاق

توسُّعه، وللواقدي خبرته بالمواضع والآثار والوفيات، ولابن الكلبي حفظه للأنساب وأخبار الجاهلية وإن احترسوا من تزيُّده وتعصبه، إلى غير ذلك.

ثم إلهم فرقوا بين ما أجمع عليه أهل المغازي والسُّير والتواريخ، وبين ما كان الخلاف فيه قوياً معتبراً، وبين ما اشتهر عندهم وما شذَّ به آحادهم.

ثم إذا كان المنقول عن النبي على الفرائض والحلال والحرام ارتفع ميزان التبوت إلى غاية من الدقة والاحتياط لا تكون في غيره، ثم لهم في كشف أوهام الرواة ونقد مروياتهم منهج يشهد لهم بالتفرد في هذا الباب وضبطه ضبطاً لا تميل به الأهواء والتخرصات، وقد أذعن لهم كل من عرف منهجهم، وعلم ألهم قد سبقوا سبقاً لا يمكن أن يُلحق، إلى تفاصيل أخرى يطول وصفها من مفردات منهج أهل الإسلام التاريخي في التوثيق والموازنة والنقد، وهو حكله من فروع كون هذه الأمة شاهدة على الناس كما جعلها الله تعالى، ومن مقتضيات امتثال علمائها لما أمروا به من الوزن بالقسطاس المستقيم، ومن بركات ما أنزل الله تعالى من الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط، فكل توثيق للمنقول وتمييز للمردود منه والمقبول هو من نور هذه النبوة في أرض الله.

وقد سلك التزوير للتاريخ والدس فيه منذ عرف مسالك شتى؛ فحيناً باختلاق ما لا أصل له، وحيناً بالعبث فيما له أصل بشتى أنواع العبث.

وما كان الذي حدث في عصرنا من التزوير خارجاً عن ذلك، فقد قرأنا الكتب التي صُنِعت لتصوغ تاريخاً جديداً للبلاد على دوافع لا تخرج عما تقدم ذكره، فرأينا مثل (إمتاع السامر) و(عسير في مذكرات سليمان باشا الكمالي)

وغيرهما من الكتب، ولكن أمرها افتضح بحمد الله وسقطت، وكان لدارة الملك عبد العزيز في ذلك الجهد الذي لا ينكر.

وقد كان في هذه الكتب أشياء مما يتعلق بالأنساب كان التزوير فيها خادماً للغرض الذي ألفت له، لكنها صارت عمدةً لمن جهل حالها في حكاية الأنساب ورفعها، ثم صار النمط في التلفيق وسبك الملفقات الذي أوحت به هذه الكتب مُلهماً لبعض من ألف في التاريخ و لم يستحي من الكذب.

ثم إنه كان ثُمَّ قصة أخرى من قصص التزوير، وهي وإن كانت أسبق وحوداً إلا ألها أبطأ انتقالاً إلى بلادنا من جهة، وأقلُّ شمولاً من جهة أخرى؛ فقد كان في أواخر عهد الدولة التركية العثمانية، في عهد السلطان عبد الحميد الثاني أنْ صَعِد نجم رجل من أصحاب الطرق الصوفية يُدْعَى أبا الهدى الصيادي حتى بلغ أن كان أحظى ندماء السلطان وأخصَّ جلسائه، فطبق صيته الآفاق، وكان له من سعة النفوذ ومَضاء الكلمة عند السلطان وحاشيته ما حصل به جاهاً عريضاً وتمكناً وبسطة يَد في أسباب لم يحصِّلها غيره، فصار الرجل محطَّ أنظار الأدباء والعلماء والشعراء ونحوهم، وكان على قدر من الذكاء وسعة الحيلة والسخاء والبذل في تحصيل مراده، فسخر كل ذلك في غاية واحدة، وهي تثبيت سيادته ومكانته وحسبه ونسبه بكل لوازم هذا الأمر، وأعظم لوازمه طريقتُه التي انتحلها وهي (الرفاعية).

ومن هنا كانت بالصيادي حاجةً ماسة إلى كتب في التاريخ والتراجم ترقى بطريقته إلى سيادة الطرق، ثم ترقى به هو إلى السيادة التي ينشدها. فما هو إلا أن وحد السبب، ووجدت المُكْنة، وانتفى المانع والرادع، حتى انثالت الكتب التي تصنع للصيادي مجد طريقته ونسبها وحسبها، إلى أن تصل مواكب هذا المجد التليد إلى (حضرة شيخ السجادة الرفاعية).

وعلى كلِّ ما كان فقد غَبَرنا دهراً وليس لما كتب الصيادي عندنا أثرٌ ولا ذكر البتة، لأن الله تعالى أخمل ذكره، فكان خمولاً عجيباً بعد أن كان كذلك ظهوراً عجيباً.

ثم إنه لما اطّلع الناس على ما كتب أهل البلاد المجاورة لنا في أنساب القبائل والعشائر؛ كان مما وحدوا فيها أشياء منقولة من كتب الصيادي تخالف ما عهدوا، فلم يكن الأمر يتحاوز التعجُّب ثم كأنَّ شيئًا لم يكن، وربما توسع بعض أوائل المؤلفين في الأنساب في بلادنا فرد على شيء من ذلك، بعد أن كنا لا نحتاج إلى ردَّه لأننا لم نَحْتَجُ إلى إيراده لأنه لم يكن شيئًا مذكورا.

إلا أن ثمَّ -منا- من أعجبهم بعض ذلك ووافق هوىً عندهم، على قلة في العلم وضعف في الفهم، بل ربما توهم بعضهم أنه يمكنهم أن يهتبلوا غفلة الناس فيكونوا هم المستحقين للتركة التي خلفها الصيادي بأحقية السبق إلى ذلك الميراث، فتطلبوا كتب الصيادي ونقبوا عنها، ولم يزالوا في ذلك حتى دخلوا وأوغلوا في عالم الوهم الذي شادة قلم الصيادي، فملك عليهم أسماعهم وأبصارهم، وتمثلوه غاية التمثل حتى صاروا في عالم، وأحلامهم وأخيلتهم ترتع في عالم آخر، وصاروا من ثقتهم التامة بما وضعوا عليه أيديهم من الميراث يلهجون بما تعلموه من الصيادي من حكاية الإجماعات، وذكر التواتر في أنساب منكرات، ومن شهادة على تفاصيل ودقائق من غيوب توالت عليها القرون، ولا يخطر لهم يوماً ببال أن يسألوا: من أين له؟!

فكان ذلك مما ظهر من آثارِ مخفية لكتب الصيادي عندنا.

ومن ثُمَّ كان مَبْدأً هذا الكتاب، وإلا فما كنت ممن تعنيه كتب الصيادي، ولا كان ممن يستحق العناء، ولكن ذكره والنقل عنه والاحتجاج بكلامه عند بعض من كتبوا -أخيراً- في النسب، وفي قبيلة (بني خالد) خاصة اضطر إلى ذلك، فرأيت فيما وقفت عليه من كتبه أمرين اثنين:

الأول: الوفرة الهائلة في المعلومات عن عصور تعب من قبله ومن بعده في البحث والاستقصاء عن تاريخها، وعن قبائل شحَّتُ المعلومات المكتوبة الموثوقة عنها؛ والصيادي يسوقها وينقل ما شاء من مصادره مسترسلاً لا يتردد في شيء من ذلك، حتى كأن التاريخ ينقاد له انقياداً.

الثاني: سرده لتفاصيل من أحبار، وسلاسلَ من أنساب لا يستطيع مــن ألف كتب التاريخ والنسب المعروفة المشهورة في تراث الأمَّة أن يُسيغها كما يرجو كاتبها.

فهذا ما رأيت أول الأمر، ثم لم أزل أتتبع كلام الرجل ومصادره التي يحيل عليها، والمصادر التي يعتمد عليها، ولم أزل أتحرى كلام النقاد وأساتذة العصر فيه وفي كتبه، حتى أفضيت إلى أمرٍ لا مَدْفَعَ له، ولا مناص من الجهر به، وهو أن الرجل كذّاب من طرازٍ فريد، وقد وسع دائرة كذبه ليضمن استباب ما زُوَّر على التاريخ، إلا أن الصدق لا يقف له شيء، فقد كان منه أمور دلت العقلاء على كذبه وهي نوعان:

-الأول منهما: أن كلٌ من له ذوق في علم التاريخ لن يخالجه شك حين يطلع على تفاصيل ما يذكره الصيادي أنه صانع ماهر، فإن الكذب قد يخفى

في أمور صغيرة، أما في عظائم تتلوها عظائم فهذا لا يجوز إلا على من يجهـــل. .التاريخ، أو على الأدعياء الحمقي.

ولذلك تحد أهل العلم وأساتذة العصر يذكرون أنه يكذب ويضع ويتتابعون على ذلك وقد لا يتكلفون إقامة دليلٍ معيَّن اعتماداً على ذلك، كما سيأتى إن شاء الله تعالى.

-الثاني: أدلة صريحة لا يستطيع من له عقل إلا أن يُقِرَّ بما ويذعن لها لأن دلالتها على الكذب دلالة ضرورية لا حيلة فيها، وذلك هو ما يحتاجه كسثير ممن اغترَّ بكلامه ممن لا يفهم نقد أهل العلم.

وهذا الكتاب مداره على هذا الأمر، وإلا فالنوع الأول قد يكون غيري أقدر على الإحاطة به.

# وعلى ذلك فكل ما في هذا الكتاب ثلاثة أمور:

- ١ إثبات أن الصيادي قد اختلق على التاريخ كتباً ورجالاً حمَّلها وحمَّلهم ما يريد إثباته.
- ٢ أن الأغراض التي دارت عليها تلك الكتب هي الأغراض التي أفـــن
   الصيادي عمره لها، واستهلك فيها جميع كتبه.
  - ٣ بيان شيء من أثر ما كتب الرحل وما احتلق في الكتب المعاصرة.

وقد احتاج مني ذلك أن أقسم الكتاب إلى فصول أرتب فيها الكلام على هذا الأمر وأحاول مستطاعي أن أدع الإسهاب والإطالة، فالله تعالى المستعان وهو حسبي ونعم الوكيل.

رَفَحُ مجس (لرَّحِی) (الْبَخَنَّ يَّ (اَسِکنتر) (الِنْرَ) (الِنْرَو وکرست www.moswarat.com



# الفصل الأول ترجمة موجزة لأبي الهدى الصيادي

### موجز الترجمة<sup>(۱)</sup>:

أبو الهدى محمد بن حسن وادي بن على بن حزام الصيادي.

ولد سنة ١٢٦٦هـ وتوفي سنة ١٣٢٨هـ، من كبار الدعاة إلى الطرق الصوفية في عصره، ومن المقربين إلى السلطان عبد الحميد الثاني آخر سلاطين الدولة.

كان مولده في خان شيخون، من أعمال المعرة قريباً من حلب، تعلم في حلب، ثم ترقى إلى أن وكي نقابة الأشراف فيها، ثم اتصل بالسلطان فحظمي عنده وكان معه زهاء ثلاثين سنة، ثم لما خُلع السلطان نُفي إلى جزيرة الأمراء في (رينكيبو) فمات بها، وصنَّف ونشر كتباً كثيرة.

أما مستواه العلمي فقال الزركلي<sup>(۱)</sup>: «له إلمام<sup>(۱)</sup> بالعلوم الإسلامية ومعرفة بالأدب وظرف وتصوف»، وقال محمد سليم الجندي<sup>(١)</sup>: «له رسائل نسبت إليه وهي تدل على أنه شكا<sup>(٥)</sup> شيئاً من العربية والفقه والتصوف وليس فيما رأيته من رسائله ما يدل على تبحُّره».

<sup>(</sup>۱) انظر ما يسمى (الترجمة الرسمية) لــه، ملحقة بكتاب (التاريخ الأوحد للغوث الرفــاعي الأمحد) للصيادي نفسه، ط مطبعة المحروسة، وفيها تعداد مناصبه إلى سنة ١٣١٣هـــ.

<sup>(</sup>٢)الأعلام (٢/٩٤).

<sup>(</sup>٣) الإلمام دون المعرفة، والمعرفة دون التبحُّر.

<sup>(</sup>٤) تاريخ المعرة (٢/٣٢٢).

<sup>(</sup>٥) شدا الشيءَ إذا أخذ منه بطرف.

وسيأتي إن شاء الله ذكر شيء من صفاته.

وكتابنا هذا ليس ترجمة للصيادي، ولا كتابة لسيرته، فإن ذلك يستلزم استيفاء ما له وما عليه، وإنما المراد تناول حانب واحد وهو ما يخُصُّ تأليفه للكتب –وخاصة التاريخية–، وما ضمنه تلك الكتب، ومسالكه في ذلك.

- مصادر ترجمة الصيادي ونقد معاصريه له.
- البشر في تاريخ القرن الثالث عشر، لعبد الرزاق البيطار،
   (ط دار صادر ١٤١٣هـ) (٧٢/١).
- ۲ تاريخ معرة النعمان، لمحمد سليم الجندي (ق:عمر رضا كحالة)، (ن
   وزارة الثقافة السورية ١٩٩٤م) (٢١٥/٢ ٢٢٩).
- ۳ إعلام النبلاء، لمحمد راغب الطباخ، (دار القلم العربي، حلب العباري، حلب ١٤٠٨هـ) (٣٢٩/٧ ٣٣١).
  - **٤ -** بحلة المنار (٦٣٩/١ ٦٤٧ ).
- - المذكرات، لمحمد كرد علي، ط دار الترقي، دمــشق ١٣٦٧هــــ (ص٢٤٦-٢٤٦).
- ٧ الأعلام الشرقية، لزكي مجاهد، (ط دار الغرب الإسلامي)
   ٢ ١٨٥).
- ۸ معجم الشيوخ، المسمى رياض الجنة، لعبد الحفيظ الفاسي،
   (ط بالمطبعة الوطنية لـصاحبها عباس التناني بالرباط، ١٣٥٠هـ).
- ٩- غاية الأماني في الرد على النبهاني، لمحمود شـــكري الألوســـي، (ط مكتبة الرشد ١٤٢٢) (٣٤٢ ٣٤٢).

11 - النقد المبرم لرسالة الشرف المحتم، لعبد الله بن الصديق الغماري، (ط مكتبة القاهرة ١٤١٩هـ) (ص٢٥).

1 ٢ - عشائر العراق، لعباس العزاوي، منشورات الـــشريف الرضـــي، (١١/٣ - ١١).

۲۱۷ - کتاب الرفاعیة، لعبد الرحمن دمشقیة، (ط.۱٤۱هـ) (ص۲۱۷ ۲۲۹).

**11** - محلة الهلال، السنة الأولى، الجزء (۱)، صفر ۱۳۱۰هــ، (ص۳۰۵ – ۳۰۹).

10 – محلة الاجتهاد، العدد الخامس السنة الثانية، سنة ١٩٨٩م بيروت (ص٥٥ – ٨٥)، بعنوان: (السلطان عبد الحميد الثاني والـــشيخ أبـــو الهـــدى الصيادي) لبطرس أبو منّه(١).

<sup>(</sup>۱) ثم اطلعت على كتاب: (أبو الهدى الصيادي في آثار معاصريه) لحسن السماحي سويدان، ط دار البشائر، دمشق، ١٤٢٣هـ، فألحقت منه موضعاً من ترجمة لم أقف على مصدرها وهي للشاعر قسطاكي الحمصي (ت١٣٦٠هـ).

## ملخص أهم صفات الصيادي التي عَدُّها مترجموه:

كان للصيادي صفات مميزة بارزة لم يغفلها مترجموه الذين عاصروه لا بد لنا من ذكر أهمها فهي حقاً تفسير صحيح لكل ما سيأتيك من قدرة الرحل على نشر أكاذيبه أوسع ما أمكنه.

## ١ – ذكاؤه وفطنته واطلاعه:

لا يخطئ الناظر في تراجم الصيادي هذه الصفة فيه، فالرجل كما قال عنه بلديَّه محمد سليم الجندي (ت١٣٧٥هــ)(١): «كان أريباً محنكاً باقعة بعيد النظر في الأمور»، وكما قال الزركلي (ت٢٩٥هــ)(٢): «كان من أذكـــى الناس»، وكذلك الشيخ محمد راغب الطباخ (ت١٣٣٩هــ) أقر له بوفــور الذكاء(٢) وهو من أشد منتقديه.

ومن أمارات ذلك أنه حرص في كتبه أن يسند دعاواه إلى مصادر سابقة، ثم ألف، أو أقام من يؤلف تلك المصادر، ونسب أكثرها إلى رجال لا وجود لهم، ثم ألف كتباً فيها تراجم لهم، ونسبها إلى آخرين كذلك، وهذا ما نحسن بصدد إثباته، فلم يدع الدعوى بلا مصدر، ولا المصدر بلا مؤلف، ولا المؤلف بلا ترجمة، ولكنه «طيَلٌ مُرْخَى وثنياهُ باليد».

والصيادي عارف بقبائل الشام، ومن في مثل مركزه وذكائه لا يستغرب منه ذلك، وكتبه تشهد بهذا، وهذا ما دفع بعض المؤلفين إلى أن يعتمد بعض

<sup>(</sup>١) تاريخ المعرة (٢/٤/٢).

<sup>(</sup>٢) الأعلام (٦/٤٩).

<sup>(</sup>٣) إعلام النبلاء (٣/٩/٧).

كلامه رغم شكه فيه، كالعزاوي (ت ١٣٨٩هـ) حين يقول (١): «فهو بحق صاحب مهارة وخبرة فيما كتب، وفي الكتاب نصوص يعز على غيره العثور عليها، كما دون ما دون عن مشاهدة»، وهذا على حسن الظن إذ يصعب أن يخطر بالبال أن الاختلاق يصل إلى الموصل الذي ستراه إن شاء الله.

#### ۲ – مكانته ورياسته ونفوذه وسخاؤه:

استطاع الصيادي أن يتغلغل ليصل إلى مكان عال عند الـسلطان عبـد الحميد آخر سلاطين آل عثمان (٢)، وقد اجتهد بعض الباحثين ليكشف حقيقة أسباب هذا الأمر (٣)، وأياً كان فهو قد بلغ ما بلغ، وصار له حـاه عـريض ونفوذ بعيد (٤)، وكل من ترجمه يذكر ذلك، وكان له قصر يقصده الرواد من كل الأقطار (٥)، وكان يقرب العلماء فكانوا لا يفارقون مجلسه، وكانت لـه الكلمة العليا عند السلطان عبد الحميد في نصب القضاة والمفتين (٢).

ويذكر الجندي أن له في كل بلد أرصاداً وعيوناً ودعاة وخلفاء وخلصاناً، وذكر أنه «استطاع أن يهيمن على السلطان وأعيان دولته فكانوا جميعاً يأتمرون بأمره وينفذون رأيه» (٧).

<sup>(</sup>١) عشائر العراق (١٢/٣).

<sup>(</sup>٢) انظر إعلام النبلاء (٢/ ٤١١ – ٤١١)، وانظر ترجمته الرسمية الملحقة بآخر كتاب (التاريخ الأوحد).

<sup>(</sup>٣) انظر البحث الذي كتبه بطرس أبو منة في مجلة الاجتهاد، السنة الثانية العدد الخامس.

<sup>(</sup>٤) انظر مثالاً لذلك في تاريخ المعرة (٢٢٧/٢).

<sup>(</sup>٥) الأعلام الشرقية (٢/٧٩).

<sup>(</sup>٢) الأعلام (٢/٩٤).

<sup>(</sup>٧) تاريخ المعرة (٢٢٦/٢).

وفي بعض ما كتب العلامة الشيخ محمود شكري الألوسي رحمه الله (ت ١٣٤٢هـ) أنه كان يعاني من جور شيخ الصلال ومردته (١)، يعين الصياديُّ وأتباعه، فهذا والألوسي بالعراق.

والرجل كان سخياً باذلاً، والذي يظهر أن همته كانت أبعد من بحرد جمع المال أو الاستئثار به، بل كان الأمر عنده هو الحسب المنيف والنسب الشريف والصيت البعيد وكثرة الأتباع والرياسة والعلو في الأرض، قال الجندي (٢): «كانت مجامع الأذكار يثني عليه فيها وعلى آبائه أكثر مما يذكر الله فيها لأن للم في كل بلد أرصاداً وعيوناً»، وأياً كان الحال فالمراد أن للرحل منصباً ونفوذاً وجاهاً عريضا.

#### ٣ - انتصاره الشديد للطريقة الرفاعية:

وهذا أمر بيّن غاية البيان ويظهر ذلك —في الجملة – من أربعة أمور:

<sup>(</sup>۱) الرسائل المتبادلة بين القاسمي والألوسي (ص٢٣٤)، وانظر خبر محنة الألوسي بسبب الصيادي وأتباعه في (أعلام العراق) للشيخ محمد بهجة الأثري (ص١٠١-١٠٤) ط الثانية ٢٢٤ هـ – الدار العربية للموسوعات، وكذلك في كتاب (محمود شكري الألوسي، سيرته ودراساته اللغوية) للأثري أيضاً ذكر مفصل لهذه المحنسة (٨٧-٩٠ نسشر مركز المخطوطات والتراث والوثائق- الكويت ١٤١٦هـ).

وفي الكتاب نفسه (ص ٧٩-٨٣) ذكر مراسلات بين الصيادي والألوسي، حساول فيها الصيادي استمالة الألوسي ليكون من دعاة طريقته الرفاعية في العراق، لكن الألوسي رفض هذا الطلب، بل سحر من أتباع هذه الطريقة في العراق.

<sup>(</sup>٢) تاريخ المعرة (٢/٦٦٪).

-الأول: عناوين كتبه التي ألَّفها والتي أمر بطبعها (١)، فعامتها في الطريقة الرفاعية وتراجم رجالها وفضائل صاحبها وشرح كلامه ونحو ذلك.

-الثاني: النظر في كتبه، فلا يخطئ الناظر فيها شدة حرصه وعنايته بالذب عن الطريقة وإعلاء شألها بكل ما واتاه، وسيأتي مزيد من ذكر ما تصمنته كتبه من ذلك وغيره إن شاء الله تعالى.

-الثالث: أن من ترجموه لا يكادون يغفلون ذكر هـذا الأمـر؛ قـال الجندي<sup>(۱)</sup>: «وأقصى أمانيه نشر دعوته وتغلب الطريقة الرفاعية وأصحابها على غيرهم من أصـحاب الطـرق»، وقـال الـشاعر قـسطاكي الحمـصي (ت٠١٣٦هـ)<sup>(۱)</sup>: «له تآليف كثيرة مطبوعة جلها في إثبات نسب الرفاعي وتكذيب من أنكره عليه»، وذكر صاحب الأعلام الشرقية أن من مآثره الجليلة نشر أجل ما كتب عن الطريقة الرفاعية (٤).

-الرابع: أن من نقد الطريقة الرفاعية إنما ينقد ويرد في غالب ما يرد على الصيادي لكونه هو أبرز من كتب لها ونافح عنها (٥).

<sup>(</sup>۱) انظر قائمة ببعض كتبه في ختام كتابه (التاريخ الأوحد) (ص۱۳۷)، وفي الأعلام الشرقية (۱) انظر قائمة ببعض كتبه في ختام للزركلي (۹٤/٦) وانظر فهارس كتاب (الرفاعية) لعبد الرحمن دمشقية.

<sup>(</sup>٢) تاريخ المعرة (٢/٣/٢) ومجلة الاجتهاد (٧٦/٥/٢) وانظر مصادر ترجمته الأخرى.

<sup>(</sup>٣) أبو الهدى في آثار معاصريه، (ص ١١٥).

<sup>(</sup>٤) الأعلام الشرقية (٢/٧٩).

<sup>(</sup>٥) انظر: الشيخ عبد الرحمن دمشقية في كتابه (الرفاعية)، وانظر إشارته إلى ذلك (ص٢١٧) في ترجمته للصيادي.

ولأجل ما اجتمع للطريقة الرفاعية في تلك المدة من مكانة الصيادي في الدولة ونفوذه فيها ومهارته وذكائه «انتسب إليها أفاضل الناس» كما يقول صاحب الأعلام الشرقية (١)، وقال الجندي (٢): «كاد أكثر الناس يكونون رفاعيين في ظاهرهم وألسنتهم».

<sup>(</sup>١) الأعلام الشرقية (٧٩/٢).

<sup>(</sup>٢) تاريخ المعرة (٢/١/٢).

#### • ملخص لبعض الانتقادات التي انتقده بما أساتذة العصر:

قد انتقد الصيادي كثير من علماء عصره بأمور كثيرة، ونحن هنا إنما نذكر ما يتصل بموضوعنا، وقد دار كشير من هذه الانتقسادات والطعون —في الجملة—على ثلاثة أشياء:

### ١ - وضع الكتب ونسبتها إلى مؤلفين متقدمين:

قال الشيخ محمد راغب الطباخ (۱): «طبع عدة كتب ونسبها لبعض المتقدمين».

وقال الشيخ العلامة جمال الدين القاسمي (ت١٣٣٢هـ) في شأن ذكره (٢): «والقرماني اسم بلا مسمى انتحله الصيادي وعزا له كتاباً كان لفقه على عادته، عليه ما يستحق في الافتراء والاختلاق».

وقال الشيخ العلامة محمود شكري الألوسي في كتاب ذكره (٢): «لكن الذي نسب هذا الكتاب إليه -يعني الرفاعي- دجالُ العصر، شيخ النضلال، منبع الكذب والافتراء، وكم لسه من مثل هذه المكايد والدسائس...، ودجال العصر نسب إليه وإلى أصحابه كثيراً من الكتب المشحونة بالكذب وقِول الزور».

وقال الطباخ أيضاً (1): «تبين لي أن هذا الكتاب: غاية الاختصار في أخبار البيوتات العلوية، ليس لتاج الدين بن محمد بن حمزة بن زهرة الحسيني نقيب

<sup>(</sup>١) إعلام النبلاء (٧/٣٣١).

<sup>(</sup>٢) الرسائل المتبادلة بين القاسمي والألوسي (ص١٠١- ١٠٢).

<sup>(</sup>٣) غاية الأماني في الرد على النبهاني (٣٤١ - ٣٤٢).

<sup>(</sup>٤) معجم المطبوعات العربية والمعربة ، الاستدراك، آخر الجزء الثاني (ص٢-٣).

حلب، بل هو من وضع الشيخ محمد أبي الهدى الصيادي»، ثم ذكر سبب وضع الكتاب.

وقال أحمد بن الصديق الغماري (ت١٣٨٠هـ) فيما نقله عنه أخوه عبد الله (ت١٢١هـ) أو قال: «كان له أي الصيادي جماعة أصدقاء يكتبون له مؤلفات في مناقب الشيخ الرفاعي وكراماته وفضائله، ثم ينسبها لعلماء في القرن الثامن أو التاسع، ومكنه اتصاله بالسلطان عبد الحميد واستحواذه على عقله من وضع تلك المؤلفات في مكتبات الأستانة، ثم يوعز إلى بعض أتباعه في الطريق بأن يطبع بعضها، ويخبره بأن نسخة خطية منه توجد في مكتبة كذا.

وقد نسبه الجندي إلى أمر آخر وهو أن الرحل كان يستعين بمن يكتب له الكتب ثم ينسبها هو لنفسه فقال (٢): «ربما وضع لسه العلماء رسائل فنسبوها إليه»، وهذا ما عرَّض به الزركلي فقال (٣): «صنف كتباً كثيرة أشك في نسبتها إليه، فلعله كان يشير بالبحث أو يملي طرفاً منه فيكتبه له أحد العلماء ممن كانوا لا يفارقون مجلسه».

وقال الشيخ محمد بمحت البيطار (ت١٣٩٦هـ) في ترجمة الشيخ توفيق الأيوبي (ت١٣٥١هـ) : «كان عوناً لأبي الهدى في تأليف ما يعزى إليه من

<sup>(</sup>١) النقد المبرم لرسالة الشرف المحتم (ص٢٥)، وقال نحو ذلك عبد الله بن الصديق في حاشيته على المقاصد الحسنة للسخاوي، (ص٢٩) الحاشية – ط مكتبة الخانجي.

<sup>(</sup>٢) تاريخ المعرة (٢/٤/٢).

<sup>(</sup>٣) الأعلام (٦/٤٩).

<sup>(</sup>٤) من حاشية كتبها على ترجمة توفيق الأيوبي في كتاب حلية البشر (٢٦/١).

المؤلفات»، ثم ذكر أنه أخذ ذلك عن تلميذ المترجم الأستاذ عمر كحالة (ت٨٤٠٨هـ).

فالحاصل أن الرحل قد عرفه معاصروه بالاستعانة بمن يكتب لــه؛ فربمــا نسب الشيء إلى مؤلفين سابقين، وربما اخترع ترجمة ونــسب الكتــاب إلى صاحبها، وربما نسب الكتاب إلى نفسه.

وقال الزركلي(١): «له شعر ربما كان بعضه أو كثير منه لغيره».

والشعر الذي ملأ كتب الصيادي والكتب التي لفقها له ولغيره هو من حهة الصنعة الشعرية شعر حيد قوي لا يقوله إلا متمرس في قول السمعر، ثم يكاد يكون هذا الشعر نمطاً واحداً أو متشابها، فما نسب منه إلى السصيادي كالذي نسب إلى رجاله الذين زعمهم في القرن الثامن أو التاسع.

وقد أورد له الجندي أبياتاً ركيكة ثم قال<sup>(٢)</sup>: «لم أشأ أن أذكرها هنا – يعني كلَّها – لئلا يقال إني تعمدت إيرادها لأدلّ به على أن الرجل بعيد عن معرفة الشعر...، ولعلَّ شعره استقام بعد ذلك لكثرة الممارسة، والحظُّ يُنْطق الأبكم».

وفي ترجمة الشيخ عبد الرزاق البيطار للشيخ توفيق الأيــوبي السعر في للمترجم في مدح الرفاعي هي على نمط ما ينسب إلى الصيادي من الشعر في مؤلفاته.

<sup>(</sup>١) الأعلام (٦/٤٩).

<sup>(</sup>٢) تاريخ المعرة (٢/٣٢٣ – ٢٢٤).

<sup>(</sup>٣) حلية البشر (٢٦/١ - ٤٢٩).

ومما قد يكون تفسيراً لذلك ما قاله الطباخ في ترجمــة الــشاعر الحــاج مصطفى الأنطاكي؛ قال<sup>(۱)</sup>: «الشاعر المشهور أحد النابغين في الشعر المبرزين فيه»، إلى أن قال: «وكان قد شاع أمر الشيخ أبي الهدى الصيادي، وعظمت منــزلته عند السلطان؛ فحط -يعني الشاعر- رحاله لديه، فأكرم منــزله وقدًّر مكانته وحسن به حاله، وامتدحه المترجم بعدة قصائد من غرر الشعر، وبقي هناك إلى أن توفي حوالي سنة ١٣١٠هــ، ولم تكن لــه عناية بجمـع شعره فمزقته أيدي الزمان، وربما وجد شعره في بغداد، أو في مكتبة أبي الهدى لأنه كان خصيصاً به في آخر عمره».

وقد ذكر الصيادي في موضع أنه طلب منه نظــم شــعر في مناســبة عرضت<sup>(۲)</sup>.

فمن غير البعيد أن يكون مثل هذا الشاعر هو صاحب ذاك الــشعر، والله تعالى أعلم.

# ٢ – افتعال تراجم لرجال لا وجود لهم ممن ينسب إليهم الكتب:

قال الطباخ (٢): «طبع عدة كتب نسبها لبعض المتقدمين، ولشيحه مهدي الرواس الذي لا وجود له إلا في مخيلته».

<sup>(</sup>١) إعلام النبلاء (٢٢/٧).

<sup>(</sup>۲) إعلام النبلاء (۳۲۷/۷، ۳۲۸)، وانظر قلادة الجواهر(ص۳۷۳–۳۷٤) مع تنوير الأبصار (ص ۱۳۲).

<sup>(</sup>٣) إعلام النبلاء (٣٣١/٧)، وفي الصفحات (٣٢٩/٧-٣٣١) توسع في نقد الصيادي وذكر أنه (ليس بثقة فلا يعتمد على التراجم والأنساب التي ذكرها إذا انفرد فيها)، وأنه لو كان في عصور المحدثين لكان في مقدمة الوضاعين، ثم ذكر أمثلة بين أنها أكاذيب ومفتريات

وقال الجندي في الرواس هذا<sup>(۱)</sup>: «وأكثر النـاس يزعمـون أن الـرواس شخص موهوم لا حقيقة له».

وقال الشاعر قسطاكي الحمصي (٢): « ومن مروياته ديوان الرواس، وهو مطبوع، وكان يقول إنه شيخه وعنه أخذ العلم، ويقول بعض النساس إن الرواس اسم وضعه هو لمسمى لم يوجد».

وقال الأستاذ محمد كرد علي (ت١٣٧٢هــ)(٣): «وأما الشيخ الــرواس ...فقد حدثني الثقة أنه شخص موهوم».

وقال الشيخ عبد الحفيظ الفاسي (ت١٣٨٣هـ)، وهو ممن يحسن الظن بالصيادي (علام الرواس هذا مشكل جداً، فإن المترجم لما ذكره في قلادة الجواهر وصفه بأوصاف عالية في العلم والعرفان، وقال إنه شيخ العصر علما وعملاً وزهداً وأدباً، ونسب له مؤلفات ودواوين شعرية وطبعها، وقال إنكان خاملاً لا يستقر في بلد، ويتعيش من بيع الرؤوس المطبوخة، ومن البعيد أن يكون كما ذكره ولا يعرفه أحد أصلاً عدا المترجم، لأن العلم من شأنه الظهور ولو أخفى نفسه الإنسان وأخملها، فإن زكي عبيره لا بد أن يستنشقه الناس، وهب أنه كان خاملاً فإن الناس لا محالة يعرفونه، فيذكرونه خاملاً

وأن إقدامه عليها حرأة عظيمة، ثم حتم بالتأسف على استهلاك الصيادي نفسه وذكاءه في مثل ذلك.

<sup>(</sup>١) تاريخ المعرة (٢٢٢/٢).

<sup>(</sup>٢) أبو الهدى في آثار معاصريه (ص١١٥).

<sup>(</sup>٣) المذكرات (ص٢٤٥).

<sup>(</sup>٤) رياض الجنة (ص١٥٠).

حقيراً أو ينكرون فضله وعلمه...، والحالة أنه لا وجود لمن ذكره أو عرفه ... إلا المترجم في مؤلفاته، وأتباعه كعبد القادر أفندي قدري في كتابه (الكوكب المنير)، وأحمد عزت باشا الموصلي في كتابه (العقود الجوهرية)، وأمثالهما ممن يستقي من بحره، وإقدام المترجم على اختلاق وجوده وأخباره ومؤلفاته وأشعاره إن صح مما يستغرب صدوره منه».

وقد ترجم الصيادي للرواس في مواضع من كتبه (۱)، وطبع له كتابـــاً أو أكثر (۲).

وتقدم قول القاسمي إن (القرماني) اسم بلا مسمى انتحله الصيادي وعزا له كتاباً لفقه على عادته.

#### ٣ - تلفيق الأنساب:

تقدم ما يبين أن الصيادي كانت همته مصروفة إلى تحصيل الحسب والنسب، وقد كان أول ذلك أنه اجتهد فلفق لنفسه نسباً إلى الرفاعي ثم إلى الحسين بن علي رضي الله عنه، قال الألوسي (٣): «ادعي السشرف وليس بشريف».

وبنى على ذلك أنْ حَرَص أشدَّ ما يكون حتى حصل نقابة الأشراف ببلدة تسمى (حسر الشغر)، لم يكن أهلها أشرافاً وإنما نصيرية (١٤)، لكنها الإمارة،

<sup>(</sup>١) انظر: قلادة الجواهر (ص٣٩٠) تنوير الأبصار (ص٢٢١).

<sup>(</sup>٢) انظر معجم المطبوعات العربية والمعربة (٩٥٧/١).

<sup>(</sup>٣) غاية الأماني في الرد على النبهاني (٣٤٢/٢).

<sup>(</sup>٤) تاريخ المعرة (٢١٨/٢) وانظر الأعلام الشرقية (٢٩٧٢).

ولو على الحجارة، ثم توصل حتى حصل نقابة الأشراف بحلب<sup>(١)</sup>، انتزعها من نقيب كان قبله وسعى في نفيه من حلب<sup>(١)</sup>.

وذكر الشيخ محمد راغب الطباخ أن عداوة الصيادي للشيخ عبد الرحمن الكواكبي (ت١٣٢٠هـ) سببها إباؤه التصديق على نسب أبي الهدى (٣).

ولما بلغ الصيادي ما بلغ من الجاه العريض و«ادعى أنه شيخ الطريقة» وصار «شيخ السجادة الرفاعية» انصب اهتمامه في التأليف على أمور من أهمها تثبيت نسب الرفاعية (٢)، ولم يقف عند ذلك بل أراد أن يجعل نفسه وأسرته واسطة العقد في سلاسل النسب الشريف، فكان يحاول إيجاد صلة قربي بين أحداده وبين من يحب من الأسر (٧)، وربط مشايخ الطرق الصغيرة بالرفاعية بتلفيق الأنساب لهم (٨)، وألف كتاب (الروض البسمام في أشهر البطون القرشية بالشام)؛ فكان كما قال العزاوي (٩): «حل ما يستطيع في عاولاته أن يقرب العشائر من الطريقة الرفاعية أو من الشيخ أحمد الرفاعي،

<sup>(</sup>١) تاريخ المعرة (٢١٨/٢).

<sup>(</sup>٢) إعلام النبلاء (٧/٧٧).

<sup>(</sup>٣) إعلام النبلاء (٧/٤٨٠).

<sup>(</sup>٤) غاية الأماني للألوسي (٣٤٢/٢).

<sup>(</sup>٥) الأعلام الشرقية (٧٨/٢)، و انظر عن (السحادة الرفاعية) كتاب: الرفاعية (ص١٨١).

<sup>(</sup>٦) بطرس أبو منة: مجلة الاجتهاد (٧٢/٥/٢ – ٧٣)، وانظر: أبو الهدى في آثار معاصــريه (ص ١١٥).

<sup>(</sup>٧) إعلام النبلاء (٧/ ٢٩).

<sup>(</sup>٨) محلة الاجتهاد (٢/٥/٢).

<sup>(</sup>٩) عشائر العراق (١١/٣ - ١٢).

وقد أبرز مهارة كبيرة في وصل الأنساب ليجعل العشائر الكبيرة تحت إلى ما حاول إثباته».

وكلام العزاوي هذا لا معنى له إلا أن الرجل يخلق الأنساب حلقاً.



# الفصل الثاني أمور اختص بها الصيادي في كتبه : الأغراض ، الأوهام ، الأسلوب

هذا الفصل في إحدى الطرق التي يمكن بما كشف تزوير الصيادي، وذلك بإيضاح ما اختص به من هذه الأمور في كتبه التي نشرها وطبعت باسمه، فإن معرفة ذلك وتحريره لهو بمثابة البصمة الدالة على صاحبها حيث أخفى نفسه، فإذا ظهرت هذه الأمور في كتاب مما حامت حوله الشبهات كانت مما يــــدلُّ على تلفيق الصيادي لـــه، وهذه أحدى الطرق وإلا فأدلة علـــى التلفيــق لا تنحصر بذلك بل منها ما هو في غاية الصراحة كما سترى إن شاء الله تعالى.

## • أولاً: أغراض الصيادي في كتبه.

إن الناظر في عناوين مؤلفاته لا يصعب عليه أن يلحظ انصباب غالب الجهد -إن لم يكن كله- في مجرى واحد هو (الطريقة الرفاعية)، وهذا الأمر يحمل في طيّه أموراً عديدة يُحتاج إليها لتنهض بهذه الطريقة فتجعلها سيّدة الطرق، وتجعل صاحبها سيد أصحاب الطرق، إلى أن تصل هذه السيادة المطلقة إلى الصيادي نفسه.

وهذا حقاً هو ما تضمنته هذه الكتب، وعناوينها خير شاهد على ذلك. وأنا لم أقف من كتب الصيادي المطبوعة باسمه إلا على خمسة من أهـــم كتبه هي:

الحواهر في ذكر الرفاعي وأصحابه الأكابر (١).

<sup>(</sup>١) المطبوع ببيروت سنة ١٣٠١هـ.

- ٢ تنوير الأبصار في طبقات السادة الرفاعية الأحيار (١).
  - ٣ الروض البسام في أشهر البطون القرشية بالشام (٢).
    - التاريخ الأوحد للغوث الرفاعي الأمجد<sup>(۱)</sup>.
    - - بمحة الحضرتين في آل الإمام أبي العلمين (1).

وما سأذكره من الأغراض ظاهر في هذه الكتب لا يخفى، وقد أبسيّنُ السبب الذي نشأت عنه الأغراض مما أقف عليه من كلام معاصريه:

### ١ - إعلاء شأن الطريقة الرفاعية وتثبيت نسبها:

وهذا أمر أوضح من أن يدلّل عليه فكتبه غاصّة بذلك، وقد ألف الــشيخ عبد الرحمن دمشقية كتاباً عن الرفاعية (٥) فكان كثير من مادته مأخوذاً مــن كتب الصيادي، وكذلك مترجموه لم يغفلوا هذا الأمر فذكروه، وتقدم ذلك، وبالجملة فعامة الكتب التي طبعها الصيادي لنفسه أو لغيره تدور علــى هــذا الأمر بكل ما يتضمنه من لوازم سيأتي ذكرها إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>١) المطبوع بمطبعة محمد أفندي مصطفى ، القاهرة، ١٣٠٦ه...

<sup>(</sup>۲) إذا أحلت فالإحالة على المحتصر المطبوع ضمن سلسلة الرسائل الكمالية (٩) وقد طبــع الكتاب كذلك بتحقيق أحمد شوحان، مكتبة التراث، دير الزور ١٩٩٣م ولتطـــابق مــــا نقلته في الطبعتين اكتفيت بالإحالة إلى الأولى.

<sup>(</sup>٣) طبع بمطبعة المحروسة بمصر.

<sup>(</sup>٤) طبع بتحقيق عارف عبد الغني وعبد الله السادة، دار كنان، دمشق ١٩٩٧م، وهو كتاب صغير الحجم.

<sup>(</sup>٥) ضمن سلسلة (دراسات عن التصوف)، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ، بدون بيانات نشر.

ومما يراه الناظر فيما كتب الصيادي عن الرفاعي أنه جعل النسب الرفاعي كالمركز تدور حوله الأنساب الشريفة، كما أن الطريقة الرفاعية نفسها هي واسطة العقد بين الطرق الصوفية، فيقول (١): «ولطريقته الجليلة الرفاعية وخرقته الشريفة الأحمدية تنتهي طرق الصوفية على الغالب»، ولذلك فالرفاعي يلقب برشيخ الطرائق» (١).

٢ - نسبة نفسه إلى عشيرة (الصياد)، و(الصياد) إلى الرفاعية:

وهذا أمر شحن به كتبه واستمات عليه أي استماتة و لم يفتر من تكراره والإسهاب فيه دونما ضجر أو مَلَل.

وذلك أمر قد يبعث على الاستغراب، إذ لم يكن أصحاب النسب الثابت يلهجون به كما يلهج هو بنسبه، لكن لعل معرفة الباعث على ذلك تُفُـسرِّه أوضح تفسير؛ ذلك أنَّ إثباته للنسب بغير ذلك في غاية العُسْر عليه، إذ لا بد من مدخل يولجه إلى ارتقاء ما يطمح إليه، وهو لم يجد مسلكاً أيسر لــه من أن يتوسل لذلك بعشيرة (الصياد)، فأمامه ثلاثة أمور لا بد منها:

- 1 إثبات انتسابه إلى (الصياد).
- ٢ إثبات أن (الصياد) من الرفاعية.
- ٣ إثبات أن الرفاعية من ذرية الحسين بن على رضى الله عنه.

وإليك ما قاله معاصره وبلديَّه محمد سليم الجندي في هذا الصدد، فإنه قال (۲): «المعمرون من أهل المعرة وضواحيها ينكرون نسبة هذا البيت إلى

<sup>(</sup>١) تنوير الأبصار (ص٢٢).

<sup>(</sup>٢) تنوير الأبصار (ص٢٦).

<sup>(</sup>٣) تاريخ المعرة (٢/٢١).

الصياد أو الرفاعي، ويزعمون ألهم لم يعلموا من أمره شيئاً قبل أن تسمو مكانة أبي الهدى، وأن أباه حسناً كان أمياً فقيراً يطوف في المعرة وضواحيها فيقراً على قطعة من السكر للوقاية من لسع العقرب والحية، وكان يأخذ عن كل واحدة درهماً أو نصف درهم».

ويؤيد هذا أن أبا الهدى ذكر في كتابه (هداية الساعي) «أنه تُصِح مبكراً بالانضمام إلى الطريقة القادرية، لكنه لا يذكر ذلك مرة ثانية»(١).

وهذا يدل دلالة ظاهرة على أن انتسابه إلى الرفاعية أمر طارئ، وأنـــه لم يولد رفاعياً لا نسباً ولا طريقة.

وعشيرة (الصياد) رفاعية الطريقة، ومن ثمَّ يعمل بعض أفرادها بالمحرقة (٢)، لكنها في بادية دمشق ليست من عشائر المعرة حيث كانت أسرة الصيادي.

فالظاهر أن الانتساب إلى الأسر الرفاعية التي في حلب ليس أمراً سهلاً، فاختار الصياديُّ لنفسه هذه الوسيلة.

أما أصل نسبته فيقول الجندي ناقلاً عن شيخ اسمه فارس بن أحمد القطيني، لقيه سنة ١٣٥٧هـ وهو في الثمانين من عمره (٢): «إن علي بن خزام (٤)

<sup>(</sup>۱) بطرس أبو منه (مجلة الاحتهاد: ٢٠/٥/٢)، وأحال على (هداية الــساعي) (اســطنبول ١٢٨٩هـــ) وتاريخ الكتاب متقدم حداً على كتب الصيادي الكثيرة التي روّج بما الطريقــة الرفاعية بعد ١٣٠٠هــ، وانظر: مجلة المنار (٦٤٤/١).

<sup>(</sup>٢) عشائر الشام (ص٣٨٦).

<sup>(</sup>٣) تاريخ المعرة (٢١٦/٢ - ٢١٧)، وفي عشائر الشام (ص١١٥) نقل عن فارس القطيني هذا بما يدل على أنه كان مظنة للعلم بالأخبار، يقصد لذلك، ووصفه بأنه من معمري المعرة. (٤) جد والد أبي الهدى الصيادي.

وأخاه حسيناً كانا من عرب (الدبس)، من ألحاق (بني خالد)، وكانا يرعيان غنماً في خان شيخون...»، إلى أن ذكر حسناً والد أبي الهدى فقال: «وإن حسناً هذا تزوج امرأةً يقال لها (صليح) كانت زوجة لرجل يقال لسه: (عليوي الجُو) ، من عرب (السماطية) من ألحاق (الموالي)، وكان عليوي راعياً، فولدت منه أي من والد الصيادي – ابنة سماها (خَلُودة)، ثم ولدت أبا الهدى» إلخ ما ذكر.

وقد ذكر الصيادي عصبته الأقربين فقال (۱): «لكل من السيد على والسيد محمد ذرية وهم في قرية الشعثة من أعمال حماة مع قبيلة بني خالد»، فهذا يدل على ألهم بادية لا صلة لهم بالصياد، فالأقرب أن الرجل من عشيرة (الدبس)، وهي ملحقة ببني خالد ليست منها، فوَقَّ بين النسبتين: القديمة والحديثة لئلا يلتبس الأمر على من يشكك في صياديته ممن يعرف أصل أسرته، فجعل نفسه سليلاً لبني خالد من جهة أمِّ جدِّه (برهان الدين) وسيأتي.

أما أُمُّهُ التي ولدته فلم أرَ فيما قرأت لــه ذكراً لها ولا لنسبها، ولا ذكراً لخلودة، وذلك أمر غاية في الغرابة، خاصة وهو يكثر من ذكر من النساء.

وعلى أية حال فإن الصيادي حَزَم أمره وانتسب إلى (الصياد)، وزحرف لهم محداً ما كانت أمانيهم تحوم حوله، ثم زاحم هم أساطين الرفاعية فجعل نسبهم إلى الرفاعية محكاً تختبر عليه الأنساب، فصار يقول<sup>(٢)</sup>: «وهم معروفون عند بني الصياد بصحة النسب»، وتناهت حرأته فقال<sup>(٣)</sup>: «فإذا ادعى أحد

<sup>(</sup>١) انظر قلادة الجواهر (ص٣٨٧).

<sup>(</sup>٢) الروض البسام (ص٥٥).

<sup>(</sup>٣) الروض البسام (ص٥٥).

الاتصال معنا من غير بني السيد حسين برهان الدين آل خــزام ... فــذلك المدعي دَعِيّ، وإن ادعى آخر أننا نلتحق به ونعول في أمر نسبتنا عليه أو على نسبه فهو متبجح كذاب».

و لم يخف ذكاء الرجل فيما صنع في نسب (الصياد) إلى الرفاعية، فإنه لم يجعلهم من ذرية الشيخ أحمد الرفاعي، وإنما من ذرية حدِّ أبيه: «حازم بن أحمد بن علي بن رفاعة»، وجعل جدهم الملقب بـ (الصياد) سبطاً للرفاعي ابنا لبنته، ولعله بذلك يرى أنه قد تبواً بحبوحة النسب الرفاعي، ونالته البركة بولادة الرفاعي له وسلم مما يذكره علماء التراجم أن الرفاعي لا عقب له وإنما العقب لأحيه (۱)، فها أنت ترى أن الرجل صانع حاذق.

## ٣ – وصل العشائر الكبيرة والأسر النابمة بالرفاعية:

ما أن رأى الصيادي أنه قد استحوذ على النسب الرفاعي حتى أخذ فيما قال العزاوي<sup>(٢)</sup>: «جُلُّ ما يستطيع في محاولاته أن يقرب العشائر من الطريقة الرفاعي».

<sup>(</sup>۱) انظر: وفيات الأعيان لابن خلكان (۱۷۲/۱) وتاريخ الإسلام للفهي (٤٠/٥٥) والبداية والنهاية لابن كثير (٣٣١/١٣) وطبقات الشافعية لابن قاضي شهبة (٣/٢) ومفاكهة الخلان لابن طولون الصالحي (ص٢٤٨) ط دار الكتب العلمية، قال ابن خلكان: (رلم يكن له عقب، وإنما العقب لأخيه، وأولاده [أي أولاد أخيه] يتوارثون المشيخة والولاية على تللك الناحية إلى الآن)،، وابن خلكان من أقدم من ترجم للرفاعي، فالظاهر أن من يصح انتسابه إلى الرفاعي من أهل حلب أو من غيرهم هم من ولد أخيه، والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>٢) عشائر العراق (١١/٣).

ولغلبة حهل الناس بالأنساب فإن مثل ذلك يكون في حُــسبالهم سـابقة تستوجب التكثير من أنصاره، والحادبين عليه المدافعين عن كتبه وعن نسبه، لما فيه من حفظ أنساهم وأحساهم.

وكذلك صنع بالطرق الصوفية الصغيرة «مثل الكيالية والجندلية والحريرية، وهي طرق كان أتباعها من بين عوام المدن وفقراء الأرياف، وقد اعتبرها أبو الهدى فروعاً للرفاعية، وربط شيوخها به من طريق التحدُّر النسبي من أحمد الرفاعي، فجعلها بذلك تحت رعايته ورئاسته...، فصار أولئك الأشراف الجدد شديدي الارتباط به لما كانت تُتيحه السيادة آنذاك من مكانة ونفوذ في الأرياف الشامية والعراقية، (۱).

#### ٤ - نسبة (بني خالد) إلى خالد بن الوليد:

تقدم أنه يزعم ألهم أخواله، وأن من يعرف حقيقة أمره ذكر أنه هو نفسه من عشيرةٍ تُعَدُّ من ألحاقهم، فله بهم شبهة صلة، فلا يليق بشيخ الطريقة أن يكون (أخواله) إلا على الصفة التي يخضع لها الطُرُقية، وقد قيل:

إذا غامرت في شرف مرومِ فلا تقنع بما دون النجومِ

فليكن «خاله» هو «ابن الوليه» رضي الله عنه، وليكن أخواله من هـذه الذرية المخزومية، ولتكن حديث التي منهم هي ابنة أميرهم، وليكن حديث هذه المصاهرة أمراً حللاً يليق بذاك الحسب المنيف (٢)!!، ثُمَّ ليقرَّ (بنو خالد) بدعواه هذه راغمة أنوفهم فقد أمهرهم نسباً لا تجود لهم بمثله كتب الأنساب.

<sup>(</sup>١) مجلة الاجتهاد: بطرس أبو منه (٧٤/٢/٥) والمراجع هناك.

<sup>(</sup>٢) انظر الروض البسام (ص٥٥٥) وتنوير الأبصار (ص٩٣) وقلادة الجواهر (ص٣٨٧).

#### ٥ – الرد على من خالفه في الأمور المتقدمة:

قد نافح الصيادي عن طريقته وعن نسبها نفاحاً لا مزيد عليه، وجاء بكل ما استطاع، وتبيَّن ذلك يسيرٌ بأدني نظر في كتبه.

فقد دافع عن شرك الغلاة من الصوفية (١)، وردّ على ابن تيمية الحنبلي ومن تبعه على (تلفيقاته الكاذبة وأفكاره السقيمة)، كابن كثير والذهبي والعيني، وابنُ تيمية عنده «ما سلم من لسانه رحلٌ من أهل الله وقد ابتلاه الله بقلة الأدب مع أهل الحق» (١)، وسوَّغ أي الصيادي - الشرك الذي لم تُبعث الرسلُ إلا لإبطاله وسدّ الذرائع الموصلة إليه، فقال رادّاً على مخالفه (١): «ولا يلتفت إلى تعصب من حرم الاستغاثة بالأنبياء والأولياء كابن تيمية الحنبلي يلتفت إلى تعصب من حرم الاستغاثة بالأنبياء والأولياء كابن تيمية الحنبلي وجماعته»، قال (١): «وإنك ترى بين أظهرنا بقيتهم الطائفة الوهابية -قاتلهم الله - عرفوا أحكام الشريعة وتعصبوا لإماتة السنة وإحياء بدعهم الشنيعة حتى كأنك ترى بقوة بذر ابن تيمية كلَّ بَحديًّ شيخاً فيدياً وسهماً شيطانياً».

فهذا ما ترى؛ حمية الرحل دون الشرك، وعنفه على أهل التوحيد، وذلاقة لسانه بما تموى نفسه (٥).

<sup>(</sup>١) انظر من أمثلة هذا الشرك الأكبر: قلادة الجواهر (ص ٢٣٨ ، ٢٤١ ، ٢٤٢).

 <sup>(</sup>۲) قلادة الجواهر (ص۲۰۲)، وقلة أدبه رحمه الله هي مناظرته وإفحامه لدجاجلة الرفاعية في
 وقته، انظر مجموع فتاوى شيخ الإسلام (۱۱/٤٤٥ - ٤٧٥)، وقد نقل الصيادي منها.

<sup>(</sup>٣) قلادة الجواهر (ص: ٢٤٢).

<sup>(</sup>٤) قلادة الجواهر (ص٢٠٢).

<sup>(</sup>٥) انظر كذلك ما حشده مؤلف (الرفاعية) (ص٢٢٦) من إفكه وافترائه على الشريعة.

ولعل أعظم دوافعه لذلك ما ذكره الجندي (ت١٣٧٥هـ) في تاريخ المعرة، قال (١): «وقد كان السلطان يخشى على سلطانه في البلاد العربية من الوهابيين، ويحذر أن يتغلب عليه صاحب هذه الدعوة، فاتخذ أي السلطان من أبي الهدى صارفاً يصرف الناس عن النظر إلى هذا المذهب، وشاغلاً يشغلهم عنه».

وقال الأستاذ محمد كرد علي (ت١٣٧٢هـ) في مذكراته (٢٠): «وكان من أعماله -يعني الصيادي- مكافحة المذهب الوهابي، لئلا يتسرب إلى العراق والشام، لأن السلطان كان يخاف على ملكه في ديار العرب من الوهابيين وصاحبهم».

وقال الشيخ محمد بمجة الأثري (ت١٤١٧هـ عن ٩٥ سنة) -وهو بغدادي من خواص تلاميذ الألوسي الذي سبق ذكر معاناته من مكايد الصيادي في محاضرة ألقيت بالقاهرة سنة ١٣٧٧هـ؛ قال (٣): «وأما الدعوة السنية السلفية التي هي المظهر الصحيح للعقائد السنية قبل أن تغشاها التحريفات والبدع فقد كان خلفها قوة عربية صغيرة في أواسط جزيرة العرب، بدأ ظهورها في أواخر الربع الأول من هذه المئة الرابعة عشرة الهجرية، وهي تحاول استعادة سلطان سياسي كبير ذاهب. وقد كان أو حد هذا السلطان محمد بن عبد الوهاب وآل سعود في المئة الثانية عشرة، فهز جوانب الدولة العثمانية هزاً كاد يفقدها زعامة العالم الإسلامي، فاستعدت عليه محمد الدولة العثمانية هزاً كاد يفقدها زعامة العالم الإسلامي، فاستعدت عليه محمد

<sup>(</sup>١) تاريخ المعرة (٢/٠٢٠).

<sup>(</sup>٢) المذكرات، (ص ٢٤٤).

<sup>(</sup>٣) محمود شكري الألوسي ، سيرته ودراساته اللغوية (ص٢-٢١).

على مؤسس الأسرة الخديوية...، لذلك ما كادت تنجم ناجمتها ثانية حيى عاود الأتراك الخوف الشديد من استفحالها، فبادروها بحربين لإفسادها والقضاء عليها: القتال، والدعاية. وقد قامت حرب الدعاية على تأليف الكتب والرسائل في تشويه صورة الإصلاح الديني الذي تتبنّاه، وحشد لها أبو الهدى الصيادي الرفاعي أعوانه، وصائعَه (۱) حتى مثل جميل صدقي الزهاوي (۲)؛ فكتب رسالته (الفحر الصادق)، فلما زال العهد العثماني، كتب في مقدمة رباعياته أنه ألف هذه الرسالة سياسة لا تديناً».

فهذا فيمن خالفه في الطريقة والعقيدة، أما في النسب فالأمر عند الصيادي حِدُّ عظيم، فإن ححود سيادة الرفاعي جرأة على الله وعلى رسوله، ولا يُظَن إلا بفاجر خاسر أو بمن لا يؤمن بالله واليوم الآخر (٣)، فنسب الرفاعي إذاً -في بعض أحواله—قد يكون من أركان الإيمان.

والصيادي ساخط على ابن خَلِّكان (ت٦٨٢هـ) وابن الأثير (ت٦٨٦هـ) وابن الأثير (ت٦٣هـ) وأبي الفداء (ت٩٤هـ)، لألهم لم ينصوا على نسب الرفاعي كما يشتهي (٤)، ولم يَفُتُه كذلك الاعتذار عن عدم ذكر الشبعراني

<sup>(</sup>١) أي وافقه مداهنةً.

<sup>(</sup>٢) أديب شاعر عراقي كردي الأصل (ت١٣٥٤هـــ)، وانظر ترجمته في الأعلام (١٣٧/٢- ١٣٨).

<sup>(</sup>٣) قلادة الجواهر (ص٢٢).

<sup>(</sup>٤) قلادة الجواهر (ص٢٢).

(ت٩٧٣هـ) في كتابه (طبقات الأولياء) لهذا النسب<sup>(١)</sup>، كما سوّد الصيادي كتبه بالنقول عن مصادره الملفقة في إثبات النسب الرفاعي.

أما نسب (أخواله) -كما يزعم- (بنو خالد) فقد بالغ في الردّ على مــن زعم أن عقب خالد رضي الله عنه قد انقرض<sup>(٢)</sup>، وكما ارتبط عنده النــسب الرفاعي —لآبائه— والمخزومي —لأخواله— فقد جعل ذلك أيضاً مرتبطــاً في كتبه الملفقة كما سيأتيك إن شاء الله.

#### ٦ - غمز الطريقة القادرية ونسبها بطريقة ماكرة:

الطريقة القادرية منتسبة إلى الشيخ عبد القادر الجيلي الحنبلي البغدادي المتوفى سنة (٦٦٥هـــ)، وهو رجل عالم صالح زاهد فقيه صحيح الاعتقاد ما عليه شيء من أوزار المخلّطين من المنتسبين إليه، رحمه الله وغفر له (٣).

وهو فارسي الأصل، ثم ادعى بعض ولده نسباً إلى الحسن بن على رضي الله عنه تكلم عليه من النسابين، والذين اعْتُمِد كلامُهمم في عدم صحة ما ادُّعِي لعبد القادر هم المعتمدون لمثل ذلك في نسب الرفاعي<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) وانظر كذلك ما قاله الشيخ عبد الرحمن دمــشقية في هــذا الــصدد (الرفاعيــة، ص ٣٦، ٣٥).

<sup>(</sup>٢) انظر مثلاً: الروض البسام (ص٧٥٧ وما بعدها).

<sup>(</sup>٣) انظر ترجمته في سير أعلام النبلاء (٤٥١-٤٥١) وذيل طبقات الحنابلة لابن رجــب (٣) انظر ترجمته في سير أعلام النبلاء (٣٩/٢٠).

<sup>(</sup>٤) انظر ما قاله ابن عنبة (عمدة الطالب، ضمن سلسلة الرسائل الكمالية (٨) ص٣٠٦)، وفي كثير من كتب أنساب العلويين يتكرر ما قرره ابن عنبة، وقال ابن خلكان (وفيات الأعيان (١٧٢/١): «الرفاعي.. هذه النسبة إلى رجل من العرب يقال له رفاعة، هكذا نقلته من خط بعض أهل بيته».

ولما كان المنتسبون إلى عبد القادر أو إلى القادرية أكثر بكثير من الرفاعية، وعبد القادر نفسه أعلى وأشهر ذكراً من الرفاعي كان لا بد من التهوين من شأنهم، ثم الولوج من ذلك إلى تفضيل الرفاعية، ولا عجب أن يشغل ذلك حيِّزاً كبيراً من عقول هؤلاء الطُرُقية فهذا منتهى أمانيهم وغاية معارفهم، وكم عانت الأمة -و لم تَزَلْ- من الانحدار والتخلّف والضعف الذي أسهم فيه تراكم انحرافاتهم ومفاهيمهم ومحدثاتهم بنصيب وافر.

وثَمَّ سبب آخر لحرص الصيادي على الحطِّ من شأن القادرية؛ فقد ذكر الشيخ محمد رشيد رضا<sup>(۱)</sup> أن غالب القادرية الـــشرقيين<sup>(۱)</sup> أنكــروا علــى كيلانية<sup>(۱)</sup> حماة «الذين صاهروا الأفندي المشار إليه<sup>(١)</sup> [ووقع] النفور بين بعض وجهائهم وبين من صاهره ومن رضي عنهم وشايعهم على ذلك، لاعتقاد أولئـــك المنكــرين النــاقمين أنــه لـــيس كفـــوا لهــم مــن أولئــك المنكــرين النــاقمين أنـه لــيس كفــوا لهــم مــن المنسب<sup>(٥)</sup>، إذ يرون أنه ليس من ذرية أبي الخير أحمد الصياد، وأن الصياد هذا ليس من الأشراف وإنما هو من عرب اليمن».

قال رشيد رضا<sup>(١)</sup>: «ولعله صح عند سماحة أبي الهدى أفندي طعنبهم في نسبه وقولهم إنه تمكن من إشاعة دعواه بواسطة الجاه الدنيوي».

<sup>(</sup>١) المنار (١/١٤١).

<sup>(</sup>٢) يعنى من أهل العراق.

<sup>(</sup>٣) عبد القادر؛ يقال الجيلي والجيلاني والكيلاني.

<sup>(</sup>٤) هو الصيادي.

<sup>(</sup>٥) يقصد: ((في شرف النسب)).

<sup>(</sup>٦) المنار (١/٦٤٢).

ونحو ذلك ما ذكره الشيخ محمد راغب الطباخ فقد قال وهو يبين تلفيق الصيادي لبعض الكتب (١): «وسبب وضعه له ما كان من المنافرة بينه وبين السيد سليمان الكيلاني نقيب الأشراف في بغداد، وقد أثبت في هذا الكتاب نسبة الشيخ أحمد الرفاعي إلى البيوتات العلوية، وطعن في الكتاب الثاني الذي وضعه أيضاً...بنسب الشيخ عبد القادر الكيلاني».

والصيادي نفسه قد صرح بعداوة الجيلانية له، فقال يذكر من عنى منهم (٢): «وذلك أني قد ابتليت والحمد لله تعالى على كل حال بشرذمة من المنحرفين، منهم من يزعم الانتساب إلى طريقة القطب العارف الرباني، والمرشد الشريف المعاني، حضرة الشيخ عبد القادر الجيلاني».

وسماهم (الأحلاف)، وعزا صنيعهم إلى أنه «لغلبة حسرص في نفوسهم أثارته محبة الدنيا وطلب التفوق والرياسة والشَّرَهِ على هذه الأوساخ الدنيّــة الدنيوية» (٣).

وذكر لهم كتاباً ألفوه في الرد عليه، وردّ على مواضع منه<sup>(٤)</sup>.

وكانت أول خطوة خطاها الصيادي في طريق تفضيل الرفاعية وغمز القادرية هي محاولة مساواة الرفاعي بعبد القادر، كما دل عليه قول الشيخ رشيد رضا<sup>(٥)</sup>: «الذي يترجح لناظر نحو (هداية الساعي) من كتبه الأولى أن

<sup>(</sup>١) معجم المطبوعات العربية والمعربة ، الاستدراك آخر الجزء الثاني (ص٢ – ٣).

<sup>(</sup>٢) التاريخ الأوحد (ص ٧٨).

<sup>(</sup>٣) التاريخ الأوحد (ص٨٢).

<sup>(</sup>٤) التاريخ الأوحد (ص٨٤ - ٩٢).

<sup>(</sup>٥) المنار (١/٦٤٣).

غاية قصده إشراب الأفكار مساواة الشيخين في الشهرة، ... ويوشك أن يكون كتاب (هداية الساعي) أول دفتر أنشأه في شأن الطريقة الرفاعية ».

لكنه بعد ذلك جهر بتفضيل الرفاعية على القادرية، واستند في ذلك على قاعدة مُفادها أن تابع كلِّ طريقة له تفضيل شيخ طريقته (١).

لكن يظهر أنه بعد ذلك تحلّل من هذا القيد فصار تفضيله عاماً، كما سبق الإشارة إلى ذلك.

فحاصل ذلك أن الصيادي واغِرٌ في نفسه من تفضيل الناس لعبد القدارية في كفاءته لعبد القدارية في كفاءته لعبد القدارية في كفاءته لهم في نسبه إلى الصياد وإلى الرفاعي، ومما يُذْكر من عدم صحة نسب الرفاعي، فجاء ما في كتبه تنفيساً عن ذلك.

أما تفضيله للطريقة الرفاعية فتقدم ذكره، وأما سائر الأمور المذكورة فإنه سلك فيها طريقة ماكرة تدل على ذكائه؛ فمرة ينقل الطعن ويعزوه إلى أئمة مؤرخين استقرت جلالتهم في النفوس ثم لا يرده (٣)، إذ ليس الطعن في نسب عبد القادر حرأة على الله ورسوله كما الحال في نسب الرفاعي.

<sup>(</sup>١) التاريخ الأوحد (ص٨٣).

<sup>(</sup>٢) في ختام ترجمته الرسمية الملحقة بكتاب (التاريخ الأوحد) ما نصه: ﴿﴿أُمَا تَعَلَقُهُ بِالْعَالَاتُ الْمُنَاسِبَةُ لَهُ فَهِي عَلَى مَا يَأْتِ...، ومصاهرته للسادة الكيلانية كانت في سنة ١٢٩٤ أو في سنة ١٢٩٦، وهذه –أي الأسر التي صاهرها– هي أعظم العائلات في سورية وكلها حريص على الكفؤ العظيم››.

<sup>(</sup>٣) الروض البسام (ص١٠٥).

ومرة يورده بأسلوب ماكر في معرض الدفاع عن نسب الرفاعي، فقد نقل حواب بعضهم عن ذكر بعض التواريخ نسب الجيلاني وسكوتها عن نسسب الرفاعي وقد نفى بعض العلماء نِسْبَة عبد القادر؛ أنه قال(١): «اكفف يا ولدي عن الخوض واعلم أن مَنْ كتَب التاريخ سكت عن نسبة الاثنين».

فرراياك أعني واسمعي يا جارة»، فليس الرفاعيُّ وحدَّهُ المتكلَّمَ في نسبه. ومرةً يقول بعد أن ذكر نسب القادرية (٢): «وقد ابتلوا بالإنكر على بعضهم فكل فريق يَحُطُّ على الآخر، ولا ريب فكلهم له شرف النسبة»، فهنا يُظهِر الصيادي نفسه بمظهر الوقار والترفَّع عن مجاراة الطاعن في نسبه ومجازاته بالمثا.

فهذه الأمور الستة هي أهم أغراض الصيادي من كتبه، وهي التي أودعها الكتب التي لفقها، أو ضمنها الزيادات التي أدرجها في كتب أحرى، كما سيأتي بيان ذلك إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>١) قلادة الجواهر (ص٢٠)، وانظر كذلك نقله الطعن في نسب الجيلاني في معرض الذب عن نسب الرفاعي في ( التاريخ الأوحد، ص٨٥).

<sup>(</sup>٢) الروض البسام (ص٩٠٥).

# • ثانياً: أوهام الصيادي التي لم يتوهمها أحدّ قبله:

وتقدم أن الغرض من ذكرها أنه زَلَّ فضمنها ما لفقه فكانت من الدلائل على تلفيقه، وأكثر ما وقفت عليه من ذلك هو مما يتعلق بقبيلة بني خالد، لأن ذلك هو كان المدخل إلى كتب الصيادي أصلا.

وهذه الأوهام ضربان: أوهام في منهج الدرس التاريخي، وأوهام في مسائل تاريخية.

-الضرب الأول: أوهام في المنهج، والذي حررته وهمان اثنان.

الوهم الأول: أخطأ الصيادي فظن أن مجرد ما تحمله التراجم التي تساق فيها الأنساب وتُسَلْسل إلى رجل بعينه؛ ألها تصلح إيراداً على نَفْي من نَفَ عقب ذلك الرجل من العلماء المطّلعين على الحقائق، فقد قال راداً على من قال إن عقب خالد رضي الله عنه قد انقطع (۱): «وهذا خلاف المشهور المتواتر، فإن السبكي وعبد الغافر والسمعاني والبقاعي وخلائت نصوا في طبقاتهم وتواريخهم على وجود الذرية الخالدية وترجموا كثيراً من أكبابر رجالاتها».

ومراده بذلك أن يجعل هذه التراجم في مقابل النصوص الدالة على انقطاع ذرية خالد رضي الله عنه، وهذا منهج لم أرّ من سلكه غير الصيادي، وهو قد توهمه صحيحاً فحمَّل الكتب التي لفقها هذا المنهج، وليس ذلك إلا من أوهامه، فإن الترجمة المنسوبة غايَّتُها أن تكون دعوى، فتكون مقابلة لدعوى

<sup>(</sup>١) الروض البسام (ص٧٥٤).

انقراض العقب، فلا بدَّ إذاً من مرجِّح منفصل، وإلا كان الاحتجاج ها استدلالاً على صحة الشيء بالشيء نفسه وهذا باطل.

فلذلك لا تجد أحداً من أهل العلم يسلك هذه الطريقة، فإن النصوص إذا كانت قويةً صادرةً عن عالم حبير كان ورود مثل هذه التراجم عليها من حنس إيراد الشبهات على النصوص المحكمة في المسائل العلمية الأحرى.

ودَأْبُ أهل العلم في ذلك هو تحرير المسألة بردِّها إلى أصلها، وإليك مثالان لذلك:

المثال الأول: قال ابن قتيبة (ت٢٧٦هـ) في مقدمة كتابه (المعارف) مبيناً سبب تأليفه (١): «...وكآخر دخل على المأمون فكلمه بكلام أعجبه فسأله عن نسبه فقال: من طيّئ من ولد عدي بن حاتم، فقال له المسأمون: لصلبه؟ فقال: نعم، فقال المأمون: هيهات، أَضْلَلْت (١)، إن أبا طريف لم يُعقب».

فهذا المنهج عند ابن قتيبة، وعند المأمون قبله؛ أن تُعْرض الدعوى في الانتساب على الأصل المقرَّر في المسألة، لا أن تُؤخذَ الأمورُ من أسافلها كما يريد الصيادي.

المثال الثاني: قال العلامة المؤرخ أبو عمر محمد بن يوسف الكندي المصري (ت ٣٥٠هـ) مجيباً الحكم المستنصر بالله الأندلسي عن أشياء في علم النسب (ت): «قد انقرض ولد خالد بن الوليد من كل موضع فيلا يجب أن يسمع ممن انتمى إليه».

<sup>(</sup>١) المعارف (ص ٤).

<sup>(</sup>٢) أي أخذت في الضلال كأرشدت وأحمدت وألمت.

<sup>(</sup>٣) انظر الذيل والتكملة لكتابي الموصول والصلة (٦١/١ – ٦٢).

ومثل ذلك قال الشريف النسابة محمد بن أسعد الجواني (ت٩٧٥هـــ)<sup>(١)</sup>، وابن خلكان<sup>(٢)</sup>.

فهذا منهج العلماء في معالجة دعاوى الانتساب في التراجم وغيرها، أما الصيادي فاستحدث لنفسه منهجاً فاسداً لا عهد للناس به، وسيأتيك أنه ضَمَّن هذا المنهج كتبه التي لفقها فكانت دليلاً عليه، والله تعالى أعلم.

الوهم الثاني: قوله في الموضع الذي تقدم النقل منه: «السبكي وعبد الغافر والسمعاني والبقاعي وخلائق نصوا في طبقاتهم وتواريخهم على وجود الذرية الخالدية».

فحعل الصياديُّ مَنْ أورد ترجمةً فيها نسبٌ مّا ناصًا على ثبوت ذلك النسب، وهذا أمرٌ ليس نافعاً له في كل حال، فربما تضمنت كتب هؤلاء الذين ذكرهم وغيرهم من المؤرخين ما لا يُحب الصيادي (٢)، فلذلك هو ساخط على من لم يورد من المؤرخين نسب الرفاعي، ومعتذرٌ أشد الاعتذار عن خلو كتاب «طبقات الأولياء» للشعراني —وهو كتاب له المنزلة العظيمة في نفوس الصوفية — من ذكر نسب الرفاعي، فإن كان يَسَعُهُ أن يعتذر عن إغفالهم أمراً

<sup>(</sup>١) مخطوط للحواني اسمه: تحفة ظريفة ومقدمة لطيفة في أصول الأحساب وفصول الأنساب (ق ١٨أ) مصورة في الجامعة الإسلامية بالمدينة.

<sup>(</sup>٢) وفيات الأعيان (٢٦١/٤).

<sup>(</sup>٣) من أمثلة ذلك أن البقاعي الذي يزعم الصيادي أنه نص على وجود الذرية الخالدية أورد ' ترجمة لرجل منسوب إلى خالد ﷺ (عنوان العنوان، ترجمة: ٣٦٧)، ثم عارضها وانتقــــد النسب الوارد فيها بالنص المصرّح بانقطاع عقب خالد رضي الله عنه، فليس الأمـــر إلا تخرصاً من الصيادي وسيأتيك أيضاً تخرصه على عبد الغافر.

من أركان الترجمة، وهو مشهور متواتر -كما يزعم-، فليعتذر غيره عن خفاء أمر انقراض العقب على من أورد الترجمة، أو عن سكوته عنها عزوفاً عن الإطالة ونحو ذلك، وكل ذلك على التنزل، وإلا فالمنهج باطل من أساسه، إذ ليس تحقيق الصواب في كل نسب يَرِدُ في كل ترجمة أمراً يلزم المؤرخ، إذ كيف وهم يوردون آلاف التراجم، وفيها آلاف النسب، والمترجم حاك لما وقف عليه حسب.

ثم ما سبق الصياديَّ أحد في الاحتجاج بإيراد الترجمة في كتاب للتـــراجم على أن من أوردها مرتض للنسب المذكور فيها.

وتحميل العلماء أمراً كهذا تحميل بما لا طاقة لأكثر الناس به، إذ هو إلزامٌ للعالم إذا وقف على سلسلة لرجل ألا يترجم له حتى يحقق أمر نــسبه لأنــه سيكون مقراً شاهداً بصحته إن أوردها، أو بخلاف ذلك إن حذفها!!

وحقيقة هذا أن حق التأليف في التراجم حِكْرٌ على العلماء المتبحرين في الأنساب، وهذا محال.

هذا ما صنع الصيادي، ثم توهمه الجادة، فصرنا نقرأ في الكتب التي لفقها هذا النمط السخيف من الاحتجاج.

- الضرب الثاني: أوهام في مسائل تاريخية.

والذي حررته منها خمس مسائل، أربع منها ذات صلة بكلامه على نسب بني خالد:

المسألة الأولى: تسميته العلامة شهاب الدين ابن فضل الله العمري صاحب (مسالك الأبصار) (ت٩٤٩هـ)؛ تسميته: (العدواني)(١)، ولم يسمه أحد بهذا الاسم، ولا نسبوه هذه النسبة، ولعله اشتبه عليه من كونه عُمريَّاً عَدُوياً، ثم من اقتران ذكره والنقل عنه بالحمداني، فقال: (العدواني).

وأياً كان فهذا التوهم ليس عندنا موضعٌ نُحيله عليه إلا الصياديّ، إذ هو أول من رأيناه عنده، فإذا انتقل هذا التوهم إلى تلك الكتب التي نسبها إلى من لا يُعْرف من جهة تنفك عنه، علمنا أن الصياديَّ هو صاحبه.

المسألة الثانية: ظنه أن عبد الغافر الفراسي (ت٥٢٩ه.)، صاحب كتاب (السياق) وهو ذيل لتاريخ نيسابور، قد ساق نسب أبي علي المنيعي إلى خالد بن الوليد رضى الله عنه كما ساقه السمعاني.

ومنشأ هذا أن الصيادي وحد في كتاب (طبقات السشافعية) للسببكي (ت٧٧١هـ) (٢) ترجمة ساق فيها السبكي نسب الرئيس أبي على المنيعي المنيعي (ت٢٣٤هـ) من الشافعية، إلى خالد بن الوليد، وهو من أهل مَرُو الرُّوذ، من أقاصي بلاد خراسان، وهي اليوم من أفغانستان؛ ونقل السبكي فيها عن عبد الغافر وعن السمعاني (ت٢٢٥هـ)، والترجمة ساقها الصيادي بنصها في كتاب (قلادة الجواهر) (٣)، وقد أعجبه النسب المسوق فيها فحعل المترجَمَ حداً لأحد رجاله الذين اختلقهم ولفق لهم كتباً وهو (سراج الدين الرفاعي المخزومي) صاحب (صحاح الأخبار) الذي يزعم أنه متوفى سنة (٨٨٥هـ)؛

<sup>(</sup>١) الروض البسام (ص٤٦٠).

<sup>(</sup>٢) انظر طبقات الشافعية (٢٩٩/٤).

<sup>(</sup>٣) قلادة الجواهر (ص٣٥٨ – ٣٦٠).

فجعله ابن السيدة سعدية بنت الأمير عبد الرحمن -صاحب نجد- بن خالد بن سليمان بن محمد بن أبي علي حسان بن سعيد المنيعي<sup>(1)</sup>، ولــشدة حفاوتــه وفرحه بنسب حسان المنيعي المسوق إلى خالد بن الوليد فقد حمَّله ما لا طاقة لــه به؛ فسراج الدين المزعوم عراقي من حاضرة العــراق، وجــده لأمــه (صاحب نجد)، أي من أعرابها وشيوخها، ثم حدُّ أبي هذا الأعرابي النجدي من حاضرة أفغانستان في أقاصى بلاد العجم!!

وكذلك سراج الدين من أهل القرن التاسع، وحدُّ حدُّ أُمَّه من أهل القرن الخامس.

وتناهت الحفاوة بهذه الترجمة حين قال الصيادي ذاكراً أمراء دولة بين خالد بالأحساء (٢): «ويقال لأسلافهم آل منيع وآل عريعر»، أما آل عريعر فقد عرفناهم ولكن ما آل منيع؟!

هذا ما أوحت به هذه الترجمة للصياديّ، ولكن أين موضع وهمه فيها؟

موضع الوهم أن النسب المسوق فيها إنما ساقه السمعاني وحده في كتابه المفقود (ذيل تاريخ بغداد)<sup>(۱)</sup>، وعنه نقله من بعده، فقد نقله ابن الجرزي (ت٥٩٥هـــ) ونص على أنه أخذ من (ذيل تاريخ بغداد)<sup>(١)</sup>، وعدن ابن الجوزي نقله ابن كثير (ت٧٧٤هـــ)<sup>(٥)</sup>، والنص المنقول نفسه موجود عند

<sup>(</sup>١) تنوير الأبصار (ص٧٠) وقلادة الجواهر (ص ٣٥٧ – ٣٥٨).

<sup>(</sup>٢) الروض البسام (ص٢٦٤).

<sup>(</sup>٣) ونقله كذلك في كتاب الأنساب (٥٠٩/١١) في رسم (المنيعي).

<sup>(</sup>٤) المنتظم (١٦/١٦).

<sup>(</sup>٥) البداية والنهاية (١١٢/١٢).

الذهبي (ت٧٤٨هـ) في تاريخ الإسلام (١)، وفي سير أعلام النبلاء (٢)، والصفدي (ت٧٤٨هـ)، في الوافي (١)، ثم عند السبكي في طبقات الشافعية، مما يدل على أنه إنما نقله كما نقله غيره من ذيل تاريخ بغداد للسمعاني.

والسبكي قد صرح أنه لم يقف على كتاب السياق لعبد الغافر، وأنه ينقل عنه بواسطة (المنتخب من السياق) أو (تبيين كذب المفتري) لابن عــساكر (ت٥٧١هـ) في وصرح أنه قد وقف على (ذيل تاريخ بغداد للسمعاني) فإذا كان الناقلون الواقفون على كتاب (السياق) لعبد الغافر لم ينقلوا النسب المذكور عنه علم أن النسب منقولٌ عن السمعاني لا عن عبد الغافر (1).

<sup>(</sup>١) تاريخ الإسلام (١١٧/٣١)، وقد فصل الذهبي في الترجمة نقوله تفصيلاً واضــحاً فنقــل النسب وعزاه إلى السمعاني وحده، ونقل النسبة التي ذكرها عبد الغافر وأخبار المترجم عن السياق.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء (١٨/٢٦).

<sup>(</sup>٣) الوافي بالوفيات (٣٦٢/١١).

<sup>(</sup>٤) طبقات الشافعية (٢٥/١).

<sup>(</sup>٥) طبقات الشافعية (١٢٩/٦).

<sup>(</sup>٦) السمعاني لم يأخذ النسب الذي ساقه لا عن المترجم ولا عمن عاصره فالسمعاني لم يدخل مرو الروذ إلا سنة (٤٠ه مرو النظر التحسير لله ٣٦٤/١] أي بعد وفاة المترجم بثمانين سنة، وقد ذكر في الأنساب أنه روى عن حفيده أحمد بن عبد الرزاق بن حسان بواسطة (انظر الأنساب: ١١/١١).

<sup>،</sup> فالذي كان بالبلد حين دخول السمعاني هم الجيل الثالث من ذرية حسان بن سعيد المنيعي، وعنهم أخذ السمعاني النسب فقد قال (الأنساب: ١١/١١ه): ((و.عمر السروذ جماعة من أولادهم انتسبوا كذلك وفيهم كثرة ولهم شهرة))، أما عبد الغافر وهو أقرب إلى المترجم عصراً وبلداً فهو نيسابوري وحسان سكن بنيسابور؛ فلم يذكر شيئاً من هذا

ومن نظر في كتاب (المنتخب من السياق) يرى أن مؤلف يحرص في اختصاره للكتاب على سياق النسب كاملاً، فيسرد الأنساب المذكورة لا يَمَسُّها، وهو لم يذكر في نسب المنيعي ولا من ذكر من أولاده وأحفاده ما ذكر السمعاني(١)، فدلٌ على أن كتاب عبد الغافر ليس فيه ذلك النسب.

فالصياديُّ إذاً لما رأى السبكي قد سرد النسب في صدر الترجمة، ثم صار يورد أخبار المترجم ناقلاً عن عبد الغافر وعن السمعاني، تَـوَهَّم أن النــسب منقول عن كليهما، فصار يقول<sup>(۱)</sup>: «...فإن الإمام السبكي وعبــد الغـافر والسمعاني والبقاعي وخلائق نصوا في طبقاتهم وتواريخهم على وجود الذرية الخالدية وترجموا كثيراً من أكابر رجالاتها».

ثم صار الصيادي يَنْحَلُ هذا الوَهْمَ كُتُبَه التي لفقها ونــسبها إلى مــن لا وجود له.

النسب مع علو مكانة المترجم في نفوس أهل البلد وحسن سيرته وكثرة مآثره لديهم، ومن أعظمها بناء الجامع المنيعي بنيسابور، ومع ظهور تعظيمه له وثنائه عليه فهو أحرص على كل ما فيه منقبة للمترجم من نسب أو غيره.

ثم إذا علمت أن هذه الترجمة قد عُوَّل عليها الصيادي كثيرا، ورأيت قول الـــسمعاني الذي تقدم هنا أن أحفاد المترجم بمرو الروذ -وهي في بلاد الأفغان فيهم كثــرة ولهــم شهرة؛ علمت من أين استنبط الصيادي قوله في بني خالد (الروض البــسام، ص ٣٥٨): (رومنهم بمرو الروذ وبلاد الأفغان، وهم ألوف مؤلفة وصفوف مصففة وعصائب وافرة».

<sup>(</sup>۱) انظر تراجم حسان وبعض أولاده وأحفاده في (المنتخب من السياق، ط المكتبة التجاريـــة عكة، أرقام التراجم: ٦٥٥ ، ٢٦٨ ، ٢٦٨ ، ١١٧٧ ، ١١٧٧ ).

<sup>(</sup>٢) الروض البسام (ص٤٥٧).

الوهم الثالث: أن اسم أبي على المنيعي -واسمه حسان بن سعيد- قد تحرَّف على الصيادي، فنقله عن طبقات السبكي باسم (جعفر) وكرر ذكره في تنوير الأبصار بهذا التحريف(٢)، ثم انتقل هذا التحريف منه إلى الكتب التي لفقها كصحاح الأخبار، وجميع الكتب التي ترجمت لحسان المنيعي لم تذكره إلا على الصواب.

الوهم الرابع: ظنه أن ابن الأثير (ت ٢٠٠٥) هو الـسابق إلى ذكـر انقراض عقب خالد بن الوليد، فلما ذكر بني خالد في (الـروض البـسام) (۱) سارع إلى تفنيد ما ذكره ابن الأثير جاهلاً أنه قد سبقه إلى ذلك تسعة مـن النسابين المشهورين، وربما كانوا أزيد من ذلك، أولهم من أهل القرن الثـاني، أي توفي قبل المئتين، فهو قبل ابن الأثير بزهاء خمسة قرون، وآخرهم من أهل القرن الخامس، فهو قبله بقرنين، فالمسألة من المسلمات التاريخية لم يحصل فيها خلاف أصلاً أن ثم سرى وَهم الصيادي هذا إلى الكتب التي لفقها فـصارت خلاف أصلاً

<sup>(</sup>١) قلادة الجواهر (ص ٤٥٨).

<sup>(</sup>٢) تنوير الأبصار (ص٧٠).

<sup>(</sup>٣) الروض البسام (ص٤٥٧).

<sup>(</sup>٤) والعلماء الذين عاصروا ابن الأثير أو حاؤوا بعده كلهم إما أن ينقل الإجماع على الانقراض أو يحيل على النسابين المتقدمين عليه بقرون، وذلك كابن خلكان (ت٦٨٢هـ) والحمداني (ت٠٧٠هـ) وابن عبد الملك المراكشي (ت٣٠٠هـ) والمزي (ت٤٢٠هـ) والسمهودي والصفدي (ت٤٢١هـ) وابن حجر (ت٥٨٨هـ) والبقاعي (ت٥٨٨هـ) والسمهودي (ت٥١١هـ) وغيرهم، انظر: وفيات الأعيان (٤٦١/٤)، وما يتعلق بالأنسساب مسن مسالك الأبصار المنشور في مجلة العرب (٩٣١/١٦)، والذيل والتكملة لكتابي الموصول

كلَّها تَرُدُّ على ابن الأثير وحده كـ (صحاح الأخبار) و(قاموس العاشــقين) وغيرهما من تلفيقاته، بل وسرى ذلك إلى مقلديه من الجهال الذين كتبــوا في نسب بني خالد، فصار ابن الأثير عدوَّهم اللدود، وهو لا ناقة لــه في الأمــرولا جمل.

الوهم الخامس: لما كان الصيادي قد وقف على كلام ابن الأثير في (اللباب) حين قال<sup>(۱)</sup>: «قد ذكر الزبير بن بكار أن ولد خالد بن الوليد انقرضوا وورثهم أيوب بن سلمة بن عبد الله بن الوليد بن [الوليد بن] المغيرة».

لما وقف الصيادي على نقل ابن الأثـير هـذا راعـه وأفزعـه، فـراح يبحث لعله يجـد مغمـزاً فيـه فرقـف علـى الـنص ولا أدري أيـن وحده (۲) وهو: «ورثهم أيوب بن سلمة دارهم بالمدينة»، فتوهم، أو تعمّـد

والصلة (٦٢/١)، وتمذيب الكمال (١٧٥/٨)، والوافي بالوفيات (٢٦٩/١٣)، وتمــــذيب التهذيب (٢٠/٣)، وعنوان العنوان (ترجمة ٣٦٧)، ووفاء الوفاء (٧٣٠/٢).

<sup>(</sup>١) لباب الأنساب (٢٦٦/٣) في رسم: (المنيعي).

<sup>(</sup>۲) لعله وحده في ترجمة خالد بن الوليد من التحفة اللطيفة للسخاوي (ت٢٠٩هـ)، وقد قال السخاوي في التحفة اللطيفة في ترجمة أيوب بن سلمة المخزومي (٣٤٨/١ ط بمطبعة السنة المحمدية بالقاهرة ١٣٧٦هـ بعناية أسعد درابزوني): «ذكره ابن حبان في ثقاته، وأظنه الآتي في ترجمة خالد بن الوليد سيف الله الذي ورث دوره بالمدينة»، لكن الموضع الذي فيه ترجمة خالد فيه سقط تضمن الترجمة كلها، وهذه الطبعة عن نسخة مخطوطة عن مكتبة طوب قابي سراي، رقم: ٧٢٥، وتاريخ نسخها سنة ٥٩هـ، وتوجد مصورة منها في الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة فرجعت إليها فإذا فيها سقط في الورقتين (٢٤٢، ٢٤٣) هو عين السقط الموجود في المطبوعة، فهذا يدل على أن الورقتين ساقطتان مسن

أن يجعل ذلك نصاً على انقراض الذرية في المدينة فقط، وهذه حماقة لا يتحملها إلا الصياديُّ وحده، فمتى كانت عادة النسسابين أن ينصوا على انقراض عقب رجل من موضع دون موضع !! ومتى كان انقراض الذرية في موضع يجعل ميراثهم فيه لأبناء عمومتهم دون إخوتهم في المواضع الأخرى ؟!

فإن تحذلق حاهل فقال: أخذوا دارهم عُنْوَةً بلا حق، قيل لــه: فكــانوا يقولون إذاً: (غصب)، أو (اعتدى)، أو (أخذ) أيوبُ دارهم، لا (ورث).

وأنا لم أقف على كلام للصيادي يقرر فيه أن الذريـــة لم تنقـــرض إلا في المدينة، لكنه نقل ذلك عن غيره (١)، وأدرجه في الكتب التي نقيم الدليل علــــى تلفيقها، فنحن لم نعرف هذا الوهم إلا من قبَله فهو أولى به.

وبعد: فهذه سبعة أوهام صريحة لم نعرف أحداً توهمها قبل الصيادي، ثم وجدناها في الكتب التي لم نعرفها إلا من جهته، فكانت دليلاً مما يدل على تلفيقه لهذه الكتب.

الأصل التركي، والذي يتراءى لي ألهما منتزعتان عمداً، انتزعهما من غاظـــه أن يقـــرر السخاوي انقراض عقب خالد رضي الله عنه، والصيادي وأصحابه كانت تلك الخـــزائن تحت أيديهم، ولا يُنزّهون عن عمل كهذا فقد ارتكبوا ما هو أشنع منه.

<sup>(</sup>١) انظر الروض البسام (ص٥٥٨).

# ثالثاً: تشابه أسلوب كتب الصيادي والكتب التي لفقها.

وهذا أمر قد لا يدركه العوام الذين ألفنا أن نرى لهم كتباً في علم النسب، لكن كلَّ من لـــه قريحة لا بأس بما لا بدَّ أن يجـــد ذلـــك، فالــصياديّ في (الروض البسام) وفي (قلادة الجواهر) وفي (تنوير الأبصار) أسلوبُه على منوال واحد فيما ينشئ من الكلام وفيما ينقل عن الكتب التي لم تعرف إلا من قبكه، ولا يختلف إلا عندما ينقل عن كتاب معروف كلاماً معروفاً.

ثم إذا قرأت الكتب التي نقول إنه لفقها كصحاح الأخبار فكأنك تقـــرأ للصياديّ، إلا ما كان مستلاً أو مسروقاً من كتاب آخر.

والكتب التي دس فيها الصيادي ما يريد كـ(تـاريخ ابـن الـساعي) و (غاية الاختصار) أسلوبها على نَفُس واحد لا يقارب أسلوب الصيادي إلا فيما دسَّه الصياديّ مما هو من صميم أغراضه، فأنت تقرأ هذه الزيادات كأنك تقرأ (الروض البسام).

رَفَّحُ مجب لالرَّحِئِ لَالْجَنِّي لَّسِكْتِهَ لَالِيْرُةُ لِالْفِرُوكِ لِسِكْتِهَ لَالِيْرُةُ لِالْفِرُوكِ www.moswarat.com



#### الفصل الثالث

### البراهين التي كشفت تزوير الصيادي واختلاقه

وهذه البراهين هي أدلة حسية مما أورده الصيادي في كتبه والكتب الــــــق طبعت بأمره، تضمنت ما دلَّ دلالة قاطعة على أن الصيادي هو المفتعل لهــــا وللرحال الذين نسبت إليهم، وأنا إنما أورِدُ هنا موضع الاستدلال على التلفيق دون مزيد من التفصيل:

١ - كتاب (الدرُّ الساقط في سادة واسط) لأحمد الزبرجدي:

أُكْثُرُ الصياديُّ في كتبه والكتب التي طبعها من النقل عنه.

وهذا الكتاب من أمهات الكذب التي افتراها الصيادي، وإليك البرهان:

(أ) نقل الصياديُّ في (تنوير الأبصار)<sup>(۱)</sup> عن الدر الــساقط للزبرجــدي ترجمة توفي صاحبها سنة (۱۰۸٤هــ)، ولازم ذلك أن يكــون الزبرجــديُّ وكتاب (الدر الساقط) بعد هذه السنة بلا إشكال، فيكون من رجال آخــر القرن الحادي عشر أو القرن الثاني عشر الهجري.

(ب) ترجم في (تنوير الأبصار) (٢) وغيره لسراج الدين المخزومي صاحب (صحاح الأخبار)، فذكر أنه متوفى سنة (٨٨٥هـــ)، فيكون متوفى قبـــل أن يخلق الزبرجديُّ بقرنين على أقل تقدير.

<sup>(</sup>٢) تنوير الأبصار (ص ٧١).

(ج) صرَّح في تنوير الأبصار (١) بنقل سراج الدين المخزومي في صحاح الأخبار عن الدر الساقط للزبرجدي، والنقل موجود كذلك في صحاح الأخبار المطبوع (٢).

فصاحب (صحاح الأحبار) المتوفى سنة (٨٨٥هــ) ينقل عن كتاب ألّف بعد سنة (٨٨٥هــ) ينقل عن كتاب ألّف بعد وفاته بأكثر من مئيي عام!! فهل نعدها من كرامات الرفاعية أم ماذا؟!

#### ٢ - كتاب (بحر الأنساب) لابن الأعرج الحسيني نقيب واسط:

وهذا من الكتب التي اعتمدها الصيادي وأحال عليها بعض أكاذيبه، وأدلة تلفيق هذا الكتاب ما يلي:

(أ) نقل الصيادي في (تنوير الأبصار) وفي (التاريخ الأوحد) عن بحر الأنساب نصاً ينقله الأخير عن الزبرجدي في الدر الساقط فقال (٣): «ومثله نقل نقيب واسط ابن الأعرج الحسيني أن الشيخ العارف بالله أحمد الزبرجدي ذكره في الدر الساقط»، وتقدم لك أن الزبرجدي متاخر عن سنة ذكره في الدر الساقط»، وتقدم لك أن الزبرجدي متاخر عن سنة

وكذلك نقل الصيادي في الروض البسام عن بحر الأنساب عن الزبر حدي (٤).

<sup>(</sup>١) تنوير الأبصار (ص ٤٦ ، ٦٢).

<sup>(</sup>٢) صحاح الأخبار (ص ٩٥ ، ١٠٧ في موضعين).

<sup>(</sup>٣) تنوير الأبصار (ص ٤٦) ، والتاريخ الأوحد (ص ٥٨).

<sup>(</sup>٤) الروض البسام (ص ٥٣٨).

(ب) في صحاح الأحبار المطبوع لسراج الدين المخزومي (ت٥٨٨هـ) صرح بالنقل عن بحر الأنساب لابن الأعرج الحسيني نقيب واسط<sup>(١)</sup>.

فصار ابن الأعرج هذا متقدماً على القرن التاسع لينقل عنه رجاله - كالمخزومي في صحاح الأخبار-، ومتأخراً عن القرن الحادي عشر لينقل هو عن رجاله كالزبرجدي، فما هذا؟!

٣ – إذا تبين هذا، وأن كتاب (الدر الساقط) كتاب مختلق من أصله، فمن المحال أن ينقل عنه أحد قبل مُختَلقه إلا أن يكون الناقل مُختَلقاً كنك، وهذا يبين لك حال ثلاثة كتب مما اختلقه الصيادي ونسبه إلى من لا وجود له وهي:

(أ) روضة الناظرين للوترى أحمد بن محمد، فقد جعله الصيادي من الناقلين عن الزبر جدي في الدر الساقط (٢).

(ب) قاموس العاشقين، لعبد المنعم العاني (٢)، فهو عند الصيادي من الناقلين عن الدر الساقط (٤).

(ج) صحاح الأحبار، لسراج الدين الرفاعي المخزومي، فهو من الناقلين كما تقدم عن الزبر جدى وعن بحر الأنساب.

<sup>(</sup>۱) صحاح الأحبار (ص ٧٣ – ٧٤)، والسنص منقول كذلك في تنوير الأبسار (ص ٢٩).

<sup>(</sup>٢) تنوير الأبصار (ص ٤٦) والروض البسام (ص ٤٣°).

 <sup>(</sup>٣) لعله ينسبه إلى عانة بالعراق، والكتاب مؤلف في ترجمة حد (الصياد) (الروض البــسام،
 ص ٥٥١).

<sup>(</sup>٤) تنوير الأبصار (ص ٨٤).

2 - ترجمة سراج الدين الرفاعي المخزومي صاحب (صحاح الأخبار): ترجم الصيادي له في تنوير الأبصار<sup>(۱)</sup> وفي السروض البسام<sup>(۲)</sup> وفي قلادة الجواهر<sup>(۳)</sup>؛ تراجم نص فيها على أنه مولود سنة (۹۲هه)، ومتوف سنة (۸۸هه) عن (۹۲ سنة)، وكان مما نقله في ترجمته أن الوتريَّ في مناقب الصالحين ترجمه، فكان مما قاله الوتري ناقلاً عن الدر الساقط<sup>(٤)</sup>: «نزل الشام وأقام مدة بدمشق وحاطبه ملوكها بسشيخ الإسلام

ودخل مصر واجتمع على السراج البلقيني وتلقى عنه شيئاً من علم الشريعة، والبلقيني تلقى عن المخزومي الطريقة الرفاعية فكلاهما شيخ الآخر من طريق،

...مات ببغداد سنة خمس وثمانين وثمانمائة وله من العمر اثنتان وتسعون سنة».

وسراج الدين البلقيني المصري هو الحافظ المعروف سراج الدين، أبو حفص عمر بن رَسُلان الشافعي المصري (ت٥٠٨هـــ)، وهو شيخ الحافظ ابن حجر العسقلاني.

وإذا غضضنا النظر عن رجلٍ لُقّب بشيخ الإسلام، ثم لم يعرفه جميع علماء عصره فلم يذكروه لا بثناء ولا بدم، ومن أوعاهم وأجمعهم الحافظ ابن حجر

<sup>(</sup>١) تنوير الأبصار (ص ٧١) وما بعده.

 <sup>(</sup>٢) الروض البسام (ص ٤٤٥ – ٢٤٥).

<sup>(</sup>٣) وقلادة الجواهر (٣٥٧) وما بعدها.

<sup>(</sup>٤) تنوير الإبصار (ص ٧٢)، الروض البسام (ص ٥٤٦).

في كتابه (إنباء الغُمْر)، والسخاوي (ت٩٠٢هـ) في (الــضوء اللامــع)<sup>(١)</sup>، والبقاعي (ت٥٨٨هــ) في (عنوان الزمان—مخطوط)؛ فلنا أن نقول:

إذا كان سراج الدين البلقيني متوفى سنة (٨٠٥هـــ) فإن عمر المخزومي صاحب (صحاح الأخبار) في سنة وفاته اثنتا عشرة سنة فهو مولود –كمــــا يزعم الصيادي– سنة (٧٩٣هــــ).

فيكون صاحب (صحاح الأخبار) أيضاً -مع ما تقدم من نقله عن كتب لم تؤلف إلا بعده بقرون- قد رحل إلى الشام ومصر وخاطبته الملوك بــشيخ الإسلام وتتلمذ عليه حافظ عصره البلقيني، وهو في كل ذلك صبي لم يبلــغ الثانية عشرة، فهل برهان على كذب الصيادي أبينُ من هذا؟!

فهذه كلها أدلة على أن هذا المخزومي لا وجــود لــــه إلا في مخيلــة الصيادى.

# ٥ - الزيادة في تاريخ ابن الساعي:

ابن الساعي هو علي بن أنجب ابن الساعي شافعي (ت٦٧٤هـــ) مؤرخ معروف، طبع لـــه كتــــاب منـــسوب إليـــه في أخبـــار الخلفـــاء (ســـنة ١٣١٠هــــ بمطبعة بولاق)، وطبع معه كتابٌ آخر اسمه (غاية الاختــــصار في أخبار البيوتات العلوية المحفوظة من الغبار)(٢).

 <sup>(</sup>۱) وقد ذكر السخاوي في كتابه (الجواهر والدرر في ترجمة شيخ الإسلام ابن حجر ١/ ٣٦ ٦٨) عددا ممن لقب بشيخ الإسلام في عصره وقبل عصره ولا أثر للمخزومي هذا.

 (٢) انظر معجم المطبوعات العربية والمعربة (١/٥/١).

وقد ذكر الشيخ محمد راغب الطباخ أن الصيادي هو واضع الكتابين<sup>(۱)</sup>.
والذي يظهر أنه لم يضع كل الكتابين وإنما زاد فيهما ما يُهِمَّهُ أن يكون مذكوراً فيهما، وهذه الزيادات واضحة فالنَّفَسُ فيها نفس الصيادي، وهي لا تخرج عن أغراضه التي ذكرناها، ونشوزها عن نظم الكتابين وأسلوبهما أمرَّ في غاية الوضوح.

والمراد هنا الكلام على ما زيد في أخبار الخلفاء لابن الساعي، فقد ذكر فيه الحاكم العباسي وقصة اختفائه وهربه إلى مصر التي ذكرها المؤرخون ومنهم اليونيني في ذيل مرآة الزمان (٢)، لكنها سيقت في كتاب ابن السساعي سياقاً آخر، فقد جاء في الكتاب (٣): «وكان قد اختفى وقت أخذ بغداد ونجا ثم خرج منها»، ثم ذكر ذهابه إلى (أمرير بدي مخروم)، ثم قال: «وكانت إقامته عنده مدة طويلة وزوّجه بأخته زبيدة وأعقب منها أولاداً أبقاهم ببادية الشام مع أخوالهم وهم الآن أمراء قبيلة الحيار».

والقصة حصلت - كما ذكر اليونيني - سنة (١٥٨هـ)، ووقت أخـذ بغداد كان سنة (١٥٦هـ)، فالمدة المذكورة مهما طالت فلن تتجاوز سـنة (١٧٤هـ)، وهي سنة وفاة ابن الساعي صاحب الكتاب، فما بين أخذ بغداد ووفاة ابن الساعي هي المدة التي يفترض ألها وقعت فيها هذه الأحداث، وهي - كلها - ثمان عشرة سنة، فلا يصح أن يقول ابن الـساعي إن الحـاكم - في غضولها قد هرب، ثم تزوج بامرأة، ثم أنجبت أولاداً، ثم صاروا أمراء لقبيلة!!

<sup>(</sup>١) معجم المطبوعات العربية والمعربة، الاستدراك، آخر الجزء الثاني (ص٣).

<sup>(</sup>٢) ذيل مرآة الزمان (٤٨٤/١ – ٤٨٦) في أحداث سنة (٦٥٨ هـ).

<sup>(</sup>٣) أخبار الخلفاء، مطبعة الآداب، القاهرة ١٤١٣هــ (ص ١٧٨ – ١٧٩).

فهذه أحداث تحتاج لتقع إلى قرن كامل على أقل تقدير، ولكن الصيادي على عجلة من أمره، وهو يريد أن يوجد بها بديلاً عن تلك الأسطورة التي يتناقلها أمراء الموالي<sup>(۱)</sup> –الذين هم من آل حيار –، ويُذلُون بها بصلة إلى العباسيين –ويخصون بالذكر هارون الرشيد –، والتي هي استنسساخ مسشوّة لدعوى سلفهم الصلة بالبرامكة من جهة العباسة أخت الرشيد أمير المؤمنين، والخاية من كلا الأسطورتين واحد وهو التأكيد على أن عراقة السودد والإمارة فيهم لها سبب متأصّل راسخ لا عارض طارئ، وهو كولهم سلائل والإمارة فيهم لها سبب متأصّل راسخ لا عارض طارئ، وهو كولهم التاريخية التي أسرة أميرية ملكية، فأراد الصيادي أن يتبرع بحل جذري للعقبات التاريخية التي أميرية ملكية، فأراد الصيادي أن يتبرع بحل جذري للعقبات التاريخية التي أمرة أميرية ملكية، فأراد الصيادي أن يتبرع بحل جذري للعقبات التاريخية التي أمرة أميرية ملكية، فأراد الصيادي أن يتبرع بحل حذري للعقبات التاريخية التي أمرة أميرية ملكية، فأراد الصيادي أن يتبرع بحل حذري للعقبات التاريخية التي أمرة أميرية ملكية، فأراد الصيادي أن يتبرع بحل حذري للعقبات التاريخية التي أمرة أميرية ملكية، فأراد الصيادي أن يتبرع بحل حذري للعقبات التاريخية التي أمرة أميرية ملكية، فأراد الصيادي أن يتبرع بحل جذري للعقبات التاريخية التي أم يفطن إلى ألها أشد امتناعاً وإحالة.

ثم إن حياراً الذي ينسبون إليه -وهو ابن مهنا- متوفى سنة ٧٧٧ه.... كما في الدرر الكامنة وغيره، فيمتنع أن يذكر ابن الـساعي (ت٦٧٤ه...) الأمراء المنسوبين إليه.

فالكلام مزيد ملفق على ابن الساعي قطعاً.

والأدلة كلها تشير إلى الصيادي، لما يلي:

١ -- ما في الكتاب من ذكر انتساب بني مخزوم وذكر الرفاعية والقادرية
 وذكر (الحيار) هو مما عرف به الصيادي قبل غيره.

<sup>(</sup>۱) انظرها في عشائر الشام (ص۸۹، ۱۱۰-۱۵)، و(الموالي) قبيلة شامية مؤلفة -في غالبها- من فروع مختلفة الأصول يجمعها أنها كانت منضوية تحت إمرة آل فضل أمراء باديسة الشام في عهد الأيوبيين والمماليك، ومن سلالة هؤلاء الأمراء آل (أبو ريشة) أمراء الموالي اليوم.

٢ – الكتاب مطبوع يوم كان هو الآمر الناهي والمستغل بالتأليف والنشر، لكنه متأخر عن كثير من كتبه فلذا لم أحد فيما وقفت عليه منها نقلاً لهذا الكلام عن ابن الساعي.

" - في آخر الكتاب فصل لا يمت لابن الساعي، وفيه ذكر لملوك حدثوا بعد وفاته بزمن طويل، وهذا الفصل وحدناه منقولاً برمته من كتاب (التعريف بالمصطلح الشريف) لابن فضل الله العمري<sup>(۱)</sup>، والصيادي قد اطلع على هاذا الكتاب، فقد ذكره في كتابه الملفق (صحاح الأحبار)<sup>(۱)</sup>.

\$ - في صحاح الأخبار أن الخليفة ولّى (يحيى الرفاعي) جَــدُ (أحمــد الرفاعي) نقابة الأشراف، وأن الخليفة كتب له مرسوماً بذلك، وقــد سـرق الصيادي صيغة المرسوم من كتاب (التعريف) لكنه قال<sup>(۱)</sup>: «وكتب له كتابــا ضير توقيع النقابة – أخذه صاحب المصطلح الشريف<sup>(١)</sup> وبني عليــه كتابــه وهاهو بنصه...»، ثم ساقه.

<sup>(</sup>٢) صحاح الأخبار (ص ٧١).

<sup>(</sup>٣) صحاح الأخبار (ص ٧١).

<sup>(</sup>٤) يعني العمري صاحب التعريف بالمصطلح الشريف.

فالصيادي لم يكفه أنه سطا على مرسوم النقابة من العمري، وأخذ منه فصلاً كاملاً وأدخلهما في كتاب ابن الساعي، حتى زعم أن العمري هو من استفاد ذلك المرسوم لكتابه.

وخلاصة القول أن البراهين القاطعة دلت على أن الصيادي وضع الكتب التالية:

- ١ صحاح الأخبار لسراج الدين المخزومي.
  - ٢ الدر الساقط للزبر جدي.
  - ٣ بحر الأنساب لابن الأعرج الحسيني.
  - عاموس العاشقين لعبد المنعم العاني.
- مناقب الصالحين وروضة الناظرين للوتري.

وكلها لمؤلفين لا حقيقة لهم.

وقامت الأدلة القاطعة أيضاً على أن الكتاب المنسوب لابن الـساعي في أخبار الخلفاء قد زيد فيه ما هو من صميم أغراض الصيادي.

والأدلة المتوفرة تدل على أن صاحب الزيادات هو الصيادي، والله تعالى أعلم.



# الفصل الرابع

# الكتب التي وضعها الصيادي لتحقق له ما يريد إثباته

في هذا الفصل استعراض مجمل لبعض الكتب التي وضعها الصيادي ونَحَلها من لا حقيقة لهم لتحقق له ما يريد، أو التي زاد فيها ما يريد، وهنا ييان لأهم أغراضه التي أو دعها هذه الكتب، وبيان لما يوجد فيها من أوهامه التي انفرد بها.

• الكتاب الأول: صحاح الأخبار في نسب السادة الفاطمية الأخيار، لسراج الدين المخزومي.

قد تقدم الدليل على أنه كتاب موضوع، وأن المؤلف رجل لا وجود له وأن كل ذلك مما صنعت يدا الصيادي.

أما ما تضمنه الكتاب فقد قال الأستاذ مصطفى جواد<sup>(۱)</sup>: «أكثر ما فيسه منقول من عمدة الطالب في أنساب آل أبي طالب لابن عنبة، لكنه لم يُشِر إلى ذلك، وقد علمنا أن مراده بالكتاب إثبات علوية أحمد الرفاعي والجيلي عبد القادر وأعقاب خالد بن الوليد».

وما ذكره ظاهر جداً في الكتاب، فالكتاب في (١٤٣ صفحة)، شرع في ذكر الرفاعية في صفحة (٦٤)، ولم يزل فيها من شأن إلى شأن إلى أن خـــتم الكتاب.

<sup>(</sup>١) مجلة لغة العرب (٩/١٨٣)، وهو لم يعرف وقت كتابة هذا الكلام أن الـــصيادي هـــو صاحب الكتاب.

ففي الكتاب أثبت ما استطاع نسب الرفاعي وأثنى على آبائه، وردَّ على ابن طباطبا وابن مُعَيَّة الحسني في نفيهما النسب، وسمى صنيعهما «كذباً على الله وافتراءً على رسوله» (١)، وذكر كثيراً من مناقب الرفاعي، منها حادثة مد اليد المفتراة (٢).

وذكر نسب (الصياد) إلى الرفاعية (۱)، ولم يفته أن يحوط هذا البناء الهش بما يستطيع من المهابة والتخويف، فذكر عن الرفاعي في رؤيا رآها أحد أصحابه أنه قال (٤): «...وعز الدين أحمد الصغير وهو الصياد ولدي، وأولادهم أولادي، من آذاهم فقد آذاني، ومن آذاني فقد آذى الله رسول الله عليه ومن آذاه عليه صلوات الله فقد آذى الله، ومن آذه عليه صلوات الله فقد آذى الله، ومن آذه الله فقد باء بغضب من الله».

وذكر المؤلف أن أمه خالدية (٥)، وساق نسبها إلى حسان بن سعيد المنيعي صاحب الترجمة النبي مرد ذكره، ثم منه إلى خالد بن

 <sup>(</sup>١) صحاح الأخبار (ص ٧٥ – ٨٣) وقد سبق أن الصيادي سمى ذلـــك جـــرأة علـــى الله
 ورسوله.

<sup>(</sup>۲) صحاح الأحبار (ص ۸۰)، وحادثة (مد اليد) هي ما افتراه الصيادي أو غيره على النبي صلى الله عليه وسلم أنه مَدّ يده من قبره سنة (٥٥٥هـــ) ليقبلها أحمد الرفاعي، وانظــر أصل هذه الفرية في رأبو الهدى الصيادي في آثار معاصريه، ص ٣٢٦–٣٢٨).

وقد عرض لها الشيخ عبد الرحمن دمشقية في كتاب (الرفاعية).

<sup>(</sup>٣) صحاح الأخبار (ص١٠٠ وما بعدها).

<sup>(</sup>٤) صحاح الأخبار (ص١٢٢).

<sup>(</sup>٥) قد جعل الصيادي هذا المؤلّف نسخة منه في النسب والخؤولة والمذهب والأغراض وكل شيء.

الوليد (۱)، وردَّ في صدر الكتاب حين ابتدأ بذكر نسب قريش عموماً على دعوى انقراض عقب خالد، فكان نسبُ قريش كلِّها -سوى بني هاشم- لا يزيد عنده على صفحتين، استغرق الكلام على عقب خالد قرابة الصفحة منهما، مما يدلك على أن هذا غرض المؤلف أصلاً.

وفي الكلام على عقب حالد رأينا وهم الصيادي أن ابن الأثير هو أول من نفى العقب<sup>(۲)</sup>، ورأينا تسمية العمري بالعدواني<sup>(۳)</sup>، ورأينا إقحام (عبد الغافر) وهو الفارسي في مسألة عقب حالد وليست من شأنه (ألا ما كان من توهم الصيادي فيما رأى من ترجمة المنيعي كما تقدم، ورأينا كذلك تصحيف الصيادي لاسم حسان المنيعي إلى (جعفر)<sup>(0)</sup>.

وفي هذا الكتاب نُقِل الطعن في نسب الشيخ عبد القادر الجيلاني بأكمله، ثم أحاب عن بعض وتوقف في بعض، ورجع إلى عدم القطع بالنفي وإحسان الظن، وعَزّى القادرية بأبيات فيها أن حسن العمل يغني عن النسب<sup>(٢)</sup>، وطعن في موضع آخر في الكتب التي ألفت في مناقب شيخهم<sup>(٧)</sup>، فزعزع الصيادي – فيما يُرَى – أركاهم، وأخذ عليهم بأقطارها.

<sup>(</sup>١) صحاح الأخبار (ص١٠٩).

<sup>(</sup>٢) صحاح الأخبار (ص٥).

<sup>(</sup>٣) صحاح الأخبار (ص٥).

<sup>(</sup>٤) صحاح الأخبار (ص٦).

<sup>(</sup>٥) صحاح الأخبار (ص١٠٩).

<sup>(</sup>٦) صحاح الأخبار (ص١٧- ٢٢).

<sup>(</sup>٧) صحاح الأخبار (ص١٣١).

#### الكتاب الثاني: أخبار الخلفاء لابن الساعي وما زاد الصيادي فيه.

تقدم البرهان على أن الكتاب قد دُسَّ فيه ما ليس منه، وأن الصيادي هو الذي تدل الأحوال على أنه صاحب الدسيسة.

وقد تضمن الكتاب سيراً مختصرةً لخلفاء بني العباس إلا مواضع الزيادة فهي نشاز واضح لا صلة له بموضوع الكتاب أصلاً، وسأذكر هذه المواضع ليرى القارئ كيف أنها ناشزة عن مقصد الكتاب، وأنها كلَّها تخدم أغراض أبي الهدى الصيادي لا غير.

ففي (ص ٣٦ – ٣٧ ، ٥١ – ٥٧) استطراد في ذكر موسى الكاظم، وعلى الرضا بن موسى الكاظم الذي ينتسب إليه الرفاعية، وفي (ص ٩٧) ذِكْرُ رفاعة جد الرفاعية وإثبات نسبه، وثناء جليل عليه، ثم في (ص ١١ – ١١) استطراد في الكلام على جد الرفاعي: يجيى بن ثابت، وثناء عظيم عليه وذِكْرٌ لنقابته ومكانته عند الخلفاء، لكنها مكانة جهلها جميع من ألف في التراجم إلا الصيادي في كتبه ودسائسه!.

ثم في (ص١٢١- ١٢٧ ، ١٣٦- ١٣٩ ، ١٣١ ، ١٥١- ١٥١ ، ١٦٢- ١٦٣) استطرادات في ثناء عظيم على أحمد الرفاعي وذكر مناقبه وأسرته ونسبه والثناء على أتباعه، وهذا العدد الكثير من الصفحات ما حظي به عامة الخلفاء الذين ألّف الكتاب لهم حتى ليخيل إليك أن المؤلف نسي أن كتابه لخلفاء بني العباس.

وفي (ص٨٠-٨٣) ذكر لأحمد بن حنبل الذي ينتسب إلى مذهبه الــشيخ عبد القادر الجيلي رحمه الله، ثم في (ص١٢٨-١٢٩) كلام على عبد القادر الجيلي، ثم في (ص١٥١-١٥٣) كلام مفصًّل على حادثة إحراق كتب أحــد

أحفاد الشيخ ختمها بقوله: «إن أولاد الشيخ أفسدوا طريقته وهدموا ما بناه وخربوا ذلك الطريق المستقيم والسنن الجميل»، ثم في (ص ١٥٦) و(ص ١٥٨) ذكر دعوى أحد أحفاد الجيلاني النسب الشريف وردّ عليها.

فمؤلف الكتاب وإن زعم أنه كتاب لخلفاء بني العباس إلا أنه أقحمــه في علم الأنساب للانتقام من خصوم الصيادي! أهكذا يريد الصيادي؟!

ثم في الفصل الذي في آخر الكتاب، وتقدم أنه مستلٌّ من كتاب التعريف لابن فضل الله العمري، في (ص١٧٥-١٧٦) استطراد في ذكر آل فضل من بني ربيعة وصلتهم بأعقاب خالد بن الوليد موجود بنصه في الروض البــسام<sup>(١)</sup>، وهو كلام على غثاثته وركاكته أشبه بأقاصيص العوام منه بكــلام العلمــاء والمؤرخين.

فهذه الزيادات التي تضمنها الكتاب، وهي لم تخرج قيد شعرة عن صميم أغراض الصيادي التي جاهد فيها جهاداً كبيرا.

### • الكتاب الثالث: غاية الاختصار، والزيادة فيه.

قد تبين مما مضى أن كتاب (أخبار الخلفاء) لابن الساعي قد زاد فيه الصيادي ما زاد.

وهذا الكتاب (غاية الاختصار في البيوتات العلوية المحفوظة من الغبار) لتاج الدين ابن زهرة الحلبي، قد طبع مع كتاب ابن الساعي (٢) فلم يسلم من الدس كذلك.

الروض البسام (ص٢٦٠-٤٦١).

<sup>(</sup>٢) انظر معجم المطبوعات العربية والمعربة (١١٢/١ ، ١١٥)، وقد طبع الكتـــاب بالمطبعـــة الحيدرية بالنجف، سنة ١٣٨٢هـــ.

وتقدم قول الشيخ محمد راغب الطباخ إن الصيادي قد وضعه، لكن الذي أظنه أن الصيادي قد زاد فيه ما يريد، ووضع له هذا العنوان الركيك كعادته في العناوين.

ومن هذه الزيادات ما في (ص٧١-٧٤) من تقرير نسب الرفاعي والثناء عليه، وفي (ص٩٦) إقحام ذكر حادثة مد اليد المفتراة من غير مناسبة، وفي (ص٧٤) ذكر لعز الدين أحمد الصياد، جد عشيرة الصياد كما يريد الصيادي.

وفي (ص١٤٤) ذكر لابن الأعرج الحسيني، وأنه انتسب إلى طريقة الرفاعي، وهو الذي تقدم أن الصيادي اختلقه واختلق له كتاباً سماه (بحر الأنساب).

وفي (ص٤٦) طعن صريح في نسب الجيلاني، فقـــال: «وأهـــل النــسب يصرحون بكونهم أدعياء»<sup>(١)</sup>، وفيها أيضاً أن الشيخ روى عنه من الأخبار مـــا لا يصح نقله ولا يجوز اعتقاده.

فهذا ليس كلام نسابٍ عرض للمسألة عرضاً، وإنما كلام حريص على السقاط الجيلانية وتفنيد دعواها.

والذي يظهر أن من زاد في الكتاب كان على عجلة من أمره، أو كان جاهلاً بالفروق الكبيرة بين كلام الرافضة وكلام غيرهم من المنتسبين إلى السنة، حتى في مسائل النسب والتاريخ، فالكتاب فيه نَفَسٌ رافضيٌ ظاهر، والزيادات فيها نَفَسٌ رفاعي لا يخفى؛ فمن ذلك أن صاحب الزيادة لكونه

<sup>(</sup>١) لمكانة الشيخ عبد القادر العالية، ولكثرة من ينتسبون إليه لا يجرؤ الــصيادي أن يــصرح بكلمة كهذه، لكنه قالها من وراء هذا الستار، أما في كتبه فيورد الطعن ويوضحه وينسبه إلى مصادره الموثوقة ثم يدفعه دفعاً ضعيفاً كما تقدم ذكر ذلك.

حلبياً لــه معرفة مّا بآل زهرة وتشيعهم يقول (١): «وقد مال آل ركن الــدين -من آل زهرة - بالفوعة إلى التشيع»، وهذا الكلام محال أن يقوله من أطال في عرض رأي الإمامية في زيد بن علي رحمه الله حتى انتهى إلى أن قال (٢): «وهذا كلام حسن وحجة قوية لأن حاجة الناس إلى الإمام [أعني الخليفة عن الــنيي صلى الله عليه وسلم»، وهذا كما ترى هو أصل الرافضة الأكبر، ومن أعظم ما افتروه على الشريعة، وجعلـوه ذريعة توصلوا بما إلى الطعن في كتاب الله وفي سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، الله عليه وسلم وفي خيار هذه الأمة.

ثم أضاف صاحب الزيادة في آخر بحث الإمامة هذا ما هو مناقض لاعتقاد المؤلف ولكل ما قرره واجتهد فيه في بحثه فقال لله دَرُه(٤): «ونحن معاشر أهل السنة والجماعة نخالف الطائفتين ونقول بإمامة من أجمع عليه المسلمون»، فإن كنت من «معاشر أهل السنة» فما شأنك بتحاليط الإمامية؟!

فهذا دليل ظاهر على أن صاحب البحث منتسب إلى الإمامية، وصاحب الزيادة منتسب إلى أهل السنة.

و لم ينقل الصياديُّ من هذا الكتاب، أو يحتج بما أدخله ودسه فيه -مــن ذكر الرفاعي ونسبه- في كتبه التي وقفت عليهـــا إلا في كتـــاب (التـــاريخ

<sup>(</sup>١) غاية الاختصار (ص٩٢).

<sup>(</sup>٢) غاية الاختصار (ص١٣١).

<sup>(</sup>٣) ما بين المربعين من زيادات الصيادي تلطيفاً للعبارة.

<sup>(</sup>٤) غاية الاختصار (ص١٣٢).

الأوحد) (١)، فقد نقل ما فيه وصدَّر به النقول في نسب الرفاعي، ولعل ذلك لتأخر تزويره لما زوّر في ذلك الكتاب، والله أعلم.

### • الكتاب الرابع: مناقب الصالحين للوتري.

هذا كتاب في التراجم (٢) وضعه الصيادي ليكون مترجماً لمن يريد إثباتــه من الرجال، ككثير من أسلاف عشيرة الصياد الذين اختلقهم، وليكون ناصًا على الكتب التي وضعها، وناقلاً منها المواضع التي يريدها.

ومؤلفه لا وحود له فلا يعرف إلا من جهة الصيادي.

فأما إقامة الدليل على وضع الكتاب فقد تقدم ذلك.

وأما ترجمته لرحال الرفاعية، والصياد خصوصاً، فيظهر ذلك من كترة النقول عنه في كتاب (تنوير الأبصار في طبقات السادة الرفاعية الأخيار)، إذ لا تكاد ترجمة تخلو من نقل من هذا الكتاب.

ويتخلل هذه النقول كل ما يريد الصيادي إثباته.

فمن ذلك -في أمر النسب- أن جعله مترجماً لكثير من أسلاف أسرته، خاصة صاحب صحاح الأخبار، فذكر نسبه الرفاعي وخؤولته الخالدية المخزومية (٣)، بل وحَمَّله الصياديُّ وَهُمه على عبد الغافر الفارسي(٤)، وجعله

<sup>(</sup>١) التاريخ الأوحد (ص٤).

<sup>(</sup>٢) وربما نقل الصيادي عن (روضة الناظرين) وزعم أنه ملحص لمناقب الصالحين.

<sup>(</sup>T) الروض البسام (ص ٤٤٥ – ٥٤٥).

<sup>(</sup>٤) الروض البسام (ص ٥٤٥).

ناقلاً كذلك عن (الدر الساقط) في مواضع، منها ترجمة صاحب صحاح الأخبار هذا<sup>(۱)</sup>.

## الكتاب الخامس: قاموس العاشقين لعبد المنعم العاني.

هذا كتاب قال فيه الصيادي (٢): ((عز الدين أحمد الصياد سبط الرفاعي هو دعامة بيت مجدنا العامر، أفرده الإمام العلامة الشيخ عبد المنعم العاني بالترجمة وألف بشأنه كتابه قاموس العاشقين، وفيه أشبع الكلام على نسبه الطاهر وحسبه الفاخر...».

والمؤلف من رجال الصيادي المختلقين.

وقد جعله الصيادي ناقلاً عن الدر الساقط للزبرجدي ترجمة مَنْ يزعم أَنَّه حدُّه برهان الدين (٣).

وكما توهم الصيادي على عبد الغافر، وظن أن ابن الأثير هو أول من نص على انقطاع عقب خالد بن الوليد؛ فقد توهم ذلك أيضاً صاحب قاموس العاشقين تبعاً له (٤)!!

• الكتاب السادس والسابع: الدرّ الساقط، وبحر الأنساب. وقد مضى الكلام على هذين الكتابين بما يغني عن الإعادة هنا(٥).

<sup>(</sup>١) الروض البسام (ص ٥٤٥ – ٥٤٦)، وتنوير الأبصار (ص ٤٦ ، ٧١).

<sup>(</sup>٢) الروض البسام (ص٥٥).

<sup>(</sup>٣) تنوير الأبصار (ص٨٤).

<sup>(</sup>٤) انظر تنوير الأبصار (ص ١٠٦).

<sup>(</sup>٥) انظر ما تقدم (ص ٥٧-٥٩).

## الكتاب الثامن: روح الإكسير في نسب الرفاعي الكبير<sup>(۱)</sup>.

هـــذا الكتــاب لفقــه الــصيادي ونــسبه لأبي الحــسن علــي بن الحسن بن أحمد الشافعي الواسطي (ت٧٣٣ هــ) (١٠)، والكتاب برمتــه في نسب الرفاعي وأعقابه، وفيه تفصيل في نسب الأستاذ إسماعيل الكبير الكيال، حد أسرة الكيالي التي تنتسب إلى الرفاعي.

وسبب تلفيق هذا الكتاب ما ذكره الصيادي في كتاب (هجة الحضرتين) أن بعض آل الكيالي عارضه في سياق نسب جدهم الذي ساقه في كتاب (تنوير الأبصار) الذي ذكر أنه ألفه سنة ١٣٠٦هـ، وذكر أن أتأيفه لكتابه (هجة الحضرتين) كان سنة ١٣٢٦هـ؛ فأراد أن يجعل هذا الكتاب لهذا الرجل المتقدم حاسماً للنزاع في ذلك، آتياً بما يفلج الصيادي بعصمه، قال (١٤٠): «وقد وقفت على عدة كتب لم أكن رأيتها، منها (روح

 <sup>(</sup>١) تحقيق: عارف عبد الغني، وعبد الله السادة، ط: دار كنان، دمشق، ١٩٩٧م، وفي مقدمة
 الكتاب (ص٥) أنه ملخص من (خلاصة الإكسير) للمؤلف نفسه.

<sup>(</sup>۲) أبو الحسن الواسطي من الزهاد، وهو معروف، ترجمه النهبي في معجم النشيوخ (۲) أبو الحسن الواسطي من الزهاد، وهو معروف، ترجمه النهبي في أعيان العصر (۲۲/۳ – ۳۲۸) وهو معاصر له، وابن حجر في الدرر الكامنة (۳۷/۳)، وكلهم لم يذكروا (روح الإكسير) ولا نحواً منه، والزركلي ترجم له في الأعلام (۲۷٤/٤) ترجمة مقتضبة، ثم ذكر له نخواً منه، والزركلي ترجم له في الأعلام (۲۷٤/٤) ترجمة مقتضبة، ثم ذكر له (خلاصة الإكسير) في نسب الرفاعي، وذلك لأنه رأى الكتاب مطبوعاً، وذكر الكتاب صاحب (معجم المؤلفين) (۲۰/۷) وأحال على فهرس دار الكتب المصرية، فالظاهر أنه هو مصدر الزركلي.

<sup>(</sup>٣) طبع مع روح الإكسير، ص(١٨-٢٠).

<sup>(</sup>٤) بمحة الحضرتين (ص ٢١).

الإكسير) و(عقود اللآل)...، وكلها ترجمت لإسماعيل الكيالي الرفـاعي...، وقد وافق كل ما وقفت عليه...لما كنت حررته في (تنوير الأبصار)».

وقد سبق أن ذكرت لك أن التاريخ أطوع للصيادي من بنانه.

أما الدلائل على وضع الصيادي لهذا الكتاب، فمنها ما تقدم من أن الكتاب حاء ليشفي غليل الصيادي من حصومه في هذه المسألة، وليدل على أنه النحرير الذي لا يُبَارى.

ومنها أن في الكتاب نصاً طويلاً (أكثر من ٥٠ سطراً) مــن (ص٣١)<sup>(١)</sup> إلى (ص٣٣)<sup>(٢)</sup>.

ومنها ما ذكره في كرامة ذكرها أن أعراب (عنـــزة) قريبــون مــن حلب<sup>(١)</sup>، وهذه من غَفَلات الصيادي لأن عنــزة في القرن السابع لم يكن لها وجودٌ البتة في بلاد الشام ونزوحها متأخر عن ذلك بقرون.

ومنها استعماله لعبارة: «فهفوة مؤرخ لا يُعْبأُ بِمَا» (°)، وهي عبارة أكثــر الصيادي من تردادها وهو يردُّ على القائلين بانقراض عقب حالد بن الوليد.

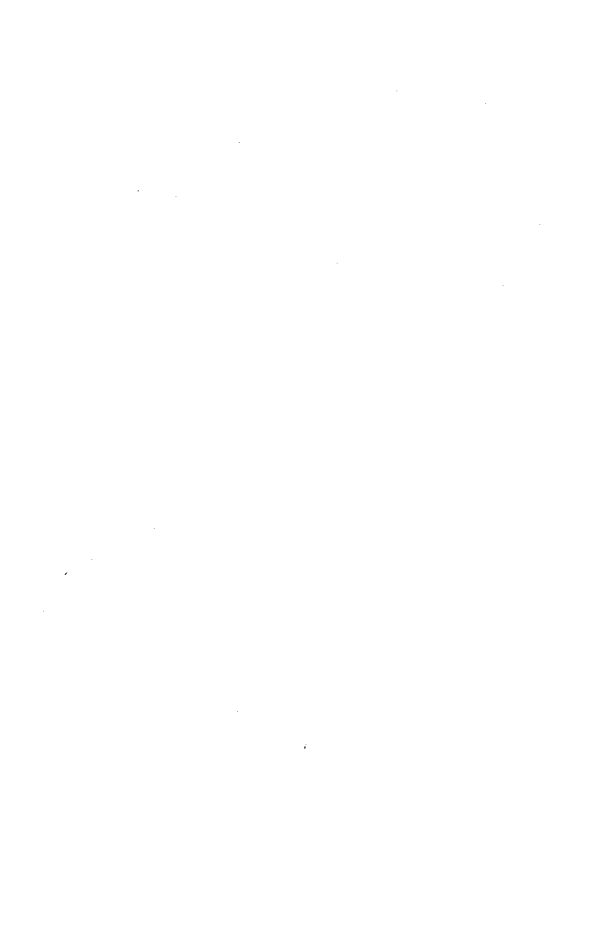
<sup>(</sup>١) عند قوله: «...طويل القامة أسمر اللون».

<sup>(</sup>٢) عند قوله: «...فانكشف المطر وكراماته كثيرة».

<sup>(</sup>٣) من (ص١٦) إلى (ص١٨).

<sup>(</sup>٤) روح الإكسير (ص٢٦).

<sup>(</sup>٥) روح الإكسير (ص٢٢).



## الفصل الخامس أثر تزوير الصيادي في الكتب المعاصرة

تبين مما مضى ما كان للصيادي من نفوذ واسع، استغله في نشر ما يريد بكل وسيلة، ولا شك أن طباعة الكتب لها الصدارة من هذه الوسائل، فلا غرو أن يَصُبُ الرجلُ فيها الجهد العظيم، خاصة وألها كانت في أوائل عهدها، فلم يكن سهلاً طباعة الكتاب والكتابين من كتب العلماء السابقين المعروفين، فكيف بعشرات الكتب لرجل واحد.

طبع باسم أبي الهدى ٢١٢ كتاباً ورسالة، ببيروت واسطنبول والقاهرة بين العامين ١٢٩٨هـ و١٣٢٦هـ (١)، فاستقرت هذه الكتب بما فيها من كذب على التاريخ وتزييف له في خزائن الكتب، فلما نشط الباحثون في النصف الثاني من القرن في إحصاء التراث وفهرسته وترجمة أعلامه، وفي البحث والتأليف كانت هذه الكتب الكثيرة من صميم المادة التي رجعوا إليها واعتمدوها، فتسلّلت بذلك المؤلفات الملفقة والأسماء التي لا مسميات لها إلى كتب التراث والتراجم، وتسلّلت الأغاليط والأكاذيب إلى كتب الأنساب.

والحق أن تمييز كلّ ما تسلل من ذلك يحتاج إلى جهد ضخم يوازي الجهد الذي بُذِل أولاً في دسه، ولكن حسبي هنا أن أشير إلى ما وقفت عليه من ذلك، خاصة فيما له صلة بأصل المسألة التي كانت سبباً في هذا البحث.

أما أثره في جميع كتب التراجم، وأثره في كتب تصنيف التراث فهو أمر لا طاقة لي به، وأرجو أن ييسِّر الله تعالى لـــه من يتناوله، والله تعالى المستعان.

<sup>(</sup>١) محلة الاجتهاد، بطرس أبو منه: (٧٦/٢/٥).

أثر تزوير الصيادي في بعض كتب التراجم:
 وأذكر منها ثلاثة كتب.

-الكتاب الأول: «حلية البشر في تاريخ القرن الثالث عـــشر» لعبــــد الرزاق البيطار (ت١٣٣٥هـــ)(١).

هذا الكتاب في تراجم رجال القرن الثالث عشر، ومع هذا فقد تــرجم مؤلفه لرجال من القرن الرابع عشر، كترجمته للصيادي.

قال المؤلف في ترجمة الصيادي (٢): «...ثم إنني أيام رقمي لهذا الترايخ طلبت من حضرة المترجم ترجمته بالمراسلة، لتكون لكتابي حلية لطيفة، ولذاتي من جملة المواصلة، فأرسل إلي حفظه الله من تأليفاته الشريفة جملة، ومنها كتابه المسمى بقلائد الزبرجد...».

وقد نقل المؤلف من كتب الصيادي اثنتي عشرة ترجمة أكثرها لرجال لم يعرفوا أصلاً إلا من جهة الصيادي، أي أسماء لا مسمى لها<sup>(۱۲)</sup>، ونقل ترجمة عن كتاب العقود الجوهرية لأحمد عزت الفاروقي، وهو من أصحاب الصيادي المعظمين له المكثرين النقل عنه<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) ط دار صادر، بيروت ١٤١٣هـ.

<sup>(</sup>٢) حلية البشر (١/٧٤).

<sup>(</sup>۳) نقل عشرة تراجم عن تنوير الأبصار، انظر: (۱۲٤/۱ ، ۲۰۳ ، ٤٩٧ ، ۹۸۹ ، ۲۲۷/۲ ، ۸۳۱ ، ۱۰۹۰ ، ۲۰۹۱ ، ۱۰۹۷ ، ۱۱٤۲).

ونقل ترجمتين عن قلادة الجواهر، انظر: (١/٠٠٠ ، ٤٩٤).

<sup>(</sup>٤) انظر حلية البشر (١١٨٩/٣).

-الكتاب الثاني: «إعلام النبلاء بتاريخ حلب الشهباء» محمد راغب الطباخ (۱).

وهذا الكتاب من كتب التراحم الجليلة، ولمؤلفه حسٌ تاريخي وذوق علمي عال، وهو من اليقظين لألاعيب الصيادي وكذبه.

وقد اشترط في أول الكتاب أنه لا يترجم إلا من ولد في حلب أو من توفي فيها<sup>(۲)</sup>، والصيادي على شرطه وقد ترجم من هم أقل شهرةً منه إلا أنه رغب عن الترجمة لـــه لسقوطه عنده، واكتفى بذكره في مناسبة عرضت فتكلم عليه بكلام شديد رماه فيه بالكذب والتلفيق وتقدم ذلك.

ولأجل ذلك فقد سلم كتابه من التراجم التي راج أمرها على البيطار فلم يورد شيئاً منها.

إلا أن الطباخ نقل عن كتابي: قلادة الجواهر، وتنوير الأبصار مواضع في تراجم لرجال معروفين من غير جهة الصيادي، وعهدهم قريب جداً من عهده فأقدمهم وفاة توفي سنة (٢٦٤هـ)، ولعله صنع ذلك توسعاً في الترجمة، مع أنه قد ردَّ عليه في بعض ذلك وفند كلامه (٣).

بل قد بين ذلك في قوله (٤): «...ولذا لم ننقل عن كتبه في تاريخنا سوى ما نقلناه هنا مع التنبيه على ما فيه، وسوى مكانين آخرين أو ثلاثة؛ نقلنا عنه سطوراً قلائل علمنا صحتها بمشافهة بعض من نثق به».

<sup>(</sup>١) تصحيح: محمد كمال، ط دار القلم العربي بحلب.

<sup>(</sup>٢) إعلام النبلاء (١/٢٨).

<sup>(</sup>٣) انظر هذه التراجم في إعلام النبلاء (٢٦٧/٧ ، ٣٠٨ ، ٣٣١ – ٣٣١).

<sup>(</sup>٤) إعلام النبلاء (٢/ ٣٣١).

-الكتاب الثالث: «الأعلام» لخير الدين الزركلي (١).

ليس في هذا العصر في فن الترجمة، ولا في كتب التراجم كتاب يقارب هذا الكتاب فضلاً عن أن يزيد، فالمؤلف قد استنفر في تحبير هذا الكتاب خلاصة علمه وأدبه وذوقه وسعة اطلاعه ونتاج رحلاته وأعماله ومقتنيات، فتراجمه على المتصارها فيها التصوير الدقيق لحال المترجم ومرتبته والتلخيص لما يطول وصفه من سيرته، والتنويه بأهم أعماله ومؤلفاته والنوادر التي يقع عليها من آثاره؛ ومن له اطلاع على كتب التراجم يعرف قَدْر هذا الكتاب وتقدُّم مؤلفه في فن الترجمة.

والكتاب في حقيقته كتابان كبيران في كتاب واحد؛ فهو كتاب للتراجم، وكتاب لفهرسة ما وقف عليه من تراث الأعلام المترجمين.

ولأجل ذلك فاعتماده على الخزائن والفهارس كاعتماده على كتب التراجم ونحوها.

وعملٌ بهذه السعة لابد أن يلحقه القصور الذي لا يسلم منه البشر، فكان مما لحق هذا الكتاب أنه اعتمد في ترجمة بعض أعلامه على كتب مما لفيق الصيادي، أو على فهارس أُدرج فيها أسماء مؤلفات مما زوَّر الصيادي، فكان من خدمة هذا الكتاب التنبيه على ما وقفت عليه منها، ولم أستقص ما في الكتاب من ذلك وإنما قيدت ما رأيته، فلعل المتتبع يجد أكثر مما ذكرته.

<sup>(</sup>١) الطبعة السادسة، دار العلم للملايين.

- تراجم في الأعلام للزركلي مرجعها إلى تلفيق الصيادي:
- ١ أحمد بن عبد الله العاقولي (ت نحو ٩٣٠هـ) ( الأعلام: ١٦٠/١)،
   وذكر أن له كتاب «المسامرات» (١)، وأحال على هدية العارفين.
- ٢ أحمد بن عبد الرحيم الصيادي (ت٦٧٠هـ) (الأعلام: ١٤٨/١)،
   وذكر لــه كتاب «المعارف المحمدية في الوظائف الأحمدية -مطبوع» (٢)،
   وأحال على الفهارس.
- ٣ أحمد بن محمد الوتري (ت٩٨٠هـ) (الأعلام: ٢٣٤/١)، قال: «له روضة الناظرين وخلاصة مناقب الصالحين مطبوع، ترجم به طائفة من الزهاد»، وهذا من الكتب التي قدمنا الكلام عليها، وأحال على الفهارس.
- خسين بن عبد العلام، برهان الدين الرفاعي (ت١٤٦ه-) (الأعلام: ٢٤١/٢)، وهذا الذي يزعم الصيادي أنه جَدُّه فترجمه في كتبه (٣)، وأحال على العقود الجوهرية، وصاحب العقود كل ما عنده من الصيادي.
- - زينب بنت الشيخ أحمد الرفاعي (ت٦٣٠هـ) (الأعلام: ٣٥٠٥)، وأحال على روضة الناظرين للوتري، وافتعل الصياديُّ هذه الترجمة ليجعل حَدَّه أحمد (الصياد) ابناً لها، فيكون سبطاً للرفاعي، مع كونه من عصبته الرفاعية، فراراً مما قيل أن عقبه منقرض كما تقدم ذكر ذلك.

<sup>(</sup>١) انظر: صحاح الأخبار (ص١١).

<sup>(</sup>٢) انظر: تنوير الأبصار (ص ٦).

<sup>(</sup>٣) الروض البسام (ص٥٥٠-٥٥١)، تنوير الأبصار (ص٩٠)، قلادة الجواهر (ص٢٨٢).

٦ - عبد الرحمن بن عبد المحسن، تقي الدين الواسطي (ت٤٤٧هـــ)
 (الأعلام: ٣١٤/٣) قال فيها: «من حفاظ الحديث، لــه ترياق المحــبين<sup>(١)</sup> مطبوع، في مناقب أحمد الرفاعي وطبقات أتباعه»، وأحال على الفهارس.

٧ - عبد المنعم بن محمد العاني (ت١١٨٣هـ) (الأعـــلام: ١٦٨/٤)،
 قال: «لـــه قاموس العاشقين في أحبار السيد حسين برهان الدين-مطبــوع»،
 وقد تقدم ذكر هذا الكتاب.

٨ - محمد بن أبي بكر ابن حمادي الموصلي الرفاعي (ت٥٠٠هـ) (الأعلام: ٥٠١٥)، وذكر له «روضة الأعيان في أخبار مشاهير الزمان (٢) مخطوط»، وأحال على الفهارس.

9 - محمد بن عبد الله، سراج الدين الرفاعي المخزومي (ت٥٨٥هـــ) (الأعلام: ٢٣٨/٦)، وذكر لــه كتاب «صحاح الأخبار»، وتقدم الكلام على الكتاب، وأحال على العقود الجوهرية (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: صحاح الأخبار (ص ١٢٩)، تنوير الأبصار (ص ٥)، قلادة الجواهر (ص ٢٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: الروض البسام (ص ٥٣٥)، تنوير الأبصار (ص ٥٧).

<sup>(</sup>٣) قال في ختام الترجمة: ((إليه تنسب محلة الشيخ سراج الدين ببغداد))، وأحال على مجلة لغة العسرب (٩/ ١٨١) وهو ترجمة لمصطفى جواد للمخزومي هذا (لغة العرب: ١٨١/٩) خلطه فيها برجل آخر لا صلة له به (ت٥٠٥هـ) ثم أصلح هذا الخطأ في كتاب (دليل خارطة بغداد المفصّل)، له ولأحمد سوسة، (ص ٢٣٧ – ٢٣٨) وانظر تاريخ العراق بين احتلالين للعزاوي (٢/٥/١).

11 - يحيى بن ثابت بن حازم الرفاعي، جَدّ السشيخ أحمد الرفاعي (ت ٠٦٤هـ) (الأعلام: ١٤٠/٨)، قال في الإحالة: «لم أجد المصدر الذي أخذت عنه هذه الترجمة في الطبعة الأولى من الأعلام»، والترجمة مما زيد في كتاب (مختصر أخبار الخلفاء لابن الساعي)(١)، والزركلي واقف على الكتاب كما تدل عليه ترجمته لابن الساعي(١).

ومن يتأمّل هذه التراجم -ولعلّ ثمّ غيرها- يجد أن كلّ المترجمين فيها هم عند الصيادي ما بين «شيخ الإسلام» و«حافظ العصر» و«الإمام الكبير» وكلهم لا يعثر له على أثر، ولا يُحسُّ له خبر في شيء كان قبل الصيادي، على وفرة ما كان في أعصارهم من كتب التاريخ والتراجم، فالعلماء لم يزالوا في كل عصر يترجمون كل من له ذكر من رفيع ووضيع، ومن يحبون ومن يبغضون، وطالما ذكروا في أثناء ذلك شيئاً كثيراً مما قلّ شأنه، فما بالهم أرمُّوا عن جميع رجال الصيادي هؤلاء وهم عنده بالصفات التي يزعم؟!

ثم ليتدبر العاقل أي حمق يجعل من يختلق كلَّ هؤلاء الرحال وكتبَهم يتوهم أن اختلاقه يمكن أن يروج على الدوام لولا أن الرجل غَرَّه ما بلغه من المنصب فخانه ذكاؤه، والله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون.

<sup>(</sup>١) مختصر أخبار الخلفاء (ص١١٠ – ١١٥).

<sup>(</sup>٢) الأعلام (٤/٥٢٢).

#### • أثر ما كتب الصيادي في كتب النسب:

لا يكاد كتاب تخصص في أنساب العشائر الشامية أو العراقية يخلو من نقل عن كتاب (الروض البسام) للصيادي(١).

وتقدم أن سبب النقل عنه أنه صار في عداد المراجع المتقدمة، ومن نقل إما لم يشعر بكذبه، أو رأى مبالغة ما ظنها تبلغ الاختلاق فتساهل في النقل.

فممن راج أمر الكتاب عليه المؤرخ التركي أيوب صبري (ت١٣٠٨هـ) فنقل عنه (٢)، وهو معذور لأن إدراك ذلك يحتاج إلى حبرة بأنساب العرب وليس ذلك متاحاً له.

وممن تساهل العزاويُّ (ت١٣٨٩هـ) في (عشائر العراق)، فقد لاحظ «المهارة في وصل الأنساب» (٣)، ولم يَخْلُ كلامه من تشكيك في بعض ما ينقل عن الصيادي بل قد يردُّه (٤)، لكنه وحد في الكتاب ما لم يجده في غيره

<sup>(</sup>۱) يستنى من ذلك كتاب (عشائر الشام) لأحمد وصفي زكريا (ت١٣٨٤هـــ) وهو كتاب دال على خبرة مؤلفه وطول باعه في هذا المضمار، وهو من أحسن المؤلفات المعاصرة في أحوال أهل البادية وتفريعها، قال الزركلي (الأعلام ٢٦٦١): ((من خبر ما كتب في موضوعه))، وبالرغم من تقدم تاريخ تأليف الكتاب (تم طبعه سنة ١٣٦٦هـــ) وشحة المصادر، وأن (الروض البسام) يوفر له مادةً غزيرة في صميم موضوعه -لو أراد ذلك-، إلا أنه أعرض عنه و لم يعول عليه، وما نقله منه قليل جداً، فمنه ما لا أثر له، ومنه ما شفعه بالاستغراب والإنكار (انظر مثلاً ص ٣٨٥).

<sup>(</sup>٢) مرآة حزيرة العرب (ترجمة أحمد فؤاد متولي، والصفصافي أحمــــد المرســـي، ط الريـــاض ٢٠٣ هــــ) (ص ٢١٧ – ٢١٩).

<sup>(</sup>٣) عشائر العراق (١١/٣ - ١٢).

<sup>(</sup>٤) انظر عشائر العراق (١٩٨/٤).

أما بعد ذلك فقد كثر الناقلون عن العزاوي، أو عن الصيادي في كتــب تؤلف في قبائل العراق والشام وغيرها، ولم أر طائلاً من تتبعها.

أما الكُتّاب في أنساب قبائل جزيرة العرب فلم يكن الصيادي ولا كتبه معروفاً عندهم، ولم أرّ من ذكر شيئاً من كتبه إلا الشيخ إبراهيم بن صالح ابن عيسى (ت١٣٤٣هـ)، فإنه نقل -في موضع- عن (صحاح الأخبار) ما فيه عن ذرية خالد بن الوليد<sup>(۱)</sup>، وقد تقدم ما يكفي في الدلالة على أن الكتاب ومؤلفه مما عملت يدا الصيادي، ولكن ما كان متيسراً لابن عيسى الوقوف على ذلك.

وعلى كل ذلك فقد ظل الأمر بحاله، فلم يكن للصيادي ولا لكتبه شأن ولا ذكر، إلى أن تَلَقَّف كتبه من تلقفها من العوام وأشباههم، فصالوا بحاصولة مَنْ لا يرى أن لأحد بها قبلا، فطاولوا أهل العلم، وسخروا بالعقول وأشغلوا الرعاع، ولو كان الأمر على بصيرة لكانت الغاية أن يكون كلام الصيادي قولاً في أمر تكلم فيه علماء فضلاء قدماء من أهل الاختصاص، فيكونوا أنداداً للصيادي إن لم يُقدموا عليه، ولكن «لم يَعْلَبْكَ مثلُ مُغَلِّبِي، فلك فقد طاش التاريخ كُلُّه بكل علمائه في ميزان أسطر سودها الصيادي، فلله الأمر من قبل ومن بعد.

<sup>(</sup>١) في ورقة غير منشورة، صورتما في ملاحق كتاب (نبذة في أنساب أهل نجد) لجبر ابن سيار، تحقيق راشد العساكر (ص١٧١).

رَفَحُ بحبر (لرَّحِمْ) (الْخِتَّرِيُّ (سِّكْتِرَ) (الْفِرُوكِ رُسِكْتِرَ) (الْفِرُوكِ www.moswarat.com



#### خاتمة

من كل ما تقدم يتبين حال أبي الهدى الصيادي وحال كتبه وما طبع بإذنه وأمره، وأغراضه التي حاولها في كل ذلك وبالإمكان تلحيص ما تقدم في سبعة أمور:

- - 1 الذكاء وسعة الاطلاع.
  - ٢ المكانة العالية في الدولة ومن السلطان والنفوذ الواسع.
    - ٣ الحرص على الانتصار للطريقة الرفاعية ورفع شأنها.
  - الثاني: أن مترجميه من علماء عصره قد انتقدوه في عدة أمور:
  - ١ وضع كتب ينسبها إلى مؤلفين لا وجود لهم، وقد ذكره بذلك:
    - ١. محمد راغب الطباخ.
    - ٢. محمود شكري الألوسي.
      - ٣. جمال الدين القاسمي.
    - ٤. أحمد بن الصديق الغماري.
    - ٢ افتعال تراجم لا وجود لها، وممن ذكره بذلك:
      - ١. الطباخ.
      - ٢. القاسمي.
      - ٣. الشاعر قسطاكي الحمصي.
        - ٤. الأستاذ محمد كرد على.

- ٥. الشيخ عبد الحفيظ الفاسي.
- ٦. محمد سليم الجندي فيما يؤخذ من كلامه.
- ۳ الاستعانة بمن يكتب له الكتب لينسبها إلى نفسه، ذكره بذلك محمد بحجت البيطار، والجندي، والزركلي، وعمر رضا كحالة.
  - أن كثيراً من شعره ليس له، وذكره بذلك الزركلي.
    - - تلفيق سلاسل النسب، وذكره بذلك:
      - ١. الألوسي.
    - ٢. الجندي فيما يدل عليه كلامه.
    - ٣. العزاوي فيما يدل عليه كلامه.
  - ٤. الشيخ عبد الرحمن الكواكبي فيما يؤخذ من تصرفه.
    - الثالث: أهم أغراضه في كتبه:
    - ١ إعلاء شأن الرفاعية، ونص على ذلك عدد ممن ترجمه.
      - ٢ نسبة نفسه إلى الصياد، والصياد إلى الرفاعية.
  - ٣ وصل العشائر الكبيرة بالرفاعية، وقد نص على ذلك العزاوي. .
    - غزوم.
       نسبة بنى خالد إلى بنى مخزوم.
      - ٥ الرد على مخالفيه فيما تقدم.
- ٦ غمز الطريقة القادرية نسباً وحالاً، وتفضيل الرفاعية عليها، ونــص
   على ذلك الشيخ رشيد رضا.
- الرابع: أوهام انفرد بها الصيادي ولم يسبق إليها، انتقلت منه إلى الكتب التي لفقها، وهي ضربان:

- 1 أوهام في المنهج.
- ٣ أوهام في مسائل تاريخية.
- الخامس: البراهين القاطعة التي كشفت تزويره، ووجه كونها قاطعـة أمران:
- ١ أنها في كتب لم تعرف و لم يعرف النقل عنها من جهة تنفك عــن
   الصيادي.
  - ٢ أن دلالتها على التزوير دلالة ضرورية.

وهذه الدلالة تتلخص في وجهين من أوجه الدلالة:

-الوجه الأول: أنه يؤرخ لرجل ويضع لــه كتاباً ينقل منه في كتبه وفي الكتب الأخرى التي يضعها، ثم يَغْفُلُ فيجعل السابق منها ينقل عن اللاحــق، فيجعل في الكتاب الذي يزعم أنه لرجل من القرن التاسع نقلاً عــن كتــاب لرجل من القرن الحادي عشر، ونحو ذلك، وهذا الوجه يسقط بــه الكتــاب الناقل والمنقول منه وكل كتاب نقل عنهما، ما لم يُعْلَم أنه آخذٌ من الصيادي من معاصريه أو ممن جاء بعده.

وبمذه الدلالة أسقطنا خمسة كتب ومؤلفيها:

- ١ صحاح الأخبار لسراج الدين المخزومي.
  - ٢ بحر الأنساب لابن الأعرج الحسيني.
    - ٣ الدر الساقط للزبر جدي.
- ٢ روضة الناظرين، ومناقب الصالحين للوتري.
  - قاموس العاشقين للعاني.

- -الوجه الثاني: التناقض في التاريخ فينسب إلى رحل أو إلى كتاب ما لا يحتمله السن أو التاريخ، كأن يكون الرجل صغيراً أو يكون الحدث بعد وفاة المؤلف ونحو ذلك، وبذلك افتضح أمران عنده:
- ا حرجمته لصاحب صحاح الأخبار، إذ لازمها أنه كان تلميذاً للبلقيني
   وشيخاً له وحائزاً لقب شيخ الإسلام وهو لم يبلغ الثانية عشرة من عمره.
- ٢ زيادته في كتاب (مختصر أحبار الخلفاء) لابن الــساعي، إذ جعلــه
   مستودعاً لما يستحيل حصوله إلا بعد وفاة المؤلف بدهر طويل.
- السادس: الكتب التي وضعها وضمنها ما يريد، أو طبعها لغيره وزاد فيها، وقد ذكرت من ذلك ثمانية كتب فيها بيان مطابقة ما انفردت به لأغراض الصيادي واشتمالها على أوهامه.
  - السابع: أثر ما كتب في الكتب المعاصرة وهي:
- ١ كتب التراجم، ففي بعضها تراجم لأسماء لا مسميات لها كلها منقولة عن الصيادي وعن كتبه التي لفق، ومن هذا النوع كتب الفهارس.
- Y كتب النسب، فعامة الكتب التي ألفت في أنساب العشائر العراقية والشامية، ما عدا عشائر الشام وقليلاً سواه، تنقل كلام الصيادي في الروض البسام وتعتمده، أما كتب النسب في قبائل الجزيرة فلم تعرفه إلا بعد أن نقل عنها من أقحم نفسه في هذا العلم فكتب فيه خاصة في نسب (بني خالد).

وبعد: فلعل فيما حررته في هذا الكتاب فائدةً لمن يطَّلع عليه، ولعله يكون تنبيهاً لكثير من الغافلين الذين أحسنوا الظن بما كتب الصيادي في مباحث النسب، وظُنوا أن له قولاً معتبراً يصح أن يُذكر مع كلام العلماء المعروفين

الذين سُلِّمَتْ إليهم أزِمَّةُ هذا العلم؛ وهو لا يعدو في كل ما يذكره إما أن يكون قد جاء بما هو منقول معروف عند غيره، فينظر فيما عند غيره، أما هو فلا يلتفت إلى نقله، ولا يُعتَدُّ لا بوفاقه ولا بخلافه، وإما أن يكون غير معروف إلا عنده فأحرى أن يكون ساقطاً مردوداً؛ فقد بينتُ الدلائل وأوضحتها بحمد الله بما فيه الكفاية إن شاء الله تعالى، فنسأل الله تعالى أن يبلغنا أملنا، وأن يصلح قولنا وعملنا، وأن يجعل سعينا مقرباً إليه، نافعاً برحمته لديه، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين.

كان الفراغ منه بالمدينة على ساكنها أفضل الصلاة والسلام يوم الأربعاء: ١٤٢٦ هـ.

رَفَعُ حِب (لرَّحِيُ (الْخِثَّرِيَّ (سِلْتَهَ) (اِنْدُرُ (الْفِروفِ سِي www.moswarat.com

.

4

#### رَفَّحُ مجد لارَجَمِ للْمَجَدَّرِيَّ لاَسْكِتَ لاَنْزِرُ لاَنْزِرُورُ www.moswarat.com

# الفهرس

| لدفة.                                                                 | ٣  |
|-----------------------------------------------------------------------|----|
| <b>صل الأول:</b> ترجمة موجزة للصياد <i>ي.</i>                         | ١١ |
| • موجز الترجمة.                                                       | 11 |
| <ul> <li>مصادر ترجمة الصيادي ونقد معاصريه له.</li> </ul>              | ۱۳ |
| <ul> <li>ملخص أهم صفات الصيادي التي عدها مترجموه.</li> </ul>          | 10 |
| <ul> <li>ملخص بعض الانتقادات التي انتقده بما أساتذة العصر.</li> </ul> | ۲. |
| <b>صل الثاني: أ</b> مور احتص بما الصياد <i>ي في كتب</i> ه.            | ۲۹ |
| <ul> <li>أولاً: أغراض الصيادي في كتبه.</li> </ul>                     | ۲۹ |
| <ul> <li>ثانياً: أوهام الصيادي التي انفرد بها.</li> </ul>             | ٤٤ |
| • ثالثاً: أسلوب الصيادي.                                              | 00 |
| <b>صل الثالث:</b> البراهين التي كشفت تزوير الصيادي.                   | ٥٧ |
| صل الرابع: الكتب التي وضعها الصيادي لتحقق ما يريد إثباته.             | ٦٧ |
| مصل الخامس: أثر تزوير الصيادي في الكتب المعاصرة.                      | ٧٩ |
| <ul> <li>أثر تزوير الصيادي في بعض كتب التراجم.</li> </ul>             | ۸. |
| • أثر تزويره في كتب النسب.                                            | ٨٦ |
| فاعّة.                                                                | ٨٩ |
| غهو س.                                                                | 90 |



# www.moswarat.com





دمشق ـ ص ب ٤٩٢٦ ـ ١٣١٤٦٩ ـ ٢٣١٦٦٩ ـ فاکس ٢٣١٦١٩٦ www.daralbashaer.com