

ن المراد المراد

## حقوق الطبع لكل مسلم مع العزو للمؤلف وعدم التغيير في النص الأصلي الطبعة الأولى ١٤٣٤هـ ٢٠١٣ م



جوّال: ۵۰۰۲۷۰۵۸۷۴+

فاكس: ٨٨٥٥٨٦٤٤٧٩+

المكتبة: ٨٤٨٤٨٢٤٤٤٧٩+

Email: albukharibooks@gmail.com

# والجشيخة الكتاليك

المراب ا

بقَامَ <u>رُئِ بِحَبِثِ رُلَاتِهِ حَمْزُة</u> لَابِتَ ايلي

> دار الأمام البخاري الدوحة–قطر

مقدمة المؤلف

### مقدمة المؤلف

إن الحمد لله ، نحمده ، ونستعينه ، ونستغفره ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا ، من يهده الله فلا مضل له ، ومن يضلل فلا هادي له .

و أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله .

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَانِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسَلِمُونَ ﴾. [آل عمران:١٠١]

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً ۚ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَآءَ لُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ .

[النساء: ١]

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ١٠٠٠ يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَلكُمْ

#### تَنبيهُ الأمِّمِّ: الْمَجْمُوعَمُّ الثَّالِثُمُّ.

# وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٧٠- ٧١] أما بعد:

فإن أصدق الحديث كتابُ الله ، وخير الهدي هدي محمد ﴿ وشرَّ الأمورِ محدثاتُها ، وكلَّ محدثة بدعةٌ ، وكلَّ بدعة ضلالة وكل ضلالة في النار . يسعدني – أيها الأحبة الأفاضل – أن أقدم لكم بعد تيسير الله ﴿ المجموعة الثالثة من كتاب: (تنبيه الأمة على مسائل وأحكام شرعية مهمة) ، وهو مجموعة مقالات علمية متنوعة هامة ، نُشر بعضها في جريدة (الشرق القطرية) ، تطرقتُ فيها بفضل الله ﴿ إلى مسائل متنوعة في العقيدة ، والعبادات ، والأخلاق والسلوك ، وبيان علامات الفرقة الناجية المنصورة ، والأسباب المعينة على تجنب الفتن والثبات – بإذن الله تعالى – عند وقوعها ، إضافة الى مواضيع أخرى كالتحذير من مكائد أعداء الدين لإفساد المسلمين خاصة ركائز الأمة وقوتها وهم شبابها ، وما يتعلق بالأخلاق و تزكية النفس ، وتحذير الناس من خطورة البدع والمعاصى .

فها كان في هذا الكتاب من صواب - أيها الأحباب - فهو من توفيق العزيز الوهاب ، فأحمده سبحانه وأشكره على نعمه التي لا تُعدُّ ولا تُحْصَى مَهما بُذلت الأسباب ، وما كان فيه من خطإ أو نسيانٍ ، فمن مصنفه ومن الشيطان ، فأستغفر الله الرحمن ، وأتوب إلى المنان .

مقدمة المؤلف

فرحم الله أخًا مُحبًّا ناصحًا ، وجد وهنًا فنصح ، أو وجد خللًا فأصلح ، ومن مِنَّا أيها الكرام يسلم من الخطإ كما قال الإمام مالك ( هكذا حفظنا و هكذا وقع في كتابي ، ونحن نخطئ ومن يسلم من الخطإ؟)(٢).

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يجعل أعمالنا خالصة لوجهه الكريم ، وأن ينفع بهذا الكتاب مقيدَه وقارئه ، ﴿يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ﴿ إِلَّا مَن الْكَرِيم ، وأن ينفع بهذا الكتاب مقيدَه وقارئه ، ﴿يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ﴿ اللَّهُ إِلَّا مَن اللَّهُ اللَّ

ويجزي خير الجزاء كلّ مَن أعان في طباعته ونشره وتوزيعه بين الناس خير الجزاء ، فهو سبحانه ولى ذلك والقادر عليه .

وحلِّ اللمع وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

كتبه

أبو عبد الله حمزة النايلي

(الخريطيات / قطر)

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين (۳/ ۳۹٤).

<sup>(</sup>٢) فتح المغيث للسخاوي (٢/ ١٦) ، شرح الموطأ للزرقاني (٣/ ١١٦).

(1)

الانْتِسَابُ للسّلَفِيّةِ لَيْسَ عَيْبًا الْانْتِسَابُ للسّلَفِيّةِ لَيْسَ عَيْبًا أَيُّهَا الْمُنْكِرُ إ

## الانتساب للسلفية ليس عيبًا، أيها المُنكِر!

الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين .

#### أما بعد:

لقد كان المسلمون - أيها الكرام - عند وفاة النبي ه على الصراط المستقيم، والحبل المتين، والمنهج القويم، عقيدتهم واحدة، ومصدر تلقيهم الكتابُ والسنةُ، إلا مَن أبطن نفاقًا وأظهر وفاقًا.

لكن الله المحكمة منه سبحانه قدَّر كونًا ظهور الفرق الضالة التي خالفت في باب الاعتقاد في أواخر عصر الصحابة المحمد المحلوب والرافضة والقدرية ، وغيرهم من أهل الأهواء ، فزعموا أن منهجهم على الكتاب والسنة ؛ حتى يُفسدوا على عامة المسلمين دينهم الصحيح ، وفطرتهم السليمة ، لكن بفضل الله على تفطّن سلفنا الصالح المحرهم وتدليسهم ، وبيّنوا للناس الحق من الباطل ، والسنة من البدعة ، ووضعوا لهم علاماتٍ تميزهم عن هؤلاء ، ومن ذلك :

الكتاب والسنة: فمن ألقابه المتمدوها من نصوص الكتاب والسنة: فمن ألقابهم: (أهل السنة والجماعة)، وهذا الإطلاق ظهر في أواخر أيام

الصحابة رضيه الصحابة

قال الإمام محمد بن سيرين (ت١٢٠هـ) . (لم يكونوا يسألون عن الإسناد فلما وقعت الفتنة ، قالوا: "سمُّوا لنا رجالكم" ؛ فينظر لأهل السنة فيؤخذ حديثهم ، وينظر لأهل البدع فلا يؤخذ حديثهم)(١).

فلَقبُ أهل السنة والجماعة - أيها الأحبة الكرام - قديمٌ ، ولم يُعرف كما يظن البعضُ في أيام أئمة المذاهب الأربعة فقط! .

ولذا يقول شيخ الإسلام ابن تيمية (ومذهب أهل السنة والجماعة مذهب قديم معروف قبل أن يخلق الله أبا حنيفة ومالكًا والشافعي وأحمد فإنه مذهب الصحابة الذين تلقوه عن نبيهم ، ومن خالف ذلك كان مبتدعًا عند أهل السنة والجماعة ... وأحمد بن حنبل إن كان قد اشتهر بإمامة السنة والصبر في المحنة ، فليس ذلك لأنه انفرد بقول أو ابتدع قولًا ، بل لأن السنة التي كانت موجودة معروفة قبله علمها ودعا إليها)(٢).

وبعد أن زعم كثير من أهل البدع أنهم من أهل السنة والجماعة! مع مخالفتهم الصريحة في باب الاعتقاد لهذا المنهج الرباني والوحي السماوي وارتباطهم بأشخاص معينين جعلوا الولاء والبراء فيهم! لَقَبَ أهلُ السنة والجماعة أنفُسَهُم (بالسلفيين) ؟ كي يتميزوا عن أهل الأهواء والبدع ، ويُبيّنُوا

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في المقدمة (١/ ١٥).

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة النبوية (٢/ ٢٠١).

للناس أن دعوتهم ليست مُبتَدعة ولا حادثة ، وأنهم لا ينتمون لأي شخص مهما بلَّغت رتبتُه وعلَتْ مكانتُه ، فقدوتهم وإمامهم هو النبي ، ثم سلفهم الصالح .

فدعوتهم المباركة تدعو جميع الناس لتوحيد رب العالمين ، والسير على نهج النبي ﴿ وصحابته الكرام ومن جاء بعدهم من الهداة المهديين ، والتحاكم للإسلام الصافي في كل صغيرة وكبيرة ؛ لأن هذا هو معيار النجاح وطريق الفلاح بعون الله تعالى .

إن كلمة السلفي - أيها الأحبة الأفاضل - تدلَّ من حيث اللغة على مَن تقدَّم وسَبَق بالعلم والإيمان والفضل والإحسان .

قال ابن منظور هي: (السلف أيضًا من تقدمك من آبائك وذوي قرابتك الذين هم فوقك في السن والفضل ... ، ولهذا سُمي الصدر الأول من التابعين السلف الصالح)(١).

ومنه قول نبينا ﴿ لابنته فاطمة ﴿ : (ولا أَرَى الْأَجَلَ إِلَّا قد اقْتَرَبَ ، فَاتَّقِي الله وَاصْبري فَإِنِّي نِعْمَ السَّلَفُ أَنا لَكِ ...) (٢).

قال الإمام النووي هي : (والسلف : المتقَدِّم ، ومعناه : أنا مُتَقَدِّم قُدَّامك

<sup>(</sup>١) لسان العرب (٩/ ١٥٩).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٩٢٨) واللفظ له ، ومسلم (٢٤٥٠)من حديث عائشة 💨 .

فَتُرُدِّين عَلَيَّ)(١).

أما من الناحية الاصطلاحية ، فيقول الإمام الذهبي (فَالسَّلَفِيُّ مُسْتفَاد مَعَ السَّلَفِيِّ - بفتحتين - وهو من كان على مذهب السلف)(٢).

وسئلت اللجنة الدائمة بالمملكة العربية السعودية - حرسها الله - عن تفسير كلمة السلف ، وعن السلفيين ... ؟ .

فكان جوابهم - جزاهم الله خيرًا - : ( السلف هم أهل السنة والجماعة المتبعون لمحمد في من الصحابة في ومن سار على نهجهم إلى يوم القيامة ، ولما سُئل في عن الفرقة الناجية؟ ، قال : (هُمْ مَنْ كَانَ عَلَى مِثْلِ مَا أَنَا عَلَيْهِ اللَّهُمْ وَأَصْحَابِي) (٢) (٤).

<sup>(</sup>١) الشرح على صحيح مسلم (١٦) .

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء (٦/ ٢١).

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (٢٦٤١) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص ها قال : قال رسول الله ه : (لَيَأْتِينَّ عَلَى أُمَّتِي مَا أَتَى عَلَى بني إسرائيل حَذْوَ النَّعْلِ بالنَّعْلِ ، حَتَّى إِنْ كَانَ مِنْهُمْ مَنْ أَتَى أُمَّهُ عَلَانِيَةً لَكَانَ فِي عَلَى أُمَّتِي مَا أَتَى عَلَى بني إسرائيل تَفَرَّقَتُ عَلَى ثِنْتَيْنِ وَسَبْعِينَ ملَةً ، وَتَفْتَرِقُ أُمَّتِي عَلَى ثَلاَثُ وَسَبْعِينَ ملَةً ، وَتَفْتَرِقُ أُمَّتِي عَلَى ثَلاَثُ وَسَبْعِينَ ملَةً كُلُهُمْ فِي النَّارِ إِلاَّ ملَّةً وَاحِدَةً) ، قالوا : ومن هي يا رسول الله؟ قال : ( مَا أَنَا عَلَيْهِ وَأَصْحَابِي) . وحسنة الشَيخ الأَلبَاني هي .

ويراجع في هذا الباب كتاب ( المباحث العقدية في حديث الافتراق ) لأحمد سردار وهو عبارة عن رسالة علمية - ماجستير- من مطبوعات الجامعة الإسلامية في ثلاث مجلدات ، حيث أجاد صاحبه في جمع طرق وروايات الحديث والكلام عليها مع نقل كلام العلماء فيها مع دراسة قيمة لمتن الحديث ، فجزاه الله خيرا وكتب أجره .

<sup>(</sup>٤) فتاوى اللجنة الدائمة (٢/ ١٦٤).

ويقول الشيخ ابن عثيمين الله : (فأهل السنة والجماعة هم السلف معتقدًا، حتى المتأخر إلى يوم القيامة إذا كان على طريقة النبي الله وأصحابه، فإنه سلفى)(١).

لكن من عادة المخالفين للحق المجانبين للصواب ، قديمًا وحديثًا ؟ بغض أهل الاتباع ومعاداتهم والوقيعة فيهم لاستنقاصهم وتنفير الناس منهم .

يقول الإمام أبو حاتم الرازي ﷺ: (علامة أهل البدع الوقيعة في أهل الأثر)(٢).

فنراهم يذمون هذه التسمية وهذا الإطلاق بحجج واهية!! كأنه مثلًا مُبتَدَعٌ وليس له أصل! وكذَّبُوا والله ؟ فإن الانتساب إلى السلف الصالح ليس بعيب ولا بمبتدَع ولا جديدٍ ، وقد عُرف قديمًا وحديثًا انتسابُ العلماء للمنهج السلفى الرباني .

يقول الإمام الذهبي ه في ترجمة الإمام المحدث يعقوب بن سفيان الفسوي (ت٢٧٧ هـ) هـ: (وما علمت يعقوب الفسوي إلا سلفيًا) (٣).

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الواسطية (١/ ٥٤).

<sup>(</sup>٢) شرح اعتقاد أهل السنة للالكائي (١/ ١٧٩).

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء (١٨٣/١٣).

وقال أيضًا هعن الإمام الدارقطني (ت٣٨٥هـ) ه: (لم يدخل الرجلُ أبدًا في علم الكلام ولا الجدالِ ، ولا خاض في ذلك ، بل كان سلفيًا)(١).

ويقول الشيخ بكر أبو زيد هن : (وإذا قيل : السلف أو السلفيون أو لجادتهم السلفية ؛ فهي هنا نسبة إلى السلف الصالح : جميع الصحابة هن فمن تبعهم بإحسان ، دون من مالت بهم الأهواء ... والثابتون على منهاج النبوة نُسبوا إلى سلفهم الصالح في ذلك ؛ فقيل لهم : "السلف ، السلفيون ، والنسبة إليهم : سلفي" ، وعليه فإن لفظ السلف هنا ؛ يعني : "السلف الصالح" ، بدليل أن هذا اللفظ عند الإطلاق ، يعني : كل سالك في الاقتداء بالصحابة هي حتى ولو كان في عصرنا ، وهكذا ، وعلى هذا كلمة أهل العلم ، فهي نسبة ليس لها رسوم خرجت عن مقتضى الكتاب والسنة ، وهي نسبة لم تنفصل لحظة واحدة عن الصدر الأول ، بل هي منهم وإليهم ، وأما من خالفهم باسم أو رسم ؛ فلا ، وإن عاش بينهم وعاصرهم)(") .

وبعضهم بعد أن علم أن هذه التسمية مشروعة مستمدة من الكتاب والسنة وليست حادثة ؛ زعم متبعًا لهواه أنها خاصة فقط بالمتقدمين وليست مستمرة!.

يقول الشيخ محمد أمان الجامي ه : (ويتضح مما تقدم أن مدلول

<sup>(</sup>١) السير (١٦/ ٤٥٧).

<sup>(</sup>٢) حكم الانتهاء (ص٤٦).

السلفية أصبح اصطلاحًا معروفًا يطلق على طريقة الرعيل الأول ومن يقتدون بهم في تلقي العلم ، وطريقة فهمه وبطبيعة الدعوة إليه ، فلم يعد إذًا محصورًا في دور تاريخي معين ، بل يجب أن يفهم على أنه مدلول مستمر استمرار الحياة وضرورة انحصار الفرقة الناجية في علماء الحديث والسنة ، وهم أصحاب هذا المنهج ، وهي لا تزال باقية إلى يوم القيامة أخذًا من قوله ولا تَزالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي مَنْصُورِينَ عَلَى الحَقِّ لَا يَضُرُّهُمْ مَنَ خَالَفَهُمْ وَلَا مَنْ خَالَفَهُمْ

والبعض الآخر من الملبسين أنكرها بحجة أن فيها مدح وتزكية للنفس! وهذا مردود عليه .

وقد سئل الشيخ العلامة ابن باز ﷺ: (ما تقول فيمن تَسَمَّى بالسلفي والأثرى ، هل هي تزكية؟ .

فأجاب ه : (إذا كان صادقًا أنه أثري أو أنه سلفي لا بأس ، مثل ما كان السلف يقول : "فلان سلفي ، فلان أثري" ، تزكية لا بد منها ، تزكية واجبة) (٣) .

(۱) الحديث روي بنحو هذا اللفظ عند الإمام أحمد (۲۶/ ٣٦٣)، والترمذي في سننه (۲۱۹۱)، وابن ماجة (۲)، من حديث قرة بن إياس المزني ، وأصل الحديث في البخاري (٣٦٤١) ومسلم (١٠٣٧) من حديث معاوية .

<sup>(</sup>٢) كتاب الصفات الإلهية (ص٤٥).

<sup>(</sup>٣) من محاضرة مسجلة بعنوان : (حق المسلم) ، في ١٦/ ١ /١٣ هـ بالطائف .

ثم أيها المنُكِر لهذه التسمية الجاحد لإطلاقها ، ألم تعلم أن شعار أهل البدع قديمًا هو كراهيةُ انتحال مذهب السلف والتبرؤ منه ؟! .

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية الله البدع هو ترك انتحال اتباع السلف)(۱) .

وأنه لا عيب ولا ذم مطلقًا على من أظهر مذهب السلف وانتسب إليه ؟ لأنه هو الحق ، وما دونه باطل .

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية (لا عيب على من أظهر مذهب السلف وانتسب إليه واعتزى إليه ، بل يجب قبول ذلك منه بالاتفاق ، فإن مذهب السلف لا يكون إلا حقًا)(٢).

يقول العلامة صالح الفوزان - حفظه الله -: (السلفية هي السير على منهج السلف من الصحابة والتابعين والقرون المفضلة في العقيدة والفهم والسلوك، ويجب على المسلم سلوكَ هذا المنهج)(٣).

أيها الأفاضل الكرام ، ممّا ينبغي علمه كذلك ، أنه ليس كل من ادعى أنه على منهج السلف يُقرُّ على دعواه ، وينسب للسلف ، بل لابد من عَرْض

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (٤/ ١٥٥).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۶/ ۱٤۹).

<sup>(</sup>٣) الأجوبة المفيدة على أسئلة المناهج الجديدة (ص١٠٣).

معتقده ومنهجه على الكتاب والسنة وفهم سلف الأمة ، فإن وافق ؛ قبلنا دعواه ، وإن خالف بيّنا له ونصحناه بالرجوع للعلماء الربّانيين ؛ ليدلوه على الصواب ويرشدوه للحق ، ويزيلوا عنه الشبه ، وإن رفض وعارض ؛ ابتعدنا عنه ، فالسلامة لا يعدلها شيء ، والوقاية خير من العلاج .

يقول العلامة صالح الفوزان -حفظه الله-: (التسمي بالسلفية إذا كان حقيقة فلا بأس به ، أما إذا كان دعوى فلا يجوز له أن يتسمَّى بالسلفية وهو على غير منهج السلف)(١).

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يجعلنا وإياكم أيها الأحبة متمسكين بالدين ، ومتبعين لمنهج السلف الصالح في الاعتقاد والأقوال والأفعال ، فإن الفوز والخيرية في الدنيا والآخرة في اتباع من سلف ، والخسران والشر في اتباع من خالفهم ، فهو سبحانه ولي ذلك والقادر عليه . وحلًا اللمع وسلم على نبينا معمد وعلى آله وحديه أجمعين .

(١) الأجوبة المفيدة على أسئلة المناهج الجديدة (ص١٣).

(1)

هؤلاء صدقًا هم أهل الحق والاتباع

## هؤلاء صدقًا هم أهل الحق والإتباع

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

#### أما بعد:

لقد كتب الله في في هذه الدنيا الفانية وقبل خلق السماوات والأرض بخمسين ألف سنة الابتلاء والامتحان على أهل الحق والإتباع من أهل الشبهات والشهوات ، وذلك لحكمة منه سبحانه ألا وهي التفريق بين الشبهات والشهوات ، وذلك لحكمة منه سبحانه ألا وهي التفريق بين المطيع والعاصي ، والتمييز بين الخبيث والطيب ، قال تعالى : ﴿ مَا كَانَ اللّهُ لِيُكْرَ اللّهُ وَمُناكَانَ اللّهُ لِيُطُلِعَكُمُ عَلَى الْغَيْبِ لِيَذَرَ اللّهُ وَمُناكَانَ اللّهُ لِيُطُلِعَكُمُ عَلَى الْغَيْبِ وَلَكِكَنَ اللّهَ يَجْتَبِي مِن رُسُلِهِ مَن يَشَاكُمُ فَعَامِنُوا بِاللّهِ وَرُسُلِهِ وَ وَإِن تُؤْمِنُوا وَتَتَقُوا فَلَكُمُ أَجُرُ وَلَكِكَنَ اللّهَ يَجْتَبِي مِن رُسُلِهِ مَن يَشَاكُمُ فَعَامِنُوا بِاللّهِ وَرُسُلِهِ وَ وَإِن تُؤْمِنُوا وَتَتَقُوا فَلَكُمُ أَجُرُ عَظِيمٌ ﴾ [آل عران: ١٧٩] .

قال الشيخ السعدي ه : (أي : ما كان في حكمة الله أن يترك المؤمنين على ما أنتم عليه من الاختلاط وعدم التمييز حتى يميز الخبيثُ من الطيبُ ، والمؤمن من المنافق والصادق من الكاذب ، ولم يكن في حكمته أيضًا أن يطلع عباده على الغيب الذي يعلمه من عباده ، فاقتضت حكمته الباهرة أن يبتلي عباده ، ويفتنهم بما به يتميز الخبيث من الطيب من أنواع الابتلاء

والامتحان ، فأرسل الله رسله وأمر بطاعتهم ، والانقياد لهم والإيمان بهم ، ووعدهم على الإيمان والتقوى الأجر العظيم .

فانقسم الناس بحسب اتباعهم للرسل قسمين: مطيعين وعاصين، ومؤمنين ومنافقين، ومسلمين وكافرين، ليرتب على ذلك الثواب والعقاب، وليظهر عدله وفضله وحكمته لخلقه)(١).

لكن أهل السنة والجماعة هم أهل الصبر والثبات على الحق ، مهما اشتد عليهم البلاء وتكالب عليهم الأعداء ، فلا يُؤثر عليهم إقبال الدنيا على أصحاب الملذات والشهوات! ولا كثرة التفاف الناس على أصحاب البدع والشبهات!

بل يبلغون الحق للناس بالحكمة والموعظة الحسنة ، ويدعون لكل فضيلة ويحاربون كل رذيلة ، لا تمنعهم هيبة الناس من الصدع به ونشره بعد علمهم به ، وذلك امتثالًا لقوله (لا يَمْنَعَنَّ رَجُلًا هَيْبَةُ الناس أَنْ يَقُولَ بِحَقِّ إِذَا عَلِمَهُ) (٢) . فلا يضرهم من خالفهم ولا من خذلهم ، ولا ينظرون إلى الكثرة الهالكة ولا يحتقرون القلة السالكة .

قال الإمام الفضيل بن عياض ﷺ: (اتبع طرق الهدى ، ولا يضرك قلة السالكين ، وإياك وطرق الضلالة ، ولا تغتر بكثرة الهالكين)(٣).

<sup>(</sup>۱) تفسير السعدي (ص ۱٥٨).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجه (٤٠٠٧) من حديث أبي سعيد الخدري 🕮 ، وصححه الشيخ الألباني 🕾 .

<sup>(</sup>٣) الاعتصام للشاطبي (١/ ٨٣).

ويقول الإمام ابن القيم ه : (وإياك أن تغتر بما يغتر به الجاهلون ، فإنهم يقولون لو كان هؤلاء على حقِّ لم يكونوا أقل الناس عددًا ، والناس على خلافهم فاعلم أن هؤلاء هم الناس ومن خالفهم فمشبهون بالناس وليسوا بناس ، فما الناس إلا أهل الحق وإن كانوا أقلهم عددًا)(۱).

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية . (وأما أهل السنة والحديث فما يعلم أحد من علمائهم ولا صالح عامتهم رجع قط عن قوله واعتقاده ، بل هم أعظم الناس صبرًا على ذلك وإن امتحنوا بأنواع المحن وفتنوا بأنواع الفتن وهذه حال الأنبياء وأتباعهم من المتقدمين كأهل الأخدود ونحوهم وكسلف هذه الأمة من الصحابة والتابعين وغيرهم من الأئمة)(٢).

وهم أهل صبر على فعل الطاعات والتزود من الخيرات ، وعلى اجتناب المعاصي وترك المنكرات ، لعلمهم أن هذه الدنيا دار عمل وممر ، وأن الآخرة هي دار الجزاء والمستقر ، فكل أذى نزل بهم أو مصيبة حلت عليهم فستنقلب بعون الله الكريم إلى سعادة وسرور في دار النعيم المقيم .

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية ﷺ : (فإنه لابد من أذى لكل من كان في الدنيا فإن لم يصبر على الأذى في طاعة الله بل اختار المعصية كان ما يحصل

<sup>(</sup>١) مفتاح دار السعادة (١/ ١٤٧).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۶/ ۵۰).

له من الشر أعظم مما فر منه بكثير ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَكُولُ ٱثَذَن لِي وَلَا نَفْتِنِيَّ أَلَا فَي الله على فِي الْفِتْ نَةِ سَعَطُواً ﴾ [التوبة: ٤٤] ، ومَن احتمل الهوان والأذى في طاعة الله على الكرامة والعز في معصية الله كما فعل يوسف عليه السلام وغيره من الأنبياء والصالحين ، كانت العاقبة له في الدنيا والآخرة وكان ما حصل له من الأذى قد انقلب نعيما وسرورا كما أن ما يحصل لأرباب الذنوب من التنعم بالذنوب ينقلب حزنًا وثبورًا)(١).

فيا من وفقك الله لاتباع الحق ، ويَسَّر لك معرفة الصراط المستقيم ، والسير عليه ، وجنبك مضلات الفتن والأهواء ، عليك أن تحمد الله سبحانه على هذه النعمة العظيمة ، وتعلم أنك لابد أن تؤذى من أهل الشبهات والشهوات ، فاثبت على ما أنت عليه -ثبتك الله- ، كما ثبت من كان قبلك من الأنبياء والصالحين ، وأبشر بإذن الله في بما يسرك على صبرك ، واعلم أن النصر مع الصبر ، وأن الفرج مع الكرب ، وأن مع العسر يسرًا .

قال الإمام الحسن البصري (سننكم والله الذي لا إله إلا هو: بين الغالي والجافي ، فاصبروا عليها رحمكم الله ، فإن أهل السنة كانوا أقل الناس فيما بقي ، الذين لم يذهبوا مع أهل الإتراف في إترافهم ، ولا مع أهل البدع في بدعهم ، وصبروا على سنتهم حتى

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ( ۱٥/ ۱۳۲).

لقوا رجم ، فكذاكم -إن شاء الله - فكونوا)(1).

وتيقن أنه إن كان للباطل جولة فللحق بعون الله تعالى دولة ، ولأهله النصر والتمكين من رب العالمين ، قال سبحانه : ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامَنُنَا لِعِبَادِنَا النصر والتمكين من رب العالمين ، قال سبحانه : ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامَنُنَا لِعِبَادِنَا اللهُ النصر والتمكين من رب العالمين ، قال سبحانه : ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامِنُنَا لِعِبَادِنَا اللهُ اله

قال الشيخ السعدي ه : (قد سبقت كلمة الله ، التي لا مرد لها و لا مخالف لها ، لعباده المرسلين وجنده المفلحين ، أنهم الغالبون لغيرهم المنصورون من ربهم ، نصرا عزيزا ، يتمكنون فيه من إقامة دينهم ، وهذا بشارة عظيمة لمن اتصف بأنه من جند الله)(٢).

وقال الشنقيطي (هذه الآية الكريمة تدلَّ على أن الرسل صلوات الله وسلامه عليهم وأتباعهم منصورون دائمًا على الأعداء بالحجّة والبيان، ومن أمر منهم بالجهاد منصور أيضًا بالسيف والسنان)(٣).

فنسأل الله الكريم رب العرش العظيم أن يحفظ أهل الإتباع في كل مكان من شر الكائدين ويثبتهم على الحق وينفع بهم الإسلام والمسلمين ، فهو سبحانه ولي ذلك والقادر عليه .

وحلُّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### 

<sup>(</sup>١) سنن الدارمي (٢١٦).

<sup>(</sup>۲) تفسير السعدي (ص ۷۰۹).

<sup>(</sup>٣) أضواء البيان (٦/ ٣٢١).

## (٣) أسباب الثبات على الحق عند نزول الفتن

## أسباب الثبات على الحق عند نزول الفتن

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

#### أما بعد:

إن الفتن - أيها الأحبة - إذا تتابعت ، والمحن إذا ترادفت ، والبلايا إذا عظمت ؛ انجرف معها كثير من الناس إلا من عصمه الباري في منها ، وهم أهل الإيمان الراسخ الذين لا يصرفهم عن الحق صارف مهما كان أثره ، ولا يمنعهم من الصدع به مانع مهما كانت قوته ، فهم أشد الناس صبرًا على الحق ، بعون الله في مهما نزل بهم .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية هن: (أما أهل السنة والحديث فما يُعلم أحدٌ من علمائهم ولا صالح عامتهم رجع قط عن قوله واعتقاده ، بل هم أعظم الناس صبرًا على ذلك ، وإن امتحنوا بأنواع المحن ، وفتنوا بأنواع الفتن ، وهذه حال الأنبياء وأتباعهم من المتقدمين كأهل الأخدود ونحوهم ، وكسلف هذه الأمة والصحابة والتابعين وغيرهم من الأئمة)(۱).

<sup>(</sup>١) الفتاوي (٤/ ٥٠).

ولهذا - أيها الكرام - لما عَرَف سحرةٌ فرعون الحق ورأوا نوره الساطع لم يهتموا بوعيد فرعون ولم يلقوا لتهديده بالا ، لما قال لهم : الساطع لم يهتموا بوعيد فرعون ولم يلقوا لتهديده بالا ، لما قال لهم : ﴿ فَلَا قُطِّعَ اللَّهُ وَأَرْجُلَكُم مِّنْ خِلَفٍ وَلَا صُلِّبَنَّكُم فِي جُذُوعِ ٱلنَّخْلِ وَلَنْعَلَمُنَّ أَيُّناً أَشَدُ عَذَابًا وَأَبْقَى ﴾ [طه: ٧١].

فكان ردِّهم عليه منبعثًا من قوة يقينهم وصلابة إيمانهم ، فقالوا: ﴿ لَن نُّؤْثِرِكَ عَلَىٰ مَا جَآءَنَا مِنَ ٱلْبَيِّنَتِ وَٱلَّذِى فَطَرَنَا ۖ فَٱقْضِ مَاۤ أَنتَ قَاضٍ ۖ إِنَّمَا نَقْضِى هَالِهِ اللهِ عَلَىٰ مَا جَآءَنَا مِنَ ٱلْبَيِّنَتِ وَٱلَّذِى فَطَرَنَا ۖ فَٱقْضِ مَاۤ أَنتَ قَاضٍ ۖ إِنَّمَا نَقْضِى هَا لَمُ يَوْدُهُ وَلَهُ عَلَىٰ مَا جَآءَنَا مِنَ الْبَيْنَةِ وَٱللَّهُ مِنْ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ عَلَىٰ مَا جَآءَنَا مِن اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُل

قال الشيخ السعدي ها: (﴿ لَن نُوْتِرُكَ عَلَى مَاجَآءَنَامِرَ ٱلْمِينَتِ ﴾ الدالات على أن الله هو الرب المعبود وحده ، المعظم المبجل وحده ، وأن ما سواه باطل ، ونؤثرك على الذي فطرنا وخلقنا ، هذا لا يكون ﴿ فَأَقْضِ مَآ أَنتَ قَاضِ ﴾ مما أوعدتنا به ، من القطع والصلب والعذاب . ﴿ إِنَّمَانَقْضِى هَذِهِ الْمُيوَةُ ٱلدُّنِيَا ﴾ أي : إنما توعدنا به ، غاية ما يكون في هذه الحياة الدنيا ، ينقضي ويزول ولا يضرنا ، بخلاف عذاب الله ، لمن استمر على كفره ، فإنه دائم عظيم)(۱).

إن من توفيق الباري العبده - أيها الكرام - أن ييسر له الأخذ بالأسباب التي بعونه سبحانه تعينه على الثبات عند هيجان الفتن وكثرة البلايا والمحن،

<sup>(</sup>۱) تفسير السعدي (ص٥٠٩).

فيُبصر طريق الحق فيسلكه ، ويعرف طريق الباطل فيتجنبه ، ومن أهم هذه الأسباب :

اللجوء إلى الباري سبحانه والافتقار إليه، فهو سبحانه العاصم من كل الفتن، والعبد ليس له غنى عن ربه هي مهما بلغت مكانته وعلت منزلته، قال تعالى: ﴿ وَلَوْلَا أَن ثَبَّنْنَكَ لَقَدْكِدتَّ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْعًا قَلِيلًا ﴾ الإسراء: ١٧].

قال الشيخ الشنقيطي ه : (بيَّن في في هذه الآية الكريمة تثبيتَه لنبيه ، وعصمته له من الركون إلى الكفار)(١).

ولهذا يستحب - أيها الأفاضل - لمن نزل به مكروب وكثرت عليه الخطوب أن يفوض أمره لله في ويعترف بضعفه ويدعو بما علمه النبي ، حيث قال في : (دَعَوَاتُ الْمَكْرُوبِ ، اللهم رَحْمَتَكَ أَرْجُو فلا تَكِلْنِي إلى نَفْسِي طَرْفَةَ عَيْن ، وَأَصْلِحْ لي شَأْنِي كُلَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنت) (٢).

قال المناوي الله عنه : (أي : لا تفوض أمري إلى نفسي لحظة قليلة قدر ما يتحرك البصر) (٣) .

٢- أن يسأل الله الله الثبات على الدين القويم والصراط المستقيم،

<sup>(</sup>١) أضواء البيان (٣/ ١٧٨).

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود (٥٠٩٠) من حديث أبي بكرة الثقفي ، وحسنه الشيخ الألباني . .

<sup>(7/7)</sup> التيسير بشرح الجامع الصغير (7/7).

فالمؤمن لا يأمن على نفسه من الزيغ بعد الهداية والانجرار مع الفتن بعد الوقاية ، فالقلوب بين أصبعين من أصابع الرحمن في يقلبها كيف يشاء ، فعن أنس في قال : (كان رسول الله في يُكْثِرُ أَنْ يقول : (يا مُقَلِّبَ الْقُلُوبِ ثَبِّتْ قَلْبِي على دِينِكَ) ، فقلت : يا رسول الله آمَنَّا بِكَ وَبِمَا جِئْتَ بِهِ فَهَلْ تَخَافُ عَلَيْنَا؟! قال : (نَعَمْ إِنَّ الْقُلُوبَ بَيْنَ أُصْبُعَيْنِ مِنْ أَصَابِعِ اللهِ يُقَلِّبُهَا كَيْفَ تَضَاءُ) (١) .

قال المناوي ه : (قال الحليمي : هذا تعليم منه لأمته أن يكونوا ملازمين لمقام الخوف مشفقين من سلب التوفيق ، غير آمنين من تضييع الطاعات ، وتتبع الشهوات)(٢).

وكذا الاستعاذة من شرور الفتن ما ظهر منها وما بطن ، قال النبي هؤ لأصحابه: (تَعَوَّذُوا بِاللهِ مِن الْفِتَنِ ما ظَهَرَ منها وما بَطَنَ) ، فقالوا: (نَعُوذُ باللهِ من الْفِتَن ما ظَهَرَ منها وما بَطَنَ) .

٣- الرجوع إلى العلماء الربانيين والأخذ بأقوالهم إذا هاجت الفتن ،
 فهم أبصر الناس بخطرها وأعلمهم بعواقبها وآثارها .

قال الإمام الحسن البصري ١٤٤ (الفتنة إذا أقبلت عرفها كل عالم ، وإذا

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢١٤٠) وصححه الشيخ الألباني ه.

<sup>(</sup>٢) فيض القدير (٥/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢٨٦٧)من حديث زيد بن ثابت 🥮 .

أدبرت عرفها كل جاهل)(۱).

وعلينا أن لا نعتقد أن كل من كان فصيحًا بليعًا في خطبته ، مشهورًا بين الناس بكثرة ظهوره على شاشات التلفاز أو كثرة محاضراته أو كتاباته أنه عالم يُرجع إليه في النوازل والفتن التي تنزل بالأمة ، فما زادت الفتن وحلّت النقم إلى بعد أن ترك الناس الرجوع إلى العلماء الربانيين الراسخين ، وتوجهوا إلى الجهلة ، وأنصاف المتعلمين ، قال تعالى : ﴿ وَإِذَا جَآءَهُمُ أَمُرُ مِنْهُمُ وَرَجُهُوا إِلَى الْخَمْوِ وَإِلَى الْأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ فَي وَلُو رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى الْأَمْرِ مِنْهُمُ لَا لَكَا اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ لِلْأَتَبَعْتُمُ الشَّيطانَ لَعَلِمُهُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ لِلْتَبَعْتُمُ الشَّيطانَ اللهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ لِلْتَبَعْتُمُ الشَّاعِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ لَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ لَا اللهُ الله

قال الشيخ السعدي هن : (هذا تأديب من الله لعباده ، عن فعلهم هذا ، غير اللائق ، وأنه ينبغي لهم إذا جاءهم أمر من الأمور المهمة والمصالح العامة ما يتعلق بالأمن ، وسرور المؤمنين ، أو بالخوف الذي فيه مصيبة عليهم أن يتثبتوا ، ولا يستعجلوا بإشاعة ذلك الخبر ، بل يردونه إلى الرسول وإلى أولي الأمر منهم أهل الرأي والعلم والنصح والعقل والرزانة ، الذين يعرفون الأمور ويعرفون المصالح وضدها ...)(۱) .

#### ٤ - الصبر والاستفادة من قراءة تراجم سلفنا الصالح ه وأخذ العبرة

<sup>(</sup>۱) الطبقات الكبرى لابن سعد (٧/ ١٦٦).

<sup>(</sup>۲) تفسير السعدي (ص۱۹۰).

والعظة منها ، حيث كانوا كالجبال الشامخات لم تَهزهم الفتن ولم تحركهم المحن ، فثبتوا رغم ما حلَّ بهم ، فنفع الله بهم الإسلام والمسلمين .

يقول الإمام ابن القيم ه - واصفًا حال شيخه شيخ الإسلام ابن تيمية وموقفه مما نزل به من بلاء - : (وعلم الله ما رأيت أحدًا أطيب عيشًا منه قط ، مع كل ما كان فيه من ضيق العيش وخلاف الرفاهية والنعيم بل ضدها ، ومع ما كان فيه من الحبس والتهديد والإرهاق ، وهو مع ذلك من أطيب الناس عيشًا ، وأشرحهم صدرًا وأقواهم قلبًا وأسرهم نفسًا ، تلوح نضرة النعيم على وجهه ، وكنا إذا اشتد بنا الخوف وساءت منا الظنون ، وضاقت بنا الأرض أتيناه ، فما هو إلا أن نراه ونسمع كلامه ، فيذهب ذلك كله وينقلب انشراحًا وقوة ويقينًا وطمأنينة)(۱).

فهذه - أيها الأحبة الأفاضل - أهم الوسائل وأفيد الطرق التي تعيننا بإذن الله على الثبات في مواطن الفتن وتقوي يقيننا إذا اشتدت الخطوب والمحن.

فنسأل الله بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يَقينا وإياكم شرور الفتن ما ظهر منها وما بطن ، وأن يثبتنا على الحق حتى نلقاه سبحانه وهو راض عنا ، فهو سبحانه قدير وبالإجابة جدير .

وحلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

<sup>(</sup>١) الوابل الصيب (ص٧٠).

( 🕻 )

## العزة والتمكين لأولياء الله الصالحين

## العزة والتمكين لأولياء الله الصالحين

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

#### أما بعد:

لقد منَّ علينا ربنا العلام بنعم لا تعد ولا تحصى أيها الكرام ، وإن من أنفعها لنا في الدنيا والآخرة أن فضَّلنا على كثير من الأنام ، فهدانا سبحانه بفضله للإسلام ، قال تعالى : ﴿ كُنُتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ... ﴾ [ال عمران: ١١٠] .

قال الشيخ السعدي الله الأمه ويخبر أنها خير الأمم التي أخرجها الله للناس ، وذلك بتكميلها لأنفسهم بالإيمان المستلزم للقيام بكل ما أمر الله به ، وبتكميلهم لغيرهم بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر المتضمن دعوة الخلق إلى الله وجهادهم على ذلك ، وبذل المستطاع في ردهم عن ضلالهم وغيهم وعصيانهم ، فبهذا كانوا خير أمة أخرجت للناس)(۱).

إن الناظر - أيها الأفاضل - في سير سلفنا الصالح من الصحابة ومن تبعهم بإحسان يجد أنهم حافظوا على هذه النعمة العظيمة ، وبذلوا في ذلك

<sup>(</sup>١) تفسير السعدي (ص١٤٣).

أغلى ما يملكون ، فضحوا بأنفسهم وأولادهم وأموالهم من أجل إعلاء كلمة الدين ورفع راية المسلمين ، فضربوا بذلك أروع الأمثلة وسطروا أزكى المعاني والعبر ، فأصبحت قصصهم بعد ذلك تذكر ، وبطولاتهم تُروى حتى على لسان الأعداء وتُسطر ، والمتمعن لسيرهم العطرة وأخبارهم النيرة لا يستغرب منهم ذلك ، لماذا؟! .

لأنهم عرفوا أنه لا عزة ولا تمكين لهم في هذه الدنيا الفانية إلا بالتمسك بالدين واتباع هدي خير المرسلين عليه أفضل الصلاة وأزكى التسليم .

يقول أمير المؤمنين عمر الفاروق الله : (إنا كنا أذلَّ قوم ، فأعزنا الله بالإسلام ، فمهما نطلبُ العزة بغير ما أعزَّنا الله به أذَلَّنا الله)(١).

لكن مع مرور الأعوام وانقضاء الليالي والأيام وبالأخص في أيامنا الحاضرات تعلق كثير من المسلمين والمسلمات بالملذات ، وأصبحت قلوبهم تلهث وراء الشهوات ، وانتشرت بينهم البدع والمحدثات ، فصار أمر الدين عندهم من آخر الأولويات! إن لم يكن أمره يعد أصلا من الاهتمامات!! ولا حول ولا قوة إلا بالله رب البريات .

لكن المؤمن الغيور على دينه ، المتمسك بهدي نبيه ، والمتبع لنهج سلفه الصالح مهما يرى من ترك المسلمين تعاليم الإسلام ، وتأثر كثير منهم

<sup>(</sup>١) رواه الحاكم في المستدرك (١/ ١٣٠)، وصححه الشيخ الألباني الله السلسلة الصحيحة (٥١).

بفكر الغرب الهدام، وتضييع أكثر الواجبات ومن ذلك الصلوات، وانتشار المنكرات، وارتكاب المحرمات، وتعلق الناس بأمور الدنيا الفانيات ونسيانهم لهاذم اللذات، وتسلط أعداء الدين من الكفار والمنافقين على المسلمين! ولا حول ولا قوة إلا بالله رب العالمين.

فإنه يعلم أو لا أن هذا الأمر إنما هو ابتلاء قد قضاه الله الله المحكمة منه سبحانه قبل أن يخلق الخلق بخمسين ألف سنة ، وذلك حتى يتبين المؤمن من المنافق والصادق من الكاذب والخبيث من الطيب ، قال تعالى : ﴿ مَا كَانَ اللّهُ لِيذَرَ المُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَى يَمِيزَ الْخُبِيثَ مِنَ الطّيبِ وَمَا كَانَ اللّهُ لِيكُرُ المُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَى يَمِيزَ الْخُبِيثَ مِنَ الطّيبِ وَمَا كَانَ الله لَيْ اللّهَ يُجْتَبِي مِن رُّسُلِهِ وَمَن يَشَالُهُ فَامِنُواْ بِاللّهِ وَرُسُلِهِ وَ وَإِن تُؤْمِنُوا وَتَتَقُواْ فَلَكُمْ عَلَى الْفَيْتِ وَلَكِنَ اللّهَ يَجْتَبِى مِن رُّسُلِهِ وَمَن يَشَالُهُ فَامِنُواْ بِاللّهِ وَرُسُلِهِ وَإِن تُؤْمِنُوا وَتَتَقُواْ فَلَكُمْ عَلَى الْفَيْتِ وَلَكِنَ اللّهَ يَجْتَبِى مِن رُّسُلِهِ وَمَن يَشَالُهُ فَامِنُواْ بِاللّهِ وَرُسُلِهِ وَ وَإِن تُؤْمِنُوا وَلَا تَوْمِنُوا وَتَتَقُواْ فَلَكُمْ أَجُرُ عَظِيمٌ ﴾ [ال عمران: ١٧٩].

قال الإمام ابن كثير هي: (أي لابد أن يعقد شيء من المحنة يظهر فيه وليه ، ويفضح به عدوه ، يعرف به المؤمن الصابر والمنافق الفاجر ... )(١).

لكن مع هذا يستعين برب الأرباب ويجتهد في بذل الأسباب ويسعى لحث الناس على الرجوع لدين العزيز الوهاب لأن في ذلك الخير والصواب ورضى التواب.

ويعلم أن العزة والتمكين لا تنال إلا بالتمسك بأوامر ربنا القوى المتين،

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (١/ ٤٣٣).

وبذل التضحية في سبيل نشر هذا الدين ، وأنه لابد أن يؤذى من خلال دعوته لدين ربه سبحانه وسنة نبيه ومنهج سلفه الصالح ، فيصبر على ذلك ويحتسب ، ويعلم أن ما يقدمه لا يساوي إلا جزءًا يسيرًا من تضحيات من سبقه من الصالحين الغيورين على شرع رب العالمين .

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية ه : (فإنه لابد من أذى لكل من كان في الدنيا ، فإن لم يصبر على الأذى في طاعة الله ، بل اختار المعصية ، كان ما يحصل له من الشر أعظم مما فر منه بكثير ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَكُولُ ٱتَٰذَن لِي وَلا نَفْتِنَى ۚ أَلَا فِي ٱلْفِتْ نَقِسَ عَطُوا ۗ ﴾ [التوبة : ٤٩].

ومن احتمل الهوان والأذى في طاعة الله على الكرامة والعز في معصية الله ، كما فعل يوسف هو وغيره من الأنبياء والصالحين ، كانت العاقبة له في الدنيا والآخرة ، وكان ما حصل له من الأذى قد انقلب نعيمًا وسرورًا ، كما أن ما يحصل لأرباب الذنوب من التنعم بالذنوب ينقلب حزنًا وثبورًا)().

وليتذكر المؤمن أن السعادة الحقيقة ليست في هذه الدنيا الفانية ، وإنما في الجنة التي قطوفها دانية ، ويُصبره على ذلك قول نبيه ، (بَدَأ الْإِسْلَامُ غَرِيبًا وَسَيَعُودُ كَمَا بَدَأَ عَرِيبًا ، فَطُوبَى لِلْغُرَبَاءِ)(٢) .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۵/ ۱۳۲).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم ( ١٤٥) من حديث أبي هريرة 🕮 .

في رواية من حديث عبد الله بن مسعود هن قيل من هم يا رسول الله؟ قال: (الذين يُصْلِحُونَ إذا أَفْسَدَ النَّاسُ)(١).

قال التوربشتي (يريد أن الإسلام لما بدأ في أول الوهلة نهض بإقامته والذب عنه ناس قليلون من الصحابة ، فشر دوهم عن البلاد فأصبحوا غرباء ، أو فيصبح أحدهم معتزلًا مهجورًا كالغرباء ثم يعود آخرًا إلى ما كان عليه لا يكاد يوجد من القائلين به إلا الإفراد)(١).

قال الإمام ابن القيم في : (فهؤلاء هم الغرباء الممدوحون ، المغبوطون ، ولقلتهم في الناس جدا سموا غرباء فإن أكثر الناس على غير هذه الصفات فأهل الإسلام في الناس غرباء ، والمؤمنون في أهل الإسلام غرباء ، وأهل العلم في المؤمنين غرباء ، وأهل السنة الذين يميزونها من الأهواء والبدع فهم غرباء ، والداعون إليها الصابرون على أذى المخالفين هم أشد هؤلاء غربة ، ولكن هؤلاء هم أهل الله حقًا ، فلا غربة عليهم) (٣) .

فيا أيها المتمسك بدينه ، المتبع لنهج سلفه الصالح رغم تكالب الأعداء وقلة الأعوان الأوفياء ، اصبر وصابر ولا تحزن لقلة الأتقياء ولا تغتر بكثرة الأشقياء .

<sup>(</sup>١) رواه أبو عمرو الداني في كتابه السنن الواردة في الفتن (٣/ ٦٣٣)، وصححه الألباني ه في الصحيحة (١٢٧٣)

<sup>(</sup>٢) مرقاة المفاتيح (١/ ٣٦١).

<sup>(</sup>۲) مدارج السالکین (۳/ ۱۹۵).

قال الإمام الفضيل بن عياض (اتبع طرق الهدى ولا يضرك قلة السالكين ، وإياك وطرق الضلالة ولا تغتر بكثرة الهالكين)(١).

يقول الإمام ابن القيم الله القيم الله الله البه الجاهلون ، فإنهم يقول الإمام ابن القيم الله الله يكونوا أقل الناس عددًا ، والناس على على خلافهم فاعلم أن هؤلاء هم الناس ومن خالفهم فمشبهون بالناس وليسوا بناس ، فما الناس إلا أهل الحق وإن كانوا أقلهم عددًا)(٢).

واعلم - سددك الله- أن صبرك وثباتك على دينك في أيام الفتن والبلايا والمحن أجره كبير وخيره كثير عند رب كريم غفور.

قال ﷺ : (إن من وَرَائِكُمْ أَيَّامَ الصَّبْرِ ، الصَّبْرُ فيه مِثْلُ قَبْضٍ على الْجَمْرِ لِلْعَامِلِ فِيهِمْ مِثْلُ أَجْرِ خَمْسِينَ رَجُلًا يَعْمَلُونَ مِثْلَ عَمَلِهِ) .

فقيل يا رَسُولَ اللهِ أَجْرُ خَمْسِينَ منهم؟ قال : (أَجْرُ خَمْسِينَ مِنْكُمْ)(").

قال المناوي الله المعقول بالمحسوس أي الصابر على أحكام الكتاب والسنة يقاسي بما يناله من الشدة والمشقة من أهل البدع والضلال مثل ما يقاسيه من يأخذ النار بيده ويقبض عليها ، بل ربما كان أشد وهذا من

<sup>(1)</sup> الاعتصام للشاطبي (1/3).

<sup>(</sup>۲) مفتاح دار السعادة (۱(۱۱۷)).

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود (٤٣٤١) من حديث أبي ثعلبة الخشني ، وصححه الشيخ الألباني ، بمجموع طرقه في السلسلة الصحيحة (٩٥٧) .

معجزاته فإنه إخبار عن غيب وقد وقع)(١).

وتيقن -وفقك الله- أن الباطل وإن كان له جولة فإن للحق دولة ولأهله العزة والتمكين من رب العالمين حتى بعد مماتهم ، فالعاقبة في الدنيا والآخرة بإذن الله دائما للتقوى ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يثبتنا وإياكم على دينه ، وأن يجعلنا ممن يبذل الغالي والنفيس من أجل نصرة الحق ورفع رايته ، وأن يحفظ أهل الحق والإتباع في كل مكان وزمان من شر الكائدين من الكفار والمنافقين ، ويثبتهم على الحق وينفع بهم الإسلام والمسلمين ، فهو سبحانه رب العالمين وولى الصالحين المتقين .

وحلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

それなるながはなるななない

(١) فيض القدير (٦/ ٤٥٦).

(0) أف لذنوب الخلوات!!

# أفُّ لذنوب الخلوات!!

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

### أما بعد:

إن الذي يخشى من نظر الناس إليه ، ولا يُبالي بنظر الباري سبحانه له ؟ فيكثر من المعاصي والمنكرات في الخلوات ، قد جعل الله الله الهون الناظرين إليه ، قال تعالى : ﴿ يَسَتَخُفُونَ مِنَ ٱلنَّاسِ وَلَا يَسَتَخُفُونَ مِنَ ٱلنَّاسِ وَلَا يَسَتَخُفُونَ مِنَ ٱللَّهِ وَهُو مَعَهُمُ إِذَ يُبْيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَىٰ مِنَ ٱلْقَوْلِ ﴾ [النساء: ١٠٨] .

قال الشيخ السعدي ه : (وهذا من ضعف الإيمان ، ونقصان اليقين ، أن تكون مخافة الخلق عندهم أعظم من مخافة الله ، فيحرصون بالطرق المباحة والمحرمة ، على عدم الفضيحة عند الناس ، وهم مع ذلك قد بارزوا الله بالعظائم ، ولم يبالوا بنظره واطلاعه عليهم ، وهو معهم بالعلم في جميع أحوالهم ، خصوصا في حال تبيتهم ما لا يرضيه من القول)(١).

إن لذنوب الخلوات - أيها الأحبة - عواقب وخيمة وأخطارًا جسيمة

<sup>(</sup>۱) تفسير السعدي (ص۲۰۰).

في الدنيا والآخرة ، إذا لم يبادر صاحبها بالتوبة والرجوع إلى الله ، فمن أضرارها في الدنيا بُغض قلوب المؤمنين له ونفرة نفوسهم عنه .

فعن سالم بن أبي الجعد عن أبي الدرداء الله قال: (حَذَرَ امْرُوُّ أَن تُبْغِضَهُ قَالَ: (حَذَرَ امْرُوُّ أَن تُبْغِضَهُ قَالَ: (أتدري ما هذا؟) قلت: لا، قال: قلوبُ المؤمنين من حيث (العبدُ يخلو بمعاصي الله ، فَيُلْقِي الله بُغْضَهُ في قلوب المؤمنين من حيث لا يَشْعُرُ)(۱).

وقال سليمان التيمي ه : (إن الرجل ليصيب الذنب في السر فيصبحُ وعليه مذلَّته)(٢).

وقال ابن الجوزي الله : (ورأيت أقوامًا من المنتسبين إلى العلم أهملوا نظر الحق الله البعل في الخلوات ، فمحا محاسن ذكرهم في الجلوات ، فكانوا موجودين كالمعدومين ، لا حلاوة لرؤيتهم ، ولا قلب يحن إلى لقائهم) (٣) .

وأما في الآخرة فهو متوعد بعقاب أليم وعذاب الشديد ، فعن ثوْبان النبي الله عن قَوْامًا من أُمَّتِي يَأْتُونَ يوم الْقيَامَة بِحَسَنَاتٍ أَمْثَالِ جِبَالِ تِهَامَةَ بِيضًا ، فَيَجْعَلُهَا الله عنه هَبَاءً مَنْثُورًا) قال ثَوْبَانُ : يا

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء لأبي نعيم الأصبهاني (١/ ٢١٥).

<sup>(</sup>٢) التوبة لابن أبي الدنيا (ص٣٣٠).

**<sup>(</sup>٣)** صيد الخاطر (ص ٤٣).

رَسُولَ اللهِ صِفْهُمْ لنا جَلِّهِمْ لنا ، أَنْ لَا نَكُونَ منهم وَنَحْنُ لَا نَعْلَمُ؟! قال : (أَمَا إِنَّهُمْ إِخْوَانُكُمْ وَمِنْ جِلْدَتِكُمْ ، وَيَأْخُذُونَ من اللَّيْلِ كما تَأْخُذُونَ ، وَلَكِنَّهُمْ أَقُوامٌ إِذَا خَلَوْا بِمَحَارِمِ اللهِ انْتَهَكُوهَا)(۱) .

إن ذنوب الخلوات - أيها الأحبة الكرام - يمكن للمرء الحريص أن يتخلص منها بعون الله ، وذلك ببذل الأسباب المعينة على ذلك بعد توفيق الباري الله ، ومن ذلك :

أن يكثر من دعاء الباري سبحانه والتضرع إليه بأن يصرف عنه الوقوع
 في الذنوب والمعاصي ويغرس في قلبه بغضها .

فالدعاء - أيها الأفاضل - من أهم الوسائل المعينة على ذلك ، إذا توفرت الشروط التي من أسباب إجابة دعوة الداعي ، كصدق النية ، والابتعاد عن الذنوب قال تعالى : ﴿ اُدُعُونِ آَسْتَجِبُ لَكُورُ ﴾ [غافر: ١٠] .

قال الإمام ابن كثير ، (هذا من فضله تبارك وتعالى وكرمه أنه ندب عباده إلى دعائه ، وتكفل لهم بالإجابة)(٢).

وقال الشيخ السعدي الله : (هذا من لطفه بعباده ، ونعمته العظيمة ، حيث دعاهم إلى ما فيه صلاح دينهم ودنياهم ، وأمرهم بدعائه ، دعاء العبادة ،

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه (٤٢٤٥)، وصححه الشيخ الألباني ١٨٠٨.

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر (۷/ ۱۵۳).

ودعاء المسألة ، ووعدهم أن يستجيب لهم ، وتوعد من استكبر عنها فقال : ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ يَسَتَكُبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدُخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ اللَّهِ اللَّهُ ، جزاء على الستكبارهم) (١) .

أن يجتنب المعاصي مهما كان حجمها ، ويستحضر عند ارتكابها عظم من يعصي ، والوعيد الشديد الوارد في ارتكابها كما جاء في حديث ثوبان السابق .

أن يتذكر عند قدرته على المعصية في السر ، وغياب أعين البشر عنه!
 أن هناك من يراه ، ويعلم سره وجهره ، لا يخفى عليه شيء من عمله مهما
 كان حجمه ، فعليه أن يستحي منه ويتقيه ، ألا وهو رب العزة .

قال الشيخ السعدي (هو الرقيب: أي المطلع على ما في القلوب، وما حوته العوالم من الأسرار والغيوب، المراقب لأعمال عباده على الدوام، الذي أحصى كل شيء، وأحاط بكل شيء، ولا يخفى عليه شيء وإن دق، الذي يعلم ما أسرته السرائر، من النيات الطيبة والإرادات الفاسدة) (٢).

### ولقد أحسن من قال:

<sup>(</sup>۱) تفسير السعدي (۱/ ٧٤٠).

<sup>(</sup>٢) فتح الرحيم الملك العلام (ص٥٨).

إذا ما خلوتَ الدَّهريومًا فلا تقل خلوتُ ولكن قُل عليَّ رقيبُ ولا تحسبن اللهِ يَغفل ساعةً ولا أن ما يخفى عليه يَغيبُ(١).

ويعلم ويتيقن أنه سبحانه لحلمه الكامل لم يُعاجله بالعقوبة مع قدرته على ذلك ، وأن في إمهاله له فرصة للرجوع والتوبة .

قال الشيخ السعدي (وسبحان الحليم ، الذي لا يعاجل العاصين بالعقوبة ، بل يعافيهم ويرزقهم ، كأنهم ما عصوه مع قدرته عليهم) (٢).

أن يتفكر في مجيء الموت وهو في حال فعل المنكرات ، وانتهاك الحرمات ، كيف سيقابل ربه في يوم القيامة ، ويعلم أن ذنوب الخلوات من أسباب سوء الخاتمة وأصل كل الانتكاسات ، والعياذ بالله .

قال الإمام ابن رجب على : (خاتمة السوء تكون بسبب دسيسة باطنة للعبد لا يطلع عليها الناس ، إما من جهة عمل سيء ونحو ذلك ، فتلك الخصلة الخفية توجب سوء الخاتمة عند الموت)(٣).

فما أحوجنا - أيها الكرام - أن نصدق مع رب البريات ونصلح أنفسنا في الخلوات ، ونملأ قلوبنا بالخوف وتعظيم رب الأرض والسماوات ، فالقلب ما دام معظمًا للباري سبحانه وموقرا له ، فإنه يَظلُ عامرا بالإيمان واليقين ،

<sup>(</sup>١) روضة العقلاء لابن حبان (ص ٢٦).

<sup>(</sup>۲) تفسير السعدي (ص ۷۹۰).

<sup>(</sup>٣) جامع العلوم والحكم (ص٥٧).

مبتعدًا عن سائر المعاصي والمنكرات في الخلوات والجلوات! التي هي مصدر كل شقاء وأصل كل بلاء والعياذ بالله .

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يرزقنا وإياكم وسائر المسلمين تقواه في السر والعلانية ، ويجنبنا جميعا الذنوب والمحرمات الظاهرة والباطنة ، فإن في ذلك - بإذن الله تعالى - النجاح والفلاح في الدنيا والآخرة ، فهو سبحانه ولي ذلك والقادر عليه .

وصلِّ اللهم وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين

(1)

كيف تتغلب بإذن علام الغيوب على المعاصي والذنوب ؟

## كيف تتغلب بإذن علام الغيوب على المعاصي والذنوب ؟

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

#### أما بعد:

إن من الأمراض التي قد يبتلى بها كثير من المسلمين في هذه الحياة الزائلة والدنيا الفانية مرض الشهوات الذي هو داء عضال ومرض قتال عواقبه خطيرة وأضراره جسيمة ، يفسد القلوب ويضر الأجساد ، ويجر من سيطر عليه إلى المهالك ويجعل من تغلب عليه يعيش في ضيق واضطراب إذا لم تتداركه رحمة الله الخالق الوهاب ، ويسعى للتخلص منه ببذل الأسباب .

إن كثيرًا مِنّا - أيها الكرام - قد يحدِّثُ نفسه ويتساءل ؟ بعد أن عرف ضرر هذا المرض الخطير وتبعات هذا الداء العسير ، وعلم أن لذته إنما هي دقائق وساعات ثم يتبعها بعد ذلك الندم والحسرات!!!

### يقول الإمام سفيان الثوري هي :

تفنى اللذات ممن نال صفوتَها من الحياة ويبقى الخري والعار

تبقى عواقب سوء في مغبتها لا خير في لذة من بعدها النار(١)

فيقول المبتلى به كيف السبيل للتخلص من مرض الشهوات؟! ، وكيف الطريق لتجنب المعاصي والمنكرات؟!وكيف الابتعاد عن الذنوب والمحرمات؟! وكيف أتغلب على معاصي الخلوات والجلوات؟!! .

فالجواب - أيها الأحباب - : أن هذا الأمر يسير على من وفقه العلي الكبير وأخلص النية وصدق في طلبه وبذل الأسباب التي بعون الوهاب تبعده عن المحرمات وتقربه إلى التواب، ومن أهمها:

التوبة التي هي أساس كل نجاح ومصدر كل فلاح ، قال تعالى : ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللّهِ جَمِيعًا آتُهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ [النور: ٣١] .

قال الإمام ابن القيم على: (وهذه الآية في سورة مدنية ، خاطب الله بها أهل الإيمان وخيار خلقه أن يتوبوا إليه بعد إيمانهم وصبرهم وهجرتهم وجهادهم ، ثم علق الفلاح بالتوبة تعليق المسبب بسببه ، وأتى بأداة لعل المشعرة بالترجي إيذانا بأنكم إذا تبتم كنتم على رجاء الفلاح ، فلا يرجو الفلاح إلا التائبون جعلنا الله منهم)(٢) (٣).

<sup>(</sup>١) الغرباء للآجري (ص ٦٨).

<sup>(</sup>۲) مدارج السالكين (۱/ ۱۷۸).

<sup>(</sup>٣) وسيأتي في المقال الذي يليه الكلام على ما يتعلق بالتوبة .

الدعاء الذي هو أعظم دواء وأنفع علاج لكل بلاء ، فالخالق المرنا بالدعاء وتكفل لنا بالإجابة تفضلًا منه سبحانه ، إذا توفرت الشروط كصدق النية في الابتعاد عن الذنوب قال تعالى : ﴿ اُدْعُونِيٓ أَسْتَجِبُ لَكُو ﴾ [غافر: ٦٠].

قال الشيخ السعدي ﴿ (هذا من لطفه بعباده ونعمته العظيمة ، حيث دعاهم إلى ما فيه صلاح دينهم ودنياهم ، وأمرهم بدعائه ، دعاء العبادة ودعاء المسألة ، ووعدهم أن يستجيب لهم ، وتوعد من استكبر عنها فقال : ﴿إِنَّ المسألة ، ووعدهم أن يستجيب لهم ، وتوعد من استكبر عنها فقال : ﴿إِنَّ اللَّذِينَ يَسَلَّكُ أَبِرُونَ عَنْ عِبَادَقِي سَيَدَخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ [غافر: ١٠] أي : ذليلين حقيرين ، يجتمع عليهم العذاب والإهانة ، جزاء على استكبارهم)(١).

تذكر مراقبة الله ، وأنه سبحانه مطلع على عبده عالم بما يظهره وما
 يبطنه ، فلا يخفى عليه سبحانه شيء مهما صغر حجمه وبلغ قدره .

قال الشيخ السعدي ه : (هو الرقيب : أي المطلع على ما في القلوب ، وما حوته العوالم من الأسرار والغيوب ، المراقب لأعمال عباده على الدوام ، الذي أحصى كل شيء ، وأحاط بكل شيء ، ولا يخفى عليه شيء وإن دق ، الذي يعلم ما أسرته السرائر ، من النيات الطيبة والإرادات الفاسدة)(٢).

• الابتعاد عن المعاصي مهما كان حجمها ، وعلى القلب أن يستحضر

(۱) تفسير السعدي (۱/ ۷٤٠).

<sup>(</sup>۲) فتح الرحيم الملك العلام (ص۵۸).

عندارتكابها عِظم من يعصي ، والتفكر في الوعيد الشديد الوارد فيمن ارتكبها ، لأن ملأ القلب من الخوف من الباري سبحانه وتذكر عظمته من أقوى الأسباب المعينة على الابتعاد عن المعاصي ، فلو نظرنا نجد أنه ما ارتكبت الذنوب وتعدى الخلق على حدود علام الغيوب إلا بعد ذهاب الخوف من القلوب .

يقول الإمام ابن القيم ه : (الخوف علامة صحة الإيمان ، وترحُّله من القلب علامة ترحُّل الإيمان منه)(١).

يقول المناوي ه : (القلب إذا امتلأ من الخوف أحجمت الأعضاء جميعها عن ارتكاب المعاصي ، وبقدر قلة الخوف يكون الهجوم على المعاصي ، فإذا قل الخوف جدا واستولت الغفلة كان ذلك من علامة الشقاء)(٢).

مجاهدة النفس وهواها والصبر والاحتساب عند القيام بذلك ، وذلك بترويضها على فعل الطاعات والبعد عن المنكرات ، لأن النفس أمارة بالسوء وهي منبع كل شريحل بالإنسان .

يقول الإمام ابن القيم ه : (فمن عرف حقيقة نفسه وما طبعت عليه ،

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين (١/ ٥١٥).

<sup>(</sup>٢) فيض القدير (٢/ ١٣٢).

علم أنها منبع كل شر ومأوى كل سوء)(١).

ويقول الشيخ ابن عثيمين (فأما مجاهدة الإنسان نفسه فإنها من أشق الأشياء ، ولا تتم مجاهدة الغير إلا بمجاهدة النفس أولًا ، ومجاهدة النفس تكون بأن يجاهد الإنسان نفسه على شيئين ، على فعل الطاعات ، وعلى ترك المعاصي ؛ لأن فعل الطاعات ثقيل على النفس إلا من خففه الله عليه ، وترك المعاصي كذلك ثقيل على النفس إلا من خففه الله عليه ، فتحتاج وترك المعاصي كذلك ثقيل على النفس إلا من خففه الله عليه ، فتحتاج النفس إلى مجاهدة لا سيما مع قلة الرغبة في الخير ، فإن الإنسان يعاني من نفسه معاناة شديدة ؛ ليحملها على فعل الخير) (٢) .

وليعلم من صدقت نيته في مجاهدة نفسه أن الباري سبحانه لن يضيعه وبعون الله تعالى سيوفقه للتغلب عليها وكبح شهواتها وجعلها خاضعة لأوامر الله ، قال تعالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُ دِينَّهُمْ شُبُلَنَا ۚ ﴾ [العنكبوت: ٦٩] .

قال الشيخ الشنقيطي ه : (ذكر الله في هذه الآية الكريمة أن الذين جاهدوا فيه ، أنه يهديهم إلى سبل الخير والرشاد ، وأقسم على ذلك)(٣).

التذكر عند ارتكاب المعاصي والمنكرات أن هادم اللذات ومفرق الجماعات قد ينزل في أي وقت من الأوقات ، فكيف لو نزل بالمرء وهو متلبس

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين (۱/ ۲۲۰).

<sup>(</sup>۲) شرح رياض الصالحين (۲/ ٥١).

<sup>(</sup>٣) أضواء البيان (٦ / ١٦٣).

بالمحرمات! غارق في الشهوات؟! فكيف سيكون حاله إذا بعث يوم القيامة على ما قبض عليه؟! وبأي جواب يجيب خالقه إذا سأله عن فعله ولماذا تجرأ على المحارم؟! ، نسأل الله العفو والعافية .

فعلينا - أيها الكرام - أن لا يطول أملنا وأن لا نغتر بصحتنا ولا بشبابنا ، فالموت إذا حلَّ فإنه لا يفرق بين صحيح وسقيم ولا بين صغير وكبير .

قال ابن الجوزي (يجب على من لا يدري متى يبغته الموت أن يكون مستعدًا ، ولا يغتر بالشباب والصحة ، فإن أقل من يموت الأشياخ ، وأكثر من يموت الشبان)(۱).

فهذه - أيها الأحباب - أهم الأسباب الإيمانية والوسائل الشرعية التي بإذن علام الغيوب نتغلب بها على المعاصي والذنوب ، فعلينا أن نسعى جاهدين في تحقيقها ونحث غيرنا وننصحهم بذلك .

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يوفقنا وإياكم للصواب ويعيننا على تحقيق هذه الأسباب فهو سبحانه الوهاب وعلى عباده غفور رحيم تواب.

وحلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### 

<sup>(</sup>١) صيد الخاطر (ص ٦٣).



## التوبسة

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

### أما بعد:

إن المعاصي والذنوب أيها الكرام هي أصل كل بلاء ومصدر كل شقاء ينزل بالعبد ، ، إذا لم يتدارك نفسه بالتوبة والغفران قبل فوات الأوان ، وذلك قبل بلوغ الروح الحلقوم فحينئذ لا تنفع توبة ولا تجزي أوبة .

قال ﷺ: (إِنَّ الله يَقْبَلُ تَوْبَةَ الْعَبْدِ ما لم يُغَرْغِرْ)(١).

قال المباركفوري ، : (أي ما لم تبلغ الروح إلى الحلقوم ، يعني : ما لم يتيقن بالموت ، فإن التوبة بعد التيقن بالموت لم يعتد بها)(٢) .

وأيضا قبل طلوع الشمس من مغربها ، قال ﷺ : (ولا تَنْقَطِعُ التَّوْبَةُ حتى تَطْلُعَ الشَّوْبَةُ الشَّوْبَةُ الشَّمْسُ من مَغْرِبِهَا)(٣) .

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٣٥٣٧) من حديث عبد الله بن عمر ١٨ وصححه الشيخ الألباني ١٨.

<sup>(</sup>۲) تحفة الأحوذي (۹/ ۳۲۵).

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود (٢٤٧٩) من حديث معاوية 🐡 ، وصححه الشيخ الألباني 🦀 .

التوبيت

أيها الأحبة ، إن التوبة فرض على الأعيان لا يستغني عنها إنسان مهما علت مكانته وارتفعت منزلته .

يقول القرطبي ه : (واتفقت الأمة على أن التوبة فرض على المؤمنين لقوله تعالى : ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللّهِ جَمِيعًا أَيُّهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُم تُفْلِحُونَ ﴾ لقوله تعالى : ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللّهِ جَمِيعًا أَيُّهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُم تُفْلِحُونَ ﴾ [النور: ٢١])(١) .

قال الشيخ ابن سعدي (فلا سبيل إلى الفلاح إلا بالتوبة ، وهي الرجوع مما يكرهه الله ، ظاهرًا وباطنًا ، إلى ما يحبه ظاهرًا وباطنًا ، ودل هذا أن كل مؤمن محتاج إلى التوبة ، لأن الله خاطب المؤمنين جميعا ، وفيه الحث على الإخلاص بالتوبة) (٢).

فعلى العبدِ المؤمن أن لا تفارقه التوبة النصوح في كل وقت وحين ، في حلّه و ترحاله ، وهذا ليس عيبا بل هو من هدي الأنبياء وسنن المرسلين ، وطريق الصالحين .

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية هي : (وليست التوبة نقصًا بل هي من أفضل الكمالات ، وهي واجبة على جميع الخلق)(٣) .

فيا أيها العاصى ، لا تيأس من رحمة الله ﷺ ، فإن خالقك ورازقك يفرح

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي (٥/ ٩٠).

<sup>(</sup>۲) تفسير السعدي (ص ٥٦٧).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (١٥/١٥).

بتوبتك أشد من فرح وسعادة الواجد لدابته بعد فقدها ، قال ﷺ : (والله ؛ لله أَفْرَحُ بِتَوْبَةٍ عَبْدِهِ من أَحَدِكُمْ يَجِدُ ضَالَّتَهُ بِالْفَلَاقِ)(١) .

يقول الشيخ السعدي في : (وهذا فرح جود وإحسان؛ لأنه لله ينوع جوده وكرمه على عباده في جميع الوجوه، ويحب من عباده أن يسلكوا كل طريق يوصلهم إلى رحمة الله وإحسانه، ويكره لهم ضد ذلك، فإنه تعالى جعل لرحمته وكرمه أسبابا بينها لعباده وحثهم على سلوكها، وأعانهم عليها، ونهاهم عما ينافيها ويمنعها، فإذا عصوه وبارزوه بالذنوب فقد تعرضوا لعقوباته التي لا يحب منهم أن يتعرضوا لها، فإذا رجعوا إلى التوبة والإنابة فرح بذلك أعظم فرح يقدر.

فإنه ليس في الدنيا نظير فرح هذا الذي في أرض فلاة مهلكة ، وقد انفلتت منه راحلته التي عليها مادة حياته من طعام وشراب وركوب ، فأيس منها ، وجلس ينتظر الموت ، فإذا هو بها واقفة على رأسه ، فأخذ بخطامها وكاد الفرح أن يقضي عليه ، وقال من الدهشة وشدة الفرح : (اللهم أنت عبدي وأنا ربك) . فتبارك الرب الكريم الجواد الذي لا يحصى العباد ثناءًا عليه ، بل هو كما أثنى على نفسه ، وفوق ما يثني عليه عباده ، وهذا الفرح تبع لغيره من الصفات ، كما تقدم أن الكلام على الصفات يتبع الكلام على الذات ،

(١) رواه البخاري (٥٩٥٠) ومسلم (٢٦٧٥) واللفظ له من حديث أبي هريرة 🛞 .

التوبية التوبية

فهذا فرح لا يشبه فرح أحد من خلقه لا في ذاته ولا في أسبابه ولا في غاياته ، فسببه الرحمة والإحسان ، وغايته إتمام نعمته على التائبين المنيبين)(١).

فيا أيها المذنب، احذر من التسويف وتأخير التوبة فإن هذا من تلبيس إبليس، وبادر - وفقك الله - بالتوبة الصادقة عن كل الذنوب السابقة، التي لا تقبل إلا بعد تحقق شروط، وهي:

الإخلاص لله تعالى ، بأن تبتغي بالتوبة وجه الله ، تطلب بها مرضاته ومحبته ، والخوف من عذابه ، لا رياءً فيها ، ولا سمعة ، ولا خوفًا من مخلوق ، ولا لغرض دنيوي .

الندم على فعل المعاصي والمنكرات ، بحيث تشعر بحرقة وحزن وأسى في نفسك على ارتكابها ، وتتمنى أنك لم تفعل ذلك ، فالندم على ارتكاب المحرمات من أعظم أركان التوبة ، لأن باقي الأركان كترك المعصية ، والعزم على عدم العود إليها مترتبة على الندم ولهذا قال (الندم توبة)(۱).

قال المناوي (أي هو معظم أركانها ، لأنه متعلق بالقلب والجوارح تبع له ، فإذا ندم القلب انقطع عن المعاصي فرجعت برجوعه الجوارح) (٣).

<sup>(</sup>١) التنبيهات اللطيفة فيها احتوت عليه الواسطية من المباحث المنيفة (ص٥٣).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجة (٢٥٢) من حديث عبد الله بن مسعود ١١ وصححه الشيخ الألباني.

<sup>(</sup>٣) التيسير بشرح الجامع الصغير (٢/ ٤٦٤).

ويقول الإمام ابن القيم الله على النادم فإنه لا تتحقق التوبة إلا به ، إذ من لم يندم على القبيح ، فذلك دليل على رضاه به ، وإصراره عليه)(١).

الإقلاع عن المعصية ، وتركها والبعد عنها ، وإن كنت قد ظلمت غيرك فبادر بالتخلص من خطيئتك وإرجاع الحقوق لأهلها في الدنيا قبل أن يُقتص منك يوم القيامة ويؤخذ من حسناتك ، وإذا انتهت! طرحت عليك سيئات من ظلمته ، فعن أبي هريرة الله الله الله الله الله الله عنده مَظْلِمَةٌ لأخيه فَلْيَتَحَلَّلُهُ منها ، فإنه ليس ثَمَّ دينارٌ ولا درهمٌ من قبل أن يُؤخذَ لأخيه من حسناته ، فإن لم يكن له حسناتٌ أُخِذَ من سيئات أخيه فَطُرحَتْ عليه)(۱).

قال الإمام ابن القيم الله عنه : (تستحيل التوبة مع مباشرة الذنب) (٣) .

العزم الأكيد الصادق في النفس على عدم العود إلى تلك المحرمات.

يقول الإمام ابن القيم ﷺ: (فحقيقة التوبة هي الندم على ما سلف منه في الماضي والإقلاع عنه في الحال والعزم على أن لا يعاوده في المستقبل، والثلاثة تجتمع في الوقت الذي تقع فيه التوبة، فإنه في ذلك الوقت يندم ويقلع ويعزم فحينئذ يرجع إلى العبودية التي خلق لها، وهذا الرجوع هو

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين (۱/ ۱۸۲).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦١٦٩).

**<sup>(</sup>٣)** مدارج السالكين ( ١/ ١٨٢).

لتوبية ا

حقيقة التوبة ، ولما كان متوقفا على تلك الثلاثة جعلت شرائط له)(١).

أخي المذنب ، اعلم -سددك الله- أنك لو تبت وعزمت على ألا تعود إلى المعصية لكن غلبك الشيطان ونفسك الأمارة بالسوء فعاودت المعصية مرة ثانية فتوبتك الأولى صحيحة - بإذن الله تعالى - ، وعليك أن لا تيأس وجدد التوبة من المعصية .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية . (ولو تاب العبد، ثم عاد إلى الذنب قبل الله توبته الأولى، ثم إذا عاد استحق العقوبة، فإن تاب تاب الله عليه أيضًا، ولا يجوز للمسلم إذا تاب، ثم عاد، أن يصر، بل يتوب، ولو عاد في اليوم مائة مرة)(٢).

فعلينا جميعا - أيها الأحبة الكرام - أن نبادر في كل وقت وحين إلى التوبة والاستغفار ، فإن هذا هو النجاح والفلاح ، وأن نحذر التسويف والتأخير فإن هذا من تلبيس الشيطان وهو من الخسران والحرمان ، والله المستعان .

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يجعلنا وإياكم من التائبين المنيبين له في كل وقت وحين ، فهو سبحانه ولي الصالحين والمتفضل على الخلق أجمعين .

وحلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين ( ۱/ ۱۸۲).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۱٦/٥٨).

هذا ما يجب على الآباء والأمهـات!

## هذا ما يجب على الآباء والأمهات!

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

### أما بعد:

قال الشيخ السعدي ه : (﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْ مَةَ اللّهِ ﴾ : عددًا مجردًا عن الشكر ﴿ لَا تَحْصُوهَا ﴾ فضلًا عن كونكم تشكرونها، فإن نعمه الظاهرة والباطنة على العباد بعدد الأنفاس واللحظات من جميع أصناف النعم ، مما يعرف العباد ، ومما لا يعرفون ، وما يدفع عنهم من النقم ، فأكثر من أن تحصى ، ﴿ إِنَّ اللّهَ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ يرضى منكم باليسير من الشكر ، مع إنعامه الكثير ، وكما أن رحمته واسعة ، وجوده عميم ، ومغفرته شاملة للعباد ، فعلمه محيط وكما أن رحمته واسعة ، وجوده عميم ، ومغفرته شاملة للعباد ، فعلمه محيط بهم) (۱) .

<sup>(</sup>١) تفسير السعدي (ص٤٣٧).

ومن هذه النعم الكثيرة ، نعمة خص الله ﴿ بها من شاء من خلقه ولو كان فقيرًا ، ومنعها عمن يشاء ولو كان غنيًا ، ألا وهي نعمة الأولاد الذكور والإناث ، قال تعالى : ﴿ لِلَّهِ مُلكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ يَخَلُقُ مَا يَشَآءُ يَهَبُ لِمَن يَشَآءُ إِنَاتُ اللَّهُ وَيَكُورُ ﴿ اللَّهُ اللَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ الل

قال الشيخ السعدي (هذه الآية ، فيها الإخبار عن سعة ملكه تعالى ، ونفوذ تصرفه في الملك في الخلق لما يشاء ، والتدبير لجميع الأمور ، حتى أن تدبيره تعالى ، من عمومه ، أنه يتناول المخلوقة عن الأسباب التي يباشرها العباد ، فإن النكاح من الأسباب لولادة الأولاد ، فالله تعالى هو الذي يعطيهم من الأولاد ما يشاء ، فمن الخلق من يهب له إناثًا ، ومنهم من يهب له ذكورًا ، ومنهم من يجعله عقيما ، لا يولد له .

﴿ إِنَّهُ عَلِيمٌ ﴾ بكل شيء ، ﴿ قَدِيرٌ ﴾ على كل شيء ، فيتصرف بعلمه وإتقانه الأشياء ، وبقدرته في مخلوقاته)(١).

أيها الأحبة الكرام، إن بالشكر والإيمان تدوم النعم، وبالجحود والعصيان تَحل النقم، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّكَ رَبُّكُمْ لَإِن شَكَرْتُمُ

<sup>(</sup>١) تفسير السعدي (ص٧٦٢).

لَأَزِيدَنَّكُمُ وَلَيِن كَفَرْتُمُ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴾ [إبراهيم: ٧].

قال الإمام ابن كثير ها: ﴿ لَإِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ ﴾ أي: لئن شكرتم نعمتي عليكم لأزيدنكم منها ، ﴿ وَلَإِن كَفَرْتُم الله عليكم لأزيدنكم منها ، ﴿ وَلَإِن كَفَرْتُم الله الله علي كفرها وجحدتموها ، ﴿ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴾ : وذلك بسلبها عنهم وعقابه إياهم على كفرها (١).

قال الشيخ الشنقيطي في : (وبهذه المناسبة إن على كل مسلم أفرادًا وجماعات ، أن يقابلوا نعم الله بالشكر ، وأن يشكر وها بالطاعة والعبادة لله ، وأن يحذروا كفران النعم)(٢).

إن من شكر هذه النعمة أيها الأفاضل أن نعتني بتربية أو لادنا على تعاليم ديننا الحنيف، وأن نغرس في قلوبهم حب المصطفى ، وحب سنته المطهرة كما كان يفعل سلفنا الصالح مد حيث كانوا حريصين جدًا على تعليم أبناءهم سيرة نبينا الله ليتأسوا به، ويهتدوا بهديه.

فعن علي بن الحسين ه قال : (كنا نُعَلَّمُ مغازي النبي ه وسراياه كما نُعَلَّمُ السورة من القرآن)(٣) .

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (٢/ ٥٢٤).

<sup>(</sup>٢) أضواء البيان (٩/ ١١٢).

<sup>(</sup>٣) الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع للخطيب البغدادي ( ١٥٩١).

وقال إسماعيل بن محمد بن سعد ه : (كان أبي يُعلِّمنا مغازي رسول الله ويعُدَّها علينا وسَرايَاه ، ويقول : (يا بني هذه مآثرُ آبائكم فلا تُضيِّعوا ذكرها)(١).

أما في زمنا هذا ، والله المستعان ، فنرى بعض الآباء والأمهات - إلا من رحم الله - بدل أن يحثوا أبنائهم على قراءة سيرة المصطفى ، وسيرة أصحابه الكرام ، وسيرة التابعين والعلماء الربانيين والصالحين ، نجدهم يعلمونهم سير الفنانين والممثلين واللاعبين! حتى وإن كانوا من الكفار! وإنا لله وإنا إليه راجعون.

فترى الطفل حافظًا لاسم اللاعب واسم أبيه ، مقلدًا له في هيئته ومتأثرًا بأخلاقه ، ولو طلبتَ منه أن يذكر لك أسماء العشرة المبشرين بالجنة من الصحابة هذا أو اسم أحدهم لما أجاب عن ذلك! والله المستعان .

فينبغي أن نتق الله في أبنائنا وبناتنا وأن لا نربيهم على تقليد الكفار، ونحذرهم أشد التحذير من مشابهتهم ونبين لهم خطورة ذلك، وعلينا أن نعلم أنهم أمانة في أعناقنا، سنسأل عنها يوم القيامة، قال في : (أَلَا كُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَتِه . . )(٢).

<sup>(</sup>١) الجامع للخطيب البغدادي (١٥٩٠).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦٧١٩) ومسلم (١٨٢٩) واللفظ له ، من حديث عبد الله ابن عمر ٥٠٠٠

ولنربيهم على المحافظة على تعاليم الدين كالصلاة والصدق والأمانة واحترام الكبير وحب العلم والعلماء واختيار الرفقة الحسنة ، ولنحذرهم من المحرمات كإضاعة الصلاة والكذب وتضييع الأمانة ومصاحبة الأشرار وتقليد الفساق والكفار ، ومن سائر المعاصي والمنكرات ، فإن في ذلك فلاح ونجاح لنا ولهم في الدنيا والآخرة بإذن الله تعالى .

أيها الكرام، إنه مما يُحزن اليوم، ما نراه من شدة حرص بعض الآباء والأمهات على حضور أبناءهم للمدارس وأن لا يتغيبوا عنها، وإذا حصل منهم ذلك قد يعاقبونهم! لكن وفي مقابل هذا والله المستعان، لا نجد منهم نفس الحرص عليهم في حضور المساجد للصلوات وحلقات الذكر! فما بالنا نهتم بالأمور الدنيوية؟! ونترك ما ينفعنا وإياهم من الأمور الأخروية! إن مما ينبغي أن نعلمه، أن الطفل ينشأ في الغالب كما عوده المربي، وصدق من قال:

# وينشأ ناشئ الفتيان منّا على ماكانَ عودهُ أبوهُ

أيها الآباء ، أيتها الأمهات ، الله الله في أبنائكم ، احرصوا على تربيتهم التربية الإسلامية الصالحة ، واحذروا من وسائل الإعلام الهدامة للأخلاق والمفسدة للقيم ، التي تسعى جاهدة لإفساد فلذات أكبادكم عقائديا وأخلاقيا ، فنحن في زمن صار الآباء مع أبنائهم كالراعي مع الغنم إن غفل عنها أكلتها الذئاب! .

واعلموا -وفقكم الله- أن حصادكم من زرعكم ، وأن صلاح أبناءكم من الباقيات الصالحات التي تنفعكم بعد موتكم ، قال الله : (إذا مَاتَ الْإِنْسَانُ انْقَطَعَ عنه عَمَلُهُ إلا من ثَلاثة ، إلا من صَدَقَةٍ جَارِيَة أو عِلْمٍ يُنْتَفَعُ بِهِ ، أو وَلَدٍ صَالِح يَدْعُو له)(١).

قال الشيخ ابن عثيمين . (لأن غير الصالح لا يدعو لوالديه ولا يبرهما ، لكن الصالح هو الذي يدعو لوالديه بعد موتهما ولهذا يتأكد علينا أن نحرص غاية الحرص على صلاح أولادنا ، لأن صلاحهم صلاح لهم وخير لا حيث يدعون لنا بعد الموت)(٢).

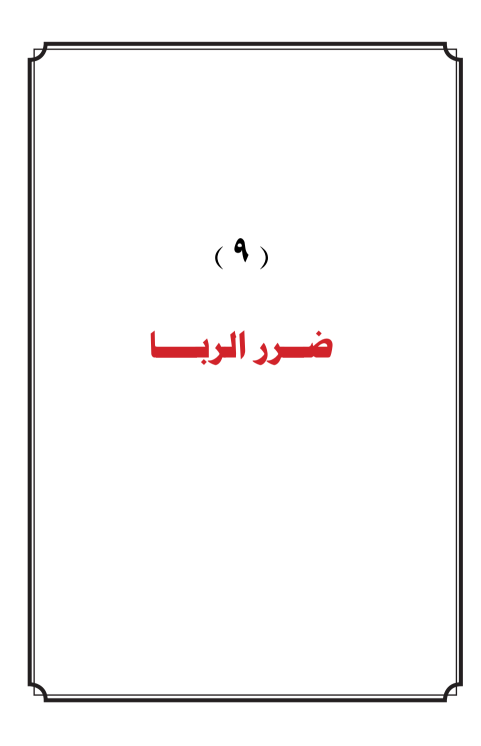
فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يحفظ أبناء المسلمين في كل مكان من كيد الكائدين وشر المفسدين ، وأن يحببهم في دينهم القويم وسنة نبيه هي الكريم ، فهو سبحانه ولي ذلك والقادر عليه .

وحلِّ اللمو وسلو على نبينا محمد وعلى آله وحجبه أجمعين.

#### 

(١) رواه مسلم (١٦٣١) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠)

<sup>(</sup>٢) شرح رياض الصالحين (٤/ ٥٦٧).



## ضرر الربسا

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

### أما بعد:

لقد منَّ الله على علينا أيها الكرام بنعمة الإسلام، وأكرمنا بأفضل الشرائع والأحكام، وأبان لنا الحلال والحرام، وأمرنا بالطاعات والمسارعة في الخيرات وحذرنا من المعاصي والمحرمات، ومن ذلك أكل الربا، قال تعالى: ﴿ وَأَحَلَّ اللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبُوا ﴾ [البقرة: ٢٧٥].

قال الشيخ السعدي هي : ﴿ وَحَرَّمَ ٱلرِّبَوْا ﴾ لما فيه من الظلم وسوء العاقبة ، والربا نوعان :

ربا نسيئة : كبيع الربا بما يشاركه في العلة نسيئة ، ومنه جعل ما في الذمة رأس مال سلم .

وربا فضل: وهو بيع ما يجري فيه الربا بجنسه متفاضلًا ، وكلاهما محرم بالكتاب والسنة ، والإجماع على ربا النسيئة ، وشذ من أباح ربا الفضل ضررالربا المسام

وخالف النصوص المستفيضة ، بل الربا من كبائر الذنوب وموبقاتها)(١).

إن ظاهر صنيع المتعامل بالربا أيها الأفاضل أنه لم يرض بما أنعم الله ها عليه ورزقه ، فأراد طمعًا وجشعًا منه الزيادة من المال ولو كانت الوسيلة إلى ذلك محرمة ، والعياذ بالله .

قال الإمام ابن كثير عن: (المرابي لا يرضى بما قسم الله له من الحلال، ولا يكتفي بما شرع له من الكسب المباح، فهو يسعى في أكل أموال الناس بالباطل، بأنواع المكاسب الخبيثة فهو جحود لما عليه من النعمة ظلوم آثم بأكل أموال الناس بالباطل)(٢).

ألم يعي المرابي الضعيف! أنه قد أعلن الحرب على من خلقه وتكفل برزقه ، وهو رب العزة ، قال تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَذَرُواْ مَا بَقِيَ مِنَ ٱلرِّبَوَاْ إِن كُنتُم مُّؤُمِنِينَ ﴿ اللَّهِ وَرَسُولِهِ عَلَى اللَّهُ وَرَسُولِهِ عَلَى اللَّهُ وَرَسُولِهِ عَلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ عَلَى اللَّهُ وَرَسُولِهِ عَلَى اللَّهُ وَرَسُولِهِ عَلَى اللَّهُ وَرَسُولِهِ عَلَى اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّه

قال الإمام ابن القيم هذا (ففي ضمن هذا الوعيد أن المرابي محارب لله ورسوله قد آذنه الله بحربه ، ولم يجئ هذا الوعيد في كبيرة سوى الربا ، وقطع الطريق والسعي في الأرض بالفساد ، لأن كل واحد منهما مفسد في

<sup>(</sup>۱) تفسير السعدي (ص۱۱۷).

<sup>(</sup>۲) تفسير ابن كثير (۱/ ۳۳۱).

الأرض قاطع الطريق على الناس ، هذا بقهره لهم وتسلطه عليهم ، وهذا بامتناعه من تفريج كرباتهم إلا بتحميلهم كربات أشد منها ، فأخبر عن قطاع الطريق بأنهم يحاربون الله ورسوله ، وآذن هؤلاء إن لم يتركوا الربا بحربه وحرب رسوله)(۱).

إن للربا - أيها الأحبة - الأفاضل أخطار جسيمة وعواقب وخيمة على الفرد والمجتمع ، فكم بسببه تقطعت أواصل المحبة والإخاء وزادت بين المتعاملين به العداوة والبغضاء! وكم أثقل كاهل الفقراء بالديون! وكم حصل بسببه من محق للبركات وقطع للخيرات ، قال تعالى : ﴿ يَمْحَقُ اللّهُ الرِّبَوْا وَيُرْبِي الصَّدَقَتِ وَاللّهُ لا يُحِبُّ كُلّ كَفّارٍ أَثِيمٍ ﴾ [البقرة: ٢٧٦].

قال الشيخ ابن عثيمين ه : ( ﴿ يَمْحَقُ اللَّهُ ٱلرِّبَوْا ﴾ يتلفه ، لكن التلف نوعان :

تلف حسي ، كأن يسلط على ماله آفة تفنيه ، إما أن يمرض ويحتاج إلى دواء ومعالجات ، أو يمرض أهله أو يسرق أو يحترق هذه عقوبة الدنيا ﴿ يَمْحَقُ ٱللهُ ٱلرِّبَوا ﴾ عقوبة حسية .

أو محق معنوي المال عنده يكيس أكياسًا لكنه كالفقير ، لا ينتفع به)(٢).

<sup>(</sup>١) طريق الهجرتين (ص ٥٥٩).

<sup>(</sup>٢) شرح رياض الصالحين (٦/ ٣٢٦).

ضررالربا ا

فالربا مهما كثر في نظر صاحبه أيها الأفاضل فإن عاقبته إلى قلة ، قال ﷺ: (الرِّبَا وَإِنْ كَثُرَ فإن عَاقِبَتَهُ تَصِيرُ إلى قُلِّ)(١).

قال المناوي ه : (أي أنه وإن كان زيادة في المال عاجلا يؤول إلى نقص ومحق آجلا ، بما يفتح على المرابي من المغارم والمهالك فهو مما يكون هباء منثورا)(٢).

إِن جرم الربا أيها الكرام فاق الزنا في القبح والشناعة ، بل حتى زنا المحارم ، والعياذ بالله ، فعن أبي هريرة ، قال : قال رسول الله : (الرِّبَا سَبْعُونَ بَابًا أَدْنَاهَا كَالَّذِي يَقَعُ عَلَى أُمِّهِ) (٣) .

وعن عبد الله بن حَنْظَلَة ، قال : قال رسول الله ، (دِرْهَمُ رِبًا يَأْكُلُهُ الرَّجُلُ وهو يَعْلَمُ أَشَدُّ من سِتَّةٍ وَثَلاَثِينَ زَنْيَةً ) (٤) .

هذا في درهم واحد فكيف بمن يأكلون آلاف الدراهم ؟! بل الملايين؟! نسأل الله العافية .

قال الإمام الشوكاني ه : (معصية الرِّبَا من أَشَدِّ المعاصي ، لأن المعصية

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد في المسند (١/ ٣٩٥) من حديث عبد الله بن مسعود، وصححه الشيخ الألباني هفي صحيح الجامع (٣٥٤٢).

<sup>(</sup>٢) فيض القدير (٤/ ٥٠).

<sup>(</sup>٣) رواه البيهقي في شعب الإيهان (٥٥٢٠) وصححه الشيخ الألباني هي في صحيح الترغيب (١٨٥٣).

<sup>(</sup>٤) رواه الإمام أحمد في المسند (٥/ ٢٢٥) ، وصححه الشيخ الألباني هفي صحيح الترغيب (١٨٥٥) .

التي تعدِل معصية الزنا التي هي في غاية الفظاعة والشَّنَاعة بمقدار العدد التي تعدِل معصية الزنا التي هي في غاية الفظاعة والشَّنَاعة بمقدار العدد المذكور بل أشد منها ، لا شك أنها قد تجاوزت الحد في القبح)(١).

أيها الأحبة الكرام، لا تغتروا براتب الوظيفة الربوية ومميزاتها! وتيقنوا أن هذا النعيم مزيف، وأن العاقبة للتقوى، وأن مرتبا منشأه من حلال خير وأبرك من مرتب منشأه من حرام مهما كان مقداره، واحذروا أشد الحذر، فإن الوعيد ليس خاصا بآكل الربا وإنما يدخل فيه الموكل والكاتب والشاهد، نسأل الله العافية.

فعن جابر ه قال : (لَعَنَ رسول اللهِ ﴿ آكِلَ الرِّبَا وموكله وَكَاتِبَهُ وَشَاهِدَيْهِ، وقال : هُمْ سَوَاءٌ)(٢).

قال الإمام النووي الله : (هذا تصريح بتحريم كتابة المبايعة بين المترابيين ، والشهادة عليهما وفيه تحريم الإعانة على الباطل ، والله أعلم)(٣) .

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يُغني المسلمين بالحلال عن الحرام، وبالطاعة عن المعصية، ويُجنبهم الربا بكل أنواعه، فهو سبحانه ولى ذلك والقادر عليه.

وحلُّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

<sup>(</sup>١) نيل الأوطار (٥/ ٢٩٧).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱۵۹۸).

<sup>(</sup>٣) الشرح على صحيح مسلم (١١/ ٢٦).

( 1 • )

# خطر السحرة والمشعوذين على السلمين

# خطر السحرة والمشعوذين على المسلمين

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

#### أما بعد:

إن مما يُحزن كل غيور على الدين أيها الأفاضل ، أن يرى انتشار الشرك والبدع والمعاصى في بلاد المسلمين ، ومن ذلك ما يُروجه شياطين الجن وأولياءهم من الإنس لمحاربة التوحيد ونشر الشرك والبدع ، حيث وظفوا لأفكارهم الخبيثة طرقا شتى وأساليب متنوعة ، من أخطرها وأشدها ضررا وفتكا بعض وسائل الإعلام المرئية والمقروءة ، التي تحاول التلبيس على الناس وتصوير الباطل لهم في قالب الحق! فهذه الفضائيات الفاسدة ، والمجلات المفسدة للدين والقيم والأخلاق تسعى جاهدة لتزيين المنكر ومن ذلك السحر! ، حيث جعلت من السحرة المشعوذين والكهان الكذابين مرجعا يُرجع إليهم عند حصول همِّ أو تأخر مرغوب! ، فصورت للجهلة من الناس أن عند هؤلاء الدَّجالين العلاج من كل ما أصابهم ونزل بهم! ، فجعلوهم يتعلقون بهم ويتوكلون عليهم من دون الله 🎉 ، وكذبوا والله ، فإن الشفاء الحقيقي هو من رب العزة 🎎 ، ثم باتخاذ

الأسباب المشروعة لذلك.

إن الناظر في حال الأمة اليوم أيها الأحبة الكرام يجد أن استخدام السحر قد فشى وانتشر بين بعض أفرادها ، حتى صار بعض الجهلة خاصة بعض النساء! يُهرولون إليه ظانين أنَّ فيه المخرج مما أصابهم ، كعدم التوفيق في بعض شؤونهم ، أو كثرة الخصومات مع أزواجهم! وما علموا أن ذلك غير مشروع! وما يزيدهم في الحقيقة إلا مرضًا ، وهمًّا وغمًّا.

يقول الإمام ابن القيم ﷺ: (الغم والهم والحزن أمراض للقلب ، وشفاؤها بأضدادها ، من الفرح والسرور ، فإن كان ذلك بحق اشتفى القلب وصح وبرئ من مرضه ، وإن كان بباطل توارى ذلك واستتر ولم يَزُلُ ، وأعقب أمراضا هي أصعب وأخطر)(۱).

أَلَم يعلموا أَن ذَهَابِهِم إلى السحرة والمشعوذين للبحث عن العلاج! يقدح في توحيدهم ، ولذا حذر نبينا هي من ذلك أشد التحذير ، فقال في : (مَنْ أَتَى كَاهِنًا فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ ، فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَى مُحَمَّدِ في)(٢) .

قال الشيخ ابن عثيمين الله على الله على مُحَمَّدٍ) : وجه ذلك : أَنْزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ) : وجه ذلك : أن ما أنزل على محمد قال الله تعالى فيه : ﴿ قُلْ لَا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ

<sup>(</sup>١) إغاثة اللهفان (١/ ١٩).

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود (٣٩٠٤)من حديث أبي هريرة ١١ ، وصححه الشيخ الألباني ١١ .

الغَيّبَ إِلّا الله ﴾ [النمل: ٦٥] ، وهذا من أقوى طرق الحصر - لأن فيه النفي والإثبات - فالذي يصدق الكاهن في علم الغيب وهو يعلم أنه لا يعلم الغيب إلا الله ، فهو كافر كفرا أكبر مخرجا من الملة ، وإن كان جاهلا ولا يعتقد أن القرآن فيه كذب ، فكفره كفر دون كفر) (١).

ألم يدركوا! أن السحر من أكبر الكبائر، وأشد الجرائم التي تعود على صاحبها بالوبال والهلاك، ولهذا جاء ذكره بعد الشرك بالله مباشرة، فعن أبي هريرة هم أن رسول الله في قال: (اجْتَنبُوا السَّبْعَ الْمُوبِقَاتِ)، قيل: يا رسول الله وما هُنَّ؟ قال: (الشِّرْكُ بِالله ، وَالسِّحْرُ، وَقَتْلُ النَّفْسِ التي حَرَّمَ الله إلا بِالْحَقِّ، وَأَكْلُ مَالِ الْيَتِيمِ، وَأَكْلُ الرِّبَا، وَالتَّولِي يوم الزَّحْفِ، وَقَذْفُ الله إلا بِالْحَقِّ، وَأَكْلُ مَالِ الْيَتِيمِ، وَأَكْلُ الرِّبَا، وَالتَّولِي يوم الزَّحْفِ، وَقَذْفُ الله إلا بِالْحَقِّ، وَأَكْلُ مَالِ الْيَتِيمِ، وَأَكْلُ الرِّبَا، وَالتَّولِي يوم الزَّحْفِ، وَقَذْفُ الله فَا فَلَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ) (٢).

قال الإمام النووي الله : (فعمل السحر حرام، وهو من الكبائر بالإجماع ...، قد يكون كفرا وقد لا يكون كفرا ، بل معصيته كبيرة ، فإن كان فيه قول أو فعل يقتضي الكفر كفر ، وإلا فلا وأما تعلمه وتعليمه فحرام ، فإن تضمن ما يقتضى الكفر كفر وإلا فلا) (٣).

إن هؤ لاء السحرة أيها الأفاضل مهما زخرفوا الباطل وزينوه للجهلة من

<sup>(</sup>١) القول المفيد على كتاب التوحيد (١/ ٥٣٩).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٦١٥)ومسلم (٨٩)واللفظ له.

<sup>(</sup>٣) الشرح على صحيح مسلم (١٧٦/١٤).

الناس وأظهروا النصح والإحسان لهم، فهم كذبة ومخادعون ولن يفلحوا أبدا حيثما كانوا وأينما حلوا، قال تعالى: ﴿ وَلَا يُفْلِحُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَتَى ﴾ [طه: ٦٩].

قال الشيخ الشنقيطي هه : (أي لا يفوز ولا ينجو حيث أتى من الأرض)(١).

وعملهم الفاسد هذا! وإن حصل له رواج بين الجهلة من الناس! فإن مآله إلى الزوال والاضمحلال بعون الكبير المتعال، ورب العزة سبحانه سيبطله، قال تعالى: ﴿ قَالَ مُوسَىٰ مَا جِئْتُم بِهِ ٱلسِّحُرُ ۖ إِنَّ ٱللَّهَ سَيُبَطِلُهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [يونس: ٨١].

قال الشيخ السعدي الله : (فإنهم يريدون بذلك-أي السحرة-نصر الباطل على الحق ، وأي فساد أعظم من هذا؟ ، وهكذا كل مفسد ، عمل عملا ، واحتال كيدا ، أو أتى بمكر ، فإن عمله سَيبطل ويَضمَحِل ، وإن حصل لعمله رواج في وقت ما ، فإن مآله الاضمحلال والمحق)(٢).

فعلينا - أيها الكرام - أن لا نغتر بعملهم ولا نتأثر بباطلهم ، وننظر في أعمالهم ، هل وافقت الكتاب والسنة فأخذنا بها ، ، أو خالفت فطرحناها وحذرنا منهم .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية على : (ولهذا قال الأئمة لو رأيتم الرجل يطير

<sup>(</sup>١) أضواء البيان (٤/ ٤٠).

<sup>(</sup>٢) تفسير السعدي (ص٣٧١).

في الهواء أو يمشى على الماء ، فلا تغتروا به حتى تنظروا وقوفه عند الأمر والنهى ، ولهذا يوجد كثير من الناس يطير في الهواء وتكون الشياطين هي التي تحمله لا يكون من كرامات أولياء الله المتقين)(١).

قال الشيخ ابن عثيمين (والقول بقتلهم موافق للقواعد الشرعية ؛ لأنهم يسعون في الأرض فسادًا ، وفسادهم من أعظم الفساد؛ فقتلهم واجب على الإمام ، ولا يجوز للإمام أن يتخلف عن قتلهم؛ لأن مثل هؤلاء إذا تركوا وشأنهم انتشر فسادهم في أرضهم وفي أرض غيرهم ، وإذا قتلوا سلم الناس من شرهم ، وارتدع الناس عن تعاطي السحر)(٣).

أما من أصيب بالسحر ، فليعلم أنه ابتلاء من الله ، فعليه أن يصبر ويحتسب ويخلص في الدعاء إلى الله ، وليسلك الطرق الشرعية النافعة بعون الله ، كالرقية الشرعية عند من عرف بالتقوى والصلاح والبعد عن الشبهات ، وكذلك استعمال الحجامة .

بجموع الفتاوى (١/ ٨٣).

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود (٢٠٤٢) وصححه الشيخ الألباني ...

<sup>(</sup>٣) القول المفيد (١/ ٥١٠).

فعن سمرة بن جندب ه قال : قال رسول الله ه : (خَيْرُ ما تَدَاوَيْتُمْ بِهِ الْحَجَامَةُ)(۱) .

قال الإمام ابن القيم الله على ذلك المكان الذي تضررت أفعاله بالسحر من أنفع المعالجة ، إذا استعملت على القانون الذي ينبغي)(٢).

وكذلك على من وقاه الله تعالى شر السحر والسحرة أن يحمد الله الله على هذه النعمة ، ويبذل الأسباب المعينة على حفظها كالبعد عن المحرمات بشتى أنوعها ، والحرص على الطاعات بالمحافظة على الصلوات في جماعة وكثرة قراءة القرآن ، والحرص على الإتيان بالأذكار ، خاصة أذكار الصباح والمساء.

فعن أبي هريرة هِ قال: قال رسول الله ﴿ : (من قال: لَا إِلَهُ إِلَا اللهُ وَحُدَهُ لَا شَرِيكَ له، له الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وهو على كل شَيْءٍ قَدِيرٌ فِي يَوْم مِائَةً مَرَّة، كانت له عَدْلَ عَشْرِ رقَابٍ، وَكُتِبَ له مِائَةٌ حَسَنَةٍ، وَمُحِيَتْ عنه مِائَةٌ سَيِّئَةٍ وَكَانَتُ له حِرْزًا من الشَّيْطَانِ يَوْمَهُ ذلك حتى يُمْسِيَ، ولم يَأْتِ أَحَدٌ بِأَفْضَلَ مِمَّا جاء به إلا رَجُلٌ عَمِلَ أَكْثَرَ منه) (٣).

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في المعجم الكبير (٧/ ١٨٥) وصححه الشيخ الألباني ه في صحيح الجامع (٣٣٢٣).

<sup>(</sup>۲) زاد المعاد (٤/ ١٢٦).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٦٠٤٠) واللفظ له ، ومسلم (٢٦٩١).

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يكفي المسلمين شر الأشرار وأن يفضح السحرة بالليل والنهار ، ويرد كيدهم ويكسر شوكتهم ، فهو سبحانه ولي ذلك والقادر عليه .

وحلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

( 1 • )

أسباب التأخر عن الزواج!

## أسباب التأخرعن الزواج!

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

## أما بعد:

إن الزواج أيها الأفاضل من نعم الله ﴿ التي لا تعد ولا تحصى على خلقه ، قال تعالى : ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ وَأَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمُ أَزْ وَجًا لِتَسْكُنُوا إِلَيْها وَجَعَلَ بَيْنَكُمُ مَّوَدَةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَنتِ لِقَوْمِ يَنْفَكُرُونَ ﴾ [الروم: ٢١]

قال الإمام ابن كثير في: (ثم من تمام رحمته -أي سبحانه - ببني آدم أن جعل أزواجهم من جنسهم، وجعل بينهم وبينهن مودة: وهي المحبة، ورحمة: وهي الرأفة، فإن الرجل يمسك المرأة، إما لمحبته لها، أو لرحمته بها، بأن يكون لها منه ولد، أو محتاجة إليه في الإنفاق، أو للألفة بينهما وغير ذلك)(١).

فالزواج - أيها الكرام - هو من سنن الأنبياء والمرسلين والصالحين ، ومصالحه الجليلة ومنافعه الكثيرة تعم الرجال والنساء والأمة جمعاء ، فهو إعفاف للنفس عن المحرمات وتطهير للمجتمع من المنكرات .

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر (۳/ ٤٣٠)

يقول الإمام ابن قدامة ش: (فإنه يشتمل على تحصين الدين وإحرازه ، وتحصين المرأة وحفظها والقيام بها وإيجاد النسل وتكثير الأمة ، وتحقيق مباهاة النبي ، وغير ذلك من المصالح الراجح أحدها على نفل العبادة)(١).

ولذا تكاثرت النصوص الشرعية في الحث عليه والأمر به ، قال تعالى : ﴿ فَٱنكِحُواْمَاطَابَ لَكُمْ مِّنَ ٱلنِّسَاءَ مَثَنَىٰ وَثُلَثَ وَرُبَعً ﴾ [النساء: ٣]

وقال ﷺ: (يا مَعْشَرَ الشَّبَابِ من اسْتَطَاعَ مِنْكُمْ الْبَاءَةَ فَلْيَتَزَوَّجْ، فإنه أَغَضُّ لِلْبَصَرِ وَأَحْصَنُ لِلْفَرْج، وَمَنْ لَم يَسْتَطِعْ فَعَلَيْهِ بِالصَّوْم، فإنه له وِجَاءٌ)(٢).

قال ابن بطال في: (ندب النبي في ، لأمته النكاح ، ليكونوا على كمال من أمر دينهم ، وصيانة لأنفسهم في غض أبصارهم وحفظ فروجهم لما يخشى على من زين الله في قلبه حب أعظم الشهوات ، ثم علم في ، أن الناس كلهم لا يجدون طولا إلى النساء ، وربما خافوا العنت بفقد النكاح فعوضهم منه ما يدافعون به سورة شهواتهم ، وهو الصيام .

(فإنه له وِجَاءٌ) ، والوجاء: القطع ، يعني: أنه مقطعة للانتشار وحركة العروق التي تتحرك عند شهوة الجماع)(٣).

لكننا أيها الكرام وللأسف فمع هذا الترغيب الشرعي في الزواج وتلك

<sup>(</sup>١) المغنى (٧/٥).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٨٠٦)ومسلم (١٤٠٠) واللفظ له من حديث عبد الله بن مسعود 🛞 .

<sup>(</sup>٣) شرح صحيح البخاري لابن بطال (٤/ ٢٥).

المصالح الكثيرة المترتبة عليه! إلا أننا نلاحظ اليوم في بلدان المسلمين قلة الإقبال على الزواج وبذل الجهد في تحقيقه ، وذلك يرجع لعدة أسباب ، منها:

عدم استحضار المقصود الشرعي من الزواج واحتساب أنه عبادة وقربة لله الله الله الله تعالى وقربة لله الله الله الله الله تعالى وتعبده .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية الله الله وفمن دعته نفسه إلى أن يزيد صداق ابنته

<sup>(</sup>١) رواه النسائي (٣٣٤٩) وصححه الشيخ الألباني ١٠٠٠

على صداق بنات رسول الله ها اللواتي هنّ خير خلق الله في كل فضيلة ، وهن أفضل نساء العالمين في كل صفة ، فهو جاهل أحمق وكذلك صداق أمهات المؤمنين وهذا مع القدرة واليسار ، فأما الفقير ونحوه فلا ينبغي له أن يصدق المرأة إلا ما يقدر على وفائه من غير مشقة)(۱).

## ، منع بعض الآباء بناتهم من الزواج بحجج واهية وإن تقدم لها الكفؤ!

خاصة إذا كانت البنت تعمل! فدافع المنع عند البعض! هو الاستفادة من مال البنت! وللأسف نسي هؤلاء أن هذا الفعل محرم، وهو داخل في الإعضال الذي نهى عنه الباري سبحانه: ﴿ فَلَا تَعَمَّلُوهُنَّ أَن يَنكِحُنَ أَنْ يَنكِحُنَ أَزُواجَهُنَّ إِذَا تَرَضَوًا بَيْنَهُم بِٱلْمَعْرُوفِ ﴾ البقرة: ٢٣٢].

قال الإمام البغوي (أي لا تمنعوهن عن النكاح والعضل: المنع وأصله الضيق والشدة)(٢).

ومما يحزن أكثر أننا نجد اليوم أن بعض أولياء أمور النساء همهم فيمن تقدم لخطبة ابنتهم المال والجاه أو النسب ، بدل التمسك بالدين والصلاح ، وحُسن الخلق ، مخالفين قوله ﴿ : (إذا خَطَبَ إِلَيْكُمْ من تَرْضَوْنَ دِينَهُ وَخُلُقَهُ فَرُوَّ جُوهُ إِلا تَفْعَلُوا تَكُنْ فِتْنَةٌ فِي الأرض وَفَسَادٌ عَريضٌ)(٣) .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۳۲/ ۱۹۶).

<sup>(</sup>۲) تفسير البغوى (۱/ ۲۱۰).

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (١٠٨٤)من حديث أبي هريرة 🥮 ، وحسنه الشيخ الألباني 🦀 .

قال الملاعلي قاري في: (لأنكم إن لم تزوِّجوها إلا من ذي مال أو جاه ربما يبقى أكثر نسائكم بلا أزواج ، وأكثر رجالكم بلا نساء ، فيكثر الافتتان بالزنا ، وربما يلحق الأولياء عار ، فتهيج الفتن والفساد ، ويترتب عليه قطع النسب ، وقلة الصلاح والعفة)(١).

• منع أهل الفتاة تزويجها أو رفض الفتاة بنفسها الزواج رغبة في استكمال دراستها ، أو لأنها تريد أن تعمل! والخاطب يرفض ذلك ، فتقدم العمل والوظيفة على الزواج ، فتمر بها الأيام وتنقضي الشهور والأعوام! ، وهي لم تتزوج حتى تكبر في السن! .

ما يقوم به الإعلام الفاسد والمفسد من بث المفاهيم المغلوطة عن الزواج والحياة الزوجية ومسألة تعدد الزوجات ، وإظهار التنافر بين الزوجين أو بين أهل الزوجين ، فينفر الشاب والفتاة عن الزواج لكي لا يقع بينهما الخلاف!

کثرة الملهیات والمفسدات وانتشار الفتن والمحرمات بین المسلمین
 التي قد تجعل من غاص فیها یظن أنها تغنیه عن الزواج و تبعده عن المسؤولیة .

فهذه - أيها الأحبة الكرام أهم الأسباب التي أدت إلى العزوف عن الزواج في المجتمعات الإسلامية ، فعلينا جميعا بعد سؤال الباري سبحانه العون

<sup>(</sup>١) مرقاة المفاتيح (٦/ ٢٤٦).

والسداد، أن نسعى جاهدين لدفعها ، ونحرص على توفير كل الإمكانيات التي تعين على إحصان أبناءنا وبناتنا ليعم الخير والسعادة في بلداننا بعون الله .

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يحفظ شباب وبنات المسلمين من شرور الفتن والمعاصي وأن ييسر أمر كل راغب في الزواج ويبارك لهم فيه ، فهو سبحانه ولي ذلك والقادر .

وحلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

(11)

أعطوا الأجير حقه!

## أعطوا الأجيرحقه!

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

### أما بعد:

إن الشريعة المطهرة أمرت بالوفاء بالعهود وأداء الحقوق ، سواء من العامل لصاحب العمل وذلك بأداء الأمانة والإتقان في العمل والمحافظة عليه ، قال (إن الله يحب إذا عمل أحدكم عملا أن يتقنه)(١).

أو من صاحب العمل تجاه العامل وذلك بالإحسان إليه ودفع أجرته ، فعن عبد الله بن عمر ، قال : قال رسول الله ، (أَعْطُوا الْأَجِيرَ أَجْرَهُ قبل أَنْ يَجِفَّ عَرَقُهُ) (٢) .

لكن مما يؤسفنا - أيها الأحبة الكرام - ما نراه ونسمعه في زمننا هذا ، من ظلم بعض الناس للأجراء والعمال وعدم إعطائهم حقوقهم بعد انتهائهم مما وكل إليهم ، وقد تنوعت طرق ظلم هؤلاء المساكين ، فتارة : بتكليفهم أكثر من طاقتهم ، وإما بتأخير أجرتهم أو الخصم منها دون وجه حق ، وحتى

<sup>(</sup>۱) رواه أبو يعلى في مسنده (٤٣٨٦) من حديث عائشة ، وحسنه الشيخ الألباني في صحيح الجامع (١٨٨٠).

منعهم منها أحيانا ، والعياذ بالله .

أترضى ياصحاب العمل أن يتأخر راتبك الشهري يوما واحدا؟!أو شهرا؟! أترضى أيها المستأجر أن يخصم من حقك؟!إذا لا يرضيك هذا! ، فكيف ترضى بتأخير راتب هذا المسكين! وعدم إعطاءه حقه! .

ألم تعلم أن من أخرت راتبه ومنعت حقه قد يكون تحته أسرة ينفق عليها وتنتظر أن يلبي لها حاجياتها .

أيها المانع لحق هؤلاء المظلومين حتى وإن كانوا كفارا! لا تغتر بنفسك ولا تتكبر على هؤلاء الفقراء، وتذكر قدرة الله على عليك إذا أعجبك تسلطك وجبروتك على هؤلاء الضعفة! ، فعن أبي مسعود البدري في قال: (كنت أَضْرِبُ غُلامًا لي بِالسَّوْطِ فَسَمِعْتُ صَوْتًا من خَلْفِي: (اعْلَمْ أَبَا مَسْعُودٍ)، فلم أَفْهَمْ الصَّوْتَ من الْغَضَب، فلما دَنَا مِنِّي إذا هو رسول الله في فإذا هو يقول: (اعْلَمْ أَبَا مَسْعُودٍ، اعْلَمْ أَبَا مَسْعُودٍ)، فأَلْقَيْتُ السَّوْطَ من يَدِي، فقال: (اعْلَمْ أَبَا مَسْعُودٍ أَنَّ اللهِ أَقْدَرُ عَلَيْكَ مِنْكَ على هذا الْغُلَام)، فقلت: لَا أَضْرِبُ أَبَا مَسْعُودٍ أَنَّ اللهِ أَقْدَرُ عَلَيْكَ مِنْكَ على هذا الْغُلَام)، فقلت: لَا أَضْرِبُ

مَمْلُوكًا بَعْدَهُ أَبَدًا)(١).

قال الإمام النووي الله : (فيه الحث على الرفق بالمملوك ، والوعظ والتنبيه على استعمال العفو وكظم الغيظ)(٢).

وقال المناوي ه : (أَنَّ الله أَقْدَرُ عَلَيْكَ مِنْكَ على هذا الْغُلَامِ) : أي أقدر عليك بالعقوبة من قدرتك على ضربه ، لكنه يحلم إذا غضب وأنت لا تحلم إذا أغضبت (٣).

إن للعمال المظلومين اليوم في كثير من بلدان المسلمين الذين سُرقت أموالهم! وأخذت حقوقهم؟! وأهينت كرامتهم بالضرب والسب والشتم! رب العزة الله الذي سينصرهم ويُذل ويكسر شوكة من ظلمهم ، وإن لم يجدوا من يطالب بحقوقهم ويقف معهم من المخلوقين! ، وكفى به ناصرا ومعينا ، قال اله : (وَدَعُوةُ الْمَظْلُوم يَرْفَعُهَا الله فَوْقَ الْغَمَام وَيَفْتَحُ لها أَبْوَابَ السَّمَاء ، وَيَقُولُ الرَّبُ : وَعِزَّتِي لَأَنْصُرَنَّكِ وَلَوْ بَعْدَ حِينٍ) أَنُ .

أيها المماطل والجاحد لحقوق الآخرين ، اعلم أنك إذا لم تبادر بالتوبة الصادقة لله ، وتعطي الحقوق لأهلها ، فإنك متوعَد بعقاب شديد وعذاب الصادقة لله ، وتعطي الحقوق لأهلها ، فإنك متوعَد بعقاب شديد وعذاب الله : ثَلاَتُهُ أنا

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (١٦٥٩).

<sup>(</sup>٢) الشرح على صحيح مسلم (١١/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٣) التيسير بشرح الجامع الصغير (١/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي (٢٥٢٦) من حديث أبي هريرة ١ وصححه الشيخ الألباني ١٠٠٨.

خَصْمُهُمْ يوم الْقيَامَةِ ، رَجُلُ أَعْطَى بِي ثُمَّ غَدَرَ ، وَرَجُلٌ بَاعَ حُرًّا فَأَكَلَ ثَمَنَهُ ، وَرَجُلٌ اسْتَاْجَرَ أَجِيرًا فَاسْتَوْفَى منه ولم يُعْطِ أَجْرَهُ)(١).

قال المناوي ؟ (ذكر الثلاثة ليس للتقييد فإنه خصم كل ظالم لكنه أراد التغليظ عليهم لغرابة قبح فعلهم)(٢).

قال الشيخ ابن عثيمين هه : (والثالث هذا الرجل الذي استأجر أجيرا فاستوفى منه وقام الأجير بالعمل كاملا ثم لم يعطه أجرته ومن ذلك ما يفعله بعض الناس اليوم في العمال الذي يأتون بهم من الخارج ، تجده يستأجره بأجرة معينة مثلا ستمائة ريال في الشهر ، ثم إذا جاء به إلى هنا ماطل به وآذاه ولم يؤت له حقه ، وربما يقول له تريد أن تبقى هنا بأربعمائة ريال وإلا سافرت ، هذا والعياذ بالله يكون الله خصمه يوم القيامة ، ويأخذ من حسناته ويعطيها هذا العامل ، لأن قوله إما أن تعمل بأربعمائة وإلا سفرتك ، هذا استأجره بستمائة ولم يعطه أجره ، فيدخل في هذا الوعيد الشديد ، وهؤلاء الذي يأتون بالعمال ولا يعطونهم أجورهم أو يأتون بهم وليس عندهم شغل ، ولكن يتركونهم في الأسواق ، ويقول اذهب وما حصلته فلي نصفه ، أو مثلا يقول اذهب وعليك في الشهر ثلاثمائة ريال أو أربعمائة ريال ، كل هذا حرام والعياذ بالله ، ولا يحل لهم ، وما أكلوه فإنه سحت ، وكل جسد نبت من السحت فالنار أولى به ، وهؤلاء الذين يأكلون أموال هؤلاء

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢١١٤).

<sup>(</sup>٢) فيض القدير (٣/ ٣١٥).

العمال المساكين ، هؤلاء لا تقبل لهم دعوة والعياذ بالله ، يدعون الله فلا يستجيب لهم ؛ لأن النبي الله فكر الرجل يطيل السفر أشعث أغبر ، يمد يديه إلى السماء : يا رب يا رب .

ومطعمه حرام وملبسه حرام ، وغذي من حرام ، فأنى يستجاب له وما يأكل هؤ لاء من أجور هؤ لاء العمال أو يظلمونهم به ، فإنهم يأكلونه سحتا نسأل الله العافية)(١).

فعلينا - أيها الأحبة - أن نرأف ونرحم على من كان تحتنا من العمال والمستأجرين ، وأن نعطي الحقوق لمستحقيها ونذكر من غفل عن ذلك بما يجب عليه ، ولنعلم أن العامل ليس كاملا فقد تقع منه بعض الأخطاء وتصدر منه بعض الهفوات ، فعلينا نصحه وإرشاده بالرفق واللين حتى وإن كان كافرا ، فلعلنا بحسن تعاملنا معه وصبرنا عليه نكون سببا بعون الله في هدايته للإسلام . فالله أسأل أن يوفقنا وإياكم لفعل الخيرات وترك المنكرات وحب المساكين والإيفاء بالعهود وإعطاء الحقوق لأهلها ، فهو سبحانه ولي ذلك والقادر عليه .

وحلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### 

(١) شرح رياض الصالحين (٦/ ٢٧٤).

(۱۲) التذكير لكل من لم يبادر إلى صلاة الجماعة بالتبكير!

# التذكيرلكل من لم يبادر إلى صلاة الجماعة بالتبكير

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

#### أما بعد:

وأول ما يحاسب عليه العبد ويُسأل عنه يوم القيامة ، فعن أبي هريرة هُ قال : قال رسول الله ه : (إن أَوَّلَ ما يُحَاسَبُ بِهِ الْعَبْدُ يوم الْقِيَامَةِ من عَمَلِهِ صَلَاتُهُ ، فَإِنْ صَلُحَتْ فَقَدْ خَابَ وَخَسِرَ ، وَإِنْ فَسَدَتْ فَقَدْ خَابَ وَخَسِرَ ، فَإِنْ انْتَقَصَ من فَرِيضَتِهِ شَيْءٌ ، قال الرَّبُ هُ : انْظُرُوا هل لِعَبْدِي من تَطَقُّعٍ فَإِنْ انْتَقَصَ من فَرِيضَتِهِ شَيْءٌ ، قال الرَّبُ هُ : انْظُرُوا هل لِعَبْدِي من تَطَقُّعٍ

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٦١٦) وصححه الشيخ الألباني 🙈 .

فَيُكَمَّلَ بها ما انْتَقَصَ من الْفَريضَةِ ، ثُمَّ يَكُونُ سَائِرُ عَمَلِهِ على ذلك) (١٠) .

قال الشيخ ابن عثيمين ، (ولهذا كان من فضل الله ورحمته ونعمته وإحسانه ، أن شرع لنا النوافل خلف الصلوات وقبلها وفي كل وقت ، إلا الأوقات المنهي عنها ، وذلك لأن الإنسان لابد أن يكون في صلاته خلل ، فيكمل بهذه النوافل)(٢).

يقول المباركفوري ه : قال العراقي ه في شرح الترمذي : لا تعارض بينه وبين الحديث الصحيح (إنَّ أوَّلَ مَا يُقْضَي بَيْنَ النَّاسِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي اللَّمَاء)(٣).

فحديث الباب محمول على حق الله تعالى وحديث الصحيح محمول على حقوق الآدميين فيما بينهم ، فإن قيل فأيهما يقدم محاسبة العباد على حق الله أو محاسبتهم على حقوقهم؟

فالجواب: (أن هذا أمر توقيفي ، وظواهر الأحاديث دالة على أن الذي يقع أو لا المحاسبة على حقوق الله تعالى قبل حقوق العباد)(٤).

ولهذه المكانة العالية والمنزلة الرفيعة أمرنا شرعنا المطهر - أيها

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (١٣٤) وصححه الشيخ الألباني هي .

<sup>(</sup>٢) شرح رياض الصالحين (٥/ ١٠٣).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (١٦٧٨) من حديث عبد الله بن مسعود 🛞 .

<sup>(</sup>٤) تحفة الأحوذي (٢/ ٣٨٣).

الأفاضل - بالقيام بها والمحافظة عليها بعد أن حدد لنا أوقاتها ، قال تعالى : ﴿ كَنْفِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَتِ وَٱلصَّكَوْةِ ٱلْوُسْطَىٰ ﴾ [البقرة: ٢٣٨] .

قال الإمام البغوي (أي واظبوا وداوموا على الصلوات المكتوبات بمواقيتها وحدودها ، وإتمام أركانها)(١).

وقال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مُّوقُوتًا ﴾ [النساء: ١٠٣].

قال الشيخ الشنقيطي ه : (ذكر في هذه الآية الكريمة أن الصلاة كانت ولم تزل على المؤمنين كتابا أي : شيئا مكتوبا عليهم واجبا حتما ﴿ مَّوْقُوتَ ا ﴾ ، أي : له أوقات يجب بدخولها)(٢) .

أيها الأحبة الكرام، مع أن النصوص الكثيرة والمتواترة جاءت بالأمر بالصلاة والحث على المحافظة عليها وأدائها في وقتها ، لكننا لو نظرنا اليوم لحال كثير من المسلمين - إلا من رحم الله - نجد أن هذه الفريضة العظيمة قد تنوعت صور تضييعها والتفريط فيها بينهم ، فمنهم من تركها بالكلية! ، ومنهم من يصليها فقط في المناسبات كالجمعة والعيدين!! والبعض الآخر يصليها أحيانا! ويتركها أحيانا أخرى!! ومنهم من يصليها في بيته! وقد لا يأتي

<sup>(</sup>۱) تفسير البغوى (۱/ ۲۲۰).

<sup>(</sup>٢) أضواء البيان (١/ ٢٧٩).

إلى المسجد! أو يأتيه لكن نادرا جدا!!كيوم الجمعة! والبعض الآخريؤديها في المساجد مع الجماعة ولله الحمد! ، لكن عندهم عدم اهتمام بمقدار ما أدركوا منها مع الإمام! فنراهم دائما متأخرين عنها! وقد زين لهم الشيطان هذا العمل! فيقول لكل واحد منهم: المهم أنك تدرك منها شيء! وأنت أحسن من الذين لا يأتونها مطلقا! ومن الذين لا يصلون أصلا! فينخدع بهذا التلبيس! ويتكاسل عن التبكير لها! ولهذا نجد عند هذا الصنف عدم الاهتمام بإدراك تكبيرة الإحرام مع الإمام! ويزداد الألم والحزن إذا رأينا أن من هؤلاء من ظاهره الصلاح والاستقامة! بل من طلاب العلم الذين هم أعلم من غيرهم بفضل التبكير إلى الصلوات!.

وهذا الصنف الأخير - أيها الأفاضل - وهم من يتأخر في الذهاب إلى المساجد ولا يهتم بإدراك تكبيرة الإحرام مع الإمام! هم الذين أردنا أن نقف معهم للحظات في هذه الكلمات ، لعلها تكون ذكرى وعظة لكاتبها وقارئها بإذن رب البريات .

أيها الأحبة الكرام، لقد جاءت نصوص كثيرة في الحث على المسابقة إلى الخيرات والمسارعة في الطاعات، ومن ذلك ما جاء في أمر المبادرة إلى الصلوات، فعن أبي هريرة هي قال: قال رسول الله في: (لو يَعْلَمُ الناس ما في النِّدَاءِ وَالصَّفِّ الْأُوَّلِ، ثُمَّ لم يَجِدُوا إلا أَنْ يَسْتَهِمُوا عليه لَاسْتَهَمُوا، وَلَوْ يَعْلَمُونَ ما في النَّدَاءِ وَالصَّفِّ وَالصَّبْح وَلَوْ يَعْلَمُونَ ما في النَّهَجِيرِ لَاسْتَبَقُوا إليه، وَلَوْ يَعْلَمُونَ ما في الْعَتَمَةِ وَالصَّبْح

لَأَتُوْهُمَا وَلَوْ حَبْوًا)(١).

قال الإمام النووي في: (ومعناه أنهم لو علموا فضيلة الأذان وقدرها وعظيم جزائه، ثم لم يجدوا طريقا يحصلونه به لضيق الوقت عن أذان بعد أذان أو لكونه لا يؤذن للمسجد إلا واحد لاقترعوا في تحصيله، ولو يعلمون ما في الصف الأول من الفضيلة نحو ما سبق وجاءوا إليه دفعة واحدة، وضاق عنهم، ثم لم يسمح بعضهم لبعض به لاقترعوا عليه)(٢).

وقال ﷺ: (من صلى لِلَّهِ أَرْبَعِينَ يَوْمًا فِي جَمَاعَةٍ يُدْرِكُ التَّكْبِيرَةَ الْأُولَى ، كُتِبَتْ له بَرَاءَتَان ، بَرَاءَةٌ من النَّار ، وَبَرَاءَةٌ من النِّفَاقِ) (٣) .

قال الملاعلي قاري ، (كُتِبَتْ له بَرَاءَتَانِ ، بَرَاءَةٌ من النَّارِ ) أي : خلاصٌ ونجاةٌ منها يقال بريء من الدَّين والعيب خَلَص .

( وَبَرَاءَةٌ من النّفَاقِ) قال الطيبي هن : (أي يؤمنه في الدنيا أن يعمل عمل المنافق ، ويوفقه لعمل أهل الإخلاص ، وفي الآخرة يؤمنه مما يعذب به المنافق ويشهد له بأنه غير منافق ، يعني بأن المنافقين إذا قاموا إلى الصلاة قاموا كسالى ، وحال هذا بخلافهم)(٤).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٩٠) ومسلم (٤٣٧) واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) الشرح على صحيح مسلم (١٥٨/٤).

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (٢٤١)من حديث أنس 🐃 ، وصححه الشيخ الألباني 🤐 .

<sup>(</sup>٤) مرقاة المفاتيح (٣/ ٢٠١).

أيها المصلون، يا من وفقكم الله الله المساجد وشهود الجماعات، لكن يحصل منكم التقصير في التبكير لهذه الفريضة العظيمة، أما آن لنا جميعا أن نقف مع أنفسنا وقفة صادقة! ونتساءل! لماذا نفوت تكبيرة الإحرام مع الإمام؟! لماذا لا نبادر إلى الجماعات بعد أن نسمع المؤذن ينادي إلى الصلوات؟! ألهذه الدرجة هانت علينا هذه العبادة العظيمة؟! وصغرت في أنفسنا! ، كيف تركنا المجال للهوى والشيطان ، وقدمنا ما في أيدينا من الأمور الفانيات على ما عند الله هي من الباقيات الصالحات؟!.

قال العظيم آبادي ؟ (يعني لا يخرجهم من النار في الأولين أو أخرهم عن الداخلين في الجنة ، أو لا بإدخالهم النار وحبسهم فيها)(٢).

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٦٧٩) وصححه الشيخ الألباني ه.

<sup>(</sup>Y) ago llange (Y/ Y77).

(وَجُعلَتْ قُرَّةُ عَيْنِي فِي الصَّلَاةِ)(١).

قال الحافظ المناوي الله : (لأنه كان حالة كونه فيها مجموع الهم على مطالعة جلال الله وصفاته فيحصل له من آثار ذلك ما تقر به عينه)(٢).

لقد عرف من سبقنا من الصالحين منزلة الصلاة وفضل التبكير إليها وشرف إدراك تكبيرة الإحرام مع الإمام ، فضربوا بذلك أروع الأمثلة وسطروا أزكى المعاني والعبر ، فكانوا لمن بعدهم من المؤمنين المحبين قدوة ، وكان في قصصهم عبرة .

فهذا الإمام سعيد بن المسيب هلم تفته تكبيرة الإحرام و لا يتخلف عن الصف الأول بفضل الله خمسين سنة ، يقول ه : (ما فاتتني التكبيرة الأولى منذ خمسين سنة ، وما نظرت في قفا رجل في الصلاة منذ خمسين سنة )(٣).

ويقول الإمام إبراهيم التيمي . (إذا رأيت الرجل يتهاون في التكبيرة الأولى ، فاغسل يدك منه)(٤).

ويقول يحيى بن معين الله : سمعت وكيعا الله يقول : (من لم يدرك

<sup>(</sup>١) رواه النسائي (٣٩٤٠) وصححه الشيخ الألباني هي .

<sup>(</sup>٢) فيض القدير (٣/ ٣٤٨).

<sup>(</sup>٣) حلية الأولياء لأبي نعيم الأصفهاني (٢/ ١٦٣).

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء للذهبي (٥/ ٨٤).

التكبيرة الأولى ، فلا ترج خيره)(١).

وقال وكيع بن الجراح (كان الأعمش قريبا من سبعين سنة ، لم تفته التكبيرة الأولى واختلفت إليه قريبا من ستين فما رأيته يقضي ركعة)(٢).

بل إن بعضهم من شدة حرصه على الصلاة ، يعتبر أن الذهاب إليها بعد سماع النداء من التقصير في حقها .

فيقول الإمام سفيان بن عيينة (لا تكن مثل عبد السوء لا يأتي حتى يدعى ، ائت الصلاة قبل النداء)(٣) .

والآثار عنهم هي في هذا الباب أيها الأحبة كثيرة ، فهي أشهر من أن تذكر وأكثر من أن تحصر .

يقول الحافظ ابن حجر ، (والمنقول عن السلف في فضل التكبيرة الأولى آثارٌ كثيرةٌ)(٤).

فعلينا - أيها الأفاضل - أن نستحضر دائما في قلوبنا عظمة الصلاة ، وأن نعزم من الآن على أن لا نتهاون في التبكير إليها ، وأن نحرص أشد الحرص على

<sup>(</sup>١) شعب الإيمان للبيهقي (٣/ ٧٤).

<sup>(</sup>۲) حلية الأولياء (٥/ ٤٩).

<sup>(</sup>٣) التبصرة لابن الجوزي (١/ ١٣١).

<sup>(</sup>٤) التلخيص الحبير (٢ / ١٣١).

أن لا نضيع تكبيرة الإحرام مع الإمام ، فإن في ذلك والله النجاح والفلاح والسعادة في الدارين بإذن رب العالمين .

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يوفقنا وإياكم لكل ما يحبه ويرضاه ويجعلنا من أهل السرور ، وأن يبعد عنا كل ما يشغلنا عن تطبيق تعاليم ديننا الحنيف من الشبهات والشهوات وأهل الشرور ، فهو سبحانه العزيز الغفور .

وحلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

(17)

لماذا التخلف والتأخر عن صلاة الجمعة أيها المسلم !

# لماذا التخلف والتأخر عن صلاة الجمعة أيها المسلم!

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

### أما بعد:

لقد خص الباري ﴿ أمة محمد ﴿ بيوم عظيم وموسم كريم ، أضل عنه اليهود والنصارى قبلهم وهداهم إليه بفضله سبحانه ، ألا وهو يوم الجمعة ، فعن أبي هريرة ﴿ قَال : قال رسول الله ﴿ : (أَضَلَّ الله عن الْجُمُعَةِ من كان قَبْلَنَا ، فَكَانَ لِلْيَهُودِ يَوْمُ السَّبْتِ ، وكان لِلنَّصَارَى يَوْمُ الْأَحَدِ ، فَجَاءَ الله بِنَا فَهَدَانَا الله لِيَوْم الْجُمُعَةِ ... ) (١) .

إن هذا اليوم المبارك أيها - الأحبة الكرام - هو عيد لأهل الإسلام، وهو من أشرف الأيام، فعن أبي هريرة هذه قال في : (خَيْرُ يَوْم طَلَعَتْ عليه الشَّمْسُ يَوْمُ الْجُمُعَةِ، فيه خُلِقَ آدَمُ، وَفِيهِ أُدْخِلَ الْجَنَّةَ، وَفِيهِ أُخْرِجَ منها، ولا تَقُومُ السَّاعَةُ إلا في يَوْم الْجُمُعَةِ) (١).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٨٥٦).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱۵۶).

ولهذه المكانة العظيمة والمزايا الكثيرة لهذا اليوم ، شرع الله تعالى للمسلمين فيه عبادات ، من أفضلها وأهمها اجتماعهم لأداء صلاة الجمعة في المساجد ، فهذه الصلاة العظيمة من بكر إليها وتحلى بأحكامها وآدابها كان له بعون الله تعالى أجر عظيم عند رب سبحانه كريم .

فعن أبي هريرة هُ قال: قال رسول الله ﴿ : (من اغْتَسَلَ يوم الْجُمُعَةِ غُسُلَ الْجَنَابَةِ ، ثُمَّ رَاحَ فَكَأَنَّمَا قَرَّبَ بدنه ، وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ التَّانِيَةِ فَكَأَنَّمَا قَرَّبَ بَقَرَةً ، وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ التَّانِيَةِ فَكَأَنَّمَا قَرَّبَ كَبْشًا أَقْرَنَ ، وَمَنْ رَاحَ فِي قَرَّبَ بَقَرَةً ، وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ النَّالِعَةِ فَكَأَنَّمَا قَرَّبَ كَبْشًا أَقْرَنَ ، وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ النَّامِةِ فَكَأَنَّمَا قَرَّبَ بَيْضَةً ، فَإِذَا خَرَجَ الْإِمَامُ حَضَرَتْ الْمَلَائِكَةُ يَسْتَمِعُونَ الذِّكْرَ)(١).

قال الإمام ابن القيم هي توجيه اختصاص الجمعة بذلك: (أنه لما كان في الأسبوع كالعيد في العام ، وكان العيد مشتملًا على صلاة وقربان ، وكان يوم الجمعة يوم صلاة ، جعل الله سبحانه التعجيل فيه إلى المسجد بدلًا من القربان وقائمًا مقامه ، فيجتمع للرائح فيه إلى المسجد الصلاة والقربان) (٢).

وقال ﷺ: (لَا يَغْتَسِلُ رَجُلٌ يوم الْجُمُعَةِ وَيَتَطَهَّرُ مَا اسْتَطَاعَ مِن طُهْرٍ وَيَتَطَهَّرُ مِا اسْتَطَاعَ مِن طُهْرٍ وَيَلَّهِنُ مِن دُهْنِهِ ، أو يَمَسُّ مِن طِيبِ بَيْتِهِ ثُمَّ يَخْرُجُ فلا يُفَرِّقُ بين اثْنَيْنِ ، ثُمَّ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٨٤١) ومسلم (٨٥٠) واللفظ له .

<sup>(</sup>۲) زاد المعاد (۱/ ۳۹۹).

يُصَلِّي ما كُتِبَ له ، ثُمَّ يُنْصِتُ إذا تَكَلَّمَ الْإِمَامُ ، إلا غُفِرَ له ما بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْجُمُعَةِ الْإِمَامُ . الْأُخْرَى)(١) .

وقال نبينا ﴿ : (مَنْ اغْتَسَلَ ثُمَّ أَتَى الْجُمُعَةَ فَصَلَّى مَا قُدِّرَ لَهُ ، ثُمَّ أَنْصَتَ حَتَّى يَفْرُغَ مِنْ خُطْبَتِهِ ، ثُمَّ يُصَلِّي مَعَهُ ، غُفِرَ لَهُ مَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْجُمُعَةِ الأُخْرَى وَفَضْلُ ثَلاثَةِ أَيَّام) (٢) .

يقول الحافظ ابن حجر هج بعد أن ذكر أحاديث فضل الجمعة: (وتبين بمجموع ما ذكرنا أن تكفير الذنوب من الجمعة إلى الجمعة مشروط بوجود جميع ما تقدم من غسل وتنظف وتطيب أو دهن ولبس أحسن الثياب والمشي بالسكينة وترك التخطي والتفرقة بين الاثنين وترك الأذى والتنفل والإنصات وترك اللغو)(٣).

لكن مع هذا الحث الشديد والفضل الكبير على هذه الصلاة ، نرى بعض المسلمين لا يقيم لها وزنا ولا يلقي لها اهتماما! فإما أنهم يتخلفون عنها فلا يصلوها مع الجماعة! وإما أن منهم من يتأخر عنها! فيدرك فقط الخطيب وقد قام في الناس! أو يدرك الصلاة فقط دون الخطبة! أو يدرك جزءا من الصلاة فقط! أو قد يأتي والخطيب قد سلم! وهذا حرمان وتثبيط من الشيطان! ،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٨٤٣)من حديث سلمان الفارسي ١٠٠٠ .

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٨٥٧)من حديث أبي هريرة 🧠 .

<sup>(</sup>٣) فتح الباري (٢/ ٣٧٢).

نسأل الله العافية.

أيها المتخلف عن صلاة الجمعة بلا عذر شرعي! وإنما بسبب نوم بعد سهره ليلتها! أو بسبب كسل منعه من حضورها! أو بسبب الاستغراق في الذنوب والمعاصى!.

ألم تعلم أنك قد ارتكبت جرما عظيما وإثما كبير بصنيعك هذا!

أَلَم يبلغك قول نبيك ﴿ : (لَيَنْتَهِيَنَّ أَقْوَامٌ عن وَدْعِهِمْ (١) الْجُمُعَاتِ ، أو لَيَخْتِمَنَّ الله على قُلُوبِهِمْ ثُمَّ لَيَكُونُنَّ من الْغَافِلِينَ)(١) .

وقوله ﷺ: (من تَرَكَ ثَلاثَ جُمُعَاتٍ من غَيْرٍ عُذْرِ كُتِبَ مِنَ الْمُنَافِقِينَ) (٣).

فاحذر أشد الحذر من هذا الوعيد الشديد! وبادر بالتوبة والرجوع إلى العزيز الحميد قبل أن ينقضي أجلك فلا تنفع توبتك! .

ويا أيها المتأخر عن صلاة الجمعة! لماذا هذا الكسل؟ وقلة الاهتمام بشأن هذه الصلاة العظيمة؟ ولماذا هذه الاستهانة بفضل التبكير؟!.

ألم تعلم أن الجزاء من جنس العمل ، وأنك ستعاقب على ذلك ، فعن

<sup>(</sup>١) تركهم. شرح النووي على صحيح مسلم (٦/ ١٥٢).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٨٥٦) من حديث أبي هريرة 🥮 .

<sup>(</sup>٣) رواه الطبراني في المعجم الكبير (١/ ١٧٠) من حديث أسامة بن زيد ، وصححه الشيخ الألباني هي في صحيح الجامع (٦١٤٤) .

عائشة ، قالت : قال رسول الله ؛ (لَا يَزَالُ قَوْمٌ يَتَأَخَّرُونَ عن الصَّفِّ الْأَوَّلِ حتى يُؤَخِّرُهُمْ الله في النَّارِ)(١).

قال العظيم آبادي ؟ (يعني لا يخرجهم من النار في الأولين أو أخرهم عن الداخلين في الجنة ، أو لا بإدخالهم النار وحبسهم فيها)(٢).

ألم تعلم! أنك لن تكتب مع الحاضرين لصلاة الجمعة إذا أتيت وقد صعد الإمام للمنبر ليذكر الناس ويعظهم ، فعن أبي هريرة هذ قال : قال رسول الله في : (إذا كان يَوْمُ الْجُمُعَةِ كان على كل بَابٍ من أَبْوَابِ الْمَسْجِدِ مَلَائِكَةٌ يَكْتُبُونَ الْأَوَّلَ فَالْأَوَّلَ ، فإذا جَلَسَ الْإِمَامُ طَوَوْا الصُّحُفَ وجاءوا يَسْتَمعُونَ الذِّكْرَ) (٣) .

فيا أخي المسلم، اتق الله ، ولا تفرط في هذه الصلاة العظيمة بالتخلف عن شهودها ، أو التأخر عنها ، وخذ بالأسباب التي تعينك على التبكير إليها بسؤال الباري سبحانه التوفيق لذلك ، ثم مجاهدة النفس على ذلك واستشعار فضل التبكير ، واختيار الرفقة الصالحة التي تعينك على ذلك ، وقراءة نماذج من سير السلف الصالح وكيف كان هديهم في التبكير لصلاة الجمعة ، فاحرص – وفقك الله – على اجتناب المعاصي والمنكرات وبادر

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٦٧٩) وصححه الشيخ الألباني ه.

<sup>(</sup>۲) عون المعبود (۲/ ۲۶۶).

**<sup>(</sup>٣)** رواه مسلم (٨٥٠).

بالإتيان بالطاعات وسارع في الخيرات.

يقول الشيخ ابن عثيمين . (ينبغي للإنسان العاقل الحازم المؤمن أن ينتهز سبل الخير ، وأن يحرص غاية الحرص على أن يأخذ من كل باب منها بنصيب حتى يكون ممن سارع في الخيرات ، وجنى ثمرات هذه الأعمال الصالحة ، نسأل الله أن يعيننا وإياكم على ذكره وشكره وحسن عبادته ، إنه جواد كريم)(۱).

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يوفق جميع المسلمين لما يحبه ويرضاه ، وأن يصرف عنهم السوء والفحشاء ، فهو سبحانه ولي ذلك والقادر عليه .

وحلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

(١) شرح رياض الصالحين (٢/٢٠٧).

( 1**£** ) ( **!** 

### النفس ١

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

## أما بعد:

إن نفس الإنسان أيها الأحبة الكرام دائما ما ترغبه إلى اتباع الشهوات والسعي وراء الملذات ، وتثبطه عن فعل الطاعات والتزود من الخيرات ، فهى من أعوان الشيطان على محاربة الإنسان .

يقول الإمام ابن القيم الله على الفيم الله على عرف حقيقة نفسه وما طبعت عليه علم أنها منبع كل شر ومأوى كل سوء)(١).

فهذه النفس إذا لم يهذبها صاحبها بالدين ويعودها على البحث عن رضى رب العالمين ، واتباع هدي خير المرسلين صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه أجمعين ، فإنها تجره إلى كل قبيح ، وتبعده عن كل فعل صحيح ، فتلقي به في المهالك وتجعله يبوء بالخسران والحرمان ، قال تعالى : ﴿ وَمَا أُبُرِّئُ نَفْسِي ۚ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأُمَّارَةٌ أَبِالسُّوءِ ﴾ [يوسف: ٥٠].

يقول الإمام الطبري هي : (إن النفوس نفوس العباد تأمرهم بما تهواه ،

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين ( ۱/ ۲۲۰).

111) | Itiam!

وإن كان هواها في غير ما فيه رضا الله)(١).

ويقول الشيخ السعدي ه : ( ﴿ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَةٌ الْمِالَمَّوَءِ ﴾ : أي : لكثيرة الأمر لصاحبها بالسوء ، أي : الفاحشة ، وسائر الذنوب ، فإنها مركب الشيطان ، ومنها يدخل على الإنسان )(٣) .

لكن الناس أيها الأحبة الكرام على صنفين ، فمنهم من يتغلب على نفسه فيقودها إلى ما يحب الله ويرضى ، ومنهم من تغلبت عليه نفسه! فجرته وراء شهواتها وأغرقته في نزواتها فضيعت أوقاته في المعاصي والذنوب فأهلكته ، نسأل الله العافية .

يقول الإمام ابن القيم ؟ (فإن الناس على قسمين: قسم ظفرت به نفسه فملكته وأهلكته وصار طوعا لها تحت أوامرها ، وقسم ظفروا بنفوسهم فقهروها فصارت طوعا لهم منقادة لأوامرهم)(٤).

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري (١٣/١).

<sup>(</sup>٢) إغاثة اللهفان (ص ٧٧).

<sup>(</sup>٣) تفسير السعدي (ص ٤٠٠).

<sup>(</sup>٤) إغاثة اللهفان (ص ٧٥).

وقد أشار إلى هذين القسمين من الناس نبينا ، حيث قال ، (كُلَّ الناس يَغْدُو فَبَايِعٌ نَفْسَهُ فَمُعْتِقُهَا أو مُوبِقُهَا) (١) .

قال الإمام النووي ؟ (كل إنسان يسعى بنفسه فمنهم من يبيعها لله تعالى بطاعته فيعتقها من العذاب ، ومنهم من يبيعها للشيطان والهوى بإتباعهما فيوبقها أي: يهلكها ، والله أعلم)(١).

وقال الإمام ابن رجب في: (ودل الحديث: على أن كل إنسان إما ساع في هلاك نفسه أو في فكاكها، فمن سعى في طاعة الله فقد باع نفسه لله، وأعتقها من عذابه ومن سعى في معصية الله تعالى فقد باع نفسه بالهوان، وأوبقها بالآثام الموجبة لغضب الله وعقابه) (٣).

أيها الأفاضل إن من تيسير الباري سبحانه لعبده وتوفيقه له أن يعينه على كبح نفسه عما تريد من الشهوات وترغب من الملذات ، قال تعالى : ﴿ وَمَا أَبُرِئُ نَفْسِى ۚ إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَّارَةُ الْإِلْسُوءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَقِ ۚ إِنَّ رَبِي غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [يوسف: ٥٠]

قال الشيخ السعدي (﴿ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّ ﴾ فنجاه من نفسه الأمارة حتى صارت نفسه مطمئنة إلى ربها ، منقادة لداعي الهدى ، متعاصية عن داعي الردى ، فذلك ليس من النفس ، بل من فضل الله ورحمته بعبده .

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٢٣) من حديث أبي مالك الأشعري ١٠٠٠ الله المرابع المرابع الله المرابع المرابع الله المرابع المرابع الله الله المرابع الله المرابع الله المرابع الله المرابع الله الله المرابع الله الله المرابع الله المرابع المرابع الله المرابع المرابع الله المرابع الله المرابع ا

<sup>(</sup>٢) الشرح على صحيح مسلم (٣/ ١٠٢).

<sup>(</sup>٣) جامع العلوم والحكم (ص ٢٢٠).

النفس!

﴿ إِنَّ رَبِّ عَفُورٌ ﴾ أي : هو غفور لمن تجرأ على الذنوب والمعاصي ، إذا تاب وأناب .

﴿ رَّحِيمٌ ﴾ بقبول توبته ، وتوفيقه للأعمال الصالحة)(١).

فعلى العبد الحريص أن يبذل أيضًا الأسباب التي تعينه على التغلب على نفسه الأمارة بالسوء من فعل الطاعات والسعي في الخيرات وتجنب المحرمات والابتعاد عن المنكرات ، ويصبر على جهاد نفسه ويحتسب ذلك عند الله في ، فإن هذا الأمر متعب وشاق .

وعليه أن يعلم أن جهاده لما يضره في آخرته من هوى نفسه والشيطان والسعي وراء الدنيا الفانية له ثمرة عظيمة بعونه سبحانه وهو الفوز بجنة قطوفها دانية ، قال تعالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُ دِينَهُمُ سُبُلَنَا ﴾ [العنكبوت: ١٦].

قال الإمام ابن القيم ه : (علق سبحانه الهداية بالجهاد ، فأكمل الناس هداية أعظمهم جهادا ، وأفرض الجهاد جهاد النفس وجهاد الهوى وجهاد الشيطان وجهاد الدنيا ، فمن جاهد هذه الأربعة في الله هداه الله سبل رضاه الموصلة إلى جنته ومن ترك الجهاد فاته من الهدى بحسب ما عطل من الجهاد)(٢).

<sup>(</sup>۱) تفسير السعدي (ص ٤٠٠).

<sup>(</sup>٢) الفوائد (ص ٥٩).

فأسأل الله الكريم رب العرش العظيم بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يعيذنا وإياكم من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا وأن يوفقنا لكل عمل يقربنا إليه سبحانه ، وينفعنا به يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم .

وحلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

(10)

ما أصعب مجاهدة النفس!

## ما أصعب مجاهدة النفس!

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

## أما بعد:

إن من أصعب أنواع الجهاد وأشقها على العبد أن يخضع نفسه لطاعة الله ، ويبعدها عن الشهوات المحرمة ، فهذا الجهاد دائم ومستمر مع العبد ، لا ينفك عنه ما دام أن نفسه بين جنبيه ، قال (المُجَاهِدُ من جَاهَدَ نَفْسَهُ في طَاعَة اللهِ ،)(١).

قال الشيخ السعدي (فإن النفس ميالة إلى الكسل عن الخيرات، أمارة بالسوء، سريعة التأثر عند المصائب، وتحتاج إلى صبر وجهاد في إلزامها طاعة الله، وثباتها عليها، ومجاهدتها عن معاصي الله، وردعها عنها، وجهادها على الصبر عند المصائب، وهذه هي الطاعات: امتثال المأمور، واجتناب المحظور، والصبر على المقدور، فالمجاهد حقيقة: من جاهدها على هذه الأمور لتقوم بواجبها ووظيفتها)(٢).

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد في المسند (٦/ ٢٢)من حديث فضالة بن عبيد ، وصححه الشيخ الألباني ، في السلسلة الصحيحة (٤٩).

<sup>(</sup>۲) بهجة قلوب الأبرار (ص۲۱).

وقال الشيخ ابن عثيمين (فأما مجاهدة الإنسان نفسه فإنها من أشق الأشياء ، ولا تتم مجاهدة الغير إلا بمجاهدة النفس أولًا ، ومجاهدة النفس تكون بأن يجاهد الإنسان نفسه على شيئين ، على فعل الطاعات ، وعلى ترك المعاصي ؛ لأن فعل الطاعات ثقيل على النفس إلا من خففه الله عليه ، وترك المعاصي كذلك ثقيل على النفس إلا من خففه الله عليه ، فتحتاج وترك المعاصي كذلك ثقيل على النفس إلا من خففه الله عليه ، فتحتاج النفس إلى مجاهدة لا سيما مع قلة الرغبة في الخير ، فإن الإنسان يعاني من نفسه معاناة شديدة ؛ ليحملها على فعل الخير)(۱).

إن هذا الجهاد الداخلي - أيها الأحبة الكرام - مقدم على جهاد العدو الخارجي ، بل إن الانتصار على العدو الخارجي متوقف على محاربة وقهر العدو الداخلي .

يقول الإمام ابن القيم . : (جهاد النفس مقدم على جهاد العدو في الخارج وأصلا له ، فإنه ما لم يجاهد نفسه أولا لتفعل ما أمرت به وتترك ما نهيت عنه ويحاربها في الله لم يمكنه جهاد عدوه في الخارج ، فكيف يمكنه جهاد عدوه والانتصاف منه ، وعدوه الذي بين جنبيه قاهر له متسلط عليه! لم يجاهده! ولم يحاربه في الله! بل لا يمكنه الخروج إلى عدوه حتى يجاهد نفسه على الخروج) (٢).

<sup>(</sup>١) شرح رياض الصالحين (٢/٥١).

<sup>(</sup>۲) زاد المعاد (۳/۲).

وقال أيضًا ه : (سمعت شيخنا -أي ابن تيمية ه -يقول : جهاد النفس والهوى أصل جهاد الكفار والمنافقين ، فإنه لا يقدر على جهادهم حتى يجاهد نفسه وهواه أولا)(١).

إن من أهم ما يفسد نفس العبد ويحرمها التوفيق ويفتح عليها باب الخذلان أيها الكرام أن يتركها سائرة وراء هواها ، حيث قادها تبعته لا يرعاها ولا يوجهها إلى ما ينفعها في الدنيا والآخرة .

يقول الفضيل بن عياض الله عياض الله وي واتباع الشهوات ، انقطعت عنه موارد التوفيق)(٢) .

فاتباع الهوى أيها الأفاضل ما قارن شيئا إلا أفسده ، فهو مصدر كل شقاء نزل بالعبد ، وسبب كل بلاء حصل له .

يقول الإمام ابن القيم ه : (الهوى ما خالط شيئا إلا أفسده فإن وقع في العلم أخرجه إلى البدعة والضلالة وصار صاحبه من جملة أهل الأهواء، وإن وقع في الزهد أخرج صاحبه إلى الرياء ومخالفة السنة ، وإن وقع في الحكم أخرج صاحبه إلى الطلم وصده عن الحق ، وإن وقع في القسمة خرجت عن قسمة العدل إلى قسمة الجور ، وإن وقع في الولاية والعزل أخرج صاحبه إلى

<sup>(</sup>١) روضة المحبين (ص٤٨٧).

<sup>(</sup>٢) روضة المحبين (ص٤٧٩).

خيانة الله والمسلمين ، حيث يولي بهواه ويعزل بهواه ، وإن وقع في العبادة خرجت عن أن تكون طاعة وقربة ، فما قارن شيئا إلا أفسده)(١).

وعليه أن يدفع وسوسته ويجاهد نفسه على عدم الامتثال للباطل الذي يزخرفه وللشهوة التي يزينها .

يقول الإمام ابن القيم هه : وأما جهاد الشيطان فمرتبتان :

إحداهما: جهاده على دفع ما يلقي إلى العبد من الشبهات والشكوك القادحة في الإيمان.

الثانية: جهاده على دفع ما يلقي إليه من الإرادات الفاسدة والشهوات، فالجهاد الأول يكون بعده اليقين والثاني يكون بعده الصبر قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواً وَكَانُواْ بِعَايَاتِنَا يُوقِنُونَ ﴾

<sup>(</sup>١) روضة المحبين (ص ٤٧٤).

[السجدة: ٢٤] فأخبر ﴿ أَن إمامة الدين إنما تنال بالصبر واليقين ، فالصبر يدفع الشهوات والإرادات الفاسدة ، واليقين يدفع الشكوك والشبهات)(١).

وعلى كل من بذل الأسباب وسعى في رضى رب الأرباب أن يتيقن تماما أن جهده بعون الوهاب لن يذهب سدى من غير صواب ، وسيصل إلى المبتغى ويتغلب على هواه وينتصر على الشيطان الرجيم بإذن ربه سبحانه الكريم ، قال تعالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُدِينَهُمْ شُبُلَنَا ﴾ [العنكبوت : ٢٩] .

قال الشيخ السعدي ﷺ: (فكل من اجتهد في الخير هداه الله الطريق الموصلة إليه)(٢).

وقال الشيخ الشنقيطي ه : (ذكر في في هذه الآية الكريمة أن الذين جاهدوا فيه ، أنه يهديهم إلى سبل الخير والرشاد ، وأقسم على ذلك)(٢).

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يوفقنا وإياكم أيها الأفاضل لمجاهدة أنفسنا على فعل الطاعات وترك المحرمات ، وأن يرزقنا معرفة الحق والسير عليه ، والعلم بالباطل واجتنابه ، ويبعد عنا اتباع الهوى ويحفظنا من الشبهات والشهوات ، فهو سبحانه ولي ذلك والقادر عليه .

وحلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### 

زاد المعاد (۳/ ۱۰).

<sup>(</sup>٢) القواعد الحسان في تفسير القرآن (١/١٤٧).

<sup>(</sup>٣) أضواء البيان (٦ / ١٦٣).

(11) احذروا من فتنة المال!

## احذروا من فتنة المال!

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

### أما بعد:

لقد بين نبي الرحمة ﴿ لأمته كل ما ينفعها ، وحذرها من كل فتنة تضرها وتجعلها تنشغل بالعاجل الفاني عن الآجل الباقي ، ومن ذلك فتنة عظيمة تميل إليها القلوب ، وتحبها النفوس ، الانشغال الزائد بها من أسباب التفريق بين الأرحام وقطع المحبة بين كثير من الناس والوئام ، فتنة أوقعت بين الكثير العداوة والبغضاء ، وجعلت أصحابها في محنة وشقاء بعد أن كانوا في طمأنينة وسعادة وهناء ، ألا وهي فتنة المال ، يقول ﴿ إِنَّ لِكُلِّ أُمَّةٍ فِتْنَةً ، وَفِتْنَةً أُمَّتِي الْمَالُ)(١) .

قال المناوي (أي : الالتهاء به لأنه يشغل البال عن القيام بالطاعة ويُنسى الآخرة)(٢).

وقال ﷺ : (فَوَاللَّهِ لَا الْفَقْرَ أَخْشَى عَلَيْكُمْ ، وَلَكِنْ أَخَشَى عَلَيْكُمْ أَنْ تُبْسَطَ

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٣٣٦) من حديث كعب بن عياض ١٩٥٥ الشيخ الألباني.

<sup>(</sup>٢) فيض القدير (٢/ ٥٠٧).

عَلَيْكُمْ الدُّنْيَا كما بُسِطَتْ على من كان قَبْلَكُمْ ، فَتَنَافَسُوهَا كما تَنَافَسُوهَا ، وَتَنَافَسُوهَا ، وَتُهْلِكَكُمْ كما أَهْلَكَتْهُمْ)(۱) .

يقول الشيخ ابن عثيمين في : (لما كان الناس إلى الفقر أقرب ، كانوا لله أتقى وأخشع وأخشى ، ولما كثر المال ؛ كثر الإعراض عن سبيل الله ، وحصل الطغيان ، وصار الإنسان الآن يتشوف لزهرة الدنيا وزينتها ... سيارة ، بيت ، فرش ، لباس ، يباهي الناس بهذا كله ، ويعرض عما ينفعه في الآخرة ، وصارت الجرائد والصحف وما أشبهها لا تتكلم إلا بالرفاهية وما يتعلق بالدنيا ، وأعرضوا عن الآخرة ، وفسد الناس إلا من شاء الله ، فالحاصل أن الدنيا إذا فتحت - نسأل الله أن يقينا وإياكم شرها - أنها تجلب شرًّا وتُطغي الإنسان)(۱).

أيها الأحبة ، لا شك و لا ريب أن المال في هذه الدنيا هو عصب الحياة يستعان به على تحقيق المصالح وجلب المنافع في الدنيا كالإنفاق على النفس وعلى الأسرة والاستغناء عن سؤال الناس وإنفاقه في وجوه الخير التي بعون الله تعالى تنفع في الآخرة ، فمن كان هذا قصده راعى في ماله حق خالقه سبحانه وحق العباد ، وجعله وسيلة يستعين به على فعل الطاعات ، والازدياد من الخيرات فكان ثمرة ذلك النجاح والفلاح بإذن الله ، قال ؟

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٩٨٨) واللفظ له ومسلم (٢٩٦١) من حديث عمرو بن عوف 🕮 .

<sup>(</sup>٢) شرح رياض الصالحين (٣/ ٣٦١).

(نِعْمَ الْمَالُ الصَّالِحُ لِلْمَرْءِ - وفي رواية (للعبد) - الصَّالِحِ) (١).

قال الملاعلي قاري ه : (المرء الصالح) "وهو من يراعي حق الله وحق عباده" (۲) .

وأما من ساء قصده! فمال عن المشروع وصار همه من جمع المال ممنوع! ، كالمباهاة والتعالي على الخلق ومنع الحقوق! والإنفاق في المعاصي والمحرمات بتزيين الشيطان! فقد باء بالخسران والحرمان! .

يقول ابن الجوزي في: (وأما من قصد جمعه والاستكثار منه من الحلال نظرنا في مقصوده ، فإن قصد نفس المفاخرة والمباهاة فبئس المقصود ، وإن قصد إعفاف نفسه وعائلته وادخر لحوادث زمانه وزمانهم وقصد التوسعة على الإخوان وإغناء الفقراء وفعل المصالح أثيب على قصده)(٢).

أيها الأحبة الكرام، إن الله ﴿ خلقنا في هذه الدنيا الفانية لمقصود أعظم الا وهو عبادته سبحانه وحده لا شريك له ، قال تعالى : ﴿ وَمَا خَلَقَتُ ٱلِجُنَّ وَأَلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦].

قال الإمام النووي الله : (وهذا تصريح بأنهم خلقوا للعبادة فحق عليهم

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد في المسند (٤/ ١٩٧) من حديث عمرو بن العاص ١٩٧ هـ ، وصححه الشيخ الألباني في في مشكاة المصابيح (٣٧٥٦) .

<sup>(</sup>٢) مرقاة المفاتيح (٧/ ٢٩٦).

**<sup>(</sup>٣)** تلبيس إبليس (ص ٢٢١).

الاعتناء بما خلقوا له والإعراض عن حظوظ الدنيا بالزهادة ، فإنها دار نفاد لا محل إخلاد، ومركب عبور لا منزل حبور، ومشروع انفصام لا موطن دوام، فلهذا كان الأيقاظ من أهلها هم العباد، وأعقل الناس فيها هم الزهاد)(٤).

فلنحذر إذا أشد الحذر من أن يكون همنا وغايتنا اللهث وراء تحصيل المال الزائل ، فإن هذا الحرص مذموم ، وهذا السعي منبوذ ، قال في : (لو كان لابن آدم واديان من مال لابتغى واديا ثالثا ، ولا يَمْلَأُ جَوْفَ ابن آدَمَ إلا التراب وَيَتُوبُ الله على من تاب)(١) .

قال الإمام النووي ( فيه ذم الحرص على الدنيا وحب المكاثرة بها والرغبة فيها ، ومعنى ( لا يملأ جوفه إلا التراب ) : أنه لا يزال حريصا على الدنيا حتى يموت ويمتلئ جوفه من تراب قبره ) ( ) .

وعلى المسلم أن يلزم القناعة إذا أراد نيل السعادة ، ويرضى بما كتب

<sup>(</sup>٤) رياض الصالحين (ص٣).

<sup>(</sup>٥) طريق الهجرتين (ص٢٢٢).

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري (٦٠٧٥) ومسلم (١٠٤٨) واللفظ له من حديث أنس 🕮.

<sup>(</sup>V) lm(-3l) صحیح مسلم ((179)).

الله تعالى له ، ويُسلم بما قُسم له ، ويشكر الله الله على ما رزقه ويسأله المزيد من فضله ، قال الله : (كن ورعا تكن أعبد الناس ، وكن قنعا تكن أشكر الناس ... )(١).

قال المناوي الله عند إذا قنع بما أعطاه الله رضي بما قسم له وإذا رضى شكر فزاده الله من فضله جزاء لشكره وكلما زاد شكرا ازداد فضلًا) (٢) .

وعليه أن يتحرى الحلال في كسبه ويبتعد عن المحرمات ويتقي الشبهات فإنه يوم القيامة سيقف أمام خالقه سبحانه وسيسأل عن ماله ، قال (لا تَزُولُ قَدَمَا عَبْدٍ يوم الْقِيَامَةِ حتى يُسْأَلَ ، عن عُمْرِهِ فِيمَا أَفْنَاهُ ، وَعَنْ عِلْمِهِ فِيمَ فَعَلَ ، وَعَنْ مَالِهِ من أَيْنَ اكْتَسَبَهُ وَفِيمَ أَنْفَقَهُ ، وَعَنْ جَسْمِهِ فِيمَ أبلاه)(٣).

فعلينا جميعًا - أيها الأفاضل - أن نحمد الله العلام على الصحة والعافية ، وأن نشكره على ما رزقنا ، ونرضى بما قسمه لنا ، ونحرص دائما على الكسب الحلال وبذل المال فيما ينفع في الدنيا والآخرة ، ونبتعد عن الكسب الحرام وتضييع المال فيما يضر ، ونجتنب الشبهات مهما كانت ، فكل ما نفعله سيكتب في صحيفة أعمالنا ، وسنسأل عنه يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم ، ولنعلم أن المال يُقبل ويُدبر فكم من غني صار فقيرا ، وكم

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجة (٤٢١٧)من حديث أبي هريرة ١١٨ ، وصححه الشيخ الألباني ١١٨ .

<sup>(</sup>٢) فيض القدير (٥/ ٥٢).

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (٢٤١٧) من حديث أبي برزة الأسلمي 🕮 ، وصححه الشيخ الألباني 🅾 .

احذروا فتنت المال !

من فقير صار غنيا ، والله ﷺ هو المعطي والمانع .

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يكفينا بحلاله عن حرامه وبفضله عما سواه ، فهو سبحانه قدير وبالإجابة جدير .

وصلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

( ۱۷ ) لماذا طبول الأميل ؟!

## لماذا طول الأمل ؟ ا

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

### أما بعد:

إن من الأمراض التي إذا تمكنت من القلب أفسدته ، ومن المرء أهلكته ، داء يجعل من أصابه يعيش في عالم الخيال والأوهام ، مرض من أبتلي به ساء العمل ألا وهو (طول الأمل) .

قال الإمام الحسن البصري الله : (ما أطال عبد الأمل إلا أساء العمل)(١).

إن هذا الداء العضال والمرض القتال يجعل صاحبه شديد الحرص على الدنيا، معرضا عن الآخرة، فلهذا أعيا العلماء الأطباء وحير الحكماء.

يقول الإمام القرطبي الله : (داء عضال ومرض مزمن ومتى تمكن من القلب فسد مزاجه واشتد علاجه ولم يفارقه داء ولا نجح فيه دواء بل أعيا

<sup>(</sup>١) قصر الأمل لابن أبي الدنيا (ص ٨٢).

الأطباء ويئس من برئه الحكماء والعلماء)(١).

لقد خدع هذا الداء الكفار وجر عليهم الحسرة والندم بعد موتهم ، بعد أن جعلهم يظنون أنهم لن يفارقوا هذه الدنيا الفانية والحياة الزائلة ، فألهاهم عن عبادة الله في وتوحيده ومنعهم من اتباع رسله عليهم الصلاة والسلام ، قال تعالى : ﴿ ذَرَهُمْ يَأْكُلُواْ وَيَتَمَتَّعُواْ وَيُلِهِ هِمُ ٱلْأُمَلُ فَسَوْفَ يَعُلَمُونَ ﴾ [الحجر: ٣].

قال الشيخ الشنقيطي (هدد الله تعالى الكفار في هذه الآية الكريمة بأمره نبيه الله أن يتركهم يأكلون ويتمتعون ، فسوف يعلمون حقيقة ما يؤول إليه الأمر من شدة تعذيبهم وإهانتهم)(٢).

أيها الأفاضل، إن طول الأمل جر الكثير من الناس - إلا من رحم الله - إلى التسويف وتأخير التوبة، وإلى ارتكاب المحرمات والابتعاد عن الطاعات بزخرفة شيطانية ألا وهي غدا أعمل! غدا أصلي! غدا أحج! غدا أعمل الطاعات!.

وكان أحرى بهم لما طال عمرهم واقترب أجلهم أن ينقص أملهم ، وأن لا يغتروا بزخرف الدنيا الكاذب ويتذكروا وصية نبيهم الله لابن عمر الله في الدُّنْيَا كَأَنَّكَ غَرِيبٌ أَوْ عَابِرُ سَبيلِ) .

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي (۱۰/ ۳).

<sup>(</sup>٢) أضواء البيان (٢/ ٢٥٣).

قال ابن عمر ، (إذا أصبحتَ فلا تنتظرِ المساء، وإذا أمسيت فلا تنتظر الصباح، وخذ مِنْ صِحَّتِكَ لمرضك، ومن حياتك لموتك)(١).

قال الإمام ابن رجب عن : (وهذا الحديث أصل في قصر الأمل في الدنيا ، فإن المؤمن لا ينبغي له أن يتخذ الدنيا وطنا ومسكنا فيطمئن فيها ولكن ينبغي أن يكون فيها كأنه على جناح سفر يهيئ جهازه للرحيل)(٢).

قال الشيخ ابن عثيمين ، (يعني : كن كالغريب الذي يداخل الناس ولا يهتم بالناس ، ولا يعرف بين الناس ، أو كأنك عابر سبيل تريد أن تأخذ ما تحتاجه في سفرك وأنت ماش .

وهذا التمثيل الذي ذكره النبي هو الواقع ؛ لأن الإنسان في هذه الدنيا مسافر ، فالدنيا ليست دار مقر ؛ بل هي دار ممر ، سريعٌ راكبه لا يفتر ليلا ولا نهارًا ، فالمسافر ربما ينزل منزلًا فيستريح ، ولكن مسافر الدنيا لا ينزل ، هو دائمًا في سفر ، كل لحظة فإنك تقطع بها شوطًا من هذه الدنيا لتقرب من الآخرة .

فما ظنكم بسفر لا يفتأ صاحبه يمشي ويسير ، أليس ينتهي بسرعة! الجواب: بلى ، ولهذا قال الله ﷺ: ﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرُونَهَا لَمْ يَلْبَثُوا إِلَّا عَشِيَّةً أَوْ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٠٥٣).

<sup>(</sup>٢) جامع العلوم والحكم (ص ٣٧٩).

## ضُّحَنْهَا ﴾ [النازعات: ٤٦].

وينبغي للإنسان أن يقيس ما يستقبل من عمره بما مضي ، فالذي مضى كأنه لا شيء ، حتى أمسك الأدنى ، كأنك لم تمر به ، أو كأنه حلم ، وكذلك فما يستقبل من دنياك ، فهو كالذي تقدم ، ولهذا لا ينبغي الركون إلى الدنيا ولا الرضا بها ؛ وكأن الإنسان مخلد فيها .

ولذلك كان ابن عمر ه يقول: (إذا أصبحت فلا تنتظر المساء) فإنك قد تموت قبل أن تمسي. (وإذا أمسيت فلا تنتظر الصباح) فإنك قد تموت قبل أن تصبح ، ولكن انتهز الفرصة ، لا تؤخر العمل ، لا تركن إلى الدنيا فتؤمل البقاء مع أنك لا تدري . (وخذ من صحتك لمرضك ، ومن حياتك لموتك) انتهز الصحة ، انتهز الحياة ، فإنك قد تمرض فتعجز ، وقد تفتقر فتعجز ، وقد تموت فينقطع عملك)(۱).

أيها الكرام، قد علمنا النبي ﴿ أَن أَمته ستصاب بهذا الداء فحذرهم منه وأخبرهم أنه سيهلكهم إذا استولى عليهم، فقال ﴿ : (صلاح أول هذه الأمة بالزهد واليقين ويهلك آخرها بالبخل والأمل)(٢).

وحذرنا أيضًا سلفنا الصالح (رحمهم الله) منه ، لأنهم يعلمون أنه يُعلق

شرح ریاض الصالحین (۳/ ۳۷۲).

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام أحمد في الزهد (ص ١٠) وحسنه الشيخ الألباني الله في صحيح الجامع (٣٨٤٥) من حديث عبد الله بن عمرو .

صاحبه بالدنيا الفانية ويشغله عن الآخرة الباقية .

قال على الآخرةُ مُقْبِلَة ، ولكل وارتحلتِ الآخرةُ مُقْبِلَة ، ولكل واحدة منهما بنون ، فكونوا من أبناء الآخرة ، ولا تكونوا من أبناء الدنيا ، فإنَّ اليومَ عَمَلٌ ولا حساب ، وَغَدًا حسابٌ ولا عَمَلٌ )(۱) .

وقال أبو موسى الأشعري ﴿ : (لا يطولنَّ عليكم الأمد، فتقسو قلوبكم كما قست قلوب من كان قبلكم)(٢).

وقال الفضيل بن عياض الله : (إن من الشقاء طول الأمل ، وإن من النعيم قصر الأمل) (٣) .

وقال الإمام ابن القيم ﷺ: (ومفتاح الاستعداد للآخرة قصر الأمل ومفتاح كل خير الرغبة في الله والدار الآخرة ومفتاح كل شرحب الدنيا وطول الأمل)(٤).

أيها الأحبة ، إن مما يعيننا بإذن الله على علاج هذا الداء العضال والمرض القتال تذكر الموت وسكرته والقبر وضمته والعلم بأن الدنيا مهما عظمت فهي حقيرة ومهما طالت فهي قصيرة ، إن الموت لا يخشى أحدا ولا

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٤١٦).

<sup>(</sup>Y) رواه مسلم (۱۰۵۰).

<sup>(</sup>٣) قصر الأمل لابن أبي الدنيا (ص ٧٦).

<sup>(</sup>٤) حادي الأرواح (ص ٤٨).

يُبقي على أحد ، ولا يُفرق بين أحد ، لا يعرف صديقا ، ولا يميز بين كبير ولا صغير ، ولا صحيح ولا سقيم ، فكلهم لكأسه شارب ولو طال بهم المدى وعمَّروا سنينًا .

فلا محيص عن الموت و لا مفر لنا منه ، يُلاحقنا في أي مكان كنا ، في البر أو البحر أو الجو ولو تحصَّنا منه وبذلنا الجهد في ذلك ، قال ﷺ : ﴿ أَيُنَمَا تَكُونُواْ يُدَرِكَكُمُ ٱلْمَوْتُ وَلَوْ كُنْمُ فِي بُرُوجٍ مُّشَيَّدَةً ﴾ [النساء: ٧٨].

قال الإمام الطبري (فإن الموت بإزائكم أين كنتم وواصل إلى أنفسكم حيث كنتم ولو تحصنتم منه بالحصون المنيعة)(١).

فلا مرد للموت الواقع من دافع ، ولا ينفع في تأخيره شافع ، يحاول الإنسان أن يبتعد عنه ويهرب منه ، لكنه ملاقيه لا محالة ، قال سبحانه : ﴿ قُلَ إِنَّ ٱلْمَوْتَ ٱلَّذِى تَفِرُّونَ مِنْهُ فَإِنَّهُۥ مُلاقِيكُمْ ﴾ [الجمعة: ٨] .

أيها الأفاضل ، عندما تركنا ذكر هادم اللذات ومفرق الجماعات تعلقنا بالشهوات وفرحنا بالملذات ، فلم نستعد للموت! لاغترارنا بصحتنا وفرحنا بشبابنا ، والله المستعان .

قال ابن الجوزي (يجب على من لا يدري متى يبغته الموت أن يكون مستعدًا ، ولا يغتر بالشباب والصحة ، فإن أقل من يموت الأشياخ ، وأكثر من

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري (٥/ ١٧٢).

يموت الشبان)(١).

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن لا يجعل الدنيا أكبر همنا ولا مبلغ علمنا ، وأن يعيذنا وإياكم من طول الأمل والاغترار بزخرف الدنيا ، فهو سبحانه قدير وبالإجابة جدير .

وحلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

<sup>(</sup>١) صيد الخاطر (ص ٦٣).

(۱۸) تكالب أعداء الدين لإفساد ركائز المسلمين!

# تكالب أعداء الدين لإفساد ركائز المسلمين!

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

#### أما بعد:

إن أعداء الدين من الكفار والمنافقين قديمًا وحديثًا لم يهدأ لهم بال ولم يقر لهم قرار ولم يستقر لهم حال لما رأوا أن عماد الأمة الإسلامية المباركة وسبب نهضتها ومنبع قوتها ومبعث عزها وفخرها هم شبابها ذكورا كانوا أو إناثا ، فحاولوا بشتى الوسائل والطرق إفساد الشباب والفتيات بشتى أنواع الفتن والمغريات ، فرأوا -أخزاهم الله- أن من أهم الطرق وأنجع الوسائل التي تعينهم على تغيير أخلاق ركائز الأمة وتبدل عقيدتهم وتفسد قيمهم الإسلامية ، هي وسائل الإعلام ، بشتى أنواعها المرئية أو المسموعة أو المقروءة ، فسخروها أولا في محاربة العفة والحياء ، وصوروا المرأة بمفاتنها وجعلوا منها ممثلة! أو راقصة! أو مغنية! ، لتفتن الرجال وتتأثر بها النساء .

وأشغلوا بعض الشباب المسلم بالملهيات وزينوا لهم الملذات فأوقعوهم في المحرمات كارتكاب الجرائم وشرب المسكرات وتعاطى المخدرات ،

بل جروهم إلى أخطر وأشنع من ذلك وهو القول بأفكار منحرفة إلحادية ، والعياذ بالله .

إن أعداء الدين بعد أن تمكنوا من السيطرة على بعض ضعاف النفوس! من شباب هذه الأمة المباركة ، استعملوهم كأدوات لهم في التأثير على باقي المسلمين ، لعلمهم أن الإفساد من الداخل أشد تأثيرا وأعظم ضررا من الإفساد من الخارج .

فنراهم -رد الله كيدهم - يقومون بإنشاء قنوات مرئية بمساعدة أعوانهم المفسدين! أو بإصدار مجلات مقروءة ساقطة ليبثوا من خلالها للمسلمين أفكارهم الخبيثة وأغراضهم الدنيئة ، وأنشأوا كذلك في كثير من بلدان المسلمين! منظمات وجمعيات تعتني بزعمهم بحقوق المرأة وحريتها ، وهي في حقيقة الأمر تدعو لتحريرها من الإسلام وإخراجها عن تعاليمه الكريمة ، فهذه المنظمات المفسدة تدعوا المرأة المسلمة التي أكرمها الله تعالى بالإسلام وجعلها عفيفة للخروج من بيتها واختلاطها بالأجانب ، وتصور لها أنها تساوي الرجل في جميع الحقوق ، ولا فرق بينها وبينه حتى في القوامة! مع أن الباري سبحانه يقول : ﴿ ٱلرِّجَالُ قَوَّمُونَ عَلَى ٱلنِسَاء بِهَا وَ النساء : ٢٤] .

أيها الإخوة ، أيتها الأخوات من الشباب ، عليكم أن لا تغتروا -سددكم

الله- بهذه المخططات الخبيثة والشعارات المزيفة الباطلة ، وكونوا حصنا يحمي هذه الأمة المباركة من كيد الفجار وإفساد الأشرار ، فأنتم -حفظكم الله- ثروتها التي لا تقدر بثمن ولا يمكن أن تعوض إذا خسرتها .

فاغتنموا أوقاتكم - زادكم الله حرصًا - فيما يحب الله اله ويرضاه ، فإن الأعوام تمضي والساعات تنقضي ، وقد كنتم بالأمس القريب أطفالا وستصبحون بعد أن كنتم شبابًا كهولًا ثم شيوخًا ، فالأعمار تمر مر السحاب وغدًا عنها سيسألكم العزيز الوهاب فماذا أنتم قائلين؟ وبما عن السؤال مجيبين؟! .

قال رسول الله ﴿ وهو يعظ رجلًا: (اغتنم خمسًا قبل خمس: شبابك قبل هرمك، وصحتك قبل سقمك، وغناك قبل فقرك، وفراغك قبل شغلك، وحياتك قبل موتك)(١).

قال الحافظ الحكمي في: (يعني أن هذه الخمس أيام الشباب والصحة والغنى والفراغ والحياة ، هي أيام العمل والتأهب والاستعداد والاستكثار من الزاد ، فمن فاته العمل فيها لم يدركه عند مجيء أضدادها ، ولا ينفعه التمني للأعمال بعد التفريط منه والإهمال في زمن الفرصة والإمهال ، فإن

<sup>(</sup>١) رواه الحاكم في المستدرك (٤/ ٣٤١) من حديث ابن عباس ١٥ وصححه العلامة الألباني الله في صحيح الجامع (١٠٧٧) .

بعد كل شباب هرمًا ، وبعد كل صحة سقمًا ، وبعد كل غنى فقرًا وبعد كل فراغ شغلًا ، وبعد كل حياة موتًا ، فمن فرط في العمل أيام الشباب لم يدركه في أيام الهرم ، ومن فرط فيه في أوقات الصحة لم يدركه في أوقات السقم ، ومن فرط فيه في حالة الغنى فلم ينل القرب التي لم تنل إلا بالغنى لم يدركه في حالة الفقر ، ومن فرط فيه في ساعة الفراغ لم يدركه عند مجيء الشواغل ومن فرط في العمل في زمن الحياة لم يدركه بعد حيلولة الممات ، فعند ذلك يتمنى الرجوع وقد فات ويطلب الكرة وهيهات وحيل بينه وبين ذلك وعظمت حسراته حين لا مدفع للحسرات) (۱) .

وأعلموا -رعاكم الله الله الله الله عظيم وغاية حميدة فعيشوا من أجلها وموتوا من أجلها واسعوا لتحقيق ثمارها ونشرها بين الناس ألا وهي عبادته سبحانه وحده لا شريك له ، قال سبحانه : ﴿ وَمَا خَلَقَتُ اللَّهِ إِلَّا لِيَعَبُّدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦].

قال الإمام النووي الله و (وهذا تصريح بأنهم خلقوا للعبادة فحق عليهم الاعتناء بما خلقوا له والإعراض عن حظوظ الدنيا بالزهادة فإنها دار نفاد لا محل إخلاد ومركب عبور لا منزل حبور ومشروع انفصام لا موطن دوام فلهذا كان الأيقاظ من أهلها هم العبَّاد وأعقل الناس فيها هم الزُّهاد)(٢).

معارج القبول (۲/ ۱۱۷–۷۱۲).

<sup>(</sup>٢) رياض الصالحين (ص٣).

وعلينا أيها الأحبة جميعا من آباء وأمهات، وسائر الصالحين والغيورين على هذا الدين، أن نتكاتف ونتعاون على دفع هذه الوسائل الخبيثة والأفكار السيئة التي يستعملها أهل الإجرام لإفساد مخزون هذه الأمة المباركة، فلنقف جميعا مع إخواننا وأخواتنا الشباب فيما يواجهونه من حملة بغيضة شعواء، ولنذكرهم دائما أنه لا ملجئ ولا نجاة لهم من حبال الأعداء المفسدين إلا العودة إلا رب العالمين والتمسك بهذا الدين القويم والسير على هدي نبينا محمد عليه أفضل الصلاة وأزكى التسليم، ونساءه أمهات المؤمنين العفيفات الطاهرات، وسلفنا الصالح الأتقياء، وأن يحذروا أشد الحذر من كل الطرق الهدامة للدين والمفسدة للأخلاق ولقيم المسلمين.

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يحفظ المسلمين في كل مكان من شر الأشرار وكيد الفجار ، وأن يجعلهم هداة مهتدين ينتفع بهم العباد وتستفيد منهم البلاد ، فهو سبحانه ولي ذلك والرؤوف بالعباد .

وحلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

ままならかができるなるまま

(19)

وما نرسل بالآيات إلا تخويفا

## وما نرسل بالآيات إلا تخويفا

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

#### أما بعد:

إن للمعاصي والمنكرات أيها الأحبة تبعات وخيمة وأخطارا جسيمة ، تلحق بأهلها إذا لم يبادروا بالتوبة والرجوع إلى الله ، فهذه الذنوب قد أفسدت النفوس وأعمت القلوب ، وأهلكت الديار ، وأذلت أمما قد سبقت في الأمصار ، وإنا لله وإنا إليه راجعون .

قال الإمام ابن القيم الله عنه : (ومن آثار الذنوب والمعاصي : أنها تحدث في الأرض أنواعا من الفساد في المياه والهواء ، والزرع والثمار والمساكن)(١).

لأن أصحابها لم يمتثلوا لأوامر ربهم سبحانه الذي نهاهم عن فعلها ، وحذرهم من الاجتراء عليها ، فاقتر فو السيئات وجاهر وابالمحرمات ، وأفسدوا في البر والبحر والجو بالمنكرات ، قال تعالى : ﴿ ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِيمَا كَسَبَتُ أَيْدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِي عَمِلُواْ لَعَلَّهُمْ رَجِعُونَ ﴾ [الروم: ١٤].

<sup>(</sup>١) الجواب الكافي (ص ٤٢).

قال الشيخ السعدي ه : (أي : استعلن الفساد في البر والبحر ، أي : فساد معايشهم ونقصها ، وحلول الآفات بها ، وفي أنفسهم من الأمراض والوباء وغير ذلك ، وذلك بسبب ما قدمت أيديهم من الأعمال الفاسدة المفسدة بطبعها)(١).

مع أن خالقهم ﴿ ذَكَّرهم بحال من قبلهم ، حيث حلَّ عليهم العقاب ونزل بهم العذاب ، فتبدلت عليهم الأحوال وصاروا مضربا للأمثال ، بعد أن بدلوا الأمن والاطمئنان بالكفر والطغيان ، قال تعالى : ﴿ وَضَرَبَ اللهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتُ ءَامِنَةً مُّطْمَيِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِّن كُلِّ مَكَانِ فَكَ فَرَتَ بِأَنعُمِ اللهِ فَأَذَ قَهَا اللهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْنعُونَ ﴾ بِأَنعُمِ اللهِ فَأَذَ قَهَا الله لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْنعُونَ ﴾ والنحل: ١١٢].

قال الشيخ الشنقيطي (وعلى كل حال ، فيجب على كل عاقل أن يعتبر بهذا المثل ، وألا يقابل نعم الله بالكفر والطغيان ، لئلا يحل به ما حل بهذه القرية المذكورة ، ولكن الأمثال لا يعقلها عن الله إلا من أعطاه الله علمًا)(٢).

أيها الأحبة الكرام، إن من لطف رب العزة وتمام قدرته وكمال حلمه وكرمه بخلقه أنه لا يعاجلهم بالعقوبة بل يمهلهم ليتوبوا ويرجعوا عما قدمت أيديهم.

<sup>(</sup>۱) تفسير السعدي (ص ٦٤٣).

<sup>(</sup>٢) أضواء البيان (٢/ ٤٥٩).

يقول الشيخ السعدي ؟ (وسبحان الحليم الذي لا يعاجل العاصين بالعقوبة ، بل يعافيهم ويرزقهم ، كأنهم ما عَصَوه مع قدرته عليهم)(١).

فيرسل لهم سبحانه النذر ويذكرهم الله بالآيات ، فيبعث عليهم الفيضانات المهلكة والرياح المروعة والزلازل المدمرة ، لعلها تُحيي قلوبا مرضت بالذنوب والمحرمات ، فيتوب أصحابها لرب البريات ويتركوا المعاصى والمنكرات ، فيقبلوا على فعل الطاعات والتزود من الخيرات .

فهذه الآيات التي يرسلها الواحد الجبار كالزلازل والبراكين ، ليست للتسلية وإنما للعظة والاعتبار ، والرجوع للواحد القهار ، ولكن بعض الجهلة من المسلمين ممن قلَّ فيهم الوازع الديني! وطغى عليهم الجانب العقلي! والتأثر بالكفار! وبمساعدة وسائل الإعلام المرئية أو المسموعة أو المقروءة! أرادوا قلب الحقائق والتلبيس على الناس ، وإبعادهم عن دينهم ، فزعموا أن ما يحدث من هذه الآيات كالزلازل والفيضانات ما هي إلا كوارث طبيعية وظواهر جغرافية عادية! وأن هناك بلدانا أمنع من أن تحل بهم هذه الآيات الربانية والنذر السماوية! لأنهم ليسوا على خطها أو لاستعدادهم لها! .

أيها الأفاضل الكرام، أنصدق هؤلاء! الكذبة! أم نصدق أصدق القائلين! الذي أخبرنا أنه يرسل هذه الآيات للناس من باب التهديد والوعيد الشديد،

<sup>(</sup>١) تفسير السعدي (ص٧٩٠).

لعلهم إليه سبحانه يرجعون ، ويرتدعوا عما هم عليه متجرئون! ، فقال تعالى : ﴿ وَمَا نُرْسِلُ بِٱلْآيَــُتِ إِلَّا تَعَوِيفًا ﴾ [الإسراء: ٥٩] .

قال قتادة ه : (إن الله تعالى يخوف الناس بما شاء من آياته لعلهم يرجعون)(۱).

فعلينا - أيها الكرام - أن لا نلتفت لهؤلاء الجهلة! وأن نبادر إلى التوبة النصوح، و نسارع في الأوبة والغفران قبل فوات الأوان، فإن في ذلك النجاح والفلاح، ونحذر أشد الحذر من التسويف والتأخير فإن هذا من تلبيس الشيطان وهو من الخسران والحرمان، والله المستعان.

قال الشيخ ابن باز الله : (فالواجب عند الزلازل وغيرها من الآيات والكسوف والرياح الشديدة والفيضانات ، البدار بالتوبة إلى الله سبحانه ، والضراعة إليه وسؤاله العافية ، والإكثار من ذكره واستغفاره)(٢).

وعلينا كذلك - أيها الأفاضل - أن نعلم أن من حكمة ربنا سبحانه أن العذاب إذا نزل بقوم قد فشت بينهم المنكرات وجاهروا بالمحرمات وعصوا رب الأرض والسماوات فإنه يعم ، لكنه لطائعهم وأهل الصلاح فيهم بإذن الله رحمة ومطهرة ، ولعاصيهم ولأهل الفساد عذابا وعبرة ، فعن

<sup>(</sup>١) تفسير البغوى (٣/ ١٢١).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۹/ ۱۵۱).

أم المؤمنين أم سلمة هو قالت: سمعت رسول الله هو يقول: (إذا ظَهَرَتِ المعاصي في أمتي عَمَّهُمُ الله هو بِعَذَابٍ من عِنْدِهِ)، فقلت: يا رسول الله أَمَا فيهم يومئذ أُنَاسٌ صالحون؟! قال: (بَلَى)، قالت: فكيف يصنع بأولئك؟ قال: (يُصِيبُهُمْ ما أَصَابَ الناس ثُمَّ يَصِيرُونَ إلى مَغْفِرَةٍ مِنَ اللهِ وَرِضْوَانِ)(). قال: (يُصِيبُهُمْ ما أَصَابَ الناس ثُمَّ يَصِيرُونَ إلى مَغْفِرَةٍ مِنَ اللهِ وَرِضْوَانِ)().

فعلينا جميعا أيها الأحبة أن نبذل الوسع في نصح المسلمين وحثهم على الرجوع إلى الدين القويم، وسنة أفضل المرسلين عليه أفضل الصلاة وأزكى التسليم، ونُذكِّرهم دائما بفضل الطاعات، ونحذرهم من شؤم المحرمات، ونقص عليهم أنباء من عصى رب العالمين وكذب المرسلين لعلهم بها يتعظون، وعن المحرمات يبتعدون، وإلى الخيرات يقبلون، والهداية والتوفيق من عند العزيز الوهاب.

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يغفر لنا جميعا ذنو بنا و يكفر عن سيئاتنا و أن لا يؤاخذنا بما فعل السفهاء منا ، فهو سبحانه قدير و بالإجابة جدير . وحلً اللمو وسلو على نبينا مدمد وعلى آله وحدبه أجمعين .

#### 

(١) رواه الإمام أحمد في المسند (٦/ ٣٠٤) وصححه الشيخ الألباني هي في السلسلة الصحيحة (٣١٥٦) .

# نــور العلــم

# نسور العلم

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

#### أما بعد:

إن أفضل ما صرفت فيه الأوقات وأحسن ما عُمِّرت به الساعات وبُذلت فيه الطاقات هو طلب العلم الشرعي النافع الذي يرفع الله سبحانه مكانة صاحبه ويُعلي درجاته في الدنيا والآخرة ، قال تعالى : ﴿ يَرْفَعِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُمُ وَٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ دَرَجَاتِ ﴾ [المجادلة: ١١].

قال القرطبي ه : (أي في الثواب في الآخرة ، وفي الكرامة في الدنيا ، فيرفع المؤمن على من ليس بمؤمن ، والعالم على من ليس بعالم)(١).

يقول الشيخ ابن عثيمين (ولم يعين الدرجات لأن هذه الدرجات بحسب ما مع الإنسان من الإيمان والعلم ، كلما قوي الإيمان وكلما كثر العلم وانتفع الإنسان به ونفع غيره ، كان أكثر درجات)(٢).

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ( ٢٩٩/١٧).

<sup>(</sup>٢) شرح رياض الصالحين (٥/ ٤١٩).

نورالعلم المال

إن من توفيق الباري الله الأفاضل أن ييسر له الأخذ من ميراث الأنبياء وزاد الأتقياء ، الذي هو قائد لتقوى الله تعالى وذلك بفعل الطاعات والتزود من الخيرات ومانع من ارتكاب المحرمات والتجرؤ على المنكرات، والذي هو أفضل مكتسب وأعلى منتسب ، قال الله يرد الله به خَيْرًا والذي هو ألله به خَيْرًا والله في الدّين)(۱).

قال ابن بطال (وفيه فضل الفقه في الدين على سائر العلوم ، وإنما ثبت فضله ، لأنه يقود إلى خشية الله ، والتزام طاعته ، وتجنب معاصيه) (٢).

أيها الأحبة الكرام، يكفي معلم الناس الخير، الداعي للتمسك بالكتاب والسنة أنه ينتفع بعلمه بعد موته بعون الله، فعن أبي هريرة عنه قال: قال رسول الله عنه : (إذا مَاتَ الْإِنْسَانُ انْقَطَعَ عنه عَمَلُهُ إلا من ثَلَاثَةٍ إلا من صَدَقَةٍ جَارِيَةٍ أو عِلْم يُنْتَفَعُ بِهِ أو وَلَدٍ صَالِح يَدْعُو له) (٣).

قال الإمام النووي (قال العلماء معنى الحديث أن عمل الميت ينقطع بموته وينقطع تجدد الثواب له ، إلا في هذه الأشياء الثلاثة ، لكونه كان سببها فإن الولد من كسبه ، وكذلك العلم الذي خلفه من تعليم أو تصنيف ،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧١) ومسلم (١٠٣٧) من حديث معاوية 🖀 .

<sup>(</sup>٢) شرح صحيح البخاري لابن بطال (١/ ١٥٤).

<sup>(</sup>T) رواه مسلم (۱۶۳۱).

وكذلك الصدقة الجارية وهي الوقف)(١).

يقول الإمام ابن القيم همينًا مكانة العلم ورفعته -: (فيا لها من مرتبة ما أعلاها ومنقبة ما أجلها وأسناها أن يكون المرء في حياته مشغولا ببعض أشغاله، أو في قبره قد صار أشلاء متمزقة وأوصالا متفرقة، وصحف حسناته متزايدة يملى فيها الحسنات كل وقت، وأعمال الخير مهداة إليه من حيث لا يحتسب، تلك والله المكارم والغنائم، وفي ذلك فليتنافس المتنافسون، وعليه يحسد الحاسدون، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم، وحقيق بمرتبة هذا شأنها أن تنفق نفائس الأنفاس عليها ويسبق السابقون إليها، وتوفر عليها الأوقات وتتوجه نحوها الطلبات)(1).

ويقول الشيخ السعدي ؟ (فإن يوسف - بسبب جماله - حصلت له تلك المحنة والسجن ، وبسبب علمه حصل له العز والرفعة والتمكين في الأرض ، فإن كل خير في الدنيا والآخرة من آثار العلم وموجباته) (٣).

أيها الكرام إن مما يشرف العلماء الربانيين الأصفياء أن بهم يهتدي الحيران في الظلماء ، فهم منارات الهدى ومصابيح الدجى .

قال الإمام ابن القيم على : (هم في الأرض - أي العلماء - بمنزلة النجوم

<sup>(</sup>١) الشرح على صحيح مسلم (١١/ ٨٥).

<sup>(</sup>٢) طريق الهجرتين (ص٢١٥).

<sup>(</sup>٣) تفسير السعدي (ص٤٠٧).

نور العلم العلم

في السماء بهم يهتدي الحيران في الظلماء وحاجة الناس إليهم أعظم من حاجتهم إلى الطعام والشراب . . )(١) .

فعلينا - أيها الأفاضل - أن نتذكر دائما ما جاء في النصوص الكثيرة في بيان مكانة العلم والعلماء وفضل تحصيله ، وضرر الجهل والتنفير عنه .

يقول الإمام ابن القيم في: (فلو ظهرت صورة العلم للأبصار لزاد حسنها على صورة الشمس والقمر، ولو ظهرت صورة الجهل لكان منظرها أقبح منظر، بل كل خير في العالم فهو من آثار العلم الذي جاءت به الرسل ومسبب عنه، وكذلك كل خير يكون إلى قيام الساعة وبعدها في القيامة، وكل شر وفساد حصل في العالم ويحصل إلى قيام الساعة وبعدها في القيامة، فسببه مخالفة ما جاءت به الرسل في العلم والعمل)(٢).

فلنبادر - أيها الأحبة الكرام - في بذل الأسباب لتحصيل العلم الشرعي الذي ينفعنا ، سائلين الله الله العون والتوفيق إلى ذلك ، مذكرين أنفسنا دائما بالإخلاص لله في في طلبنا له ، وأن لا نفتر ولا نكسل ولا نسوف في طلبه فهو عبادة ، ولنستحضر قول رسولنا في : (مَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَلْتَمِسُ فيه عِلْمًا سَهَّلَ الله له به طَريقًا إلى الْجَنَّةِ)(٣).

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين (١/٩).

<sup>(</sup>۲) مفتاح دار السعادة (۱۱٦/۱).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢٦٩٩) من حديث أبي هريرة 🧠 .

أما الثاني: فهو الطريق المعنوي، وهو أن يلتمس العلم من أفواه علماء ومن بطون الكتب، فالذي يراجع الكتب للعثور على حكم مسألة شرعية، وإن كان جالسا على كرسيه، فإنه قد سلك طريقا يلتمس فيه علما، ومن جلس إلى شيخ يتعلم منه فإنه قد سلك طريقا يلتمس فيه علما، ولو كان جالسا، فسلوك الطريق ينقسم كما سمعتم إلى قسمين: قسم يرادبه الطريق الذي تقرعه الأقدام، والثاني يراد به الطريق الذي يتوصل به إلى العلم وإن كان جالسا.

(من سلك هذا الطريق سهل الله له به طريقا إلى الجنة): لأن العلم الشرعي تعرف به حكم ما أنزل الله تعرف به شريعة الله تعرف به أوامر الله، تعرف به نواهى الله، فتستدل به على الطريق الذي يرضى الله ، ويوصلك

نور العلم العلم

إلى الجنة وكلما ازددت حرصا في سلوك الطرق الموصلة إلى العلم ازددت طرقا توصلك إلى الجنة .

وفي هذا الحديث من الترغيب في طلب العلم ما لا يخفى على أحد فينبغي للإنسان أن ينتهز الفرصة ، ولا سيما الشاب الذي يحفظ سريعا ويمكث في ذهنه ما حفظه ينبغي له أن يبادر الوقت ، يبادر العمر قبل أن يأتيه ما يشغله عن ذلك)(١).

فهذه - أيها الأحبة - ذكرى يسيرة لشرف العلم ومكانته ، أردت من خلالها أن أذكر نفسي أو لا لعل الله بجوده وكرمه ينفعني بها ، ثم كل سالك لطريق العلم حتى يحمد الله أن وفقه لهذا الفضل العظيم والشرف الكبير ، ويسأله سبحانه الثبات على ذلك ، ثم كل من أراد أن يتعلم ويرفع الجهل عن نفسه لعلها تكون بعون الله حافزا ومعينا له على ذلك .

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يوفقنا وإياكم للعلم النافع والعمل الصالح فهو سبحانه قدير وبالإجابة جدير .

وحلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### 

(١) شرح رياض الصالحين (٥/ ٤٣٣).

(٢١) ظلم الجمل

### ظلام الجهل

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

#### أما بعد:

إن الجهل أيها الكرام داء قتال ومرض عضال ، يحجب صاحبه عن الهدى والخيرات ويُوقعه في المهالك والمنكرات ، فهو طريق مظلم ، ثماره قبيحة

يؤذي صاحبه قبل غيره ، يقول الإمام ابن القيم هي :

والجهل داء قاتل وشفاؤه أمران في التركيب متفقان نص من القرآن أو من سنة وطبيب ذاك العالم الرباني(١٠).

إن من مظاهر الجهل التي عمَّت في حاضرنا والله المستعان ، هجر القرآن العظيم وسنة النبي محمد عليه أفضل الصلاة وأزكى التسليم ، فأصبحت أحكامهما في الغالب - إلا من رحم الله - لا تطبق بين المسلمين ، بل حتى القرآن الكريم الذي هو كلام رب العزة الماصبح عند كثير من الناس الا من رحمه الله - لا يقرأ إلا في أوقات معينة! بل بعضهم هجره بالكلية ، والله

<sup>(</sup>١) الكافية الشافية (ص٢٦٥).

ظلام الجهل

المستعان ، وبعض من يُسرت له القراءة ، قلّ عنده التدبر والتفكر في معانيه ، بل أصبح القرآن عند بعضهم زينة يُعلق في الجدران والسيارات ، نسأل الله العافية ، حتى سنة المصطفى في ترك الكثير - إلا من رحم الله- حفظها ومدارستها ، والله المستعان .

ولهذا أيها الأحبة، يَحزن المؤمن الغيور المحب للخير عندما يرى ويسمع انتشار الشرك والبدع ، والمعاصي بين المسلمين ، ويُشاهد رواج الأحاديث الموضوعة والضعيفة وذيوعها بينهم ، وهذا كله أيها الكرام بسبب مضار الجهل وظلمته ، التي كانت نتاج ترك التعلم وهجر حلق العلم والبعد عن العلماء وطلبة العلم الثقات .

فلو نظرنا لحال كثير من المسلمين اليوم ، نجد منهم - إلا من رحم الله- الحرص على الدنيا والسعي وراءها كأنها عندهم دار مستقر لا دار ممر! ، والنبي في حذرنا من هذا الحرص الذي يجعل صاحبه متعلق بالدنيا بعيد عن الآخرة ، فقال رسول الله في : (لو كان لابن آدم واديان من مال لابتغى واديا ثالثا ، ولا يَمْلَأُ جَوْفَ ابن آدم إلا التراب وَيَتُوبُ الله على من تاب)(١).

قال الإمام النووي (فيه ذم الحرص على الدنيا وحب المكاثرة بها والرغبة فيها ، ومعنى (لا يملأ جوفه إلا التراب): أنه لا يزال حريصا على

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( ٦٠٧٥) ومسلم (١٠٤٨) و اللفظ له ، من حديث أنس 🦀 .

الدنيا حتى يموت ويمتلئ جوفه من تراب قبره)(١).

أو أنهم صار همهم البحث عمن ينفس عنهم ويروح عن نفوسهم! من سماع القصص والنكت من بعض الدعاة المعاصرين! الذين ابتلينا بهم! ، حيث أعانوا هؤلاء بطريقة مباشرة أو غير مباشرة في البعد عن العلم الشرعي وساهموا في انتشار الجهل والبدع بينهم! ، فإذا نظرنا لمجالس العلم والعلماء نرى قلة الحضور ونقص الإقبال عليها! وإذا شاهدنا مجالس من لبس لباس المشايخ واقتحم ميدان النصح والدعوة من غير زاد ولا عتاد ، نرى كثرة الإقبال وتوافد الناس عليهم! فقد يتعجب المرء من ذلك ويتساءل! لكن كما قيل: إذا عرف السبب بطل العجب! .

إن هؤلاء الدعاة كما يزعمون! تركوا هدي الأنبياء ووظيفة الأتقياء ونهج الأصفياء من دعوة الناس إلى ما يحتاجونه وينفعهم في أخراهم ودنياهم، كالتوحيد والعلم بالسنة والعمل بالطاعات، وتحذريهم مما يضرهم كالشرك والبدع والاجتراء على المنكرات، فالتوحيد هو أصل الدين الذي لا يقبل الله من الأولين والآخرين دينا غيره وبه أرسل سبحانه رسله وأنزل على كتبه، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلّا نُوجِيَ إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلّا أَنُا اللهُ مَن الأنبياء: ٢٥].

يقول الشيخ السعدي ه : (فكل الرسل ، الذين من قبلك مع كتبهم ،

<sup>(</sup>١) الشرح على صحيح مسلم (٧/ ١٣٩).

ظلام الجهل الجهل

زبدة رسالتهم وأصلها ، الأمر بعبادة الله وحده لا شريك له ، وبيان أنه الإله الحق المعبود ، وأن عبادة ما سواه باطلة)(١).

ويقول الإمام ابن القيم ه : (ومن تأمل خطب النبي ه وخطب أصحابه وجدها كفيلة ببيان الهدى والتوحيد ، وذكر صفات الرب ، وأصول الإيمان الكلية والدعوة إلى الله وذكر آلائه تعالى التي تحببه إلى خلقه ، وأيامه التي تخوفهم من بأسه والأمر بذكره وشكره الذي يحببهم إليه فيذكرون من عظمة الله وصفاته وأسمائه ، ما يحببه إلى خلقه ويأمرون من طاعته وشكره وذكره ما يحببهم إليه فينصرف السامعون وقد أحبوه وأحبهم ، ثم طال العهد وخفي نور النبوة ، وصارت الشرائع والأوامر رسوما ، تقام من غير مراعاة حقائقها ومقاصدها فأعطوها صورها وزينوها بما زينوها به فجعلوا الرسوم والأوضاع سننا لا ينبغي الإخلال بها ، وأخلوا بالمقاصد التي لا ينبغي الإخلال بها فرصعوا الخطب بالتسجيع ، والفقر وعلم البديع فنقص ، بل عدم حظ القلوب منها وفات المقصود بها)(٢).

وصار همهم ما يطلبه الناس من القصص والفكاهات! ليجمعوا أكبر عدد منهم! . والشيطان حتى يشغل الناس عن العلم الشرعي الصحيح ، يُزين لهم مجالس القصص ويرغبهم فيها! والله المستعان .

(١) تفسير السعدي (ص٥٢١).

<sup>(</sup>٢) زاد المعاد (١/ ٤٢٣).

وهذا لا يعني - أيها الكرام - أننا نذم ذكر القصص في المحاضرات والمواعظ ، وإنما نذم وننهى عن كثرتها ، التي صرفت الناس عن الأهم ، وهو تحقيق التوحيد والبعد عن الشرك والبدع والمعاصي .

فعلينا أيها الأفاضل أن نحث أنفسنا ، ونشجع غيرنا على طلب العلم الشرعي ونسعى بكل الوسائل المشروعة في تحصيله ، وأن نَحذر ، ونُحذر المسلمين من خطورة الجهل وظلامه ، الذي هو سبب كل داء ومصدر كل شقاء ، فكل خير في العالم هو من آثار العلم النافع ، وكل شر وفساد من عواقب الجهل الضار .

يقول الإمام ابن القيم . (فلو ظهرت صورة العلم للأبصار لزاد حسنها على صورة الشمس والقمر ، ولو ظهرت صورة الجهل لكان منظرها أقبح منظر ، بل كل خير في العالم فهو من آثار العلم الذي جاءت به الرسل ومسبب عنه ، وكذلك كل خير يكون إلى قيام الساعة وبعدها في القيامة ، وكل شر وفساد حصل في العالم ويحصل إلى قيام الساعة وبعدها في القيامة ، فسببه مخالفة ما جاءت به الرسل في العلم والعمل)(۱).

فنسأل الله الكريم رب العرش العظيم أن يحبب إلينا العلم النافع والعمل الصالح ، ويعلمنا وإياكم ما ينفعنا في الدنيا والآخرة ، وأن ينفعنا بما علمنا ويجعله حجة لنا يوم نلقاه ، فهو سبحانه ولى ذلك والقادر عليه .

وحلِّ اللمع وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

<sup>(</sup>١) مفتاح دار السعادة ( ١١٦/١).

(TT)ما أخطر هذا الداء!

# ما أخطر هذا الداء!

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

#### أما بعد:

إن العبد المخلوق الضعيف قد يتعرض لأمراض تجعله يغتر بنفسه ، وينسى فضل خالقه الله عليه ، وتؤدي به إلى احتقار غيره واستنقاصهم! ، ومن هذه الأمراض الخطيرة والآفات المهلكة التي قد يبتلى بها ، مرض (العجب!) .

قال نبينا ﷺ: (ثلاث مهلكات ؛ شح مطاع ، وهوى متبع ، وإعجاب المرء برأيه)(۱).

إن هذا الداء العضال والمرض القتال أيها الكرام يُصيب من نزل به ، وتمكن من قلبه بالخسران ، ويُبعده عن الخير وطاعة المنان ، فيقع في العصيان! ويبوء بعد ذلك بالحرمان ، ويصيبه الخذلان! ، نسأل العفو

<sup>(</sup>۱) رواه البزار في مسنده (۱۳/ ٤٨٦) من حديث أنس ، وحسنه الشيخ الألباني ، في السلسلة الصحيحة (١٠) .

والعافية من الرحمن.

قال أبو وهب المروزي (سألت ابن المبارك ما الكِبْر؟ قال: أن تزدري الناس، وسألته عن العجب؟ قال: أن ترى أن عندك شيئا ليس عند غيرك، قال: ولا أعلم في المصلين شيئا شر من العجب)(١).

قال القرافي ه : (وسر تحريم العجب أنه سوء أدب على الله تعالى ، فإن العبد لا ينبغي له أن يستعظم ما يتقرب به إلى سيده ، بل يستصغره بالنسبة إلى عظمة سيده ، لا سيما عظمة الله تعالى ، ولذلك قال الله تعالى : فل النسبة إلى عظمة سيده ، لا سيما عظمة الله تعالى ، ولذلك قال الله تعالى : ﴿ وَمَاقَدُرُوا الله حَقَيْمَه ، فمن أعجب بنفسه وعبادته فقد هلك مع ربه ، وهو مطلع عليه وعرض نفسه لمقت الله تعالى و سخطه)(٢) .

لقد خاف نبي الرحمة ﴿ أيها الأفاضل على أمته من هذا الداء السيء ، وحذرهم منه أشد التحذير ، فقال ﴿ : (لو لم تكونوا تذنبون لخشيت عليكم ما هو أكثر من ذلك ، العُجب العجب)(٣).

قال المناوي هي : (كرره -أي العجب- زيادة في التنفير ومبالغة في التحذير ، وذلك لأن العاصي يعترف بنقصه فيرجى له التوبة ، والمعجب

<sup>(</sup>١) شعب الإيان للبيهقي (١٦٦٠).

<sup>(</sup>٢) الفروق (٤/ ٣٨٦).

 <sup>(</sup>٣) رواه البزار في مسنده (١٣/ ١٣٥) من حديث أنس ، وصححه الشيخ الألباني في السلسلة الصحيحة (٦٥٨).

مغرور بعمله فتوبته بعيدة)(۱).

إن المعجب بنفسه أيها الأحبة المادح لها المغرور بها ، سيقع مع الأيام في مرض هو من ثمار هذا الداء المذموم ، وهو أكثر ضررا وأعظم خطرا منه ، ألا وهو داء (الكِبْر) ، الذي يؤدي بصاحبه إلى المهالك ويجره إلى المساوئ ، نسأل الله العافية .

يقول الغزالي ه : (اعلم أن آفات العجب كثيرة ، فإن العجب يدعو إلى الكبر ، لأنه أحد أسبابه ... فيتولد من العجب الكبر ، ومن الكبر الآفات الكثيرة التي لا تخفى ، هذا مع العباد ، وأما مع الله تعالى ، فالعجب يدعو إلى نسيان الذنوب وإهمالها ، فبعض ذنوبه لا يذكرها ولا يتفقدها ، لظنه أنه مستغن عن تفقدها فينساها ، وما يتذكره منها فيستصغره ولا يستعظمه ، فلا يجتهد في تداركه وتلافيه بل يظن أنه يغفر له)(٢).

ويقول أبو العباس القرطبي (إعجاب الرجل بنفسه هو ملاحظته لها بعين الكمال والاستحسان مع نسيان منة الله تعالى فإن رفعها على الغير واحتقره فهو الكبر المذموم)(٣).

أيها الأحبة ، إن من أنواع البلايا والفتن التي تكثر في هذه الأمة والتي هي من

<sup>(</sup>١) التيسير بشرح الجامع الصغير (٢/ ٣١٢).

<sup>(</sup>٢) إحياء علوم الدين (٣/ ٣٧٠).

<sup>(</sup>٣) فتح الباري (١٠/ ٢٦١).

العلامات الدالة على قرب الساعة ، وفساد الناس ، إعجاب كل ذي رأي برأيه ، وكل ذي عمل بعمله ولو كانت الأفعال والأقوال مخالفة للصواب الذي أمر به العزيز الوهاب ، فنرى من أصيب بهذا الداء! متصلبا في رأيه متبعا لهواه وما يملي عليه الشيطان! وإن كانت مخالفته ظاهرة لكل الناس . فيا من ابتليت بهذا الداء!عليك أن تسارع في علاجه وتأخذ بالدواء ، قبل أن تهلك كما هلك من اغتر بنفسه ، وأعُجب بعمله ، ونسي أن هناك من خلقه ورزقه ، فكان لمن بعده عبرة ، وأصبحت قصته ذكرى ينتفع بها من كان له قلب سليم ويتعظ بسماعها من كان على الصراط المستقيم ، قال تعالى : ﴿ فَنَسَفْنَا بِهِ وَبِدَارِهِ ٱلأَرْضَ فَمَا كَانَ لَهُ مِن خَلَق اللهِ عَلَى الصراط المستقيم ، قال تعالى : ﴿ فَنَسَفْنَا بِهِ وَبِدَارِهِ ٱلأَرْضَ فَمَا عَلَى الْمُن تَصِينَ ﴾ [القصص : ١٨] .

قال الشيخ السعدي السعدي المجنوب على على الشيخ السعدي السعدي المجنوب على على عباد الله ، أنزله الله أسفل سافلين ، هو ما اغتر به من داره ، و أثاثه ، و متاعه )(١).

وقال ﷺ: (بينما رجل يَتَبَخْتَرُ يمشي في بُرْدَيْهِ قد أُعجبته نَفْسُهُ ، فخسف الله به الْأرض ، فهو يَتَجَلْجَلُ (٢) فيها إلى يوم القيامة)(٣) .

فعليك يا من أصابك هذا الداء! المبادرة بالتوبة والاستغفار ، وأن تذكر نفسك بأصلها ، فهي لن تعدوا قدرها! ، فإن أولها نطفة! وآخرها جيفة!

<sup>(</sup>١) تفسير السعدي (ص ٦٢٤).

<sup>(</sup>٢) يتحرك وينزل مضطربا . الشرح على صحيح مسلم (١٤/ ٦٤) .

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٥٤٥٢) ومسلم (٢٠٨٨) و اللفظ له ، من حديث أبي هريرة ٨٠٠٠

واحرص على كل ما ينفعك ويقربك إلى خالقك سبحانه ، وأكثر من فعل الطاعات وتزود من الخيرات ، وابتعد عن الذنوب والمعاصي والمنكرات .

قال الشافعي ها: (إذا أنت خفت على عملك العجب، فاذكر رضا من تطلب، وفي أي نعيم ترغب ومن أي عقاب ترهب، وأي عافية تشكر، وأي بلاء تذكر، فإنك إن ذكرت في واحدة من هذه الخصال، صغر في عينيك ما قد عملت)(١).

ومما ينبغي علينا أن نعلمه أيها الأحبة الكرام أنه ليس من باب العجب الفرح بالطاعة وبغض السيئة ، لأن المعجب بنفسه لا يبغض ولا تسوئه المعصية بخلاف المؤمن ، فإنه يفرح بتأدية الطاعات ويحمد الله على على توفيقه ويسأله سبحانه المزيد من فضله والتوفيق للخيرات ، ويحزن عند ارتكابه المنكرات وتجرئه على المحرمات ، قال (من سَرَّتُهُ حَسَنَتُهُ ، وَسَاءَتُهُ سَيِّتُتُهُ فذلك الْمُؤْمِنُ)(٢) .

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يرزقنا وإياكم الأخلاق الحسنة والآداب الرفيعة وأن يجنبنا العجب والكِبْر وسائر الأخلاق السيئة، فهو سبحانه ولى ذلك والقادر عليه.

وحلُّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

<sup>(</sup>۱) تاریخ مدینة دمشق (۵۱/ ۱۳).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٢١٦٥) من حديث ابن عمر 🐗 وصححه الشيخ الألباني 🦀 .

( \*\*)

وقفات إيمانية مع سورة من كلام رب البرية

- الزلزلة -

# وقفات إيمانية مع سورة من كلام رب البرية - الزلزلة -

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

#### أما بعد:

إن القرآن الكريم هو كلام رب العالمين ، أنزله على سيد المرسلين عليه أفضل الصلاة وأزكى التسليم ، شهد به سبحانه على صدق رسالة خاتم النبيين ، وكذب به أعدائه الحاقدين ، وخُتمت به الكتب السابقة ، وتكفل النبيين ، وكذب به أعدائه والتغيير والتبديل ، قال تعالى : ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرُ وَإِنَّا لَهُمُ لَكُوفُونَ ﴾ [الحجر : ٩].

يقول الشيخ السعدي عن : (أي : في حال إنزاله وبعد إنزاله ، ففي حال إنزاله حافظون له من استراق كل شيطان رجيم ، وبعد إنزاله أودعه الله في قلب رسوله ، واستودعه فيها ثم في قلوب أمته ، وحفظ الله ألفاظه من التغيير فيها والزيادة والنقص ، ومعانيه من التبديل ، فلا يحرف محرف معنى من معانيه إلا وقيض الله له من يبين الحق المبين ، وهذا من أعظم آيات الله

وقفات إيمانيت

ونعمه على عباده المؤمنين)(١).

إن هذا القرآن العظيم أيها الكرام هو الصراط المستقيم والمنهج القويم، والنور المبين للمسلمين، فمن طلب العزة في غيره أصابه الذُل، ومن بحث عن الرفعة في غيره وضعه الله ، ومن اهتدى بغير هديه ضل، قال : (إني قد تركت فيكم شيئين لن تضلوا بعدهما كتاب الله وسنتي ...)(٢).

لقدأ حببتُ - أيها الأفاضل - أن أقف معكم على معاني سورة كريمة جليلة، قليلة الحروف، حيث أن عدد آياتها ثمان، لكنها عظيمة المعاني، وهي سورة مدنية، اشتملت على العظات والعبر، والترغيب والترهيب والتذكير بيوم الوعيد، وكان نبينا في يقرأ بها أحيانا ويرددها في ركعتي الفجر، فعن معاذ بن عبد الله الجهني أنَّ رجلا من جُهَيْنَة أخبره أنَّهُ سمع النبي في يَقْرَأُ في الصُّبْحِ الله الجهني أنَّ رجلا من جُهَيْنَة أخبره أنَّهُ سمع النبي في يَقْرَأُ في الصُّبْحِ الله الْمَا أَدْرِي أَنسِيَ رسول الله في أَمْ قَرَأُ ذلك عَمْدًا (٣).

قال الإمام ابن رجب ، (ونص أحمد على أنه جائز في الفرض من غير كراهة)(٤).

<sup>(</sup>١) تفسير السعدي (ص ٤٢٩).

<sup>(</sup>٢) رواه الحاكم في المستدرك (١/ ١٧٢) من حديث أبي هريرة الله وصححه العلامة الألباني الله في صحيح الجامع (٢٩٣٧).

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود (٨١٦)وحسنه الشيخ الألباني ه.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري لابن رجب (٤/ ٤٦٩).

ويقول الإمام ابن القيم ﷺ : (وأما قراءة سورة واحدة في الركعتين معا ، فقلما كان يفعله)(١) .

وقد أخبرنا الرب في في آيات هذه السورة الكريمة أن الأرض ستتزلزل وتضطرب، ولهذا سميت بسورة الزلزلة، قال سبحانه: ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ زِلْزَا لَهَا ﴾ [الزلزلة: ١].

قال ابن عباس ﷺ : (أي : تحركت من أسفلها)(٢) .

يقول الشيخ السعدي السعدي السعدي السعدي السعدي الماء القيامة الماء وأن الأرض تتزلزل وترجف وترتج السعدي يسقط ما عليها من بناء وعلم المندك الأرض تلالها وتكون قاعا صفصفا لا عوج فيه ولا أمت)(٣).

فتُخرِج الأرض بعد ذلك ما كان في باطنها من الأموات والكنوز ، قال تعالى : ﴿ وَٱخۡرَجَتِ ٱلْأَرۡضُ ٱتۡقَالَهَا ﴾ [الزلزلة: ٢] .

قال الإمام البغوي ﷺ: (أي: موتاها وكنوزها فتلقيها على ظهرها)(١).

قال الإمام ابن كثير ؟ (يعني ألقت ما فيها من الموتى ، قاله غير واحد من السلف وهذه كقوله تعالى : ﴿ يَثَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ ۚ إِنَّ زَلْزَلَةَ

<sup>(</sup>۱) زاد المعاد (۱/۲۲۷).

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر (۶/ ۵۶۰).

<sup>(</sup>٣) تفسير السعدي (ص٩٣٢).

<sup>(</sup>٤) تفسير البغوى (٤/ ٥١٥).

وقفات إيمانيت

ٱلسَّكَاعَةِ شَمْ مُ عَظِيمٌ ﴾ [الحج: ١] ، وكقوله: ﴿ وَإِذَا ٱلْأَرْضُ مُدَّتَ ﴿ وَأَلْقَتْ مَا فِيهَا وَتَخَلَّتُ ﴾ [الانشقاق: ٣-٤])(١).

جاء عند الإمام مسلم هم من حديث أبي هريرة هم أنه قال: قال رسول الله هي: (تقيء الأرض أَفْلَاذَ كَبِدهَا أَمْثَالَ الْأُسْطُوانِ من الذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ، فَيَجِيءُ الْقَاتِلُ فيقول: في هذا قَتَلْتُ! وَيَجِيءُ الْقَاطِعُ فيقول: في هذا قَطَعْتُ رَحِمِي! وَيَجِيءُ الشَّارِقُ فيقول: في هذا قُطِعَتْ يَدِي! ، ثُمَّ يَدَعُونَهُ فلا يَأْخُذُونَ منه شيئا)(٢).

وقال الإمام النووي (ومعنى الحديث التشبيه أي تخرج ما في جوفها من القطع المدفونة فيها ، و(الأسطوان) بضم الهمزة والطاء وهو جمع

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (٤/ ٥٤٠).

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم (۱۰۱۳).

<sup>(</sup>٣) كشف المشكل (٣/ ٥٧١).

أسطوانة وهي السارية والعمود وشبهه بالأسطوان لعظمه وكثرته)(١).

فعندئذ يتساءل المخلوق الضعيف بعد أن أصابته الدهشة! ونزلت به الحيرة! ما الذي جرى للأرض؟! لماذا اهتزت؟! ما الذي يَحدث؟! ، قال تعالى : ﴿ وَقَالَ ٱلْإِنسَانُ مَا لَهَا ﴾ [الزلزلة: ٣] .

قال الإمام ابن كثير في: (أي استنكر أمرها بعدما كانت قارة ساكنة ثابتة وهو مستقر على ظهرها أي: تقلبت الحال ، فصارت متحركة مضطربة ، قد جاءها من أمر الله تعالى ما قد أعده لها من الزلزال الذي لا محيد لها عنه ، ثم ألقت ما في بطنها من الأموات من الأولين والآخرين وحينئذ استنكر الناس أمرها)(٢).

ولقد وقع الخلاف بين العلماء في من السائل يومئذ؟

يقول ابن الجوزي الله : ﴿ وَقَالَ ٱلْإِنسَانُ مَا لَمًا ﴾ فيه قولان :

أحدهما: أنه اسم جنس يعم الكافر والمؤمن وهذا قول من جعلها من أشراط الساعة ، فسأل أشراط الساعة ، فسأل بعضهم بعضا حتى أيقنوا .

والثاني: أنه الكافر خاصة ، وهذا قول من جعلها زلزلة القيامة ، لأن

<sup>(</sup>١) الشرح على صحيح مسلم (٩٨/٧).

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر (۶/ ۵٤۰).

وقفات إيمانيت

المؤمن عارف بها فلا يسأل عنها والكافر جاحد لها ، لأنه لا يؤمن بالبعث ، فلذلك يسأل().

فتحدثهم بعد أن أمرها خالقها سبحانه عما قدموا عليها من أعمال مهما كان حجمها ، خير كانت أو شرا ، ، قال تعالى : ﴿ يَوْمَبِذِ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا ﴿ كَانَ حَجْمُهَا ، خير كانت أو شرا ، ، قال تعالى : ﴿ يَوْمَبِذِ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا ﴿ كَانَ حَجْمُهَا ، خير كانت أو شرا ، ، قال تعالى : ﴿ يَوْمَبِذِ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا ﴿ كَانَ حَجْمُهَا اللَّهُ اللَّلْمُ

قال الشيخ السعدي ه : (أي : تشهد على العاملين بما عملوا على ظهرها من خير وشر ، فإن الأرض من جملة الشهود الذين يشهدون على العباد بأعمالهم ، ذلك ﴿ بِأَنَّ رَبِّكَ أُوْحَىٰ لَهَا) ، أي : وأمرها أن تخبر بما عمل عليها ، فلا تعصى لأمره)(٢).

فبعد ذلك ينصرف الناس أشتاتا متفرقين ، من موقف الحساب ليروا ما يجازيهم العزيز الحكيم عليه بحسب ما قدمت أيديهم ، قال تعالى : ﴿ يَوْمَبِنِ يَصْدُرُ ٱلنَّاسُ أَشَانًا لِيُرُوا أَعْمَالَهُمْ ﴾ [الزلزلة: ٦] .

قال الإمام القرطبي (أي فرقا جمع شت، قيل: عن موقف الحساب فريق يأخذ جهة الشمال إلى النار، كما فريق يأخذ جهة الشمال إلى النار، كما قال تعالى: ﴿ يَوْمَ بِذِيكَ فُرَّقُورَ ﴾ [الروم: ١٤]، ﴿ يَوْمَ بِذِيكَ مُونَ ﴾ [الروم: ٢٤]،

<sup>(</sup>١) زاد المسر (٩/ ٢٠٣).

<sup>(</sup>۲) تفسير السعدي (ص۹۳۲).

وقيل: يرجعون عن الحساب بعد فراغهم من الحساب)(١).

فيجزى كل عبد على ما قدم مهما كان حجمه ، وإن كان مثقال ذرة ، قال سبحانه : ﴿ فَكُن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكَرُهُ, ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكَرُهُ, ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكرهُ, ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَكَّا يَكرهُ, ﴾ [الزلزلة: ٧-٨].

قال الشيخ السعدي في : (وهذا شامل عام للخير والشركله ، لأنه إذا رأى مثقال الذرة ، التي هي أحقر الأشياء ، وجوزي عليها ، فما فوق ذلك من باب أولى وأحرى ، كما قال تعالى : ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتُ مِنْ خَيْرٍ مَن باب أولى وأحرى ، كما قال تعالى : ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتُ مِنْ خَيْرٍ مَن باب أولى وأحرى ، كما قال تعالى : ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتُ مِن فَيْرٍ مَن فَعَلَ اللهِ وَهَذَه الآية فيها غاية الترغيب في فعل الخير ولو قليلا والترهيب من فعل الشر ، ولو حقيرا) (٢) .

عن أبي هريرة هِ أَنَّ رسول الله هُ قال: (الْخَيْلُ لِثَلَاثَةِ، لِرَجُلِ أَجْرٌ، وَلَرَّجُلِ أَجْرٌ، وَلَرَّجُلِ سِتْرٌ، وَعَلَى رَجُلٍ وِزْرٌ، فَأَمَّا الذي له أَجْرٌ، فَرَجُلٌ رَبَطَهَا في سَبِيلِ اللهِ فَأَطَالُ لها في مَرْجِ أو رَوْضَةٍ، فما أَصَابَتْ في طيَلِهَا" ذلك من الْمَرْجِ (١) وَالرَّوْضَةِ، كان له حَسَنَاتٍ وَلَوْ أنها قَطَعَتْ طِيلَهَا فَاسْتَنَّتْ شَرَفًا أو شَرَفَيْن،

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي (٢٠/ ١٤٩).

<sup>(</sup>۲) تفسير السعدي (ص ۹۳۲).

<sup>(</sup>٣) الحبل الذي تربط فيه . الشرح على صحيح مسلم (٧/ ٦٦)

<sup>(</sup>٤) الأرض الواسعة ذات نبات كثير . النهاية لابن الأثير (٤/ ٣١٥) .

وقفات إيمانيت 📗 💮

كانت آثَارُهَا وَ أَرْوَاثُهَا حَسَنَاتِ له ، وَلَوْ أَنها مَرَّتْ بِنَهَرِ فَشَرِبَتْ منه ولم يُرِدْ أَنْ يَسْقِيَ بِهِ كَان ذلك حَسَنَاتِ له ، فَهِيَ لِذَلكَ الرَّجُلِ أَجُرٌ ، وَرَجُلٌ رَبَطَهَا تَعَنَيًا وَتَعَفُّفًا ولم يَنْسَ حَقَّ اللهِ فِي رِقَابِهَا ، ولا ظُهُورِهَا فَهِيَ له سِتْرٌ ، وَرَجُلٌ رَبَطَهَا فَخْرًا ورياء وَنِوَاءً ، فَهِي على ذلك وِزْرٌ) ، فسئل رسول الله عن الْحُمُر؟ فَخُرًا ورياء وَنِوَاءً ، فَهِي على ذلك وِزْرٌ) ، فسئل رسول الله هذه أَنْ الله عَلَيَ فيها إلا هذه الْآيَة الْفَاذَّة (الله عَلَيَ فيها إلا هذه الْآيَة الْفَاذَّة (الله عَلَيَ يَعَمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّة شَرَا يَرَهُ ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّة شَرَا يُرَهُ ﴾ (١) .

قال العيني (قال الخطابي: سئل عن صدقة الحمر وأشار إلى الآية بأنها جامعة لاشتمال اسم الخير على أنواع الطاعات، وجعلها فاذة لخلوها عن بيان ما تحتها من تفصيل أنواعها، وجمعت على انفرادها حكم الحسنات والسيئات المتناولة لكل خير ومعروف، ومعناه: أن من أحسن إليها أو أساء رآه في الآخرة، وقيل: إنما قيل: إنها فاذة إذ ليس مثلها آية أخرى في قلة الألفاظ وكثرة المعاني، لأنها جامعة بين أحكام كل الخيرات والشرور، وكيفية دلالة الآية على الجواب هي أن سؤالهم أن الحمار له حكم الفرس أم لا؟ فأجاب: بأنه إن كان لخير فلا بد أن يجزى جزاءه، ويحصل له الأجر وإلا فبالعكس) (٣).

<sup>(</sup>١) قليلة النظير . الشرح على صحيح مسلم (٧/ ٦٦) .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٧٨) واللفظ له ، ومسلم (٩٨٧).

<sup>(</sup>٣) عمدة القاري (٢١٦/١٢).

وفي ختام هذه الذكرى ، التي أسأل الله أن ينفع بها كاتبها وقارئها ، ويجعلها خالصة لوجهه الكريم ، وينفعنا بها يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم أحببت أن أوصي نفسي وإياكم أيها الأفاضل بالعناية والحرص على كتاب الله ، حفظا ومراجعة وتدبرا ، فإنه حياة القلوب وسكينة النفوس ونور الصدور .

قال الإمام عبد الرحمن بن محمد بن أحمد بن قدامة المقدسي الله عبد الرحمن بن محمد بن أحمد بن قدامة المقدسي التالي القرآن العظيم أن ينظر كيف لطف الله تعالى بخلقه في إيصال معاني كلامه إلى أفهامهم ، وأن يعلم أن ما يقرأه ليس من كلام البشر ، وأن يستحضر عظمة المتكلم سبحانه ويتدبر كلامه)(١).

والحذر كل الحذر أيها الكرام أن يكون هدفنا فقط قراءة حروفه وحفظه، دون الغوص في كنوزه ومعانيه، فقد عاب الله على المنافقين لما أعرضوا عن تدبر كتابه العزيز، فقال سبحانه: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِغَيْرِ اللهِ لَوَجَدُواْفِيهِ ٱخْذِلَافًا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ١٨].

قال الإمام القرطبي ه : (عاب المنافقين بالإعراض عن التدبر في القرآن والتفكر فيه وفي معانيه)(٢).

<sup>(</sup>١) مختصر منهاج القاصدين (ص٤٦).

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي (٥/ ٢٩٠).

وقال الإمام ابن القيم في: (فقراءة آية بتفكر وتفهم خير من قراءة ختمة بغير تدبر وتفهم ، وأنفع للقلب وأدعى إلى حصول الإيمان وذوق حلاوة القرآن ، وهذه كانت عادة السلف يردد أحدهم الآية إلى الصباح ، وقد ثبت عن النبي في أنه قام بآية يرددها حتى الصباح وهي قوله : ﴿ إِن تُعَدِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عَالَمُهُمْ فَإِنَّهُمْ فَإِنَّكُ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحُكِيمُ ﴾ [المائدة : ١١٨] ، فقراءة القرآن بالتفكر هي أصل صلاح القلب)(١).

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا لي ولكم أيها الكرام ، أن يجعل القرآن الكريم ربيع قلوبنا ونورنا صدورنا وجلاء أحزاننا وذهاب همومنا وغمومنا ، وأن يجعله حجة لنا لا علينا ، فهو سبحانه قدير وبالإجابة جدير .

وحلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

\*\*\*

(١) مفتاح دار السعادة ( ١/ ١٨٧).

( \*\* )

الحذر من مكر الله ﷺ!

# الحذرمن مكر الله ﷺ 1

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

### أما بعد:

إن بعض من أغدق الله العليه عليهم بالصحة في الأبدان والسعة في الرزق والأمن في الأوطان مع ما يرتكبون من المعاصي والآثام، والتجرؤ على ما حرم عليهم الملك العلام، ليظنون أن تتابع هذه النعم وتزايد هذه المنن، لهو دليل على حب المنان ورضى الرحمن! فأصابهم بسبب ذلك العُجب، وتسلط عليهم الغرور وأنستهم أنفسهم وتزيين الشيطان أن حقيقة هذا الأمر ما هو إلا استدراج! انخدع به من كان قبلهم! فأخذهم رب العزة في أخذ عزيز مقتدر، فتركهم لمن خلفهم عبرة ولغيرهم عظة! ، قال سبحانه: فلكم أشوا ما ذُكِرُوا بِهِ فَتَحَنا عَلَيْهِم أَبُواب كُلِّ شَيْم عَلَة الله المؤور في الأنعام: ٤٤].

قال الإمام ابن كثير ١٤ ( ﴿ فَلَـمَّانَسُواْ مَا ذُكِّرُواْ بِهِ عَ ﴾ أي : أعرضوا عنه وتناسوه وجعلوه وراء ظهورهم ﴿ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوابَ كُلِّ شَوْءٍ ﴾ أي

: فتحنا عليهم أبواب الرزق من كل ما يختارون وهذا استدراج منه تعالى وإملاء لهم عياذا بالله من مكره ولهذا قال : ﴿ حَتَّىٰ إِذَا فَرِحُواْ بِمَا أُوتُوا ﴾ من الأموال والأولاد والأرزاق ﴿ أَخَذْنَهُم بَغْتَةً ﴾ أي : على غفلة ﴿ فَإِذَا هُم مُبْلِسُونَ ﴾ أي : آيسون من كل خير)(١).

إن هؤلاء الغافلون! قد غرتهم الحياة الدنيا ، وتعلقت قلوبهم بها بعد أن رأوا زخر فها الفاني يُقبل عليهم ، فغفلوا عن تحذير المصطفى ، الذي أخبر أن إقبال الدنيا على أهل المعاصي والذنوب إنما هو في الحقيقة استدراج من علام الغيوب ، قال في : (إذا رَأَيْتَ الله يعطي الْعَبْدَ مِنَ الدُّنْيَا على مَعَاصِيهِ ما يُحِبُّ فَإِنَّمَا هو اسْتِدْرَاجُ) (٢) .

أيها الأحبة، إن ترك فعل الطاعات والاسترسال في المعاصي والمنكرات مع الاتكال فقط على رحمة الكبير المتعال، هو في الحقيقة أمن من مكر الله تعالى، وهو الذي حذرنا منه سبحانه، فقال: ﴿ أَفَأُمِنَ أَهَلُ ٱلْقُرَىٰ أَن اللهُ عَالَى وَهُمُ اللهُ عَالَى عَدْرُنا مَنْ سبحانه، فقال عَلْ أَفَا مِن أَهَلُ ٱلْقُرَىٰ أَن اللهُ عَالَى عَدْرُنا مَنْ سبحانه عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ ال

تفسیر ابن کثیر (۲/ ۱۳۳).

 <sup>(</sup>۲) رواه الإمام أحمد في المسند (٤/ ١٤٥)من حديث عقبة بن عامر ، وصححه الشيخ الألباني في السلسلة الصحيحة (٤١٣).

قال الشيخ السعدي هن : (وهذه الآية الكريمة ، فيها من التخويف البليغ على أن العبد لا ينبغي له أن يكون آمنا على ما معه من الإيمان ، بل لا يزال خائفا وجلا ، أن يبتلى ببلية تسلب ما معه من الإيمان ، وأن لا يزال داعيا بقوله : (يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك) ، وأن يعمل ويسعى في كل سبب يخلصه من الشر عند وقوع الفتن ، فإن العبد ولو بلغت به الحال ما بلغت فليس على يقين من السلامة)(۱).

أيها الأفاضل الكرام ، علينا أن نحمد ربنا سبحانه وخالقنا ، الذي حلمه وسع السماوات والأرض ، حيث أمهلنا جميعا لنتوب ولم يعاجلنا سبحانه بالعقوبة إذا عصيناه ، ولو شاء لأخذنا بذنوبنا فور صدورها منا .

قال الشيخ السعدي (وسبحان الحليم ، الذي لا يعاجل العاصين بالعقوبة ، بل يعافيهم ويرزقهم ، كأنهم ما عصوه مع قدرته عليهم)(٢).

وعلينا أن نحذر أشد الحذر من الإصرار على المعاصي والتهاون فيها مهما كان حجمها ، فالذنوب مهما كانت فإن ثمارها سيئة وعواقبها وخيمة على أصحابها ، وقد حذرنا المصطفى هو من استصغارها ، الذي يولد بعد ذلك الاستهتار بها ، فقال في : (إِيَّاكُمْ وَمُحَقَّرَاتِ الذُّنُوبِ ، كَقَوْم نَزَلُوا في بَطْنِ وَادٍ فَجَاءَ ذَا بِعُودٍ ، وَجَاءَ ذَا بِعُودٍ ، حتى انضجوا خُبْزَتَهُمْ ، وَإِنَّ مُحَقَّرَاتِ

<sup>(</sup>۱) تفسير السعدي (ص ۲۹۸).

<sup>(</sup>۲) تفسير السعدي (ص ۷۹۰).

الذُّنُوبِ مَتَى يُؤْخَذْ بها صَاحِبُهَا تُهْلِكُهُ)(١).

قال الإمام ابن القيم (إن العبد لا يزال يرتكب الذنب حتى يهون عليه ويصغر في قلبه ، وذلك علامة الهلاك فإن الذنب كلما صغر في عين العبد عظم عند الله)(٢).

وعلينا أن نبادر وفقكم الله ، إلى التوبة والاستغفار ، ونخشى أن نؤخذ بذنوبنا من العزيز الجبار ، لأن المؤمن هو الذي يخاف من ذنبه مهما كان حجمه والفاجر هو الذي لا يبالي مهما كان ذنبه ، ودخل رسول الله على شاب وهو في سياق الموت فقال : كيف تجدك؟ فقال : أرجو الله يا رسول الله وأخاف ذنوبي ، فقال رسول الله في : (لا يجتمعان في قلب عبد في مثل هذا الموطن ، إلا أعطاه الله ما يرجو وأمّنه مما يخاف)(٣) .

وقال عبد الله بن مسعود ، (إن المؤمن يرى ذنوبه كأنه قاعد تحت جبل يخاف أن يقع عليه وإن الفاجر يرى ذنوبه كذباب مر على أنفه فقال به هكذا ، وأشار الراوي بيده فوق أنفه)(٤).

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد في المسند (٥/ ٣٣١) من حديث سهل بن سعد الساعدي ، وصححه الشيخ الألباني هي في السلسلة الصحيحة (٣٨٩).

<sup>(</sup>٢) الجواب الكافي (ص ٣٨).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن ماجة (٤٢٦١)من حديث أنس ١ وحسنه العلامة الألباني ...

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في صحيحه (٥٩٤٩).

قال ابن الجوزي الله : (إنما كانت هذه صفة المؤمن لشدة خوفه من العقوبة ، لأنه على يقين من الذنب ، وليس على يقين من المغفرة ، والفاجر قليل المعرفة بالله ، فلذلك قل خوفه فاستهان بالمعاصي)(١).

اللهم إنا نعوذ بك من أمن مكرك ونسألك بأسمائك الحسنى وصفاتك العليا أن تجنبنا الشرور وتجعلنا من أهل السرور يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى بقلب سليم ، فأنت سبحانك قدير وبالإجابة جدير .

وحلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

それなるなから はなみないない

<sup>(</sup>١) كشف المشكل من حديث الصحيحين (١/ ٢٨٧).

( 70 )

لسانك إلى أين ؟!

## لسانك إلى أين ١٩

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

#### أما بعد:

لقد خلق الباري العبد في أحسن صورة وأعدل قامة فجعله أحسن المخلوقات هيئة ، قال تعالى : ﴿ لَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَانَ فِي ٓ أَحْسَنِ تَقُوبِهِ ﴾ [التين : ٤] .

قال ابن العربي الله عالى خلقٌ هو أحسن من الإنسان فإن الله خلقه حيًّا عالمًا ، قادرًا مريدًا متكلمًا ، سميعًا بصيرًا ، مدبرًا حكيمًا)(١).

فتفضل على عبده بعد أن خلقه بنعم كثيرة لا تعد ولا تحصى ، ومن ذلك نعمة الجوارح كالسمع والبصر والنطق وغير ذلك من الأعضاء التي أنعم بها الباري سبحانه على الإنسان .

ومن أجل هذه الأعضاء وأكثرها تأثيرا على حياة العبد ، جارحة إذا استقامت تبعتها باقى الجوارح فاعتدلت وكان لصاحبها بذلك الخير والسعادة،

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن لابن العربي (٤/ ٤١٥).

لسانك إلى أين

وإذا مالت وفسدت انحرفت بسببها باقي الجوارح ، فكان لصاحبها بذلك الشر والشقاوة ، فهي مع صغر حجمها قد تنفع صاحبها أو قد تضره ، فإذا سخرت في فعل الطاعات والزيادة من الخيرات سيكون صاحبها من أولياء الرحمن ، فيفوز بعون المنان بالجنان ، وقد تضيع في المعاصي والمنكرات فيكون صاحبها من أولياء الشيطان فيبوء بالخسران والحرمان ألا وهي جارحة اللسان .

يقول ﷺ: (من يَضْمَنْ لي ما بين لَحْيَيْهِ وما بين رِجْلَيْهِ ، أَضْمَنْ له الْجَنَّةَ)(١).

قال ابن بطال ؟ : (دل بهذا الحديث أن أعظم البلاء على العبد في الدنيا اللسان والفرج ، فمن وقى شرهما فقد وقى أعظم الشر)(٢).

أيها الأحبة الكرام إن مما يجب على كل مسلم أن يستعمل لسانه في زيادة الإيمان وذلك بطاعة الرحمن وذكر الباري سبحانه في كل الأحيان ، وقراءة القرآن ، وعليه أن يحفظه من العصيان ولا يطلق له العنان في الغيبة والنميمة والكذب والبهتان فيجعله من جند الشيطان فيؤدي به إلى المهالك ويجره إلى النيران فيحصد عندئذ ما نطق به اللسان ، قال (وَهَلْ يَكُبُّ الناس في

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۱۰۹) من حديث سهل بن سعد الساعدي 🐃

<sup>(</sup>٢) شرح صحيح البخاري لابن بطال (١٨٦/١٠).

النَّارِ على وُجُوهِهِمْ ، أو على مَنَاخِرِهِمْ ، إلا حَصَائِدُ أَلْسِنَتِهِمْ)(١).

قال الإمام ابن رجب الهاز (والمراد بحصائد الألسنة جزاء الكلام المحرم وعقوباته ، فإن الإنسان يزرع بقوله وعمله الحسنات والسيئات ، ثم يحصد يوم القيامة ما زرع ، فمن زرع خيرا من قول أو عمل حصد الكرامة ، ومن زرع شرًا من قول أو عمل حصد عدًا الندامة ، وظاهر حديث معاذ يدل على أن أكثر ما يدخل الناس به النار النطق بألسنتهم ، فإن معصية النطق يدخل فيها الشرك وهو أعظم الذنوب عند الله ، ويدخل فيها القول على الله بغير علم وهو قرين الشرك ويدخل فيها شهادة الزور التي عدلت الإشراك بغير علم وهو قرين السرك ويدخل فيها السحر والقذف وغير ذلك من الكبائر والصغائر ، كالكذب والغيبة والنميمة وسائر المعاصي الفعلية لا يخلو غالبا من قول يقترن بها يكون معينا عليها)(۱).

قال الإمام أبو حاتم بن حبان السان العاقل يكون وراء قلبه ، فإذا أراد القول رجع إلى القلب ، فإن كان له قال وإلا فلا ، والجاهل قلبه في طرف لسانه ، ما أتى على لسانه تكلم به ، وما عقل دينه من لم يحفظ لسانه)(٣).

أيها الأفاضل إن المؤمن هو الذي لا يترك المجال للسانه بالتحدث قبل

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٦١٦) من حديث معاذ بن جبل 🕮 ، وصححه الشيخ الألباني 🤐 .

<sup>(</sup>۲) جامع العلوم والحكم (ص ۲۷٤).

<sup>(</sup>٣) روضة العقلاء (ص٤٩).

لسانك إلى أين

أن يفكر في الشيء الذي سيقوله ، هل فيه نفع وخير له ولغيره؟ أم فيه ضر وشر! ، لأنه يعلم ما يصدر منه ولو كان يسيرا سيكتب عليه وسيسأل عنه يوم القيامة ، ويعلم أن الكلمة اليسيرة قد تنفعه يوم القيامة إذا كانت في مرضاة الله تعالى فترفعه درجات ، وقد تضره إذا كانت في سخطه سبحانه فتهوي به دركات ، فعن عن أبي هريرة هذا أن النبي قال : (إنَّ الْعَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بِالْكَلِمة من رِضْوَانِ اللهِ لَا يُلْقِي لها بَالًا يرفع الله بها دَرَجَاتٍ ، وَإِنَّ الْعَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بِالْكَلِمة بالْكَلِمة من رضْوَانِ اللهِ لَا يُلْقِي لها بَالًا يرفع الله بها دَرَجَاتٍ ، وَإِنَّ الْعَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بالْكَلِمة بالنّه بها في جَهَنَّمَ)(١).

قال الشيخ ابن عثيمين (إن الرجل يتكلم بالكلمة من رضوان الله، ويعني كلمة ترضي الله، قرآن، تسبيح، تكبير، تهليل، أمر بالمعروف، نهي عن المنكر، تعليم علم، إصلاح ذات البين، وما أشبه ذلك، يتكلم بالكلمة ترضي الله في ولا يلقي لها بالا، يعني أنه لا يظن أنها تبلغ به ما بلغ، وإلا فهو قد درسها وعرفها وألقى لها البال، لكن لا يظن أن تبلغ ما بلغت يرفع الله له بها درجات في الجنة، وعلى ذلك رجل يتكلم بالكلمة من سخط الله لا يلقى بها بالا يهوي بها في النار، لأنه تكلم بها ولا ظن أن تبلغ ما بلغت)(٢).

قال الإمام النووي ؟ (اعلم أنه ينبغي لكل مكلف أن يحفظ لسانه عن جميع الكلام إلا كلاما تظهر المصلحة فيه ومتى استوى الكلام وتركه

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦١١٣).

<sup>(</sup>٢) شرح رياض الصالحين (٦/ ١٢٠).

في المصلحة ، فالسنة الإمساك عنه لأنه قد ينجر الكلام المباح إلى حرام أو مكروه بل هذا كثير أو غالب في العادة والسلامة لا يعدلها شيء)(١).

فعلينا أيها - الأحبة الكرام - أن نؤدي شكر هذه الجارحة ونستعملها فيما ينفع ويزيد في الإيمان ، ونتعاهدها بالنصح والتوجيه لتكون لنا سببا في الفلاح والنجاح في الدنيا والآخرة والله تعالى هو المستعان ، وأن نحذر من جعلها سببا في العصيان والطغيان وعونا للشيطان فنبوء بالخذلان وغضب الرحمن ، نسأل العفو والعافية من المنان .

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يشغلنا بذكره وطاعته ويطهر ألسنتنا من الكذب والنميمة والغيبة ومن كل ما يغضبه ويسخطه فهو سبحانه قدير وبالإجابة جدير.

وحلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

mes flagger

(١) الأذكار (ص ٢٦٢).

(77)

نِعِمُ الله ﷺ بين الشكور والكفور !!

## نِعَمُ اللَّهِ ﷺ بين الشكور والكفور ({

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

### أما بعد:

إن نعم الله الله الله التي أكرم بها عباده قد تنوعت وتعددت ، ولا يمكن لأي مخلوق مهما كان أن يحصيها ، ولا يحصرها ، قال تعالى : ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ اللّهِ لَا يَحْصُوهَا أَ إِن اللّهَ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا تُسِرُّونَ وَمَا تُعْلِنُونَ ﴾ اللّهِ لَا يُحْصُوهَا أَ إِن اللّهَ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا تُسِرُّونَ وَمَا تُعْلِنُونَ ﴾ [النحل: ١٨-١٩]

قال الشيخ السعدي ه : ( ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْ مَةَ اللّهِ ﴾ : (عددًا مجردًا عن الشكر ﴿ لَا تُحُصُوهَا ﴾ : فضلا عن كونكم تشكرونها ، فإن نعمه الظاهرة والباطنة على العباد بعدد الأنفاس واللحظات من جميع أصناف النعم ، مما يعرف العباد ، ومما لا يعرفون ، وما يدفع عنهم من النقم ، فأكثر من أن تحصى .

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾: يرضى منكم باليسير من الشكر ، مع إنعامه الكثير ، وكما أن رحمته واسعة ، وجوده عميم ، ومغفرته شاملة للعباد ،

نِعم الله ٢٠٥

فعلمه محيط بهم)(۱).

أيها الأحبة ، لقد أخبرنا ربنا سبحانه المنان أن دوام هذه النعم وزيادتها يكون بالشكر والإيمان ، لا بجحودها والعصيان ، قال تعالى : ﴿ وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَبِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ ۖ وَلَبِن كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴾ تأذَّن رَبُّكُمْ لَبِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ ۖ وَلَبِن كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴾ [إبراهيم: ٧].

قال الإمام ابن كثير ه : (لَإِن شَكَرْتُهُ لَأَذِيدَنَكُم ) أي : لئن شكرتم نعمتي عليكم لأزيدنكم منها (ولئن كفرتم)أي : كفرتم النعم وسترتموها وجحدتموها (إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ) : وذلك بسلبها عنهم وعقابه إياهم على كفرها)(١).

قال الشيخ الشنقيطي ؟ (وبهذه المناسبة إن على كل مسلم أفرادًا وجماعات، أن يقابلوا نعم الله بالشكر، وأن يشكروها بالطاعة والعبادة لله، وأن يحذروا كفران النعم) (٣).

لكن شكرها لا يكون فقط باللسان! كما يظن بعض الجهال! ، بل لابد أن يكون كذلك بالقلب والأركان .

يقول الإمام ابن القيم على : (وكذلك حقيقته في العبودية وهو ظهور أثر

<sup>(</sup>١) تفسير السعدي (ص٤٣٧).

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير (٢/ ٥٢٤).

<sup>(</sup>٣) أضواء البيان (٩/ ١١٢).

نعمة الله على لسان عبده: ثناء واعترافا وعلى قلبه: شهودا ومحبة وعلى جوارحه: انقيادا وطاعة، والشكر مبني على خمس قواعد: خضوع الشاكر للمشكور، وحبه له، واعترافه بنعمته، وثناؤه عليه بها، وأن لا يستعملها فيما يكره. فهذه الخمس هي أساس الشكر وبناؤه عليها، فمتى عدم منها واحدة اختل من قواعد الشكر قاعدة، وكل من تكلم في الشكر وحده فكلامه إليها يرجع وعليها يدور)(۱).

أيها الأفاضل الكرام ، لقد توسعت علينا الدنيا الفانية في هذا الزمان مقارنة بمن سبقنا من الأهل والأصحاب والإخوان ، فكثرت أسباب الراحة وزادت وسائل الاطمئنان ، فانقسم الناس تجاه هذه النعم قسمان :

قسم شكروا عليها رب البريات ، فاستعملوها في الطاعات واستعانوا بها على الخيرات .

وآخرون جحدوها واستغلوها في ارتكاب المعاصي والتجرؤ على المحرمات! فأغضبوا رب الأرض والسموات.

وهؤلاء تناسوا! أن عاقبة جحد النعم وخيمة وأخطارها جسيمة ، وأنه متى بُدل الشكران بالكفران وانتهكت محارم المنان ، كان ذلك نذير شؤم وخسران على أهل العصيان ، إذا لم يسارعوا بالتوبة والاستغفار من الرحمن ،

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين (٢/ ٢٤٤).

نِعماللّه کری

قال تعالى: ﴿ وَضَرَبُ ٱللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتُ ءَامِنَةً مُّطْمَيِنَّةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِن كُلِّ مَكَانِ فَكَ فَرَتْ بِأَنعُمِ ٱللَّهِ فَأَذَ قَهَا ٱللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا كَنُواْ يَصَّنعُونَ ﴾ [النحل: ١١٢].

قال الشيخ السعدي ه : (وهذه القرية ه ي : مكة المشرفة ، التي كانت آمنة مطمئنة ، لا يهاج فيها أحد ، وتحترمها الجاهلية الجهلاء حتى إن أحدهم يجد فيها قاتل أبيه وأخيه فلا يهيجه مع شدة الحمية فيهم والنعرة العربية ، فحصل لها في مكة من الأمن التام ما لم يحصل لسواها وكذلك الرزق الواسع ،كانت بلدة ليس فيها زرع ولا شجر ، ولكن يسر الله لها الرزق ، يأتيها من كل مكان ، فجاءهم رسول منهم يعرفون أمانته وصدقه ، يدعوهم إلى أكمل الأمور ، وينهاهم عن الأمور السيئة ، فكذبوه ، وكفروا بنعمة الله عليهم ، فأذاقهم الله ضد ما كانوا فيه ، وألبسهم ﴿ لِلاَكَسَ ٱلْجُوعِ ﴾ الذي هو ضد الرغد ، ﴿ وَالْخَوْفِ ﴾ الذي هو ضد الأمن ، وذلك بسبب صنيعهم وكفرهم ، وعدم شكرهم) (١).

إن الناظر من أهل التقوى في حال المسلمين اليوم في كثير من البلدان - إلا من رحم الرحمن - ليرى أن المحرمات من البدع والمنكرات أصبحت ظاهرة بينهم للعيان ، وأن كثيرًا منهم أصبح عندهم تساهل ومجاهرة

<sup>(</sup>١) تفسير السعدي (ص ٤٥١).

بالعصيان! حتى صاروا من جنود الشيطان! يستعملهم في نشر الفساد ومضايقة أهل الصلاح والإيمان ، والله المستعان .

إننا والله - أيها الكرام - لنخشى أن يكون ما نحن فيه من الأمان في الأوطان والسعة في الرزق والصحة في الأبدان بعد انتشار الفجور بيننا وكثرة العصيان ما هو إلا نوع من الاستدراج الذي حذر منه رسول العزيز العلام، حيث قال في : (إذا رَأَيْتَ اللهِ يعطي الْعَبْدَ مِنَ الدُّنْيَا على مَعَاصِيهِ ما يُحِبُّ فَإِنَّمَا هو اسْتِدْرَاجٌ)().

الاستدراج الذي انخدع به من كان قبلنا! فغرتهم الأماني وأعجبتهم أنفسهم، فأخذهم رب العزة في بذنوبهم، فتركهم لنا عبرة وعظة! ، قال سبحانه : ﴿ فَلَمَّانَسُواْ مَا ذُكِّرُواْ بِهِ عَنَحَنَا عَلَيْهِمْ أَبُوابَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّى إِذَا فَرِحُواْ بِمَا أُوتُواً أَوْتُواً أَخَذُ نَهُم بَغَتَةً فَإِذَا هُم مُّبَلِسُونَ ﴾ [الأنعام: ٤٤].

قال الإمام ابن كثير هن: (﴿ فَلَمَّانَسُواْ مَاذُكِّرُواْ بِهِ ﴾ أي: أعرضوا عنه وتناسوه وجعلوه وراء ظهورهم ﴿ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوابَ كُلِّ شَيْءٍ ﴾: أي: فتحنا عليهم أبواب الرزق من كل ما يختارون وهذا استدراج منه تعالى وإملاء لهم عياذا بالله من مكره ولهذا قال: ﴿ حَتَىٰ إِذَا فَرِحُواْ بِمَا أُوتُوا الله من مكره ولهذا قال: ﴿ حَتَىٰ إِذَا فَرِحُواْ بِمَا أُوتُوا الله من مكره ولهذا قال: ﴿ حَتَىٰ إِذَا فَرِحُواْ بِمَا أُوتُوا الله من مكره ولهذا قال: ﴿ حَتَىٰ إِذَا فَرِحُواْ بِمَا أُوتُوا الله من مكره ولهذا قال: ﴿ حَتَىٰ إِذَا فَرِحُواْ بِمَا أُوتُوا الله من مكره ولهذا قال: ﴿ حَتَىٰ إِذَا هُم من الأموال والأولاد والأرزاق ﴿ أَخَذَنَهُم بَغْتَةً ﴾ أي: على غفلة ﴿ فَإِذَا هُم

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد في المسند (٤/ ١٤٥) من حديث عقبة بن عامر الله وصححه الشيخ الألباني الله في السلسلة الصحيحة (٤١٣)

نِعم اللّه (۲۰۹

مُّبُلِسُونَ ﴾ أي: آيسون من كل خير)(١).

أيها الأفاضل، إن مما يجب علينا أن نعلمه أن نفع شكرنا لربنا الله على أي شيء أنعم به علينا هو راجع إلينا وحدنا، وذلك ليزيدنا سبحانه من فضله ويبارك لنا فيما رزقنا، لا له ، لأنه هو هو المتكرم علينا والغني عنا، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَشْكُرُ فَإِنَّ مَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ - وَمَن كَفَر فَإِنَّ اللّهَ عَنْيُ حَمِيكُ ﴾ [لقان: ١٢].

قال الإمام الشوكاني ه : (﴿ وَمَن يَشَكُرُ فَإِنَّمَا يَشَكُرُ لِنَفْسِهِ عَلَى الله وفائدته حاصلة له ، إذ به تستبقى النعمة وبسببه يستجلب المزيد لها من الله سبحانه ، ﴿ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللّهَ عَنى عن شكره غير محتاج إليه ، حميد كفر النعم مكان شكرها ، فإن الله غنى عن شكره غير محتاج إليه ، حميد مستحق للحمد من خلقه لإنعامه عليهم بنعمه التي لا يحاط بقدرها ولا يحصر عددها ، وإن لم يحمده أحد من خلقه ، فإن كل موجود ناطق بحمده بلسان الحال)(۱).

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يجعلنا وإياكم من الشاكرين والذاكرين له في كل وقت وحين ، فهو سبحانه المتفضل على عباده أجمعين ، وهو إله الأولين والآخرين وولي الصالحين .

وحلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير (۲/ ۱۳۳).

<sup>(</sup>۲) فتح القدير (٤/ ٢٣٧).

(77)إياك والتبذير أيها المسلم!

### إياك والتبذير أيها المسلم ل

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

### أما بعد:

إن مما يجب على العبد المسلم تجاه نعم الله الله عليه التي لا تعد ولا تحصى ، كنعمة المال أن يقوم بشكرها وذلك باستغلالها فيما ينفعه في الدنيا والآخرة ، وعليه أن يحذر من وضعها في غير محلها كاستعمال المال في فعل المنكرات أو نشر المحرمات ، وليحذر كذلك أيضًا من تبذيره وإسرافه ومن البخل به والتعلق به ، فلا إفراط ولا تفريط ولا انحراف به عن الوجه المشروع .

قال الشيخ السعدي (وانحراف الإنسان في ماله وذلك بأحد أمرين: إما أن ينفقه في الباطل، الذي لا يجدي عليه نفعا، بل لا يناله منه إلا الضرر المحض، وذلك كإخراج الأموال في المعاصي والشهوات التي لا تعين على طاعة الله وإخراجها للصد عن سبيل الله، وإما أن يمسك ماله عن إخراجه في الواجبات) (١).

<sup>(</sup>۱) تفسير السعدي (ص ٣٣٦).

اياك والتبذير المستحدد المستحد

أيها الأحبة الكرام، إننا سنقف يوم القيامة أمام خالقنا في ويسألنا عن كل أعمالنا صغيرة كانت أو كبيرة ، فعن أبي برزة الأسلمي في أن رسول الله قال : (لا تَزُولُ قَدَمَا عَبْدِ يوم الْقِيَامَةِ حتى يُسْأَلَ ، عن عُمْرِهِ فِيمَا أَفْنَاهُ ، وَعَنْ عِلْمِهِ فِيمَ وَعَنْ عِلْمِهِ فِيمَ أَنْفَقَهُ ، وَعَنْ جِسْمِهِ فِيمَ أَبلاه)(١).

أيها الأفاضل، إن مما يُحزن كل مؤمن غيور على دينه محب لجميع إخوانه المسلمين ما يراه ويسمعه من الأمراض التي حلت بخير الأمم، أدت بها إلى التشتت والضعف وتسلط الأعداء عليها، ومن أخطر هذه الأمراض وأفتكها، تركهم الرجوع إلى كتاب الله في وابتعادهم عن سنة نبيهم في ، إضافة إلى انتشار البدع والمحدثات والشهوات بينهم وغير ذلك من المنكرات ، ولا حول ولا قوة إلا بالله .

ومن الأمراض التي فشت وانتشرت بين بعض أفراد الأمة الإسلامية خاصة بين أغنيائها وقد حذرنا منها الله تضييع المال فيما لا يعود نفعه لا في أمور الدين ولا في الدنيا ، فعن المغيرة بن شعبة الله قال : قال رسول : (إِنَّ الله كَرِهَ لَكُمْ ثَلَاثًا قِيلَ وقال وَإِضَاعَةَ الْمَالِ وَكَثْرَةَ السُّؤَالِ)(٢).

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٤١٧) وصححه الشيخ الألباني اللهاني الله المرادي الألباني

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٥٦٣٠) ومسلم (٩٩٥) و اللفظ له .

قال ابن الجوزي . (وأما إضاعة المال فيكون من وجوه أمهاتها أربعة: أحدهما: أن يتركه من غير حفظ له فيضيع.

والثاني: أن يتلفه إما بتركه إذا كان طعاما حتى يفسد ، أو يرميه إن كان يسيرا كبرا عن تناول القليل ، أو بأن يرضى بالغبن ، أو بأن ينفق في البناء واللباس والمطعم ما هو إسراف .

والثالث : أن ينفقه في المعاصي ، فهذا تضييع من حيث المعنى .

والرابع: أن يسلم مال نفسه إلى الخائن ، أو مال اليتيم إليه إذا بلغ مع علمه بتبذيره)(١).

ويقول الشيخ ابن عثيمين (كره وحرم ليس بينهما فرق ؛ لأن الكراهة في لسان الشارع معناها التحريم ... ، وأما إضاعة المال فهو بذله في غير فائدة لا دينية ولا دنيوية ؛ لأن هذا أيضًا إضاعة له لأن الله تعالى قال : ﴿ وَلاَ تُؤَتُّوا الشُّفَهَاءَ أَمُولَكُمُ النِّي جَعَلَ اللهُ لَكُرُ قِينَمًا ﴾ [النساء: ٥] . فالمال قيام للناس ؛ تقوم به مصالح دينهم ودنياهم ، فإذا بذله الإنسان في غير ذلك فهذا إضاعة له ، وأقبح من ذلك أن يبذله في محرم ، فيرتكب في هذا محظورين :

المحظور الأول: إضاعة المال.

<sup>(</sup>١) كشف مشكل الصحيحين (٤/ ١٠٢).

إياك والتبذير المستحدد (٢١٥)

والمحظور الثاني: ارتكاب المحرم.

فالأموال يجب أن يحافظ عليها الإنسان ، وألا يضعها وألا يبذلها إلا فيما فيه مصلحة له دينية أو دنيوية)(١).

ومن التبذير ما نراه ونسمعه من مجاوزة الاعتدال في المأكل والمشرب والملبس والمركب وغير ذلك من أمور الدنيا الفانية اليوم من بعض الأفراد، حتى أصبح مآل كثير من الأطعمة إلى النفايات والقمامات، وإخوانهم في كثير من الإسلامية لا يجدون ما يأكلونه ولا يشربونه ولا يلبسونه، ولا ما يقضون به الحاجيات، والله المستعان.

إن التبذير - أيها الكرام - هو معصية للمنان وطاعة للشيطان الذي هو عدو للرحمن ، قال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلْمُبَدِّرِينَ كَانُوۤ الْإِخُونَ ٱلشَّينَطِينِ ۗ وَكَانَ ٱلشَّيْطَانُ لِرَبِّهِ عَلَى كَفُورًا ﴾ [الإسراء: ٢٧].

قال الإمام ابن كثير ه : ( وقوله : ﴿ إِنَّ ٱلْمُبَذِرِينَ كَانُوۤا إِخُوَانَ ٱلشَّيَطِينِ ﴾ : أي : في التبذير والسفه وترك طاعة الله وارتكاب معصيته ، ولهذا قال : ﴿ وَكَانَ ٱلشَّيَطَانُ لِرَبِّهِ عَلَيْهُ وَلَم يعمل بطاعته الشَّيَطَانُ لِرَبِّهِ عَلَيْهُ وَلَم يعمل بطاعته بل أقبل على معصيته ومخالفته) (٢) .

<sup>(</sup>۱) شرح رياض الصالحين (٣/ ٢١١ - ٢١٣).

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر (۳۸/۳).

وقال الشيخ السعدي ( لأن الشيطان لا يدعو إلا إلى كل خصلة ذميمة ، فيدعو الإنسان إلى البخل والإمساك ، فإذا عصاه دعاه إلى الإسراف والتبذير ، والله تعالى إنما يأمر بأعدل الأمور وأقسطها ، ويمدح عليه ، كما في قوله عن عباد الرحمن الأبرار) ( ) .

أيها المضيع لمالك في غير وجه حق ، اعلم هداك الله أن التبذير هو من أسباب محق البركات وزوال النعم والخيرات ، لأنك لم تشكر الباري سبحانه بوضع مالك في مكانه الصحيح ، فعليك وفقك الله أن تتوب إلى الله في وتحافظ وتشكر نعمة الله عليك وتستغلها فيما يعود نفعه عليك في الدنيا والآخرة ، وتجانب المبذرين الجاهلين .

قال أبو حيان الأندلسي ه : (ونهى تعالى عن التبذير وكانت الجاهلية تنحر إبلها وتتياسر عليها وتبذر أموالها في الفخر والسمعة وتذكر ذلك في أشعارها ، فنهى الله تعالى عن النفقة في غير وجوه البر وما يقرب منه تعالى)(٢).

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يرزقنا وإياكم أيها الأحبة التوسط والقصد في أمورنا كلها ويوفقنا لكل ما كان لنا فيه النجاح والفلاح، ويجنبنا التبذير والإسراف والبخل ويبعدنا عن كل ما كان فيه الخسران والحرمان، فهو سبحانه الرحمن وعلى عباده المنان.

وصل اللهم وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين

<sup>(</sup>١) تفسير السعدي (ص ٤٥٦).

<sup>(</sup>۲) البحر المحيط (٦/ ٢٧).

 $( \uparrow \land )$ 

الأسباب المعينات

على تحقيق اللذة في الطاعات

# الأسباب المعينات على تحقيق اللذة في الطاعات

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

### أما بعد:

لقد تذوق من كان قبلنا من الصالحين طعم العبادة فاطمأنت قلوبهم عند قيامهم بالطاعات واستراحت نفوسهم عند إتيانهم بالعبادات ، فهذا نبينا على يقول لبلال عنه : (يا بلال أقم الصلاة أرحنا بها)(۱).

قال ابن الأثير الله : (أذن بالصلاة نسترح بأدائها من شغل القلب بها)(١) .

وكان يقول ﷺ: (وَجُعِلَتْ قُرَّةُ عَيْنِي فِي الصَّلَاةِ)(٣).

قال الحافظ المناوي الله : (لأنه كان حالة كونه فيها مجموع الهم على

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٤٩٨٥)من حديث رجل من خزاعة ، وصححه العلامة الألباني ١٠٠٠ رواه

<sup>(</sup>٢) النهاية في غريب الحديث والأثر (٢/ ٢٧٤).

الأسباب المعينات

مطالعة جلال الله وصفاته فيحصل له من آثار ذلك ما تقر به عينه)(١).

وهذا معاذ بن جبل الله يقول لما حضره الموت: (اللهم إنك تعلم أني لم أكن أحب الدنيا وطول البقاء فيها لجري الأنهار، ولا لغرس الأشجار، ولكن لظمأ الهواجر ومكابدة الساعات ومزاحمة العلماء بالركب عند حلق الذكر)(٢).

وقال أحد السلف (مساكين أهل الدنيا! خرجوا من الدنيا وما ذاقوا أطيب ما فيها! قيل: وما أطيب ما فيها؟ قال: محبة الله والأنس به والشوق إلى لقائه والتنعم بذكره وطاعته) (٣).

ويقول الإمام ابن القيم هو واصفًا شيخ الإسلام ابن تيمية ها: (وعلم الله ما رأيت أحدا أطيب عيشا منه قط مع كل ما كان فيه من ضيق العيش وخلاف الرفاهية والنعيم بل ضدها، ومع ما كان فيه من الحبس والتهديد والإرهاق، وهو مع ذلك من أطيب الناس عيشا وأشرحهم صدرا، وأقواهم قلبا وأسرهم نفسا، تلوح نضرة النعيم على وجهه، وكنا إذا اشتد بنا الخوف وساءت منا الظنون وضاقت بنا الأرض أتيناه، فما هو إلا أن نراه ونسمع

<sup>(</sup>١) فيض القدير (٣/ ٣٤٨).

<sup>(</sup>۲) حلية الأولياء لأبي نعيم (١/ ٢٣٩).

<sup>(</sup>٣) إغاثة اللهفان (١/ ٧٢).

كلامه فيذهب ذلك كله وينقلب انشراحا وقوة ويقينا وطمأنينة)(١).

أيها الأحبة الكرام، قد حل بكثير منا في هذا الزمان بأن حرمنا اللذة أثناء تعبدنا لله هذا الواحد منا يصلي ويصوم ويتصدق ويطلب العلم ويفعل غير ذلك من العبادات لكنه لا يجد في قلبه حلاوة لهذه الطاعات!.

كلَّ منا يطرح على نفسه هذا السؤال ؟ أين اللذة في العبادة؟! لماذا لا نشعر بها ؟! ما سبب فقدها والحرمان منها ؟! .

يقول الإمام ابن القيم الها : (سمعت شيخ الإسلام ابن تيمية الها يقول : إذا لم تجد للعمل حلاوة في قلبك وانشراحا فاتهمه ، فإن الرب تعالى شكور ، يعني أنه لابد أن يثيب العامل على عمله في الدنيا من حلاوة يجدها في قلبه وقوة انشراح وقرة عين ، فحيث لم يجد ذلك فعمله مدخول ، والقصد : أن السرور بالله وقربه وقرة العين به تبعث على الازدياد من طاعته وتحث على الجد في السير إليه) (٢) .

إن لذة الطاعة وطعم العبادة أيها الكرام لا تشترى بالمال ، ولا تتحقق بتوفر سبل الراحة في هذه الدنيا الفانية ، وإنما يجدها العبد الأواب بتوفيق العزيز الوهاب ، وسعيه لتحقيق ما يعين على ذلك من الأسباب .

<sup>(</sup>١) الوابل الصيب (ص٧٠).

<sup>(</sup>۲) مدارج السالكين (۲/ ۲۸).

يقول الإمام ابن القيم (ففي القلب شعث لا يلمه إلا الإقبال على الله، وفيه وحشة لا يزيلها إلا الأنس به في خلوته، وفيه حزن لا يذهبه إلا السرور بمعرفته وصدق معاملته، وفيه قلق لا يسكنه إلا الاجتماع عليه والفرار منه إليه، وفيه نيران حسرات لا يطفئها إلا الرضى بأمره ونهيه وقضائه ومعانقة الصبر على ذلك إلى وقت لقائه، وفيه طلب شديد لا يقف دون أن يكون هو وحده مطلوبه، وفيه فاقة لا يسدها إلا محبته والإنابة إليه ودوام ذكره وصدق الإخلاص له ولو أعطى الدنيا وما فيها لم تسد تلك الفاقة منه أبدا)(۱).

نعم من حقق الأسباب بعد توفيق الرب الله الوهاب فإنه سيجد في قلبه بعون رب البريات أثرا للعبادات ولذة في القربات :

قال الإمام ابن كثير ، (هذا من فضله تبارك وتعالى وكرمه أنه ندب عباده إلى دعائه ، وتكفل لهم بالإجابة)(٢).

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين (۳/ ١٦٤).

<sup>(</sup>۲) تفسير ابن كثير (۷/ ۱۵۳).

قال شيخ الإسلام في : (فمن كان مخلصا في أعمال الدين يعملها لله ، كان من أولياء الله المتقين أهل النعيم المقيم ، كما قال تعالى : ﴿ أَلاّ إِنَ اللهِ اللهِ اللهِ المتقين أهل النعيم المقيم ، كما قال تعالى : ﴿ أَلاّ إِنَ اللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ آَلَ اللَّهِ لَا خَوْفُ وَكَانُواْ وَلَا هُمْ وَلَا هُمْ وَلَا هُمْ وَلَا هُمْ اللَّهُ ذَلِكَ لِكَانُوا وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّه

وقال الإمام ابن القيم ، (الإخلاص والتوحيد شجرة في القلب فروعها الأعمال وثمرها طيب الحياة في الدنيا والنعيم المقيم في الآخرة ، وكما أن ثمار الجنة لا مقطوعة ولا ممنوعة فثمرة التوحيد والإخلاص في الدنيا كذلك)(٢).

وتحقيق متابعة النبي ، ظاهرا وباطنا ، فإن العبادة لا تقبل إلا إذا كانت خالصة لوجه الرب ، وعلى سنة رسول الله ،

قال شيخ الإسلام ابن تيمية الله : (وجماع الدين أصلان: أن لا نعبد إلا الله ، ولا نعبده إلا بيه عبده إلا بيه عبده إلا بعبده إلا بعبده إلا بعبده إلا بعبده البدع ، كما قال تعالى : ﴿ فَهَنَكَانَ يَرْجُواْلِقَآءَ رَبِّهِ عِلَى الله عبده إلا بعبده الله عبده البدع ، كما قال تعالى : ﴿ فَهَنَكَانَ يَرْجُواْلِقَآءَ رَبِّهِ عِلَا نعبده الله عبده الله عبده

 <sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (١/٨).

<sup>(</sup>٢) الفوائد (ص١٦٤).

الأسباب المعينات

فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ إِلَّهِ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ١١٠])(١).

٣- ومن الأسباب كذلك المهمة ، مجاهدة النفس على فعل الطاعات والتزود من الخيرات ، حتى وإن وجدت مشقة عند الإتيان بها ، فعلينا أن نتحمل ونتذكر ما عند الله هم من نعيم مقيم ، و نعلم أن هذا النعيم لا يدرك بالراحة والكسل! ، وإنما بالجد والصبر والاجتهاد .

قال الإمام ابن القيم الله : (المصالح والخيرات واللذات والكمالات كلها لا تنال إلا بحظ من المشقة ولا يعبر إليها إلا على جسر من التعب، وقد أجمع عقلاء كل أمة على أن النعيم لا يدرك بالنعيم، وأن من آثر الراحة فاتته الراحة، وأن بحسب ركوب الأهوال واحتمال المشاق تكون الفرحة واللذة، فلا فرحة لمن لا هم له ، ولا لذة لمن لا صبر له ولا نعيم لمن لا شقاء له ، ولا راحة لمن لا تعب له ، بل إذا تعب العبد قليلا استراح طويلا ، وإذا تحمل مشقة الصبر ساعة قاده لحياة الأبد ، وكل ما فيه أهل النعيم المقيم فهو صبر ساعة ، والله المستعان ، ولا قوة إلا بالله)(٢).

وأيضا البعد عن المحرمات التي هي سبب كل وباء ومصدر كل شقاء ومن أقوى الأسباب المانعة من وجود حلاوة الطاعات ولذة العبادات.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۰/ ۲۳٤).

<sup>(</sup>٢) مفتاح دار السعادة (٢ / ١٥).

سُئِلَ وهيب بن الورد المكي (ت١٥٣هـ) (أيجد لذة الطاعة من يعصي؟ قال: (ولا من هم ما أي بالمعصية -)(١).

يقول الإمام ابن القيم هي: (ومنها أنه يحرم - أي العاصي - حلاوة الطاعة ، فإذا فعلها لم يجد أثرها في قلبه من الحلاوة والقوة ومزيد الإيمان والعقل والرغبة في الآخرة ، فإن الطاعة تثمر هذه الثمرات ولابد)(٢).

وعلينا أن نكثر من ذكر الله ﴿ وقراءة القرآن مع تدبر معانيه في كل وقت وحين ، لأن بذكره ﴿ تنشرح الصدور وتحيا النفوس وتذاب القسوة عن القلوب ، قال تعالى : ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَعِنَّ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ أَلَا بِذِكْرِ ٱللَّهِ أَلُوبُهُم بِنِهُ أَلْقُلُوبُ ﴾ [الرعد: ٢٨].

قال الشيخ السعدي (حقيق بها وحري أن لا تطمئن لشيء سوى ذكره-سبحانه-، فإنه لا شيء ألذ للقلوب ولا أشهى ولا أحلى من محبة خالقها والأنس به ومعرفته، وعلى قدر معرفتها بالله ومحبتها له، يكون ذكرها له، هذا على القول بأن ذكر الله، ذكر العبد لربه، من تسبيح، وتهليل، وتكبير وغير ذلك) (٣).

<sup>(</sup>١) صيد الخاطر (ص٦٦).

<sup>(</sup>٢) طريق الهجرتين (ص٤١١).

<sup>(</sup>٣) تفسير السعدي (ص ٤١٧).

الأسباب المعينات (٢٢٥)

فهذه - أيها الأحباب - أهم الأسباب التي علينا أن نسعى دائما في تحقيقها والصبر عليها إذا أردنا التلذذ بالطاعات وتذوق طعم العبادات التي أمرنا بها رب الأرض والسموات.

فنسأل الله الكريم رب العرش العظيم أن يوفقنا وإياكم لما يحبه ويرضاه وأن لا يحرمنا اللذات عند إتياننا بالطاعات وحرصنا على الخيرات فهو سبحانه قريب مجيب سميع الدعوات.

وحلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

( 44 )

أيهما تريد أيها المسلم ؟

# أيهما تريد أيها المسلم ؟

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

## أما بعد:

إِنْ كُلِ مَخْلُوق - أَيْهَا الأَحْبَةُ الأَفَاضِل - مَهُمَا طَالَ عَمْرُهُ وَامَتَدُ أَجِلُهُ ، المُوتُ نَازِل بِسَاحِتَهُ ، والفَنَاءُ لاحق به في أي مكان كان ولو تحصن وبذل المُوتُ نازل بِسَاحِتَهُ ، والفَنَاءُ لاحق به في أي مكان كان ولو تحصن وبذل الجهد للفرار منه! ، قال تعالى : ﴿ أَيُنَمَاتَكُونُوا يُدُرِكُكُمُ ٱلْمَوْتُ وَلَوَكُنُمُ فِي بُرُوجٍ النَّاءَ : ٧٨]

قال الإمام الطبري الله : (فإن الموت بإزائكم أين كنتم وواصل إلى أنفسكم حيث كنتم ، ولو تحصنتم منه بالحصون المنيعة)(١).

فالموت - أيها الكرام - لا يخشى أحدًا ولا يُبقى على أحد، ولا يُفرق بين

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري (٥/ ١٧٢).

أحد، لا يعرف صديقا، ولا يميز بين كبير ولا صغير، ولا صحيح ولا سقيم، فهو نازل بهم كلهم، ولو طال بهم المدى وعمَّروا سنينا.

قال ابن الجوزي (يجب على من لا يدري متى يبغته الموت أن يكون مستعدًا ، ولا يغتر بالشباب والصحة ، فإن أقل من يموت الأشياخ ، وأكثر من يموت الشبان)(١).

فلا مرد للموت الواقع من دافع ، و لا ينفع في تأخيره شافع ، يحاول الإنسان أن يبتعد عنه ويهرب منه! ، لكنه لا محالة ملاقيه ولكأسه ساقيه ، قال تعالى : ﴿ قُلَ إِنَّ ٱلْمَوْتَ ٱلَّذِى تَفِرُّونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلَاقِيكُمْ مُلَاقِيكُمْ مَا اللهِ عَلَى اللهِ المُعَادِينَ مَنْهُ فَإِنَّهُ مُلَاقِيكُمْ مَا اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُعَلَى اللهُ عَلَى الل

أيها الأحبة ، لقد شاء الباري الله لحكمة منه أن لا يجعل للعبد مهما كان! قدرة ولا علما كيف يختم له ، وإن كانت أوقاته يقضيها في الصالحات أو يضيعها في المحرمات ، فعن سهل بن سعد الساعدي الله أن النبي قال : (إن الْعَبْدَ لَيَعْمَلُ فِيمَا يَرَى الناس عَمَلَ أَهْلِ الْجَنَّةِ وَإِنَّهُ لَمِنْ أَهْلِ النَّارِ ، وَيَعْمَلُ فِيمَا يَرَى الناس عَمَلَ أَهْلِ النَّارِ وهو من أَهْلِ الْجَنَّةِ ، وَإِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِخَوَاتِيمِهَا)(٢).

قال ابن بطال ه : (في تغييب الله عن عباده خواتيم أعمالهم حكمة بالغة

<sup>(</sup>۱) صيد الخاطر (ص ٦٣).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦١٢٨) واللفظ له ، ومسلم (١١٢).

وتدبير لطيف، وذلك أنه لو علم أحد خاتمة عمله لدخل الإعجاب والكسل من علم أنه يختم له بالإيمان، ومن علم أنه يختم له بالكفر يزداد غيًا وطغيانًا وكفرًا فاستأثر الله تعالى بعلم ذلك ليكون العباد بين خوف ورجاء، فلا يعجب المطيع لله بعمله ولا ييأس العاصي من رحمته، ليقع الكل تحت الذل والخضوع لله والافتقار إليه)(۱).

لكن الموت عند نزوله بساحة الخلق لا يجدهم سواء ، وهذا من عدل الحكيم العليم الذي لا يظلم أحدا من خلقه .

فالقسم الأول: من تأتيه منيته وهو بعيد بفضل الله تعالى عن المنكرات مقبل على الطاعات مخلص في أعماله لرب البريات.

فعن أنس هه قال: قال رسول الله ه : (إذا أَرَادَ الله بِعَبْدِ خَيْرًا اسْتَعْمَلَهُ)، فعن أنس هه قال: قال رسول الله؟ قال: (يُوَفِّقُهُ لِعَمَلِ صَالِح قبل الْمَوْتِ)(٢).

قال الملاعلي قاري ؟ (أي حتى يموت على التوبة والعبادة ، فيكون له حسن الخاتمة) (٣) .

وعن حذيفة ه قال: أُسْنَدْتُ النبي ه إلى صدري فقال: (من قال:

<sup>(</sup>١) شرح صحيح البخاري (١٠ / ٢٠٣).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٢١٤٢) ، وصححه الشيخ الألباني ه.

<sup>(</sup>٢) مرقاة المفاتيح (٩/ ٤٧١).

لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهِ ابْتِغَاءَ وَجْهِ اللهِ خُتِمَ له بها دخل الْجَنَّةَ ، وَمَنْ صَامَ يَوْمًا ابْتِغَاءَ وَجْهِ اللهِ خُتِمَ له بها دخل الْجَنَّةَ ، وَمَنْ تَصَدَّقَ بِصَدَقَةٍ ابْتِغَاءَ وَجْهِ اللهِ خُتمَ له بها دخل الْجَنَّةَ)(۱).

فيوفقهم خالقهم سبحانه إلى نطق الشهادتين قبل موتهم ، ومن ختم لهم بذلك كان نصيبهم الجنان بإذن الرحمن ، فعن معاذ بن جبل الله قال : قال رسول الله الله دخل الْجَنَّة) (٢) .

ويجمع الله ﷺ في قلوبهم بين الرجاء في عفوه ومغفرته سبحانه ، وبين والخوف أن يعذبهم ﷺ على ما قدمت أيديهم من الذنوب والمعاصى .

فعن أنس هه قال: دخل رسول الله ه على شاب وهو في سياق الموت فقال: (كيف تجدك؟)، فقال: أرجو الله يا رسول الله وأخاف ذنوبي، فقال رسول الله هذا الموطن، إلا أعطاه الله ما يرجو وأمَّنه مما يخاف)(").

وأما القسم الثاني من الناس: فهم الذين غرتهم الحياة الفانية فألهتم عن ذكر الله الله بيز خرفها الزائل، فنسوا الحساب يوم يقفون بين يدي الله شديد العقاب، فتركوا الواجبات وتعدوا على المحرمات، وجاهروا

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد (٥ / ٣٩١) وصححه العلامة الألباني الله في صحيح الترغيب والترهيب (٩٨٥).

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود (٣١١٦) وصححه الشيخ الألباني هه.

بالمنكرات وانتهكوا الحرمات ، فجاءهم الموت وهم في غفلة قبل التوبة ، فساءت والعياذ بالله خاتمتهم .

قال عبد الحق الاشبيلي هي (ت٨١٥ هـ): (وَاعْلَم أَن سوء الخاتمة أعاذنا الله منْها لا يكون لمن استقام ظَاهره وَصلح بَاطِنه ، وَإِنَّمَا يكون ذَلِك لمن كان له فساد فِي الْعقل وإصرار على الكبائر ، وإقدام على العظائم فربما غلب ذلك عليه حتى ينزل به الموت قبل التوبة ويثب عليه قبل الإنابة ويأخذه قبل إصلاح الطوية ، فيصطلمه الشيطان عند تلك الصدمة ويختطفه عند تلك الدهشة ، والعياذ بالله)(۱).

وقال الإمام ابن رجب (خاتمة السوء تكون بسبب دسيسة باطنة للعبد لا يطلع عليها الناس ، إما من جهة عمل سيء ونحو ذلك ، فتلك الخصلة الخفية توجب سوء الخاتمة عند الموت)(٢).

فخذلتهم الذنوب والمعاصي والشهوات عندما جاءهم ملك الموت المرسل من رب الأرض والسماوات ، وحلت بهم المنيَّات .

قال الإمام ابن كثير الله عند الذنوب والمعاصي والشهوات تخذل صاحبها عند الموت مع خذلان الشيطان له فيجتمع عليه الخذلان مع ضعف

<sup>(</sup>١) العاقبة في ذكر الموت (ص ١٨٠).

<sup>(</sup>Y) جامع العلوم والحكم (ص ٥٧).

الإيمان فيقع في سوء الخاتمة ، قال الله تعالى : ﴿ وَكَانَ ٱلشَّيْطَانُ لِلْإِنسَانِ خَذُولًا ﴾ [ الفرقان : ٢٩] (١) .

قال الشيخ السعدي ﴿ وَكَانَ الشّيطَانُ لِلْإِنسَانِ حَذُولًا ﴾ : ويزين له الباطل ويقبح له الحق ويعده الأماني ثم يتخلى عنه ويتبرأ منه ، كما قال لجميع أتباعه حين قضي الأمر وفرغ الله من حساب الخلق ﴿ وَقَالَ الشّيطَنُ لَحَمِيع أَتباعه حين قضي الأمر وفرغ الله من حساب الخلق ﴿ وَقَالَ الشّيطَنُ لَمّا قَضِى الْأَمْرُ إِنَّ اللّهَ وَعَدَكُمُ مَّ وَعَدَ الْحَقِّ وَوَعَدَتُكُم فَا فَلْمَتُ اللّهَ وَعَدَكُم مِن سُلُطُنِ إِلّا أَن دَعُونُكُم فَاستَجَبْتُم لِي فَلا تَلُومُونِ وَلُومُوا أَنفُسَكُم مِن سُلُطَنِ إِلّا أَن دَعُونُكُم فَاستَجَبْتُم لِي فَلا تَلُومُونِ وَلُومُوا أَنفُسَكُم مِن سُلُطَنِ إِلّا أَن دَعُونُكُم فَاسْتَجَبْتُم لِي فَلا تَلُومُونِ وَلُومُوا أَنفُسَكُم مَن سُلُطَنِ إِلّا أَن دَعُونُكُم فَاسْتَجَبْتُم لِي فَلا تَلُومُونِ وَلُومُوا أَنفُسَكُم مَن اللّه المَوفِق وَلُومُوا أَنفُسَكُم مَن الله المَوفق (٢٠) وليعاد من ولايته فيها سعادته ، والله الموفق) (٢٠) .

فعلينا أيها الكرام بعد أن عرفنا أن الناس ليسوا سواء عند نزول المنية بهم، أن نسأل الله في كل وقت وحين أن يختم لنا بالأعمال الصالحة التي تنفعنا بإذنه سبحانه يوم نلقاه ، ولنبذل الأسباب المعينة على ذلك من فعل الطاعات والتزود من الخيرات ، وإصلاح الباطن والظاهر ، والتوبة والغفران قبل فوات الأوان ، لأن الروح إذا بلغت الحلقوم فلا تنفع عندئذ توبة ولا

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ( ٩/ ١٦٣ ) .

<sup>(</sup>۲) تفسير السعدي (ص ٥٨٢).

تجزي أوبة ، قال ﷺ : (إِنَّ الله يَقْبَلُ تَوْبَةَ الْعَبْدِ ما لم يُغَرْغِرْ)(١) .

قال المبار كفوري ، : (أي ما لم تبلغ الروح إلى الحلقوم ، يعني : ما لم يتيقن بالموت ، فإن التوبة بعد التيقن بالموت لم يعتد بها)(٢) .

ولنتذكر الموت وسكرته والقبر وضمته ولنتيقن بأن الدنيا مهما عظمت فهي حقيرة ومهما طالت فهي قصيرة .

وصدق الإمام ابن القيم هإذ قال في وصيته: (اشتر نفسك اليوم فإن السوق قائمة ، والثمن موجود والبضائع رخيصة ، وسيأتي على تلك السوق والبضائع يوم لا تصل فيها إلى قليل ولا كثير ﴿ ذَلِكَ يَوْمُ ٱلنَّعَ ابْنَ ﴾ [التعابن: ٩] ، ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ ٱلظَّ الِمُ عَلَى يَدَيْهِ ﴾ [الفرقان: ٢٧]) (٣) .

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يوفقنا وإياكم أيها الكرام لحسن الختام، فهو سبحانه العزيز القادر العلام.

وحلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### 

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٣٥٣٧)من حديث عبد الله بن عمر ١٨ وصححه الشيخ الألباني.

<sup>(</sup>۲) تحفة الأحوذي (۹/ ۳۲۵).

<sup>(</sup>٣) الفوائد (ص ٤٩).

( \* · )

لماذا الكسل عند العمل بالسنة؟! والاجتهاد عند العمل بالبدعة؟!

# لماذا الكسل عند العمل بالسنة؟! والاجتهاد عند العمل بالبدعة؟!

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

### أما بعد:

إن المتأمل في حال كثير من المسلمين اليوم - إلا من رحم الله - أيها الأحبة يجد منهم التهاون والتكاسل في تطبيق السنة ونشرها بين الناس بل قد يكون ذلك حتى فيما هو واجب عليهم ، لكن ومع هذا وللأسف نرى منهم تحمسا شديدا في العمل بالبدع والحرص على الإتيان بها! ولا حول ولا قوة إلا بالله .

ألم يدرك هؤلاء! أن من عواقب البدع والمحدثات هجر وإماتة السنن بين الناس .

قال عبد الله بن عباس ، (ما يأتي على الناس عام إلا أحدثوا فيه بدعة وأماتوا سنة ، حتى تحيا البدع وتموت السنن)(١).

<sup>(</sup>١) اعتقاد أهل السنة للالكائي (١/ ٩٢).

الماذا الكسل ؟ إ

ألم يعلموا! أن صنيعهم هذا هو أحب إلى إبليس اللعين من معصية رب العالمين .

قال سفيان الثوري الله : (البدعة أحب إلى الشيطان من المعصية ، المعصية يتاب منها والبدعة لا يتاب منها)(١).

فالشيطان الرجيم - أيها الكرام - يسعى بكل الطرق وشتى الوسائل لإبعاد الخلق عن الطريق المستقيم ، وذلك إما بتزهيدهم في السنن والطاعات ، أو بتزيين البدع لهم والمنكرات ، فهو لا يبالي بأيهما فاز وظفر ، لأن المهم عنده هو إبعاد الناس عن الدين القويم وعصيانهم لربهم العظيم .

قال ابن القيم ، (قال بعض السلف : ما أمر الله تعالى بأمر إلا وللشيطان فيه نزغتان : إما إلى تفريط وتقصير ، وإما إلى مجاوزة وغلو ، ولا يبالي بأيهما ظفر)(٢).

ألم يعوا !أن بدعهم مردودة عليهم وأن ديننا الحنيف منها براء ، قال رسول الله ﷺ: (من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد)(٣).

قال الإمام ابن رجب على : (فكل من أحدث شيئا ونسبه إلى الدين ، ولم

<sup>(</sup>١) شرح السنة للبغوي (١/٢١٦).

<sup>(</sup>٢) إغاثة اللهفان (١١٦/١).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري ( ٢٦٩٧) ومسلم ( ١٧١٨) من حديث عائشة 🧠 ..

یکن له أصل من الدین یرجع إلیه ، فالدین بريء منه) دن الدین یرجع الله ، فالدین بریء منه (1)

وأن كلها انحراف وضلال وإن استحسنوها وقبلها منهم بعض الجهلة من الناس! .

قال عبد الله بن عمر ﷺ : (كل بدعة ضلالة وإن رآها الناس حسنة)(٢) .

إن المحدثين في الدين أيها الكرام يظنون أن حبهم الشديد للبدع واجتهادهم والحرص عليها هو الذي يقربهم من الله ، وأنساهم الشيطان اللعين أن ذلك في الحقيقة ما يزيدهم إلا بعدا عن الباري ، قال سبحانه : ﴿ كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمُ فَرِحُونَ ﴾ [الروم: ٣٢] .

قال الإمام الطبري في: (أي: (كل طائفة و فرقة من هؤلاء الذين فارقوا دينهم الحق فأحدثوا البدع التي أحدثوا ﴿ بِمَا لَدَيْمٍمُ فَرِحُونَ ﴾ يقول: بما هم به متمسكون من المذهب فرحون مسرورون يحسبون أن الصواب معهم دون غيرهم) (٣).

قال أيوب السختياني الله عنه ازداد صاحب بدعة اجتهادا إلا ازداد من الله بعدا)(٤).

<sup>(1)</sup> جامع العلوم و الحكم (1/ 174).

<sup>(</sup>٢) الإبانة لابن بطة (١/ ٣٣٩).

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبرى (٢١/ ٤٣).

<sup>(</sup>٤) حلية الأولياء لأبي نعيم (٣/٩).

لماذا الكسل ؟ إ

فيا من ابتليت بالعمل بالمحدثات ودعوة الناس إلى البدع والخرافات اعلم أنك تزعم بفعلك هذا الشنيع أن ديننا العظيم لم يُكمِّله ربنا العزيز الحكيم! وأن نبينا الكريم لم يؤدي كل الرسالة! ولم يبلغ كل الأمانة! فاحتاج الناس لإحداثك ومنكراتك! حتى يكتمل الدين!.

قال إمام دار الهجرة مالك (من ابتدع في الإسلام بدعة يراها حسنة ؛ فقد زعم أن محمدًا ﴿ الْيَوْمَ الْكُملَتُ فقد زعم أن محمدًا ﴿ الْيَوْمَ الْكُملَتُ لَكُمُ الله يقول : ﴿ الْيَوْمَ الْكُملَتُ لَكُمُ وَيَنَا كُمُ وَيَنَا كُمُ وَيَنَا كُمُ وَيَنَا كُمُ وَيَنَا كُمُ وَيَنَا كُمُ الله يقول : ﴿ الله وَمَا لَم لَكُمُ وَيَنَا كُمُ وَيَنَا كُمُ الله وَمِنْذُ دينا ؛ فلا يكون اليوم دينا)(١).

قال الإمام الشوكاني (فإذا كان الله قد أكمل دينه قبل أن يقبض نبيه فما هذا الرأي الذي أحدثه أهله بعد أن أكمل الله دينه؟!إن كان من الدين في اعتقادهم ؛ فهو لم يكمل عندهم إلا برأيهم! وهذا فيه رد للقرآن! وإن لم يكن من الدين ؛ فأي فائدة في الاشتغال بما ليس من الدين ؟!.

وهذه حجة قاهرة ، ودليل عظيم ، لا يمكن لصاحب الرأي أن يدفعه بدافع أبدا ، فاجعل هذه الآية الشريفة أول ما تصك به وجوه أهل الرأي ، وترغم به آنافهم ، وتدحض به حججهم)(٢).

<sup>(</sup>١) الاعتصام للشاطبي (١/ ٢٤).

<sup>(</sup>٢) القول المفيد في أدلة الاجتهاد و التقليد (ص٣٨).

إن الذي يجب علينا أيها الأفاضل أن نعرض كل عمل رأيناه أو سمعنا به على السنة الصحيحة الثابتة عن المصطفى ، فما وافقها أخذناه وما خالفها طرحناه ، ولنحذر أشد الحذر من أن ندع للشيطان مدخلا يُلبس به علينا ، فيجعلنا نغتر ونتأثر بشدة تمسك أهل الأهواء ببدعهم! بحجة أنهم أهل خير وصلاح ، فالعبرة كل العبرة والشرف كل الشرف والصلاح كل الصلاح والخير كل الخير بالتمسك بالسنة والعمل بها ودعوة الناس إليها في كل وقت وحين .

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية . (قال الأئمة: لو رأيتم الرجل يطير في الهواء أو يمشى على الماء فلا تغتروا به حتى تنظروا وقوفه عند الأمر والنهي ، ولهذا يوجد كثير من الناس يطير في الهواء وتكون الشياطين هي التي تحمله)!(١).

إن سلفنا الصالح هم علموا أن بعض الناس قد يلبس عليهم الشيطان فيغتروا بالبدع عندما يروا أصحابها مجتهدين فيها متمسكين بها ، فحذروا من ذلك ونصحوا الناس وبينوا لهم أن العمل القليل في السنة خير من العمل الكثير في البدعة ، وأن خير الأعمال ما وافق السنة .

فيقول عبد الله بن مسعود هه : (الاقتصاد في السنة خير من الاجتهاد في بدعة)(٢).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱/ ۸۳).

<sup>(</sup>۲) السنة للمروزي (ص۳۰).

لماذا الكسل ؟ إ

ويقول أبي بن كعب ها : (إن اقتصادا في سبيل وسنة خير من اجتهاد في خلاف سبيل وسنة فانظروا أن يكون عملكم إن كان اجتهادا أو اقتصادا أن يكون ذلك على منهاج الأنبياء وسنتهم)(١).

ويقول شيخ الإسلام ابن تيمية (ومما ينبغي أن يعرف أن الله ليس رضاه أو محبته في مجرد عذاب النفس وحملها على المشاق حتى يكون العمل كل ما كان أشق كان أفضل كما يحسب كثير من الجهال أن الأجر على قدر المشقة في كل شيء ، لا ولكن الأجر على قدر منفعة العمل ومصلحته وفائدته وعلى قدر طاعة أمر الله ورسوله ، فأي العملين كان أحسن وصاحبه أطوع وأتبع كان أفضل فإن الأعمال لا تتفاضل بالكثرة ، وإنما تتفاضل بما يحصل في القلوب حال العمل) (٢).

فعلينا - يا أيها الأفاضل - أن نبين للناس الدين الصافي ونحثهم على التمسك بالسنن والاجتهاد عند العمل بها ، وأن نبين لهم أنهم لابد عليهم أن يرجعوا في أمور دينهم إلى أهل الحق والإتباع ، فإن في ذلك النجاح والفلاح ، وأن نحذرهم من شرور البدع وننفرهم منها ومن القرب من أهل الشر والابتداع فإن مجالستهم والأخذ عنهم معصية للرحمن وعاقبة ذلك

<sup>(</sup>١) اعتقاد أهل السنة للالكائي (١/ ٥٤).

<sup>(</sup>Y) مجموع الفتاوى (٥٦/ ٢٨١).

الخسران والحرمان.

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن ينشر السنة بين المسلمين ويرفع رايتها ويعز في كل مكان وزمان أهلها وأن يخمد البدع بينهم وينكس رايتها ويهدي أهلها ، فإنه سبحانه قدير وبالإجابة جدير .

وحلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

(T1)

تحذير المسلمين من الظن السيء بالآخرين!

# تحذير المسلمين من الظن السيء بالأخرين!

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

### أما بعد:

إن وسائل وطرق الشيطان اللعين للإفساد بين المسلمين وتفريق شملهم كثيرة ، ومن أهم ما يلجأ إليه ويعتمد عليه في نشر العداوة والبغضاء وقطع أواصل المحبة بينهم والإخاء ، وهو أن يجعل بعضهم يتهم بعضا بلا بينة ولا برهان ، وذلك بأن يقذف بينهم أكذب الحديث ، الذي هو مجرد توهم وخيال لا حقيقة له في واقع الحال .

قال الإمام ابن كثير ؟ (هو التهمة والتخون للأهل والأقارب والناس في غير محله)(١).

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير (٤/ ٢١٣).

تحذيرالمسلمين كالمحال

قال الشيخ السعدي في: (نهى الله في عن كثير من الظن السيء بالمؤمنين، حيث قال: ﴿ إِنَ بَعْضَ الظّنِ إِنْمُ ﴾ وذلك كالظن الخالي من الحقيقة والقرينة وكظن السوء الذي يقترن به كثير من الأقوال والأفعال المحرمة ، فإن بقاء ظن السوء بالقلب ، لا يقتصر صاحبه على مجرد ذلك ، بل لا يزال به حتى يقول ما لا ينبغي ويفعل ما لا ينبغي ، وفي ذلك أيضًا إساءة الظن بالمسلم وبغضه وعداوته المأمور بخلافها منه)(١).

قال الشيخ ابن عثيمين في: (وليس كل الظن إثما ، فالظن المبني على قرائن تكاد تكون كاليقين لا بأس به ، وأما الظن الذي بمجرد الوهم فإن ذلك لا يجوز ، فلو فرضنا أن رجلا رأى مع رجل آخر امرأة ، والرجل هذا ظاهره العدالة ، فإنه لا يحل له أن يتهمه بأن هذه المرأة أجنبية منه ، لأن هذا من الظن الذي يأثم به الإنسان .

أما إذا كان لهذا الظن سبب شرعي فإنه لا بأس به ولا حرج على الإنسان أن يظنه ، والعلماء قالوا: يحرم ظن السوء بمسلم ظاهره العدالة) (٢).

وحذرنا منه كذلك نبينا ، حيث قال : (إِيَّاكُمْ وَالظَّنَّ ، فإن الظَّنَّ أَكْذَبُ الحديث ... )(٣) .

<sup>(</sup>۱) تفسير السعدي (ص ۸۰۱).

<sup>(</sup>۲) فتاوى إسلامية (٤/ ٥٣٧).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٤٨٤٩) ومسلم (٣٥٦٣) واللفظ له ، من حديث أبي هريرة 🖀 .

قال القرطبي الله الظن هنا وهو التهمة ومحل التحذير والنهي إنما هو تهمة التي لا سبب لها يوجبها ، كمن يُتَّهم بالفاحشة أو بشرب الخمر ولم يظهر عليه ما يقتضي ذلك)(١).

قال الصنعاني (المراد بقوله ): (إياكم والظنّ) سوء الظنّ به تعالى ، وبكلِّ من ظاهره العدالة من المسلمين وقوله: (فإن الظن أكذب الحديث) سماه حديثًا ؛ لأنّه حديث النفس ، وإنما كان الظنُّ أكذب الحديث ؛ لأنّ الكذب مخالفة الواقع من غير استناد إلى أمارة ، وقبحه ظاهر لا يحتاج إلى إظهاره . وأما الظن فيزعم صاحبه أنه استند إلى شيء ، فيخفى على السامع كونه كاذبًا بحسب الغالب ، فكان أكذب الحديث) (١) .

إن لسوء الظن أيها الأحبة الكرام عواقب وخيمة وأخطار جسيمة تظهر على الظواهر بعد أن امتلأت به السرائر والبواطن ، فبسببه تقطعت صلة الأرحام وانتشرت العداوة والبغضاء بين الأهل والأقرباء! وبسببه كذلك تفرقت الأسر وتشتت الأبناء بعد أن كانوا يعيشون في محبة وإخاء! و انتشرت شائعات واتهمت نيات! وكم بسببه انتشر بين المسلمين التحاسد والشحناء بعد أن كانوا في ألفة وإخاء.

قال المهلب ه : (التباغض والتحاسد أصلهما سوء الظن ، وذلك أن

<sup>(</sup>١) المفهم (٦/ ٣٤٥).

<sup>(</sup>٢) سبل السلام (٤/ ١٩٠).

تحذيرالمسلمين عديرالمسلمين

المباغض والمحاسد يتأول أفعال من يبغضه ويحسده على أسوأ التأويل)(١).

إن سوء الظن – أيها الأفاضل – يعاني من مرض فتاك في قلبه سيردي به إلى المهالك ويجعله يبوء بالخسران والحرمان إذا لم تتداركه رحمة المنان ويتخذ الأسباب الشرعية والأدوية الإيمانية التي بعون الوهاب يتخلص بها من هذا الداء العضال والمرض القتال ويوفق إلى الصواب ، ومن أهمها:

التوبة والاستغفار من رب العالمين في كل وقت وحين ، فالتوبة هي فرض على الأعيان ولا يستغني عنها إنسان وإن كان عالي الشأن .

قال القرطبي ه : (واتفقت الأمة على أن التوبة فرض على المؤمنين لقوله تعالى : ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللّهِ جَمِيعًا أَيُّهُ اللّهُ وَمُنُونَ لَعَلَّكُم تُقُلِحُونَ ﴾ لقوله تعالى : ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللّهِ جَمِيعًا أَيُّهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُم تُقُلِحُونَ ﴾ [النور: ٣١]) (٢) .

قال الشيخ ابن سعدي (فلا سبيل إلى الفلاح إلا بالتوبة ، وهي الرجوع مما يكرهه الله ، ظاهرا وباطنا ، إلى ما يحبه ظاهرا وباطنا ، ودل هذا ، أن كل مؤمن محتاج إلى التوبة ، لأن الله خاطب المؤمنين جميعا ، وفيه الحث على الإخلاص بالتوبة) (٣) .

<sup>(</sup>١) شرح صحيح البخاري لابن بطال (٩/ ٢٦١).

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي (٥/ ٩٠).

<sup>(</sup>٣) تفسير السعدي (ص ٥٦٧).

تطهير نفسه من كل الشوائب، وذلك بأن يكون قلبه تجاه إخوانه صافيًا من الحسد والغش والحقد وكل الأمراض التي تعصف به، وإذا وقع في نفسك سوء ظن تجاه الأهل والإخوان فلتعلم أن هذا من الشيطان الذي يريد أن يوقعك في عمل أهل العصيان ويبعدك عن طاعة الرحمن.

قال الغزالي ﴿ : (إذا وقع في قلبك ظن السوء فهو من وسوسة الشيطان يلقيه إليك فينبغي أن تكذبه فإنه أفسق الفساق وقد قال الله تعالى : ﴿ إِن جَاءَكُمُ فَاسِقُ الله يَبْكِ فَيَبَعُوا عَلَى مَا فَعَلَتُمُ نَدِمِينَ ﴾ [الحجرات : ٦] ، فلا يجوز تصديق إبليس فإن كان هناك قرينة تدلّ على فساد واحتمل خلافه لم تجز إساءة الظن)(١).

أن لا يتسرع في الحكم على الآخرين ، بل لا بد عليه أن يحمل ما يسمعه ويراه منهم على المحمل الحسن ما لم يتبين خلاف ذلك بالقرائن القوية والشواهد البينة .

قال الفاروق عمر ، (لا يحل لامرئ مسلم سمع من أخيه كلمة أن يظنَّ بها سوءا ، وهو يجد لها في شيء من الخير مصدرا)(٢).

قال سعيد بن المسيب الله : (كتب إلى بعض إخواني من أصحاب رسول

<sup>(</sup>١) الأذكار للنووي (ص ٢٧٤).

<sup>(</sup>٢) التمهيد لابن عبد البر (١٨/ ٢٠).

تحذيرالمسلمين كالمسلمين

وقال الحارث المحاسبي ... (احم القلب عن سوء الظن بحسن التأويل)(۲).

وإذا رأى وتأكد أن هذه الأقوال والأفعال الصادرة من إخوانه مخالفة للشرع فعليه أن يؤدي ما يجب عليه تجاههم من النصح والبيان لا الهجر والقطعان ، ويراعي الحكمة والرفق في نصحه ، قال (الدين النصيحة (قيل لمن يا رسول الله؟ قال : (لله ولكتابه ولرسوله لأئمة المسلمين وعامتهم)(٣).

قال الإمام النووي على : (هذا حديث عظيم الشأن وعليه مدار الإسلام)(٤).

عليه دائما أن يهذب نفسه ويتهمها قبل الآخرين ، لأنها أمارة بالسوء ، وهي مركب الشيطان التي منها يدخل على الإنسان قال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَةُ اللَّهْوَءِ ﴾ [يوسف: ٥٣].

يقول الإمام الطبري على : (إن النفوس نفوس العباد تأمرهم بما تهواه ،

<sup>(</sup>١) شعب الإيمان للبيهقي (٦/ ٣٢٣).

<sup>(</sup>۲) رسالة المسترشدين ( ص۸۹).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٥٥) من حديث تميم الداري ١٠٠٠.

<sup>. (</sup> $^{1}$ ) الشرح على صحيح مسلم ( $^{1}$ ).

وإن كان هواها في غير ما فيه رضا الله)(١).

يقول الإمام ابن القيم ؟ (ليظنَّ - أي العبد - السوء بنفسه التي هي مأوى كلِّ سوء ، ومنبع كلِّ شرِّ ، المركبة على الجهل والظلم)(٢).

مصاحبة الأخيار والابتعاد عن الأشرار الذين ابتلوا بسوء الظن ،
 لأن الصحبة كالبيئة إما أن تكون نظيفة أو تكون ملوثة وهي مؤثرة في الإصلاح والإفساد .

قال المبار كفوري هه : (الصحبة مؤثرة في إصلاح الحال وإفساده)(١٠)

ويقول الإمام ابن حبان البستي . (الواجب على العاقل أن يجتنب أهل الريب لئلا يكون مريبًا ، فكما أن صحبة الأخيار تورث الخير كذلك صحبة الأشرار تورث الشر)(٤).

فهذه - أيها الأحباب - أهم الأسباب التي تعيننا بإذن رب الأرباب على التخلص من هذا المرض المشين والتغلب على إبليس اللعين بإذن أرحم الراحمين ، فعلينا أن نحرص عليها ونحث غيرنا على التمسك بها ونحذر أشد الحذر من أن نترك مدخلا للشيطان الذي يسعى جاهدا في أن يوقعنا في

<sup>(</sup>١) تفسير الطيري (١٣/١).

<sup>(</sup>۲) زاد المعاد (۳/ ۲۳۵).

<sup>(</sup>٣) تحفة الأحوذي (٧/ ٤٢).

<sup>(</sup>٤) روضة العقلاء (ص١٠٠).

تحذيرالمسلمين تحذيرالمسلمين

العصيان وغضب الرحمن فنبوء بالخسران والحرمان.

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يطهر قلوبنا جميعا من سوء الظن ومن كل الأمراض التي تفسده وتعصف به ، فهو سبحانه رب القلوب وعلام الغيوب .

وحلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

(TT)أوقات المسلمين إلى أين ... ؟!

## أوقات المسلمين إلى أين ... ؟١

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

#### أما بعد:

إن مما ابتلي به كثير من المسلمين اليوم أيها الأحبة الكرام هو عدم المبالاة في أين تنفق الأوقات! وأين تُنفق الساعات واللحظات! هل تعمر بالخير وطاعة الرحمن؟ أو تصرف في اتباع الهوى وطاعة الشيطان؟!!.

فنرى بعضهم مضيعا لوقته بين وسائل الاتصال الحديثة كشبكات التواصل – التويتر! والفيسبوك! والرسائل عبر الجوالات! وغيرها من وسائل الاتصال! – التي وللأسف لم يستغلها الكثير من شباب المسلمين سواء من الإناث أو من الذكور فيما ينفعهم! بل أصبحت داء عضالًا ومرضًا قتالًا، هدّمت أخلاق الكثير وأفسدت قيمهم وتربيتهم الإسلامية! فشغلتهم عن ذكر الله الله وعن الصلاة وغير ذلك من الواجبات، إلى درجة أنهم أصبحوا من شدة التعلق بها يصعب عليهم مفارقتها لا في حلهم ولا في ترحالهم!!!

فبدل أن يستغلوها فيما ينفعهم وفي نشر الخير بين المسلمين! أصبحت

أوقات المسلمين المسلمين

هذه الوسائل مصدر كل شقاء وسبب كل بلاء عند الكثير منهم!! ، والله المستعان.

والبعض الآخر وخاصة من الشباب غرقوا في ملذات أخرى ، وصرفتهم الشهوات عن طاعة رب البريات ، فأوقعتهم في المنكرات والمحرمات ، ومن هذه الملهيات داء هذا العصر ، ألا وهو كرة القدم (۱) التي بدل أن تكون سببًا في نشر الخير والتسامح ووسيلة مباحة للترفيه ، أصبحت تعج بالمنكرات ككشف العورات وإضاعة الصلوات وغير ذلك من الواجبات ، وصارت مصدرا للشحناء والبغضاء والتعصب الذي جرحتى إلى الاقتتال من أجل هذا الفريق أو ذاك! ويزداد الألم ويشتد الحزن والحسرة عندما نرى أن هذه الفرق التي يتعصب لها من بلاد الكفار! .

فالغيور على دينه والحريص على المسلمين يتساءل في نفسه ، ألهذه الدرجة وصل الحال بكثير من أبنائنا؟!أين عقيدة الولاء والبراء؟ هل ماتت! أين الحب في الله والبغض في الله؟! أمحي! من القلوب؟! .

إن الكثير من أبنائنا اليوم أصبحت تربيتهم على غير الكتاب والسنة ، وفهم سلف الأمة! وليس قدوتهم نبينا ، ولا سلفنا الصالح! ، وإنما صار تعلقهم باللاعبين والفنانين والممثلين وغير ذلك من الفسقة والمجرمين

<sup>(</sup>١) راجع في هذا الباب رسالة الشيخ مشهور بن حسن آل سلمان (كرة القدم بين المصالح و المفاسد الشرعية/ط. دار ابن حزم).

أعداء الدين! ، حيث اغتروا بمظاهرهم الكاذبة! فقلدوهم في كل شيء! حتى في ملبسهم ومظهرهم الخارجي! .

ويزداد العجب أنك إذا سألت شابًا من المسلمين عن اسم أحد العشرة المبشرين بالجنة لم يجيبك! بل حتى على أشهر غزوات النبي هوسيرته العطرة!

لكن مع هذا تجده على إطلاع تام! بسيرة اللاعب فلان! أو الفنان أو الممثلة أو الفنانة فلانة! بل حتى على أدق التفاصيل عنهم! ويفتخر بذلك ويعتز! انقلبت والله الموازين! أين شبابنا اليوم الذين أكثرهم ألهتهم اللذات والشهوات من الأغاني والألحان ، وغرتهم الأماني وسيطر عليهم الشيطان! من شباب الرعيل الأول الصالح الذين كان يضرب بهم المثل في الشجاعة وحب الجهاد في سبيل الله لنصرة هذا الدين ، وطاعة الرحمن ، ولا حول ولا قوة إلا بالله .

وتجد أيضًا في مقابل ذلك الكثير من نساء المسلمين-إلا من رحم الله-أوقاتهن ضائعة في المنتزهات أو الأسواق والمجمعات! أو الحفلات! أو مشاهدة المسلسلات! مع ما فيها من المنكرات! ، كترك الحشمة والحجاب الشرعي والاختلاط بين الرجال والنساء ، وتهديم القيم والأخلاق ومنع الفضيلة ونشر الرذيلة! مضيعين بذلك حق الله ﷺ عليهن ، الذي أمرهن أوقات المسلمين كالمسلمين

بفعل الطاعات ونهاهن عن ارتكاب الذنوب والمنكرات ، بل ضيعن حتى حق أزواجهن وأبنائهن من حسن الرعاية والقيام بشؤون بيوتهن! حتى أدى ذلك لتشتت الأسر وفساد الأبناء! وإنا لله وإنا إليه راجعون .

قال ابن الجوزي في : (رأيت عموم الخلائق يدفعون الزمان دفعًا عجيبًا ، إن طال الليل فبحديث لا ينفع ، أو بقراءة كتاب فيه غزاة وسمر ، وإن طال النهار فبالنوم ، وهم في أطراف النهار على دجلة أو في الأسواق ، فشبهتهم بالمتحدثين في سفينة وهي تجري بهم ، وما عندهم خبر ، ورأيت النادرين قد فهموا معنى الوجود ، فهم في تعبئة الزاد والتأهب للرحيل ، إلا أنهم يتفاوتون وسبب تفاوتهم قلة العلم وكثرته بما ينفق في بلد الإقامة ، فالمتيقظون منهم يتطلعون إلى الأخبار بالنافق هناك ، فيستكثرون منه فيزيد ربحهم ، والغافلون منهم يحملون ما اتفق ، وربما خرجوا لا مع خفير ، فكم ممن قد قطعت عليه الطريق فبقي مفلسًا ، فالله الله في مواسم العمر ، والبدار البدار قبل الفوات)(۱) .

إن الذي يحزن القلب ويدمي العين أيها الأفاضل ، أنك إذا أنكرت على بعض هؤلاء وذكرته أن وقتهم ما هو في الحقيقية إلا عمرهم الذي سيسألون عنه يوم القيامة ، وقلت لهم عليكم أن تستغلوه فيما ينفعكم في الدنيا والآخرة ، واحذروا من التسويف والاغترار بالصحة والعافية ، فإن الموت لا يفرق بين صحيح ولا بين سقيم ولا صغير ولا كبير ، وحذرتهم من اتباع هوى النفس (١) صيد الخاطر (ص٢٤).

والشيطان ، فإنهما سبب لهلاك كل إنسان! أخذتهم العزة بالإثم وردوا عليك وقالوا هذا تشدد! وعلينا أن نروح على أنفسنا ولا نضيق عليها! فماذا سنأخذ من هذه الدنيا! ، وغير ذلك من العبارات الرنانة التي زينها لهم الشيطان وقد يرددوا عبارة ساعة! وساعة! .

قال ابن القيم عن : (وقتُ الإنسان هو عمره في الحقيقة ، وهو مادة حياته الأبدية في النعيم المقيم ، ومادة معيشته الضنك في العذاب الأليم ، وهو يمر مر السحاب ، فمن كان وقته لله وبالله فهو حياته وعمره ، وغير ذلك ليس محسوبًا من حياته وإن عاش فيه عيش البهائم ، فإذا قطع وقته في الغفلة والسهو والأماني الباطلة ، كان خير ما قطعه به النوم والبطالة ، فموت هذا خير من حياته)(۱).

أيها الأحبة الكرام، نعم إن من سماحة الشريعة الغراء وكمالها أنها حثت الفرد على أن يتمتع بالمباحات، ويخفف عن نفسه من الضائقات، لكن بشرط أن لا يجره ذلك إلى ارتكاب المحرمات أو يشغله عن فعل الواجبات، قال تعالى: ﴿ وَٱبْتَغِ فِيمَا ءَاتَنك اللّهُ ٱلدَّار ٱلْأَخِرة ۗ وَلَا تَنسَ نَصِيبَك مِن الدُّنيَا ﴾ [القصص: ٧٧].

قال ابن كثير ه : (أي مما أباح الله فيها من المآكل والمشارب والملابس

<sup>(</sup>١) الجواب الكافي (ص١٠٩).

أوقات المسلمين

والمساكن والمناكح ، فإن لربك عليك حقًا ، ولنفسك عليك حقًا ، والأهلك عليك حقًا ، والأهلك عليك حقًا ، والأهلك عليك حقًا ولزَوْرك عليك حقًا ، فآت كل ذي حق حقه)(١).

قال ﷺ: (إن لربك عليك حقًا ولنفسك عليك حقًا ولأهلك عليك حقًا، فأعط كل ذي حق حقه)(٢).

قال الحافظ ابن حجر ( "وإن لنفسك عليك حقًّا" أي : تعطيها ما تحتاج إليه ضرورة البشرية مما أباحه الله للإنسان من الأكل والشرب والراحة التي يقوم بها بدنه ليكون أعون على عبادة ربه) (٣).

وقال الشيخ ابن عثيمين (وهذا من عدل الشريعة الإسلامية وكمالها، أن الله في له حق فيُعطى حقه في ، وكذلك للنفس حق فتعطى حقها ، وللأهل حق فيعطون حقوقهم ، وللزوار والضيوف حق فيعطون حقوقهم ، وللأهل حق فيعطون حقوقهم ، وللزوار والضيوف على وجه الراحة ، ويتعبد حتى يقوم الإنسان بجميع الحقوق التي عليه على وجه الراحة ، ويتعبد لله براحة لأن الإنسان إذا أثقل على نفسه وشدد عليها ملَّ وتعب ، وأضاع حقوقا كثيرة) (1) .

لكن العاقل - أيها الكرام - يعلم أن الله الله الله عنفلقه لأنه في حاجة له ،

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر (۳/ ٤٠٠).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٨٦٧)من حديث أبي جحيفة وهب بن عبد الله السوائي 🥮 .

**<sup>(</sup>٣)** فتح الباري **(٣/ ٣٨**).

<sup>(</sup>٤) شرح رياض الصالحين (٢/٢٣٦).

ولا خلقه كالبهائم يأكل ويشرب وينام! وإنما أوجده لغاية حميدة ، وهي عبادته سبحانه ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجُنَّ عبادته سبحانه ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجُنَّ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجُنَّ وَأَلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴿ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن رِّزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ﴿ مَا اللَّهُ هُو اللَّهُ هُو اللَّهُ اللَّهُ هُو اللَّهُ اللَّهُ هُو اللَّهُ اللَّهُ هُو اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

قال الإمام النووي الله و الإعراض عن حظوظ الدنيا بالزهادة فانها دار نفاد لا الاعتناء بما خلقوا له و الإعراض عن حظوظ الدنيا بالزهادة فإنها دار نفاد لا محل إخلاد ومركب عبور لا منزل حبور ومشروع انفصام لا موطن دوام فلهذا كان الأيقاظ من أهلها هم العباد وأعقل الناس فيها هم الزهاد)(١).

فلهذا نجد أن الكيس الفطن يتزود من دنياه لأخراه ويستغل أوقاته في الطاعات والتزود من الخيرات التي تنفعه يوم القيامة بإذن رب الأرض والسموات، ويجعل هذه الدنيا الفانية مطية ومعينا له على الآخرة الباقية، لأنه يعلم أن داره هذه ما هي إلا دار ممر وابتلاء، لا دار مستقر ورخاء!.

قال بشر بن الحارث ، وهو يبكي ، فقلت : (مررت برجل من العُبَّاد بالبصرة ، وهو يبكي ، فقلت : ما يُبكيك؟ فقال : أبكي على ما فرطت من عمري ، وعلى يوم مضى من أجلي لم يتبين فيه عملي)(٢) .

<sup>(</sup>١) رياض الصالحين (ص٣).

<sup>(</sup>٢) المجالسة وجواهر العلم للدينوري (١/ ٣٧).

أوقات المسلمين كالمسلمين

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يبارك لنا وللمسلمين في أوقاتنا وأعمارنا ، ويجعلنا ممن يستغلها فيما ينفعه في الدنيا والآخرة ، ويحفظنا من كل الشرور فهو سبحانه ولي ذلك والعزيز الغفور .

وحلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

( \*\* )

البيان لخطر المعازف والألحان

### البيان لخطر المعازف والألحان

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

#### أما بعد:

إن أعداء الدين اليوم من الكفار والمنافقين والمفسدين يسعون بكل الطرق لإفساد المسلمين ، فنراهم يبذلون وسعهم في نشر كل رذيلة وهدم كل فضيلة ، مستعينين على ذلك بأساليب متنوعة ، ومن ذلك وسائل الإعلام المرئية والمسموعة والمقروءة المنحرفة التي تسعى جاهدة لإفساد الشباب والفتيات بجميع أنواع الفتن والمغريات! فوضعوا عليها من تتلمذ على أيديهم من عباد الدينار والدرهم والشهوات ، فصورت هذه الوسائل الهدامة الباطل حقًا والمنكر خيرا! ، والتمسك بالدين غلوا وتشددا! ، والانحراف عن الهدي القويم تفتحا وحضارة! وكذبوا والله مهما حرفوا وبدلوا واغتر بهم ضعاف النفوس! .

ومن الوسائل التي رأوا كذلك أنها مؤثرة ومساعدة على إفساد المسلمين وخاصة منبع قوة هذه الأمة وسبب نهضتها وهم شبابها ، المعازف والألحان

التي هي منبع كل شر ومصدر كل شقاء وسبب كل بلاء حصل في هذه الأمة ، فما انتشرت الجرائم والمنكرات ، وشربت المسكرات وانتشرت بين الشباب المخدرات إلا بسببها! .

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية . (المعازف هي خمر النفوس ، تفعل بالنفوس أعظم مما تفعل حميا الكؤوس ، فإذا سكروا بالأصوات ، حل فيهم الشرك ومالوا إلى الفواحش وإلى الظلم ، فيشركون ويقتلون النفس التي حرم الله ويزنون ، وهذه الثلاثة موجودة كثيرًا في أهل سماع المعازف)(١).

إن الأغاني اليوم وللأسف تغلغلت في بيوت كثير من المسلمين! وافتتن بها الكثير فصارت مسيطرة على قلوبهم وعقولهم ، لا تفارقهم لا في حلهم ولا في ترحالهم! حتى صارت تؤثر على ضعاف النفوس أكثر من القرآن بل تجاوزت ذلك إلى درجة أن كثيرًا من الشباب والفتيات أصبحوا متعلقين بالفنانين والفنانات! لدرجة أن أحدهم يذرف الدمع إذا سمع المغني أو المغنية فلانة! ، . والعجب يشتد! والحيرة تكثر! عندما نرى ونسمع أن حب الغناء والتعلق به وصل حتى إلى الصغار والصغيرات! فالشيطان لم يترك أحدا إلا زين له هذه الملهيات! .

فعن عبد الله بن دينار هي قال: (مر ابن عمر هي بجارية صغيرة تغنى فقال:

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۰/ ۲۱۷).

( لو ترك الشيطان أحدًا ترك هذه!) $^{(1)}$ .

وهذا كله بسبب تفريط الآباء والأمهات! ، فأين الحرص اليوم على الأبناء والبنات ، لقد ترك الكثير منهم للذئاب المفترسة! تنهشهم وتجرهم إلى المحرمات! وتربيهم على التأثر بالفنانين والفنانات! والتعلق بالمطربين والمطربات! بدل الصالحين والصالحات! أين هم من حرص أسلافهم على فلذات أكبادهم! .

فهذا عمر بن عبد العزيز هي يكتب إلى مؤدب ولده: (ليكن أول ما يعتقدون من أدبك بغض الملاهي التي بِدؤها من الشيطان ، وعاقبتها سخط الرحمن في ، فإنه بلغني عن الثقات من حملة العلم أن حضور المعازف واستماع الأغاني واللهج بها ينبت النفاق في القلب ، كما ينبت الماء العشب)(٢).

أما أعراس الكثير من المسلمين اليوم - إلا من رحم الله- فأصبحت إضافة إلى ما تعج به من المحرمات كالاختلاط! نرى أصحابها يتنافسون على جلب المغنيين والمغنيات ، والراقصات! ، الذين يحيون الليل كله بالمنكرات! ، ويدفعون لهم أموالا طائلة من أجل إحياء هذه السهرات! ، ومن قصرت نفقاته وقلَّت أمواله على الإتيان بهؤلاء المفسدين والمفسدات! ، استعانوا بأشرطة المطربين والمطربات! التي قد يصل صداها إلى خارج

<sup>(</sup>١) رواه البيهقي في السنن الكبرى (١٠/ ٢٢٣).

<sup>(</sup>٢) تلبيس إبليس لابن الجوزي (ص ٢٨٩)

قاعات الاحتفلات ، ولا حول ولا قوة إلا بالله رب البريات .

في قلب عبد ليس يجتمعان تقييده بشرائع الإيان ما فيه من طرب ومن ألحان(١)

حب الكتاب وحب الحان الغنا ثقل الكتاب عليهم لما رأوا واللهو خف عليهم لما رأوا

قال الشيخ أحمد بن عيسى (وهو من مكائد الشيطان التي كاد بها من قل نصيبه من العلم والعقل والدين وصاد بها قلوب المبطلين والجاهلين سماع المكاء والتصدية والغناء بالآلات المحرمة هو الذي يصد القلوب عن القرآن ويجعلها عاكفة على الفسوق والعصيان ، فهو قرآن الشيطان والحجاب الكثيف عن الرحمن) (۱).

إن هذه المعازف والألحان قد جعلت اليوم الكثير من المسلمين يلهث

<sup>(</sup>١) النونية (٣٢٦).

<sup>(</sup>٢) شرح قصيدة ابن القيم (٢/ ٥٢١).

وراء المنكرات ، ويسارع في إرضاء النفس بالملذات والشهوات حتى أصبح من الشباب من هو متأثر بالكفار الأشقياء ومتشبه في المشي والكلام بالنساء! بعيد عن هدي خير الأنبياء ، وعن صفات الرجال الأتقياء ، ولا حول ولا قوة إلا بالله .

وهذا لا يستغرب !إذا عرفنا أن من مخلفات مزمار الشيطان! غرس النفاق في قلب الإنسان.

يقول عبد الله بن مسعود على : (الغناء ينبت النفاق في القلب)(١).

ألم يعلم هؤلاء المفسدين! ومن تأثر من ضعفاء النفس من المسلمين! أن الغناء محرم في وحي رب العالمين ، وسنة خير المرسلين ، يقول الله تعالى : ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُو ٱلْحَرِيثِ لِيُضِلُّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَيَتَخِذَهَا هُزُواً أُولَيْكِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ [لقان: ٦] .

قال ابن عباس ، (نزلت في الغناء وأشباهه) (٢) .

ويقول عبد الله بن مسعود ، (هو الغناء والذي لا إله إلا هو ، يرددها ثلاث مرات) (٣) .

<sup>(</sup>١) رواه البيهقي في شعب الإيهان (٢٧٨/٤) ، وصححه العلامة الألباني هي في تحريم آلات الطرب (ص١٠).

<sup>(</sup>٢) رواه البيهقي في السنن الكبرى (١٠/ ٢٢١) وصححه العلامة الألباني هي في تحريم آلات الطرب (ص١٤٣).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي شيبة في المصنف (٤٦٨/٤) والطبري في تفسيره (٢١/ ٦١)، وصححه العلامة الألباني هي في تحريم آلات الطرب ( ص١٤٣) .

يقول الشيخ السعدي ه : (﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ ﴾ من هو محروم مخذول (يشتري) أي : يختار ويرغب رغبة من يبذل الثمن في الشيء .

﴿ لَهُو الْمَحْدِيثِ ﴾ أي: الأحاديث الملهية للقلوب الصادة لها عن أجل مطلوب، فدخل في هذا كل كلام محرم وكل لغو وباطل، وهذيان من الأقوال المرغبة في الكفر والفسوق والعصيان ومن أقوال الرادين على الحق المجادلين بالباطل ليدحضوا به الحق ومن غيبة ونميمة، وكذب، وشتم، وسب، ومن غناء ومزامير شيطان، ومن الماجريات الملهية التي لا نفع فيها في دين ولا دنيا، فهذا الصنف من الناس يشتري لهو الحديث عن هدي الحديث ﴿ لِيُضِلُّ ﴾ الناس ﴿ لِيُضِلُّ عَن سَبِيلِ اللّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ أي: بعدما ضل هو في فعله أضل غيره، لأن الإضلال ناشئ عن الضلال، وإضلاله في هذا الحديث صده عن الحديث النافع والعمل النافع، والحق المبين، والصراط المستقيم، ولا يتم له هذا حتى يقدح في الهدى والحق الذي جاءت به آيات الله.

﴿ وَيَتَخِذَهَا هُرُوا ﴾ : يسخر بها وبمن جاء بها ، فإذا جمع بين مدح الباطل والترغيب فيه ، والقدح في الحق والاستهزاء به وبأهله ، أضل من لا علم عنده وخدعه بما يوحيه إليه من القول الذي لا يميزه ذلك الضال ، ولا يعرف حقيقته ، ﴿ أُولَئِكَ لَمُمْ عَذَابُ مُهُمِينٌ ﴾ : بما ضلوا وأضلوا ، واستهزؤوا بآيات الله ، وكذبوا الحق الواضح)(۱) .

<sup>(</sup>۱) تفسير السعدي (ص ٦٤٧).

أما السنة الصحيحة ، فعن أبي مالك أو أبي عامر الأشعري ﴿ أنه سمع النبي ﴿ يَقُول : (لَيَكُونَنَّ مِن أُمَّتِي أَقُوامٌ يَسْتَحِلُّونَ الْحِرَ (١) ، وَالْحَرِيرَ وَالْخَمْرَ وَالْخَمْرَ وَالْمَعَازِفَ ...) (٢) .

وعن عمران بن الحصين ﴿ أَن رسول الله ﴿ قال : (في هذه الْأُمَّة خَسْفٌ وَمَسْخٌ وَقَذْفٌ ، فقال رَجُلٌ من الْمُسْلَمِينَ : يا رسول الله ومتى ذاك؟ قال : (إذا ظَهَرَتْ الْقَيْنَاتُ (٣) ، وَالْمَعَازِفُ وَشُرَبَتْ الْخُمُورُ) (٤) .

قال الشيخ الفوزان - حفظه الله -: (والمعازف هي آلات اللهو بجميع أنواعها ، فذمهم النبي على استحلالها وقرن ذلك باستحلال الحروهي الفروج يعني استحلال الزنا وباستحلال الحرير والخمر وتوعدهم بالخسف والمسخ مما يدل على شناعة استباحة المعازف)(٥).

وقال أنس بن مالك ، قال رسول الله ؛ (صوتان ملعونان في الدنيا والآخرة: مزمار عند نعمة، ورنة عند مصيبة) (١٠٠٠).

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية هه : (فمذهب الأئمة الأربعة أن آلات

<sup>(</sup>١) أي الفرج - الزنا- . فتح الباري لابن حجر (١٠/٥٥) .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه (٥٢٦٨).

<sup>(</sup>٣) أي المغنيات. تحفة الأحوذي (١٩/٤)

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي (٢٢١٢) وصححه العلامة الألباني هي .

<sup>(</sup>٥) الجواهر من خطب المنابر (٢/ ٥٩٠).

<sup>(</sup>٦) رواه البزار في مسنده (١٤/ ٦٢)، وحسنه الشيخ الألباني الله السلسلة الصحيحة (٤٢٧).

اللهو كلها حرام)<sup>(۱)</sup>.

قال الإمام ابن القيم . (وإذا كان الزمر الذي هو أخف آلات اللهو حراما فكيف بما هو أشد منه ، كالعود والطنبور واليراع لمن شم رائحة العلم أن يتوقف في تحريم ذلك فأقل ما فيه : أنه من شعار الفساق وشاربي الخمور)(٢).

فعلى من ابتلي بسماع المعازف والألحان أن يتركها ويتوب من كل أنواع العصيان قبل فوات الأوان ، وأن ينشغل بما ينفعه وبتقوية الإيمان بالطاعات كالذكر وقراءة القرآن ، وعليه أن يسأل العفو والغفران من العزيز الرحمن فهو سبحانه الديان .

وعلى من نجاه الباري الله من فتنتها ، أن يسأله سبحانه الثبات على ذلك ، وليحذر أشد الحذر من مجالسة أهلها أو أن يستدرجه الشيطان لسماع شيء منها من باب التجربة! ، وعليه أن ينصح من رآه قد ابتلي بها ، وإذا خاف على نفسه أن يتأثر به وعلم أنه لا يؤثر عليه ، فليبتعد فإن السلامة لا يعدلها شيء ، وعليه مع هذا أن يدعوا الله الله الله المن ابتلي بها أن يهديه ويخلصه من فتنتها .

قال نافع مولى ابن عمر ها أن ابن عمر ها سمع صَوْتَ زَمَّارَةِ رَاعٍ فَوَضَعَ إِصْبِعِيهِ فِي أَذْنَيْهِ وَعَدَلَ رَاحِلَتَهُ عَنِ الطَّرِيقِ، وهو يقول: يا نافع أَتَسْمَعُ؟ فأقول:

بجموع الفتاوي (۱۱/ ۵۷٦).

<sup>(</sup>٢) إغاثة اللهفان (١/ ٢٢٨).

نعم، فيمضي حتى قلت: لا ، فَوَضَعَ يَدَيْهِ وأعاد رَاحِلَتَهُ إلى الطريق وقال: (رأيت رَسُولَ الله ﷺ وَسَمِعَ صَوْتَ زَمَّارَةِ رَاعٍ فَصَنَعَ مِثْلَ هذا)(١).

قال ابن الجوزي ، (إذا كان هذا فعلهم في حق صوت لا يخرج عن الاعتدال ، فكيف بغناء أهل الزمان وزمورهم؟!)(٢).

وقال ابن قدامة هن : (إذا دعي إلى وليمة فيها معصية كالخمر والزمر والعود ونحوه ، وأمكنه الإنكار وإزالة المنكر ، لزمه الحضور والإنكار ، لأنه يؤدي فرضين : إجابة أخيه المسلم وإزالة المنكر ، وإن لم يقدر على الإنكار لم يحضر ، وإن لم يقدر انصرف) (٣).

فالله أسأل بأسمائه والحسنى وصفاته العليا أن يبعد المسلمين والمسلمات عن المعازف والألحان وكل أنواع العصيان ، ويجعل قلوبهم متعلقة بالقرآن ، وكل ما يقوي الإيمان فهو سبحانه المنان .

وحلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### 

(١) رواه الإمام أحمد في المسند (٢/٨)، وصححه العلامة الألباني هي في تحريم آلات الطرب ( ص١١٦).

<sup>(</sup>٢) تلبيس إبليس (ص ٢٨٦).

<sup>(</sup>٣) المغنى (٧/ ٢١٤).

( 22 ) أيهما أشد عليك؟ إ

### أيهما أشد عليك؟١

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

#### أما بعد:

إن كثيرًا منا -أيها الأفاضل - إذا دخل فصل الصيف اشتكى من شدة حره وبذل الأسباب التي تقيه من كربه ، وذلك باستعمال الوسائل المعينة على ذلك ، والذهاب إلى الأماكن الباردة باذلا في ذلك الغالى والنفيس! .

وهذا - بإذن الله - لا محظور فيه ، إذا لم تخالطه المنكرات مثل الاختلاط وكشف العورات ، وإضاعة الواجبات كالصلوات ، فإن من سماحة الشريعة المباركة أنها شرعت للمسلم التمتع بالمباحات ، شريطة أن لا تكون وسيلة للمحرمات أو سببا في ترك الطاعات ، قال تعالى : ﴿ وَاُبْتَغِ فِيمَا ءَاتَـٰلك اللّهُ الدَّارُ الْأَخِرَةُ وَلَا تَنْسَ نَصِيبَك مِن الدُّارُ اللّهُ [القصص: ٧٧].

قال ابن كثير هي : (أي مما أباح الله فيها من المآكل والمشارب والملابس والمساكن والمناكح ، فإن لربك عليك حقًا ، ولنفسك عليك حقًا ، ولأهلك

عليك حقًا ولِزَوْرك عليك حقًا ، فآت كل ذي حق حقه)(١).

إن شدة حر الصيف وبرد الشتاء أيها الأفاضل هما نَفس من أنفاس النار كما أخبر بذلك نبينا ، حيث قال : (اشْتَكَتْ النَّارُ إلى رَبِّهَا ، فقالت : يا رَبِّ أَكَلَ بَعْضِي بَعْضًا ، فَأَذِنَ لها بِنَفَسَيْنِ ، نَفَس في الشِّتَاء وَنَفَس في الصَّيْفِ ، فَهُو أَشَدُّ ما تَجدُونَ من الْزَمْهَرير)(٢) .

قال الإمام ابن رجب في: (فالمحققون من العلماء على أن الله أنطقها بذلك نطقًا حقيقيًا ، كما ينطق الأيدي والأرجل والجلود يوم القيامة ، وكما أنطق الجبال وغيرها من الجمادات بالتسبيح والسلام على رسول الله في ، وغير ذلك مما يسمع نطقه في الدنيا)(٣).

ويقول الحافظ ابن حجر النفس المذكور ينشأ عنه أشد الحر في الصيف)(٤).

وقال الحافظ العيني الله : (فإن المراد منه جهنم وليس المراد نفس النار ، لأن جهنم فيها النار وفيها الزمهرير ، وهو البرد الشديد ، والضدان لا يجتمعان ، ولفظ جهنم يشملهما ، وعلى غير ذلك من أنواع العذاب أعاذنا

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر (۳/ ٤٠٠).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٥١٢)، ومسلم (٦١٧) واللفظ له، من حديث أبي هريرة 🕮 .

<sup>(</sup>٣) فتح الباري لابن رجب (٣/ ٧٠).

<sup>(</sup>٤) فتح الباري (٢/ ١٩).

الله من ذلك برحمته)(١).

لكن الكيس الفطن أيها الكرام هو الذي تحدثه نفسه ويتساءل إذا كان هذه الشدة في حر الدنيا الفانية! فكيف بشدة حر جهنم الباقية ؟! فيعتبر ويتعظ امتثالًا لقوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتُكُو النَّارَ الَّي تُورُونَ ﴿ اللَّهَ أَلْتُمُ أَلْتَارَ اللَّي تُورُونَ ﴿ اللَّهَ أَلْتُمُ أَلْتَارَ اللَّي تُورُونَ ﴿ اللَّهُ أَلْتُمُ أَلْتَارً اللَّي تُورُونَ ﴿ اللَّهُ أَلْتُمُ اللَّهُ أَلْتُمُ اللَّهُ وَمَتَكًا لِللَّمُ قُويِنَ ﴿ اللَّهُ فَي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَتَكًا لِللَّمُ قُويِنَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَ

قال الشيخ السعدي ه : ( عَنْ جَعَلْنَهَا تَذَكِرةً ) للعباد بنعمة ربهم وتذكرة بنار جهنم التي أعدها الله للعاصين وجعلها سوطا يسوق به عباده إلى دار النعيم . ( وَمَتَعًا لِلْمُقُويِنَ ) ، أي : المنتفعين أو المسافرين ، وخص الله المسافرين لأن نفع المسافر أعظم من غيره ، ولعل السبب في ذلك لأن الدنيا كلها دار سفر ، والعبد من حين ولد ، فهو مسافر إلى ربه ، فهذه النار جعلها الله متاعا للمسافرين في هذه الدار ، وتذكرة لهم بدار القرار ، فلما بين من نعمه ما يوجب الثناء عليه من عباده ، وشكره وعبادته ، أمر بتسبيحه وتعظيمه ، فقال : وضرب الثناء عليه من عباده ، وشكره وعبادته ، أمر بتسبيحه وتعظيمه ، فقال : كثير الإحسان والخيرات ، واحمده بقلبك ، ولسانك ، وجوارحك ، لأنه أهل كثير الإحسان والمستحق لأن يشكر فلا يكفر ، ويذكر فلا ينسى ، ويطاع فلا

<sup>(</sup>١) عمدة القاري (١٥/ ١٦٤).

بعصی (۱)

وقال الشيخ الشنقيطي ه : (أي نذكر الناس بها في دار الدنيا إذا أحسوا شدة حرارتها ، نار الآخرة التي هي أشد منها حرًا لينزجروا عن الأعمال المقتضية لدخول النار)(٢).

فإذا زينت له نفسه المعصية! تذكر دائما نار الآخرة الحامية! التي هي أضعاف نار الدنيا الفانية ، قال (نَارُكُمْ جُزْءٌ من سَبْعِينَ جُزْءًا من نَارِ جَهَنَّمَ) ، فقيل يا رسول الله إن كانت لكافية ، قال : (فُضِّلَتْ عَلَيْهِنَّ بِتِسْعَة وَسِتِّينَ جُزْءًا، كُلُّهُنَّ مِثْلُ حَرِّهَا)(٣) .

قال الغزالي (نار الدنيا لا تناسب نار جهنم ، ولكن لما كان أشد عذاب في الدنيا عذاب هذه النار عرف عذاب جهنم بها ، وهيهات لو وجد أهل الجحيم مثل هذه النار لخاضوها طائعين هربا مما هم فيه)(١).

ولهذا كان - أيها الأفاضل - من سبقنا من الصالحين إذا رأوا نار الدنيا اضطربت أنفسهم وتغيرت أحوالهم ، وتذكروا ناريوم الدين الذي لا نجاة منها إلا بفضل أرحم الراحمين ثم ببذل الأسباب التي تنفعه بإذن رب العالمين .

<sup>(</sup>١) تفسير السعدي (ص ٨٣٥).

<sup>(</sup>۲) أضواء البيان (٧/ ٥٣٦).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٠٩٢)واللفظ له ، ومسلم (٢٨٤٣)من حديث أبي هريرة 🥮 .

<sup>(</sup>٤) إحياء علوم الدين (٤/ ٥٣١).

قال سعد بن الأخرم الطائي ﷺ: (كنت أمشي مع ابن مسعود فمر بالحدادين وقد أخرجوا حديدًا من النار فقام ينظر إليه ويبكي)(١).

لكن أهل العصيان بدل أن يعتبروا بشدة الحر ويتفكروا في حال يوم المقر ، غلّبوا أهوائهم وزين لهم الشيطان أعمالهم فصدهم عن السبيل ، فجاهروا بالمعاصي والمحرمات ، وتركوا فعل الواجبات والطاعات ونسوا أن حياتهم في الحقيقة ما هي إلا لحظات! وستنقطع عنهم اللذات وتنصرف عنهم الشهوات وتبقى لهم الحسرات ، وعند وقوفهم أمام رب البريات سيسألهم عما كان منهم في كل الأوقات ، قال تعالى : ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَسْتُكَنَّهُمُ مَسِيطًا لَهُمُعِينَ ﴿ اللَّهُ عَمَا كَانَ منهم في كل الأوقات ، قال تعالى : ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَسْتُكَنَّهُمُ اللَّهُ عَمَا كَانَ منهم في كل الأوقات ، قال تعالى : ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَسْتُكَنَّهُمُ وَاللَّهُ عَمَا كَانَ منهم في كل الأوقات ، قال تعالى : ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَسْتُكَنَّهُمُ وَاللَّهُمُ عَمَا كَانَ منهم في كل الأوقات ، قال تعالى : ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَسْتُكَنَّهُمُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمَا كَانَ منهم في كل الأوقات ، قال تعالى : ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَسْتُكُنَّهُمُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ وَلَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَّا لَا قَالَ لَهُ اللَّهُ وَاللَّعَالَ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَيْكُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا لَهُ عَلَا لَا لَوْلَا لَا لَعَالَى اللَّهُ وَلَا لَنْ عَلَا لَهُ عَلَا لَا لَهُ عَلَا لَا قَالَ لَا عَلَا لَا عَلَا لَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلْمُ عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا عَلَا لَا عَلَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا لَا عَلَا عَا عَلَا عَلَا

قال ابن الجوزي الله : (هذا سؤال توبيخ يسألون عما عملوا في ما أمروا به من التوحيد والإيمان ، فيقال لهم لم عصيتم وتركتم الإيمان ، فتظهر فضيحتهم عند تعذر الجواب)(٢).

أيها الأفاضل، ينبغي علينا أن نحاسب أنفسنا قبل أن نحاسب، وأن نقف وقفة صادقة، وليسأل كل منا نفسه سؤالا مهما! ، ألا وهو إذا كنا لا نحتمل حر الدنيا! ونستعين بكل الوسائل الحديثة للتخلص والتخفيف منها! ،

<sup>(</sup>١) التخويف من النار لابن رجب (ص ٢٥).

<sup>(</sup>٢) زاد المسر (٤١٩/٤).

أيهما أشد عليك ؟

فكيف سنتحمل شدة حر الآخرة ؟! ولماذا لا نبذل الأسباب التي تقينا بإذن الله هي منها؟! .

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يوفقنا إلى الخيرات وعمل الصالحات واستغلال الأوقات ، وأن يجعلنا ممن يخشاه في الجلوات والخلوات ، فهو سبحانه غفور قريب يجيب الدعوات .

وحلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

( 40 ) وسائل الإعلام! وحب الشهرة!!

# وسائل الإعلام! وحب الشهرة!!

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

### أما بعد:

لقد تعددت اليوم أيها الأفاضل وسائل الإعلام والاتصال المرئية والمسموعة والمقروءة! ، وهذا التنوع والكثرة وللأسف أشغل الكثير من الناس عن واجباتهم وصدهم عما ينفعهم ، فنرى البعض منهم يضيع وقته بينها دون فائدة حقيقية ترجع عليه! وإنما لإرضاء هوى النفس! وقتل الوقت! ، حتى أصبحت من أهم المعوقات التي صدت الكثير من شباب المسلمين عن العلم الشرعي والجلوس بين يدي العلماء والأخذ عنهم ، فبدل أن يصبح الواحد منهم من المتعلمين! صار يفتخر أنه من المغردين!! ، بل لكثرة يصبح الواحد منهم حتى كلام رب العالمين!! والله المستعان .

بل أصبحت سببا في انتكاس وانحراف كثير من شباب المسلمين حتى من المستقيمين! لعدم استغلالها فيما ينفع! ولاحتواء أكثرها على ما يفسد الدين ويهدم القيم وأخلاق المسلمين ، من الأفكار الهدامة ، والصور

وسائل الإعلام (٢٨٣)

والأفلام والمسلسلات الساقطة ، وغير ذلك من المحرمات! ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العظيم .

وهذا لا يعني - أيها الكرام - أنه لا خير ولا نفع فيها ، بل ولله الحمد لا تخلو من ذلك ، ولهذا نجد أن من المسلمين من أحسن استغلالها ، وصرفها فيما يرجع عليه وعلى الآخرين بالنفع كالدعوة إلى الله ، وإيصال الحق للناس وغير ذلك من الطاعات ، فجزاهم الله خيرا وكتب أجرهم .

لكن لو نظرنا في حال بعض! من استغلها في الدعوة إلى الله هذا نجد أن منهم من ابتلي بنوع آخر من الأمراض الذي قد يؤدي إلى هلاكه! إذا لم يتداركه الله هذا بفضله ، ويراجع نفسه ويعالجها مما حلِّ بها! ، وهذا البلاء هو مرض قتال وداء عضال! ألا وهو حب الشهرة والظهور! ، وإن كانت الشهرة ليس الأصل فيها الذم ، وإنما العيب والذم على من يسعى في طلبها ويبذل جهده للتحلي بها بين الناس! .

قال الإمام أحمد الله : (من بُلي بالشهرة ، لم يأمن أن يفتنوه)(١) .

فاليوم - أيها الأفاضل - نرى ونسمع العجائب من بعض الدعاة - إلا من رحم الله- ، فنشاهد بعضهم يفرح ويفتخر بكثرة مشاهديه ومريديه! ومن يرتقب ويتقصى أخباره على وسائل الإعلام ومواقع الاتصال! ، حتى

<sup>(</sup>١) الآداب الشرعية لابن مفلح (٢/ ٢٣٣).

أصبحنا نسمع أن الداعية الفلاني! والشيخ الفلاني! يصرح ابتهاجًا وفرحًا! والآخر يحتفل أن متابعيه وصلوا إلى مليون! أو مليونين! أو أكثر! على مواقع التواصل!.

فأين هؤلاء! أيها الأفاضل من هدي من سبقهم من الصالحين الربانيين ، الذين جمعوا بين العلم والعمل والخوف على أنفسهم من الاغترار والفتن .

قال الفضيل بن عياض ه : (بلغني أن العلماء فيما مضى كانوا إذا تعلموا عملوا ، وإذا عُملُوا شُغلوا ، وإذا شغلوا فُقِدوا ، وإذا فقدوا طُلبوا ، وإذا طلبوا هَربوا) (١).

ولهذا حذروا هم أشد الحذر من السعي لتحصيل الشهرة ، رغبة منهم في طلب الإخلاص والبعد عن مواطن الرياء والعجب .

قال الإمام سفيان الثوري ، (إياك والشهرة ؛ فما أتيت أحدًا إلا وقد نها في عن الشهرة)(٢).

ويقول بشر بن الحارث ، (إذا عُرفت في موضع فاهرب منه ، وإذا رأيت الرجل إذا اجتمعوا إليه في موضع لزمه ، واشتهى ذلك فهو يحب الشهرة) (٣) .

<sup>(</sup>١) المدخل إلى السنن الكبرى للبيهقى (ص ٣٣١).

<sup>(</sup>٢) حلية الأولياء لأبي نعيم الأصفهاني (٧/ ٢٣).

<sup>(</sup>٣) تاريخ دمشق لابن عساكر (٢٠٦/١٠).

وسائل الإعلام

وتذاكر سفيان الثوري مع الفضيل بن عياض هو فبكيا ، فقال سفيان الثوري هو : (إني لأرجو أن يكون مجلسي هذا أعظم مجلس جلسناه بركة) ، فرد الفضيل هو : قال : (ترجو!؟ ، لكني أخاف أن يكون أعظم مجلس جلسناه علينا شؤما أليس نظرت إلى أحسن ما عندك فتزينت به لي وتزينت لك به ، فعبدتني وعبدتك) ، فبكى سفيان حتى علا نحيبه ، ثم قال : (أحييتني أحياك الله)(۱).

ونرى البعض الآخر! يتسابق من أجل الظهور على تلك القناة أو الأخرى! وتكون الحصرية لبرنّامجه أو لقائه! بمبلغ كذا!! ، حتى لا يهتم لماهية هذه القناة ومن يشرف عليها! ويزداد الحزن ويكثر الأسى! عندما نرى أن بعض القنوات التي يظهرون عليها هي قنوات يستعملها أعداء الدين للإفساد ، وهدم كل فضيلة ونشر كل رذيلة بين المسلمين! ، وإذا نصحت بعض هؤلاء الدعاة! وأنكرت عليه ، وذكرته أن ظهورك على هذه القناة الساقطة! هو تشهير وتزكية لها! خاصة أن برنامجك عليها! قد يُسبق أو في أثناءه أو بعده مباشرة بإعلانات وإشهارات تحتوي على المنكرات! ، وهذا الذي تريده هذه القنوات! فبدل أن يتقبل ويراعي هذه المفاسد!أنكر عليك واتهمك بالتشدد! ، وأن عمله هذا من قبيل الإصلاح! .

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء (٧/ ٦٤).

بالله عليكم - أيها الأحبة - أي إصلاح! وأي صلاح ظهر على هذه القنوات المفسدة! بل إن فسادها وإفسادها للمسلمين زاد وانتشر! ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العظيم.

وإذا رأينا البرامج الدينية التي يقدمها اليوم بعض من يرى أن الظهور على هذه القنوات هو لمصلحة! خاصة من اقتحم منهم ميدان النصح والدعوة من غير زاد ولا عتاد! نجد أنه يغلب عليها القصص والفكاهة! كأنهم يريدون التخفيف عن المشاهد والترويح عنه! لا افادته! وإذا سمعت بعضهم يفتي تحتار وتتعجب! لبعد فتاواه عن الورع والتأصيل العلمي والمنهج السلفي! .

ولهذا لا ينبغي أن نتعجب من كثرة إقبال الناس اليوم عليهم! فأكثر الناس-إلا من رحم الله- لا ينظرون إلى حال من يفتيهم ويخبرهم عن أمور دينهم! هل هو أهل لذلك؟!ومن زكاه من العلماء الربانيين؟! هل هو مرجع خاصة عند النوازل التي تحل بالأمة؟!بقدر ما ينظرون إلى شهرته! وكثرة أتباعه والمتأثرين به وأسلوبه وكثرة المحفوظات والمعلومات!.

قال الإمام ابن قتيبة على: (والناس أسراب طير يتبع بعضها بعضا ، ولو ظهر لهم من يدعي النبوة مع معرفتهم بأن رسول الله على خاتم الأنبياء ، أو من يدعى الربوبية لوجد على ذلك أتباعا وأشياعا)(١).

<sup>(</sup>١) تأويل مختلف الحديث (ص ١٤).

وسائل الإعلام

ويبقى السؤال المطروح في نفس كل غيور على الدين محب لسنة خير الأنبياء والمرسلين، أين الكثير من الدعاة! والوعاظ!! اليوم من منهج الأنبياء ووظيفة الأتقياء وطريقة الأصفياء، وهو الدعوة إلى توحيد رب العالمين، الذي أرسل الله همن أجله الرسل وأنزل الكتب، قال سبحانه: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِيٓ إِلَيْهِ أَنَّهُ وَلاَ إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَا عُبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٢٥].

يقول الشيخ السعدي عن : (فكل الرسل ، الذين من قبلك مع كتبهم ، زبدة رسالتهم وأصلها ، الأمر بعبادة الله وحده لا شريك له ، وبيان أنه الإله الحق المعبود ، وأن عبادة ما سواه باطلة)(١).

أين دعوتهم إلى ما يحتاجه الناس من الحث على التمسك بالسنة والبعد عن البدع وأهلها والترغيب على طلب العلم النافع الذي ينفعهم بإذن الله في في الدنيا والآخرة؟!لا إلى ما يطلبونه من القصص والنكت! والفتاوى التي توافق الأهواء!.

أيها الدعاة الأفاضل ، يا من تصدى لتعليم الناس وحثهم على الخير ، اتقوا الله في أنفسكم ، واعلموا أن العمل إذا كان لله تعالى دام واتصل ونفع صاحبه في الدنيا والآخرة ، بإذن الباري سبحانه ، وإذا كان لغير الله تعالى انقطع وانفصل وكان وبالا على صاحبه في الآخرة ، وإن ظهر شيء من

<sup>(</sup>١) تفسير السعدي (ص٢١٥).

نفعه في الدنيا، فإنه مع مرور الأيام وانقضاء الساعات والأعوام سيضمحل ويزول، ولا يبقى بعده إلا الحسرات والندم على ما مضى وفات، فاخلصوا في أعمالكم واتبعوا سنة نبيكم ، وهدي من سبقكم من الصالحين، لا تنقطعوا عن طلب العلم والرجوع إلى العلماء الربانيين، وكونوا للناس هداة مهتدين، ولا تعاونوا من حيث لا تشعرون على هدم الدين! فإن العلم الذي تحملونه أمانه، فأدوه على الوجه المطلوب، بإبلاغ وإرشاد الناس إلى ما ينفعهم في الدارين، واحذروا أشد الحذر أن تبيعوه بعرض الدنيا الفانية! لأنكم ستقفون أمام من وهبكم إياه وسيسألكم عنه! فأعدوا للسؤال جوابا وللجواب صوابا، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَقَ ٱلّذِينَ أُوتُوا أَلْكِتَبُ لَعَمُونَهُ فَنَبَدُوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ وَاسْتَرَوّا بِهِ عَمَانَ اللهُ فَيْ لَسُ مَا وَهُمَانَهُ وَلَا اللهُ اللهُ الله والله على الله والله والله

قال الشيخ السعدي في : (الميثاق هو العهد الثقيل المؤكد ، وهذا الميثاق أخذه الله تعالى على كل من أعطاه الله الكتب وعلمه العلم ، أن يبين للناس ما يحتاجون إليه ، مما علمه الله ولا يكتمهم ذلك ، ويبخل عليهم به ، خصوصا إذا سألوه أو وقع ما يوجب ذلك ، فإن كل من عنده علم يجب عليه في تلك الحال أن يبينه ، ويوضح الحق من الباطل ، فأما الموفقون فقاموا بهذا أتم القيام ، وعلموا الناس مما علمهم الله ابتغاء مرضاة رجم ، وشفقة على الخلق ، وخوفا من إثم الكتمان ، وأما الذين أوتوا الكتاب من اليهود

وسائل الإعلام

والنصارى ومن شابههم، فنبذوا هذه العهود والمواثيق وراء ظهورهم، فلم يعبأوا بها فكتموا الحق وأظهروا الباطل، تجرؤوا على محارم الله، وتهاونوا بحقوقه تعالى وحقوق الخلق، واشتروا بذلك الكتمان (ثَمَّنَاقلِيلًا)، وهو ما يحصل لهم إن حصل من بعض الرياسات، والأموال الحقيرة من سفلتهم المتبعين أهواءهم المقدمين شهواتهم على الحق (فَيِئُسَ مَايَشْتَرُونَ): لأنه أخس العوض والذي رغبوا عنه وهو بيان الحق الذي فيه السعادة الأبدية والمصالح الدينية والدنيوية - أعظم المطالب وأجلها، فلم يختاروا الدني الخسيس ويتركوا العالي النفيس! إلا لسوء حظهم وهوانهم وكونهم لا يصلحون لغير ما خلقواله)(۱).

وأحببت في ختام هذه الذكرى التي أسأل الكريم رب العرش العظيم أن ينفعنا وإياكم بها أن أذكر لكم بعض ما جاء عن السلف الصالح (رحمهم الله) في ذم البحث عن الشهرة وحب الظهور بين الناس ، ومن ذلك:

قال إبراهيم بن أدهم ه : (ما صدق الله عبدٌ أحب الشهرة) (٢).

وقَالَ أَيُّوْبُ السختياني ه : (مَا صَدَقَ عَبْدٌ قَطُّ ، فَأَحَبَّ الشُّهرَةَ) (٣) .

<sup>(</sup>۱) تفسير السعدي (ص ١٦٠)

<sup>(</sup>۲) حلية الأولياء (۸/ ۳۱).

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء للذهبي (٦/ ٢٠).

- وقال أيضًا ه : (ذُكرت في الناس ولا أحب أن أذكر)().
- يقول الإمام الذهبي هي معلقا على كلامه: (لا أفلح والله من زكى نفسه أو أعجبته)(٣).
- وقال بشر بن الحارث . (لا يجد حلاوة الآخرة رجل يحب أن يعرفه الناس)(٤).
- وهذا محمد بن يوسف الأصبهاني الله يشتري خبزه من خباز واحد، وكان يقول: (لعلهم يعرفونني فيحابوني فأكون ممن يعيش بدينه) (٥).
- ويقول رجاء بن أبي سلمة . : نبأت أن ابن محيريز دخل على رجل من البزازين يشتري شيئا فقال له رجل حاضر: أتعرف هذا ؟ هذا ابن محيريز، فقال ابن محيريز . (إنما جئنا لنشتري بدراهمنا ليس بديننا)(١).

<sup>(</sup>١) السير للذهبي (٦/٢٢).

<sup>(</sup>٢) الزهد لابن المبارك (٤٤٨).

<sup>(</sup>٣) السير (٤/ ١٩٠).

<sup>(</sup>٤) التواضع والخمول لابن أبي الدنيا (٧٢).

<sup>(</sup>٥) المنتظم لابن الجوزي (٩/ ١٠٠).

<sup>(</sup>١) الحلية لأبي نعيم (١٣٩).

وسائل الإعلام

• وقال الإمام الذهبي الله : (ينبغي للعالم أن يتكلم بنية وحسن قصد، فإن أعجبه كلامه فليصمت ، فإن أعجبه الصمت فلينطق ، ولا يفتر عن محاسبة نفسه ، فإنها تحب الظهور والثناء)(١).

فهذه - أيها الكرام - بعض الآثار والأخبار التي تروى عن هؤلاء الأئمة الأعلام ، فنسأل الله بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن ينفعنا وإياكم بها ، وأن يجنبنا الرياء والشهرة والسمعة وحب الظهور وكل أنواع الشرور ، وأن يجعلنا وإياكم من أهل السرور ، فهو سبحانه ولى ذلك والعزيز الغفور .

وحلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

そうなんかん はっちゃんさい

(١) سير أعلام النبلاء (٤/٤٩٤).

( 37)

العجلة أمُّ الندامة!!

## العجلة أُمُّ الندامة (1

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

#### أما بعد:

إن من علامات أهل الفضل والصلاح والنجاح أيها الأحبة الكرام ، المسارعة إلى الطاعات والحرص على الخيرات والمسابقة في القربات ، وهذا كله من أجل رفع الدرجات ودخول الجنات بإذن رب الأرض والسموات ، ولهذا أثنى عليهم رب البريات ، فقال سبحانه : ﴿ أُولَكِيكَ وَالسَموات ، وَلَهُمْ لَهَا سَلِيقُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٦].

يقول أبو بكر الجصاص ( الخيرات هنا الطاعات يسارع إليها أهل الإيمان بالله ، ويجتهدون في السبق إليها رغبة فيها ، وعلما بما لهم بها من حسن الجزاء)(١).

ولكننا اليوم - أيها الأفاضل - بدل أن نقتدي بهؤلاء الأتقياء ونسير على طريق من سبقنا من الأصفياء ، فنتعجل ونبادر في فعل الخيرات

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن للجصاص (٥/ ٩٣).

ونتحلى بالحلم والصبر والأناة! ، أصبح الكثير منا - إلا من رحم الله-يتعجل فيما يفضي إلى نشر العداوات وقطع الصلات وتفريق الأسر والجماعات ، وذلك بنشر الأخبار وإصدار الأحكام بلا تثبت واستعلام! ، وغير ذلك من أنواع وصور العجلة المذمومة .

يقول الصنعاني في: (العجلة هي السرعة في الشيء ، وهي مذمومة فيما كان المطلوب فيه الأناة محمودة فيما يطلب تعجيله من المسارعة إلى الخيرات ونحوها ، وقد يقال لا منافاة بين الأناة والمسارعة فإن سارع بتؤده وتأن فيتم له الأمران ، والضابط أن خيار الأمور أوسطها)(١).

مع أن نبينا ﷺ حذرنا من هذا الداء العضال والمرض القتال وأخبرنا أنه منافي للإيمان وبين لنا أنه من تزيين وزخرفة الشيطان ، فقال ﷺ : (التأني من الله والعجلة من الشيطان)(٢).

قال المناوي ه : ( التأني (من الله تعالى ) أي : مما يرضاه ويثيب عليه (والعجلة من الشيطان ) أي : هو الحامل عليها بوسوسته ، لأن العجلة تمنع من التثبت والنظر في العواقب)(٣).

<sup>(</sup>١) سبل السلام (٤/ ٢٠١).

 <sup>(</sup>۲) رواه أبو يعلى في مسنده (٢٥٦) من حديث أنس ١٥ وحسنه الشيخ الألباني ١٥ في صحيح الترغيب
 (١٥٧٢) .

<sup>(</sup>٣) فيض القدير (٣/ ١٨٤).

قال الإمام ابن القيم هن: (ولهذا كانت العجلة من الشيطان ، فإنها خفة وطيش وحدة في العبد تمنعه من التثبت والوقار والحلم ، وتوجب له وضع الأشياء في غير مواضعها ، وتجلب عليه أنواعا من الشرور ، وتمنعه أنواعا من الخير ، وهي قرين الندامة ، فقل من استعجل إلا ندم ، كما أن الكسل قرين الفوت والإضاعة)(۱).

قد تنوعت -وللأسف- صور العجلة في أمور المسلمين اليوم ، فمنهم من يتعجل في نقل الأخبار التي يسمعها دون أن يتأكد من صحتها! فترجع عواقب هذا الصنيع عليه مع الأيام ويصبح عرضة للطعن فيه والاتهام! .

فعن أبي هريرة هه قال: قال رسول الله ه : (كَفَى بِالْمَرْءِ كَذِبًا، أَنْ يُحَدِّثَ بِكُلِّ ما سمع)(٢).

يقول ابن الجوزي ( "كَذِبًا" أي: تكذيبا، وذلك لأن من حدث بكل ما سمع من غير أن يميز بين ما تقبله العقول مما لا تقبله، أو من يَصلح أن يسمع ما يحدث به ممن لا، نُسب إلى الكذب) (٣).

ويقول الشيخ ابن عثيمين الله الإنسان إذا صار يحدث بكل ما سمع من غير تثبت وتأن ، فإنه يكون عرضة للكذب ، وهذا هو الواقع ولهذا

<sup>(</sup>١) الروح (ص ٢٥).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۵).

<sup>(</sup>٣) كشف المشكل الصحيحين (٣/ ٥٥٠).

يجيء إليك بعض الناس يقولون: صار كذا وكذا، ثم إذا بحثت وجدت أنه لم يكن، أو يأتي إليك ويقول: قال فلان كذا وكذا، فإذا بحثت وجدت لم يقل)(١).

ومنهم من يسرع في إلقاء الأحكام على الآخرين بعد كل خبر سمعه! دون أن يتريث ويتمهل! مع أن الباري الله أمر بالتأني والتثبت قبل الحكم على الناس، فقال سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِن جَآءَ كُرُ فَاسِقُ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّنُوۤا أَن تُصِيبُوا وَمَّا بِجَهَا لَهِ فَنُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلَتُم نَادِمِينَ ﴾ [الحجرات: ٦].

قال الشيخ السعدي هن : ﴿ وهذا أيضًا من الآداب التي على أولي الألباب التأدب بها واستعمالها ، وهو أنه إذا أخبرهم فاسق ﴿ بِنبَا ﴾ ، أي : خبر أن يتثبتوا في خبره ، ولا يأخذوه مجردا ، فإن في ذلك خطرا كبيرا ، ووقوعا في الإثم ، فإن خبره إذا جعل بمنزلة خبر الصادق العدل ، حكم بموجب ذلك ومقتضاه ، فحصل من تلف النفوس والأموال بغير حق بسبب ذلك الخبر ما يكون سببا للندامة ، بل الواجب عند سماع خبر الفاسق ، التثبت والتبين ، فإن دلت الدلائل والقرائن على صدقه ، عمل به وصدق ، وإن دلت على كذبه ، كذب ولم يعمل به) (٢) .

ومن الأحكام التي أصبحت تطلق عند بعض الرجال! ولا يلقون عند النطق

<sup>(</sup>١) شرح رياض الصالحين (٦/ ١٨٥).

<sup>(</sup>۲) تفسير السعدي (ص ۸۰۰).

بها بال ولا يتفكرون في عاقبة ذلك والمآل ، هي لفظة (الطلاق) التي أصبحت وللأسف ألعوبة تجري على الألسنة! ، بل أدت العجلة والاستهتار بها إلى تعليق بعض الأمور الدنيوية عليها ، كأن يقول الرجل لنفسه أو لغيره امرأتي طالق إن حصل منك كذا أو إن فعلت أنا كذا! أو يقول لزوجته أنت طالق إن قمت بكذا! أو عملت كذا! مع أن الطلاق شأنه عظيم عند الله ، لهذا يستوي في حكمه القاصد والهازل ، فعن أبي هريرة ها قال : قال رسول الله ها : في حكمه القاصد والهازل ، فعن أبي هريرة ها قال : قال رسول الله ها :

قال الإمام الخطابي . (اتفق عامة أهل العلم على أن صريح لفظ الطلاق إذا جرى على لسان البالغ العاقل ، فإنه مؤاخذ به ، و لا ينفعه أن يقول كنت لاعبًا أو هازلًا أولم أنو به طلاقًا ، أو ما أشبه ذلك من الأمور)(٢).

والبعض الآخر! يستعجل الإجابة إذا دعا ربه سبحانه الكريم ، فإذا تأخرت عنه! لحكمة يعلمها الباري في ، أو لوجود مانع من إجابة الدعوات كالأكل من المحرمات وترك الطاعات! ، فبدل أن يتوب ويستغفر ويتيقن أن كل شيء بقضاء الله وقدره ويستمر في الدعاء إلى أن يقضي الله أمر كان مفعولا! نراه يتضجر ويتضايق ويعترض ويقول في نفسه دعوت ولم يُستجب لي! .

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٢١٤٩)، وحسنه الشيخ الألباني ٥٠٠٠

<sup>(</sup>٢) معالم السنن (٣/ ٢٤٣).

فعن أبي هريرة هن قال: قال رسول الله هن: (يُسْتَجَابُ لِأَحَدِكُمْ ما لم يَعْجَلْ فيقول قد دَعَوْتُ فلا أو فلم يُسْتَجَبْ لي)(١).

قال ابن بطال ه : (قال بعض العلماء: قوله: (ما لم يَعْجَلُ) يعنى: يسأم الدعاء ويتركه فيكون كالمان بدعائه، وأنه قد أتى من الدعاء ما كان يستحق به الإجابة، فيصير كالمبخل لربّ كريم، لا تعجزه الإجابة، ولا ينقصه العطاء، ولا تضره الذنوب)(٢).

أيها الداعي ، اعلم -وفقك الله- أن الكريم الحليم الذي أمرك بالدعاء ووعدك بالإجابة لن يضيع دعوتك وستجد ثمرتها بعون الله في الدنيا أو في الآخرة إذا توفرت فيها الشروط وانتفت عنها الموانع ، فعن أبي سعيد الخدري هُ أَنَّ النبي في قال : (ما من مُسْلِم يَدْعُو بِدَعْوَةٍ ليس فيها أثم وَلاَ قَطيعَةُ رَحِم ، إلا أَعْطَاهُ الله بها إحْدَى ثَلاثٍ ، إما أَنْ تُعَجَّلَ له دَعْوَتُهُ ، وإما أَنْ يُصرف عنه مِنَ السُّوءِ مِثْلَهَا) ، قالوا : إذًا نُكْثِرُ قال : (الله أَكْثُرُ )") .

قال ابن الجوزي ﷺ: (تأملت حالة عجيبة وهي أن المؤمن تنزل به النازلة فيدعو ، ويبالغ ، فلا يرى أثرًا للإجابة .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٩٨١) ومسلم (٢٧٣٥).

<sup>(</sup>٢) شرح صحيح البخاري لابن بطال (١٠٠/١٠).

<sup>(</sup>٣) رواه الإمام أحمد في مسنده (٣/ ١٨) وصححه الشيخ الألباني هي في صحيح الترغيب (١٦٣٣).

فإذا قارب اليأس نظر حينئذ إلى قلبه ، فإن كان راضيًا بالأقدار ، غير قنوط من فضل الله ، فالغالب تعجيل الإجابة حينئذ لأن هناك يصلح الإيمان ويهزم الشيطان ، وهناك تبين مقادير الرجال .

وقد أشير إلى هذا في قوله تعالى : ﴿ حَتَّىٰ يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُۥ مَتَىٰ نَصَّرُٱللَّهِ ۗ ﴾ [البقرة: ٢١٤] .

وكذلك جرى ليعقوب فإنه لما فقد ولدًا وطال الأمر عليه لم ييأس من الفرج فأخذ ولده الآخر ولم ينقطع أمله من فضل ربه: ﴿ أَن يَأْتِ يَنِي بِهِمْ مِن الفرج فأخذ ولده الآخر ولم ينقطع أمله من فضل ربه: ﴿ وَلَمْ أَكُنُ بِدُعَآبِكَ رَبِّ جَمِيعًا ۚ ﴾ [يوسف: ٨٣]. وكذلك قال زكريا ﴿ وَلَمْ أَكُنُ بِدُعَآبِكَ رَبِّ شَقِيًّا ﴾ [مريم: ٤].

فإياك أن تستطيل مدة الإجابة ، وكن ناظرًا إلى أنه المالك وإلى أنه الحكيم في التدبير والعالم بالمصالح ، وإلى أنه يريد اختبارك ليبلو أسرارك ، وإلى أنه يريد أن يأجرك بصبرك إلى غير وإلى أنه يريد أن يأجرك بصبرك إلى غير ذلك ، وإلى أنه يبتليك بالتأخير لتحارب وسوسة إبليس ، وكل واحدة من هذه الأشياء تقوي الظن في فضله ، وتوجب الشكر له)(۱).

أو يستعجل من الله ﷺ النصر والتمكين على أعداء الدين ، فيلقي نفسه في المهالك! دون مراعاة المصالح! أو حتى من أن يحقق الوسائل والأسباب

<sup>(</sup>١) صيد الخاطر (ص٤٠).

المعينة على ذلك ، قال تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِن نَنصُرُوا ٱللَّهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَبِّتَ أَقَدَامَكُور ﴾ [محمد: ٧] .

قال الشيخ ابن باز على : (فالله على جعل للنصر أسبابا وجعل للخذلان أسبابا ، فالواجب على أهل الإيمان في جهادهم وفي سائر شئونهم أن يأخذوا بأسباب النصر ويستمسكوا بها في كل مكان في المسجد وفي البيت وفي الطريق وفي لقاء الأعداء وفي جميع الأحوال .

فعلى المؤمنين أن يلتزموا بأمر الله ، وأن ينصحوا لله ولعباده ، وأن يحذروا المعاصي التي هي من أسباب الخذلان ، ومن المعاصي التفريط في أسباب النصر: الأسباب الحسية التي جعلها الله أسبابا لا بد منها ، كما أنه لا بد من الأسباب الدينية ، فالتفريط في هذا أو هذا سبب الخذلان)(۱).

فهذه بعض الصور - أيها الأحبة الكرام - التي نرى وللأسف أن الاستعجال فيها يكثر بين الكثير من المسلمين دون المبالاة بالنتائج والعواقب، فعلينا جميعا أن نكون من المسارعين في الخيرات وأن نتحلى بالرفق والتأني في كل الأوقات، وأن نحذر من العجلة المذمومة في شؤوننا كلها لأنها أخطارها جسيمة وعواقبها وخيمة، وعلينا أن نعلم أن الغالب من تمهل سلم ومن تعجل ندم.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۸/ ۳۸۳).

يقول بعض الحكماء: (إياك والعجلة فإن العرب كانت تكنيها أُمُّ الندامة ؛ لأن صاحبها يقول قبل أن يعلم ، ويجيب قبل أن يفهم ، ويعزم قبل أن يفكر ، ويقطع قبل أن يُقدر ، ويَحمَدُ قبل أن يجرِّب ، ويذمُّ قبل أن يَخبُر ، ولن يصحب هذه الصفة أحدٌ إلا صحب الندامة ، واعتزل السلامة)(١).

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يرزقنا وإياكم حسن الأخلاق ومن ذلك التأني والحلم في أمورنا ويُبعد عنا شرورها ومن ذلك الغضب والاستعجال فهو سبحانه الكبير المتعال.

وحلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

(١) زهر الآداب للقرواني (٢/ ٢٥٧).

**( 44** )

أين غابت هذه السنة اليوم؟!

# أين غابت هذه السنة اليوم؟!

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

### أما بعد:

لقد اعتنت شريعتنا الإسلامية الكاملة بكل ما يفيد المسلم في الدنيا والآخرة ، ومن ذلك ما جاء في حثه على السواك في كل وقت وحين ، خاصة في بعض المواضع التي جاء التنصيص فيها عليه في السُنَّة النبوية .

يقول الإمام النووي ه : (ثم إن السواك مستحب في جميع الأوقات ، ولكن في خمسة أوقات أشد استحبابًا:

إحداها: عند الصلاة.

والثاني: عند الوضوء.

والثالث: عند قراءة القرآن.

والرابع: عند الاستيقاظ من النوم.

والخامس: عند تغير الفم.

وتغيره يكون بأشياء: منها ترك الأكل والشرب، ومنها أكل ماله رائحة كريهة، ومنها طول السكوت، ومنها كثرة الكلام)(١).

لقد بين لنا أيها الأفاضل نبينا ﴿ فضل استعمال السواك وثمرات ذلك في الدنيا والآخرة ، فعن أم المؤمنين عائشة ﴿ أن النبي ﴿ قال : (السِّوَاكُ مَطْهَرَةٌ لِلْفَم مَرْضَاةٌ لِلرَّبِّ)(٢).

يقول الشيخ ابن عثيمين (يعني : يطهر الفم من الأوساخ والأنتان ، وغير ذلك مما يضر ، وقوله : (للفم) يشمل كل الفم الأسنان واللثة واللسان ، كما في حديث أبي موسى اله أنه دخل على النبي وطرف السواك على لسانه (٣) .

الفائدة الثانية: (مرضاة للرب)، أي أنه من أسباب رضا الله عن العبد أن يتسوك)<sup>(1)</sup>.

إن السواك - أيها الأحبة الكرام - سُنَّة مؤكدة في حق الرجال والنساء معا، وذلك لترغيبه ﴿ فيه ، وجعله من سنن الفطرة ، ومواظبته ﴿ عليه في جميع أحواله ، كعند دخوله إلى البيت ، وعند قيامه من النوم ، وعند الوضوء ،

<sup>(</sup>١) الشرح على صحيح مسلم (٣/ ١٤٢).

<sup>(</sup>٢) رواه النسائي (٦) ، وصححه الشيخ الألباني هي .

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢٥٤).

<sup>(</sup>٤) شرح رياض الصالحين (٥/ ٢٢٦).

وعند الصلوات.

ولم يترك نبينا ، السواك حتى في المرض الذي مات فيه ، بل كان آخر ما فعل قبل موته .

فعن أم المؤمنين عائشة ﴿ أنها قالت: دخل عبد الرحمن بن أبي بكر على النبي ﴿ وأنا مُسْنِدَتُهُ إلى صَدْرِي ومع عبد الرحمن سوَاكُ رَطْبُ يَسْتَنُ بِهِ فَأَبَدَّهُ رسول الله ﴿ بَصَرَهُ (١) ، فَأَخَذْتُ السِّواكَ فَقَضَمَتُه (٢) وَنَفَضْتُهُ وَطَيَّبْتُهُ ثُمَّ دَفَعْتُهُ إلى النبي ﴿ فَاسْتَنَ بِهِ فَمَا رأيت رسول الله ﴿ اسْتَنَ اسْتِنَانًا قَطُّ أَحْسَنَ منه ، فما عَدَا أَنْ فَرَغَ رسول الله ﴿ وفع يَدَهُ أو إصْبَعَهُ ثُمَّ قال: (في الرَّفِيقِ الأعلى ثَلَاثًا ثُمَّ قَضَى) (٣) .

قال الحافظ ابن حجر الله على تأكد أمر السواك لكونه المرض المرض المرض مع ما هو فيه من شاغل المرض (١٤).

فلرحمته ﷺ وشفقته على أمته لم يأمرها بالسواك أمر إيجاب.

فعن أبي هريرة هه قال : قال رسول الله ، (لَوْلَا أَنْ أَشُقَّ على أُمَّتِي

<sup>(</sup>١) أي مدَّ نظره إليه . عمدة القاري (١٨/ ٦٥) .

<sup>(</sup>۲) أي مضغته . عمدة القاري (۱۸/ ۲۵) .

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٤١٧٤).

<sup>(</sup>٤) فتح الباري (٢ / ٣٧٧).

لَأُمَرْتُهُمْ بِالسِّوَاكِ)(١).

قال الإمام الشافعي الله : (فيه دليل على أن السواك ليس بواجب وأنه اختيار ، لأنه لو كان واجبا لأمرهم به ، شق عليهم أو لم يشق)(٢) .

أيها الكرام، إن مما يُحزن كل غيور على دينه ، محب لسُنَّة نبيه ، أن يرى أن هذه السُنَّة المؤكدة مع كثرة ما روي عن النبي في فيها قولا وفعلا ، مهجورة عند الكثير من المسلمين! خاصة عند بعض من يعتبرون قدوة لغيرهم ، كأئمة المساجد! وطلبة العلم!.

يقول الإمام ابن الملقن في: (هذا آخر ما قصدته وإبراز ما أردته فيما يتعلق بالسواك، وهو مهم جدًّا، وقد اجتمع بحمد الله وعونه من الأحاديث من حين شرع المصنِّف في ذكر السواك إلى هذا المكان زيادة على مائة حديث كلَّها في السواك ومتعلقاته، وهذا عظيم جسيم، فواعجبًا! أسننَّة واحدة تأتي فيها هذه الأحاديث ويهملها كثير من النَّاس!، بل كثير من الفقهاء المشتغلين!!، وهي خيبة عظيمة، نسأل الله المعافاة منها)(٣).

ويزداد الألم وتكثر الحسرة أيها الأحبة ، عندما ترى الكثير من الناس! بل وحتى منهم بعض الأئمة! يتقدمون إلى الصلاة ولا يأتون بهذه السُنَّة النبوية

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٨١٣).

<sup>(</sup>۲) كتاب الأم (۱/ ۲۳).

<sup>(</sup>٣) البدر المنير (٢/ ٦٨).

التي الحث عليها في هذا الموطن آكد!! .

فعن أبي هريرة هُ قال: قال رسول الله ﴿ : (لولا أَنْ أَشُقَ على أُمَّتِي أو على أُمَّتِي أو على الناس لَأَمَرْتُهُمْ بالسِّوَاكِ مع كل صَلَاةٍ) (١).

قال ابن دقيق العيد الله المحكمة في استحباب السواك عند القيام إلى الصلاة ، كونها حالا تقرب إلى الله فاقتضى أن تكون حال كمال ، ونظافة إظهارا لشرف العبادة)(٢).

لماذا - أيها الكرام - لا نحيي بيننا هذا السُنَّة الكريمة خاصة عند قيامنا للصلاة؟!مع أن أكثرنا يحفظ هذا الحديث! أين نحن ممن سبقنا من الصالحين؟! فهذا زيد بن خالد الجهني المها أحد رواة هذا الحديث كما عند الإمام الترمذي (كان يَشْهَدُ الصَّلُوَاتِ فِي الْمَسْجِدِ وَسِوَاكُهُ على أَذُنِهِ مَوْضِعَ الْقَلَمِ من أُذُنِ الْكَاتِبِ لَا يَقُومُ إلى الصَّلَاةِ إلا استن ثُمَّ رَدَّهُ إلى مَوْضِعِه)(٣).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٨٤٧) واللفظ له ، ومسلم (٢٥٢).

<sup>(</sup>٢) فتح الباري لابن حجر (٢/ ٣٧٦).

<sup>(</sup>٣) سنن الترمذي (١/ ٣٥)

لهم قدوة صالحة تحيي بينهم سنن المصطفى ، ومن ذلك سُنَّة السواك ، و مَن ذلك سُنَّة السواك ، و مَن ذلك سُنَّة السواك ، و تَذكر دائما عند قيامك بذلك ، قول نبينا ، قول نبينا ، و مَن سَنَّ في الْإِسُلامِ سُنَّة حَسَنَةً ، فَلَهُ أَجْرُهَا وَأَجْرُ مِن عَمِلَ بِهَا بَعْدَهُ مِن غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِن أُجُورِهِمْ شَيْءٌ ... ) (١) .

يقول الشيخ ابن عثيمين الله عثيمين الرخيب في فعل السنن الترغيب في فعل السنن التي أميت و تركت و هجرت ، فإنه يكتب لمن أحياها أجرها و أجر من عمل بها)(٢).

واحذر - سددك الله - أن تكون ممن يدعو الناس للخير ويحثهم على الحرص على السنن ، وهو عن ذلك بعيد! فإن في ذلك الوعيد الشديد! ، قال الله تعالى ﴿ يَاَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْ عَلُونَ ﴾ [الصف: ٢] .

قال الشيخ السعدي ه : (أي : لم تقولون الخير وتحثون عليه ، وربما تمدحتم به ، وأنتم لا تفعلونه ، وتنهون عن الشر وربما نزهتم أنفسكم عنه ، وأنتم متلوثون متصفون به ، فهل تليق بالمؤمنين هذه الحالة الذميمة؟

أم من أكبر المقت عند الله أن يقول العبد ما لا يفعل؟

ولهذا ينبغي للآمر بالخير ، أن يكون أول الناس إليه مبادرة ، والناهي عن

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (١٠١٧) من حديث جرير بن عبد الله البجلي ١٠٠٨)

<sup>(</sup>٢) شرح رياض الصالحين (٢/ ٣٤٥).

الشر، أن يكون أبعد الناس عنه)(١).

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يوفقنا وإياكم لاتباع السُنّة والعمل بها في أمورنا كلها وإحياءها بين الناس ، وأن يجعل قلوب المسلمين محبة مقبلة على السنن وأهلها ، ومبغضة مبتعدة عن البدع وأهلها ، فإن في ذلك بعون الله النجاح والفلاح والصلاح في الدنيا والآخرة ، فهو سبحانه قدير وبالإجابة جدير .

وحلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

(۱) تفسير السعدي (ص ۸۵۸).

**( Th** )

بمَ يفرح الكثير من أبناء الأمة اليوم؟!!

### بمَ يضرح الكثير من أبناء الأمة اليوم؟{{

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

### أما بعد:

إن حالنا اليوم! أيها الأفاضل يُدمي العين ويُحزن القلب! فقد أصبحنا - ولا حول ولا قوة إلا بالله- أضعف الأمم بعد أن كنا أقواها! وصرنا تابعين بعد أن كنا متبوعين! وأصبحنا عرضة للتسلط والاستهزاء! بعد أن كنا أعزة أقوياء!.

ضيع الكثير من المسلمين أوقاتهم في الملهيات وصرفوها في الشهوات واتباع الملذات ، خاصة من الشباب والفتيات! وأصبح الكثير منهم يشتكي من الفراغات!!التي أدت إلى تسلط الشيطان ، والانغماس في الهوى والعصيان!.

وهذا كله بسبب ترك الرجوع إلى الوحيين ، والبعد عن الدين ، وانحراف الكثير من الشباب عن المنهج القويم والصراط المستقيم ، قال الله تعالى :

# ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُعَايِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُعَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمٍ مُّ ﴾ [الرعد: ١١].

يقول الشيخ محمد الأمين الشنقيطي . (بين تعالى في هذه الآية الكريمة: أنه لا يغير ما بقوم من النعمة والعافية حتى يغيروا ما بأنفسهم من طاعة الله ، والمعنى: أنه لا يسلب قومًا نعمة أنعمها عليهم، حتى يغيروا ما كانوا عليه من الطاعة والعمل الصالح)(۱).

أيها الأحبة ، إن أُمتنا اليوم تعيش واقعا مريرا مؤلما! ليس بسبب تكالب أعداء الدين عليها فقط! ، بل حتى بسبب الكثير من أبنائها! حيث انقلبت عندهم الموازين! مقارنة بمن سبقهم من الصالحين! .

فبعد أن كانت الأمة تعتز بشباب باعوا الغالي والنفيس من أجل نصرة هذا الدين العظيم ، والذود عن حمى المسلمين ، أصبحت الآن تفرح بمن يضحي ويبذل في سبيل الفن والتمثيل! .

وبعد أن كانت تفتخر بمن يموت من أجل كلمة التوحيد ، ويُضرب المثل بشجاعته وتحكى قصصه وتروى أخباره للصغار حتى يعرفوا عظمة هذا الدين الذي من أجله يهون كل شيء! أصبح منها اليوم -إلا من رحم الله- يُبجل من يموت في سبيل الفن والطرب والغناء! ويسمى زورا وبهتانا

<sup>(</sup>١) أضواء البيان (٢/ ٢٣٧).

فخلاصة ذلك أن الأمة الكريمة بعد أن كانت تفرح بالصالحين من العلماء الربانيين وطلبة العلم الحريصين ومن الزهاد والمجاهدين ، أصبح الكثير من أفرادها اليوم يفتخر بالمفسدين وأعوان الشياطين الذين يسعون جاهدين لهدم الأخلاق وقيم المسلمين .

أيها الكرام، إن تغير وتبدل فرح الكثير من أبناء الأمة اليوم من فرح شرعي إلى فرح شهواني! ، لا يعني من ذلك أنه لا يوجد في أمتنا في وقتنا الحاضر من يسعد ويفتخر بالأتقياء ويبجل ويُكرمُ الأصفياء ، ويُبغض الأشقياء ، وكل من يحارب الدين من الأعداء ، فالحمد لله فالأمة التي هي خير الأمم ، لا تنعدم من هؤلاء الشرفاء الذين هم أهل الصبر والثبات مهما كان حجم الابتلاء ، فهم لا يضرهم من خالفهم ولا من خذلهم ، ولا ينظرون إلى الكثرة الهالكة! ولا يحتقرون القلة السالكة .

يقول الإمام ابن القيم (وإياك أن تغتر بما يغتر به الجاهلون ، فإنهم يقولون لو كان هؤلاء على حق لم يكونوا أقل الناس عددًا ، والناس على خلافهم ، فاعلم أن هؤلاء هم الناس ومن خالفهم فمشبهون بالناس وليسوا بناس ، فما الناس إلا أهل الحق وإن كانوا أقلهم عددًا)(١).

وهؤلاء عرفوا أنه لا عزة ولا تمكين إلا بإذن رب العالمين ، ثم بالتمسك

<sup>(</sup>١) مفتاح دار السعادة (١/ ١٤٧).

بالدين واتباع هدي خير المرسلين ، قال سبحانه : ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامَنُنَا لِعِبَادِنَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

قال الشيخ السعدي هي : (قد سبقت كلمة الله التي لا مرد لها و لا مخالف لها ، لعباده المرسلين و جنده المفلحين ، أنهم الغالبون لغيرهم المنصورون من ربهم نصرًا عزيزًا ، يتمكنون فيه من إقامة دينهم ، وهذا بشارة عظيمة لمن اتصف بأنه من جند الله)(١).

فعليكم يا من نجاكم الله الله المن من هذه الفتن ووفقكم للحق والعمل بالسنن أن تشكروا الله تعالى على هذه المنن ، وتخلصوا وتصبروا وتحتسبوا ، وتدعوا المسلمين بالرفق والحكمة إلى ما ينفعهم وتحذروهم مما يضرهم ، وتذكروهم بحال من سبقهم من الصالحين الذين ما سادوا ولا تمكنوا بين الأمم إلا بتمسكهم بالصراط المستقيم والمنهج القويم .

قال أمير المؤمنين عمر ، (إنا كنا أذلَّ قوم ، فأعزنا الله بالإسلام ، فمهما نطلبُ العزة بغير ما أعزَّنا الله به أذَلَنا الله) (٢) .

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يرد المسلمين إلى دينهم ردا جميلا ، وأن يُبعد عنهم الأهواء والشرور ، ويُثبت وينفع بالمتمسكين

<sup>(</sup>۱) تفسير السعدي (ص ۷۰۹).

<sup>(</sup>٢) رواه الحاكم في المستدرك (١/ ١٣٠) وصححه الشيخ الألباني هي في السلسلة الصحيحة (٥١).

منهم بالهدي القويم والصراط المستقيم ، فهو سبحانه ولي ذلك والقادر عليه .

وحلِّ اللمو وسلو على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

( 44 )

سهام الليل لا تخطئ أيها الظالم!!

### سهام الليل لا تخطئ أيها الظالم!!

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

#### أما بعد:

إن الباري الله الله عظمته وعدله حرم الظلم على نفسه ، وجعله كذلك بين عباده محرما ، فعن أبي ذر هذ قال : قال رسول الله في : قال الله تبارك وتعالى : (يا عبادي إني حَرَّمْتُ الظلم على نفسي ، وجعَلْتُهُ بينكم مُحَرَّمًا ، فلا تَظَالَمُوا ...)(١).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية ﷺ : (فإن هذا خطاب لجميع العباد أن لا يظلم أحد أحدا ، وأمر العالم في الشريعة مبني على هذا ، وهو : العدل في الدماء والأموال والأبضاع والأنساب والأعراض)(٢).

لكن بعض المخلوقين! لم يأتمروا بأمره سبحانه ولم يبتعدوا عن نهيه ، فأعجبتهم أنفسهم وغرتهم قوتهم! وطغى عليه حب الذات ، فتعدوا على

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٥٧٧).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۱۸/ ۱۹۷).

غيرهم من المستضعفين ، إما بالضرب أو بأخذ أموالهم بغير حق ، أو بالكلام في أعراضهم!!! .

يقول ابن الجوزي الله : (اعلم أن الظلم يشتمل على معصيتين عظيمتين :

إحداهما: أخذ مال الغير بغير حق. والثانية: مبارزة الأمر بالعدل بالمخالفة، وهذه المعصية فيه أدهى ؛ لأنه لا يكاد يقع الظلم إلا للضعيف الذي لا يقدر على الانتصار إلا بالله ﷺ)(۱).

وقال الإمام الذهبي الله : (الظلم - يكون - بأكل أموال الناس ، وأخذها ظلما ، وظلم الناس بالضرب والشتم والتعدي والاستطالة على الضعفاء)(٢).

ولو كانت قلوبهم مستنيرة بالإيمان والخوف من الرحمن!لما تمكن منهم الشيطان وزين لهم هذا العصيان! ، يقول ابن الجوزي الله : (وإنما ينشأ الظلم من ظلمة القلب ، ولو استنار بنور الهدى لنظر في العواقب) (٣).

ونسي هؤلاء الضعفة! الذي اغتروا بأنفسهم! أن الله الله السي بغافل عما يعملون! وإنه سبحانه لكمال عظمته وحلمه ، يترك لهم المجال لعلهم يتوبون ويرجعون للكبير المتعال ، فإذا هم استمروا في طغيانهم ، فإنهم

<sup>(</sup>١) كشف المشكل من حديث الصحيحين (٢/ ٥٥٩).

<sup>(</sup>٢) الكبائر (ص ١٠٤).

<sup>(</sup>٣) كشف المشكل من حديث الصحيحين (٢/ ٥٦٠).

بظلمهم سيأخذون ولن ينفعهم حينئذ ما به يعتذرون ، قال تعالى : ﴿ وَلَا تَحْسَبَكَ ٱللَّهَ غَنفِلًا عَمَّا يَعْمَلُ ٱلظَّلِلِمُونَ ۚ إِنَّمَا يُوَخِّرُهُمُ لِيَوْمِ تَشَّخَصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَدُ ﴾ [إبراهيم : ٤٢] .

قال الشيخ السعدي ه : (حيث أمهلهم ، وأدر عليهم الأرزاق وتركهم يتقلبون في البلاد آمنين مطمئنين ، فليس في هذا ما يدل على حسن حالهم ، فإن الله يملي للظالم ويمهله ليزداد إثما ، حتى إذا أخذه لم يفلته)(١).

قال رسول الله ﴿ : (إِنَّ الله ليملي للظالم ، حتى إذا أَخَذَهُ لم يُفْلِتُهُ) ، ثُمَّ قَرَأً : ﴿ وَكَذَلِكَ أَخَذُ رَبِّكَ إِذَآ أَخَذَ ٱلْقُرَىٰ وَهِى ظَلِلْمَةُ إِنَّ أَخَذَهُۥ اَلِيمُ شَدِيدُ ﴾ وَكَذَلِكَ أَخَذُهُ وَالِيمُ شَدِيدُ ﴾ [هود: ١٠٢]) (٢) .

قال الحافظ المناوي هي : (وفيه تسلية للمظلوم، ووعيد للظالم، وأنه لا يغتر بالإمهال فإنه ليس بإهمال) (٣) .

أيها - الأحبة الكرام - إن للظلم عاقبة وخيمة وأخطارا جسيمة ، فكم من ظالم! تكبر وتجبر وسعى في الأرض فسادا ، وظن أنه لا يَهلِك ، فأخذه الجبار أخذ عزيز مقتدر ، وجعله لمن بعده آية ، وفي قصته عبرة ، وكم من ديار أُهلكت بسببه ، قال تعالى : ﴿ وَتِلْكَ ٱلْقُرَى آَهُلكَنَّهُم لَمَّا ظَلَمُوا وَجَعَلْنَا

<sup>(</sup>١) تفسير السعدي (ص ٤٢٧).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٤٤٠٩) ومسلم (٢٥٨٣) واللفظ له ، من حديث أبي موسى الأشعرى ١٠٠٠ .

<sup>(</sup>٣) فيض القدير (٢/٤).

لِمَهْلِكِهِم مَّوْعِدًا ﴾ [الكهف: ٥٩].

قال الشنقيطي ه : (بين - الله في في هذه الآية الكريمة : أن القرى الماضية لما ظلمت بتكذيب الرسل والعناد واللجاج (١) . في الكفر والمعاصي أهلكهم الله بذنوبهم)(١) .

أيها الظالم! يا من أعجبتك نفسك تذكر قدرة الله الله عليك عند اغترارك بقدرتك على الضعفاء والمساكين! وتذكر أن لهؤلاء الضعفة سلاحا لن تستطيع التغلب عليه مهما بذلت واجتهدت!! ، فهي سهام سيصلك تأثيرها إذا لم تبادر إلى الجبار بالتوبة والاستغفار ، طال بك الأجل أم قصر ، فعن أبي هريرة الله قال : قال اله : (وَدَعْوَةُ الْمَظْلُومِ يَرْفَعُهَا الله فَوْقَ الْغَمَامِ وَيَقْتُحُ لها أَبْوَابَ السَّمَاء ، ويَقُولُ الرَّبُّ : وَعِزَّتِي لَأَنْصُرَنَّكِ وَلَوْ بَعْدَ حِينِ) (3) .

قال القاري ه : (والمعنى لا أضيع حقك ، ولا أرد دعاءك ، ولو مضى زمان طويل لأني حليم لا أعجل عقوبة العباد لعلهم يرجعون عن الظلم

<sup>(</sup>١) الخصومة الشديدة.

<sup>(</sup>٢) أضواء البيان (٣ / ٣١٨).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى (٢٨/ ٦٣).

والذنوب إلى إرضاء الخصوم والتوبة ، وفيه إيماء إلى أنه تعالى يمهل الظالم ولا يهمله)(١).

وقال الله الله عاد بن جبل الله عنه : (اتَّقِ دَعْوَةَ الْمَظْلُومِ ، فَإِنَّهَا ليس بَيْنَهَا وَبَيْنَ الله حِجَابٌ) (٢) .

يقول الشيخ ابن عثيمين (فالمظلوم يستجيب الله دعاءه حتى ولو كان كافرًا فلو كان كافرًا وظلم ودعا على من ظلمه أجاب الله دعاءه ، لأن الله حكم عدل في ، يأخذ بالإنصاف والعدل لمن كان مظلومًا ولو كان كافرًا ، فكيف إذا كان مسلمًا؟)(٣).

كيف يا هذا!! يهنأ لك العيش ويطيب لك النوم! وأعين المظلومين المستضعفين ساهرة تدعو عليك!

يقول الإمام ابن القيم ه : (فأين من هو نائم وأعين العباد ساهرة تدعو الله له ، وآخر أعينهم ساهرة تدعو عليه)(٤).

وصدق من قال:

<sup>(</sup>١) مرقاة المفاتيح (٥/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٣١٦) واللفظ له ، ومسلم (١٩) من حديث عبد الله بن عباس 쏋 .

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  شرح ریاض الصالحین (۱/ ۸۵).

<sup>(</sup>٤) طريق الهجرتين (ص٥٢٥).

وما يُدريك ما صنعَ الدعاءُ لله المدّ وللأمد انقضاءُ (١).

أتَـهزَأُ بالـدعاء وتـزدريه سهام الليل لا تُخطي ولكنْ

فبادر -وفقك الله- بالتوبة للغفور الرحمن وتخلص من مظلمتك ، وتحلل ممن ظلمته قبل فوات الأوان ، فعن أبي هريرة هان رسول الله هو قال : (من كانت عنده مَظْلِمَةٌ لأخيه فَلْيَتَحَلَّلُهُ منها ، فإنه ليس ثَمَّ دينارٌ ولا درهمٌ من قبل أن يُؤْخَذَ لأخيه من حسناته ، فإن لم يكن له حسناتٌ أُخِذَ من سيئات أخيه فَطُرحَتْ عليه)(۱).

قال الشيخ ابن عثيمين على الدنيا يمكن أن يتحلل الإنسان من المظالم التي عليه بأدائها إلى أهلها ، أو استحلالهم منها ، لكن في الآخرة ليس هناك شيء إلا الأعمال الصالحة ، فإذا كان يوم القيامة أقتص من الظالم للمظلوم من حسناته ؛ يؤخذ من حسناته التي هي رأس ماله في ذلك اليوم ، فإن بقي منه شيء وإلا أخذ من سيئات المظلوم وحملت على الظالم والعياذ بالله ، فازداد بذلك سيئات إلى سيئاته .

وظاهر هذا الحديث أنه يجب على الإنسان أن يتحلل من ظلم أخيه حتى في العرض ، سواء علم أم لم يعلم ، وذلك كأن المظالم إما أن تكون بالنفس ،

فيض القدير للمناوى (٣/ ٢٧٥) .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦١٦٩).

أو بالمال ، أو بالعرض)(١).

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يهدي الظالمين للحق ، ويغفر لهم ويتجاوز عنهم ، ويبعدنا وإياكم عن كل الشرور ، فهو سبحانه ولي ذلك والعزيز الغفور .

وحلِّ اللمم وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

<sup>(</sup>١) شرح رياض الصالحين (٢/ ٥٠٩).

( . .

شهر الخيرات على الأبواب فاستعدوا له أيها الأحباب

## شهر الخيرات على الأبواب فاستعدوا له أيها الأحباب

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله ، وصحبه أجمعين .

#### أما بعد:

إن شهر رمضان أيها الكرام هو شهر الرحمات وموسم الخيرات ، فيه يزداد البذل والعطاء ويكثر الجود والسخاء ، وقلوب المتقين دائها له تُحن وعلى فراقه تَئن .

كان نبينا ﴿ يفرح بقدومه ويزف بُشرى حلوله لأصحابه ﴿ ، فيقول ﴿ : (أَتَاكُم رَمْضَانَ شَهْر مَبَارِكُ فَرْضَ الله ﴿ عليكم صيامه ، تفتح فيه أبواب السماء ، وتُغلق فيه أبواب الجحيم ، وتُغَل فيه مَرَدَةُ الشّياطين ، لله فيه ليلة خير من ألف شهر ، مَن حُرم خيرَها فقد حُرم) (۱).

قال الإمام ابن رجب (كيف لا يُبشّر المؤمن بفتح أبواب الجنان؟! كيف لا يُبشّر المذنب بغلق أبواب النيران؟!كيف لا يُبشّر العاقل بوقت يغل

<sup>(</sup>١) رواه النسائي (٢١٠٦)من حديث أبي هريرة ١٠١٨ وصححه الألباني ٨٠٠

فيه الشّياطين؟! من أين يشبه هذا الزمان زمان)(١).

لكن الناظر في حال الأمة اليوم أيها الأحبة الأفاضل ، يجد أنهم ليسوا على قلب رجل واحد في الاستعداد لهذا الشهر العظيم والموسم الكريم ، فمنهم ولله الحمد من يفرح بقدوم شهر القرآن والتوبة والغفران ، الذي يعتق فيه الرحمن بفضله عبادا له من النيران ، فيحيون سنة سيد ولد عدنان عليه أفضل الصلاة وأزكى السلام ، ويتزودون فيه من أنواع البر والإحسان ، ويحمدون الله على هذه النعمة ويكثرون من الشكران .

ومنهم!!من لبس عليه الشيطان فيترك أو يزهد!! فيما هو فيه مشروع ويجتهد في الممنوع!! فيفعل فيه البدع والمحدثات وغير ذلك من الشبهات!، كالاحتفال بالنصف منه أو ما يسمى في بعض البلدان بـ(القريقعان)! وتسميتها مأخوذة من قرع الأطفال للأبواب طلبا للحلوى ، ولها مظاهر خاصة بها كتحضير أصناف الأكل ، ولبس ملابس تراثية ، وتخصيصها بتبادل الهدايا وإقامة المهرجانات ، وغير ذلك مما يحدث فيها من المنكرات مع أن العلماء الأجلاء حذروا من ذلك وبينوا أن ذلك من المحرمات .

فقد جاء في فتاوى اللجنة الدائمة بالمملكة العربية السعودية برئاسة الشيخ ابن باز هم ما نصه: (الاحتفال في ليلة الخامس عشر من رمضان أو في غيرها

(١) لطائف المعارف (ص١٥٨).

بمناسبة ما يسمى مهرجان القرقيعان بدعة لا أصل لها في الإسلام (وكل بدعة ضلالة) فيجب تركها والتحذير منها ، ولا تجوز إقامتها في أي مكان ، لا في المدارس ولا المؤسسات أو غيرها ، والمشروع في ليالي رمضان بعد العناية بالفرائض الاجتهاد بالقيام وتلاوة القرآن والدعاء)(۱).

أو كالاحتفال بذكرى غزوة بدر! في السابع عشر من رمضان من كل عام ، فتقام فيها الاحتفالات في المساجد وفي القاعات العامة ، ويتخلل هذه الاحتفالات أناشيد زعموا أنها إسلامية! وكذلك تكريم بعض الحضور وإلقاء الخطب والمحاضرات عن غزوة بدر ، مع أن تخصيص هذه الليلة بالاجتماع والذكر وإلقاء القصائد بدعة .

يقول الشيخ ابن عثيمين (فلا يحتفل بذكرى غزوة بدر ولا غيرها من الغزوات العظيمة ، سواء كانت هذه الانتصارات في عهد النبي الها أو بعده)(۲).

أو تخصيص ليلة السابع والعشرين من شهر رمضان على أنها ليلة القدر باحتفالات أو بكثرة تلاوة القرآن ، والاجتماع في المساجد وتوزيع الجوائز وغير ذلك مما يحدثونه .

<sup>(</sup>١) فتاوى اللجنة الدائمة (٢/ ٢٥٩).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۱۹۱/۱۶).

شهر الخيرات - ۲۹۳

مع أن النبي الله الله المعنى يحتفل بها ولا أصحابه ولا القرون المفضلة احتفلوا بها ، بل كانوا يتحرونها في الليالي الأوتار من العشر الأخيرة من رمضان ، فيكثرون فيها الصلاة والدعاء وقراءة القرآن .

وهؤ لاء!! أحب إلى الشيطان من أهل العصيان! .

يقول سفيان الثوري (البدعة أحب إلى الشيطان من المعصية ، المعصية يتاب منها والبدعة لا يتاب منها) (١) .

ومنهم! ، من يجعله فرصة لإحياء لياليه بالسهرات وحضور الحفلات وشهود المهرجانات التي فيها مضيعة للأوقات ، والغالب أنها لا تخلوا من المنكرات ، وهو عندهم شهر التنعم بها لذ وطاب من المأكولات والمشروبات .

ومنهم!! من لا يفرح أصلا بقدومه! لأنه قد يمنعهم من بعض التجارات! والتمتع في نهاره بالشهوات! ويحجبهم عما تعودوا عليه من السفرات! ، فيتمنون أن يتخلصوا منه في أقرب الأوقات! نسأل العفو والعافية من رب البريات.

فشتان والله بين هؤلاء!!!.

أيها الأحبة الأفاضل ، إن الله الله الكرمنا هذه السنة بإدراك شهر رمضان – ونسأله سبحانه ذلك - ، فإن علينا أن نقابل ذلك بالشكر والتقوى ،

<sup>(</sup>١) شرح السنة للبغوي ( ٢١٦/١).

لأن النعم تزداد بإذن الرحمن بالشكر والإيمان ، وتزول وتتحول إلى نقم بالجحود والعصيان ، قال تعالى : ﴿ وَإِذْ تَأَذَّكَ رَبُّكُمْ لَهِن شَكَرْتُهُ لَا يَلْ مَكَرَّتُهُ لَإِن شَكَرْتُهُ لَإِن سَكَرْتُهُ لَإِن سَكَرْتُهُ لَإِن سَكَرْتُهُ لَإِن سَكَرْتُهُ لَإِن اللَّازِيدَ نَكُمُ لَإِن كَا إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴾ [إبراهيم: ٧].

قال الشيخ الشنقيطي في : (وبهذه المناسبة إن على كل مسلم أفرادًا وجماعات ، أن يقابلوا نعم الله بالشكر ، وأن يشكروها بالطاعة والعبادة لله ، وأن يحذروا كفران النعم)(١).

وشكرنا للباري في ينبغي أن لا يكون فقط باللسان! كما هو حال الكثير منا! ، بل لابد أن يكون كذلك بالقلب والأركان ، وذلك بتطهير قلوبنا من كل الآفات وألسنتنا وجوارحنا من كل المنكرات ، ونسعى في فعل الطاعات والتزود من الخيرات ، وأن نعزم على التوبة الصادقة من كل الذنوب السابقة .

يقول الإمام ابن القيم على: (وكذلك حقيقته في العبودية وهو ظهور أثر نعمة الله على لسان عبده: ثناء واعترافا وعلى قلبه: شهودا ومحبة وعلى جوارحه: انقيادا وطاعة، والشكر مبني على خمس قواعد: خضوع الشاكر للمشكور، وحبه له، واعترافه بنعمته، وثناؤه عليه بها، وأن لا يستعملها فيما يكره. فهذه الخمس هي أساس الشكر وبناؤه عليها، فمتى عدم منها واحدة اختل من قواعد الشكر قاعدة، وكل من تكلم في الشكر وحده فكلامه

<sup>(</sup>١) أضواء البيان (٩/ ١١٢).

شهر الخيرات المحالات

إليها يرجع وعليها يدور)(١).

إن الصائم - أيها الكرام - ينبغي أن يظهر عليه ثمرة الصيام والقيام وهي تقوى العزيز العلام، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ كُنِبَ عَلَيَ كُمُ الصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى اللّذِينَ عَامَنُواْ كُنِبَ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهَ اللّهِ اللّهَ اللّهِ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

قال الشيخ السعدي هذا (فإن الصيام من أكبر أسباب التقوى ، لأن فيه امتثال أمر الله واجتناب نهيه فمما اشتمل عليه من التقوى : أن الصائم يترك ما حرم الله عليه من الأكل والشرب والجماع ونحوها التي تميل إليها نفسه متقربا بذلك إلى الله راجيا بتركها ثوابه ، فهذا من التقوى ، ومنها : أن الصائم يدرب نفسه على مراقبة الله تعالى فيترك ما تهوى نفسه مع قدرته عليه ، لعلمه باطلاع الله عليه ، ومنها : أن الصيام يضيق مجاري الشيطان ، فإنه يجري من ابن آدم مجرى الدم فبالصيام يضعف نفوذه وتقل منه المعاصي ، ومنها : أن الصائم في الغالب تكثر طاعته ، والطاعات من خصال التقوى ، ومنها : أن الغني إذا ذاق ألم الجوع أوجب له ذلك مواساة الفقراء المعدمين ، وهذا من خصال التقوى) (۱) .

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين (٢/ ٢٤٤).

<sup>(</sup>۲) تفسير السعدي (ص۸٦).

عن نواهيه سبحانه حريصا على اجتنابها .

يقول الإمام ابن القيم في: (وللصوم تأثير عجيب في حفظ الجوارح الظاهرة، والقوى الباطنة وحميتها عن التخليط الجالب لها المواد الفاسدة، التي إذا استولت عليها أفسدتها، واستفراغ المواد الرديئة المانعة لها من صحتها، فالصوم يحفظ على القلب والجوارح صحتها، ويعيد إليها ما استلبته منها أيدي الشهوات فهو من أكبر العون على التقوى)(۱).

لكن الكثير منا – أيها الأفاضل ، إلا من رحم الله – يمتنع عن الأكل والشرب وسائر المفطرات من طلوع الفجر إلى غروب الشمس سواء كان ذلك في صيام الفرض أو النفل ، لكننا لا بد أن نسأل أنفسنا! هل حققنا الغاية المرجوة من الصيام ألا وهي : (تقوى الله على)؟! ، هل حبسنا ألسنتنا عن التحدث في أعراض الناس؟! ، هل صُنّا أسماعنا وحمينا أبصارنا عن الحرام؟! ، والله المستعان .

قال جابر ﷺ: (إذا صُمتَ فليَصُم سمعك وبصرك ولسانك عن الكذب والمحارم، ودع أذى الجار، وليكن عليك وقار وسكينة يوم صومك، ولا تجعل يوم صومك، ويوم فطرك سواء)(٢).

<sup>(</sup>۱) زاد المعاد (۲/ ۲۹).

<sup>(</sup>٢) مصنف ابن أبي شيبة (٢/ ٢٧١).

شهرالخيرات

قال عمر بن عبد العزيز ك : (ليس تقوى الله بصيام النهار و لا بقيام الليل والتخليط فيما بين ذلك ، ولكن تقوى الله ترك ما حرم الله ، وأداء ما افترض الله ، فمن رزق بعد ذلك خيرا ، فهو خير إلى خير) (١) .

أيها الأفاضل، ينبغي أن نعلم أنه إذا لم تترتب آثار التقوى على الصائم، فإن صيامه يعتبر ناقصا، ولا يقال: أنه باطل، فهو صحيح، ولا يؤمر بإعادته، لكنه يؤجر على صيامه بقدر ما حقق من التقوى.

فعن أبي هريرة ، قال : قال رسول الله ، (من لم يدع قول الزور والعمل به ، فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه) (٢) .

قال ابن بطال (قال المهلب: فيه دليل أن حكم الصيام الإمساك عن الرفث وقول الزور ، كما يمسك عن الطعام والشراب ، وإن لم يمسك عن ذلك فقد تنقص صيامه وتعرض لسخط ربه وترك قبوله منه)(٣).

وقال ابن المنير . (هو كناية عن عدم القبول كما يقول المغضب لمن رد عليه شيئا طلبه منه فلم يقم به لا حاجة لي بكذا فالمراد رد الصوم المتلبس بالزور وقبول السالم منه)(٤).

<sup>(</sup>١) تاريخ دمشق لابن عساكر ( ٢٣٠/٤٥).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٨٠٤).

<sup>(</sup>٣) شرح صحيح البخاري لابن بطال (٢٣/٤).

<sup>(</sup>٤) فتح الباري (٤/ ١١٧).

قال ﷺ: (رُبَّ صَائم لَيْسَ مِنْ صِيَامِهِ إلّا الجُوعُ وَرُبَ قَائِمٍ لَيْسَ لَهُ مِنْ قِيَامِهِ إلّا الجُوعُ وَرُبَ قَائِمٍ لَيْسَ لَهُ مِنْ قِيَامِهِ إلّا السَّهَرُ)(١).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (فان قول الزور والعمل به في الصيام أوجب إثما يقابل ثواب الصوم وقد اشتمل الصوم على الامتثال المأمور به والعمل المنهي عنه فبرئت الذمة للامتثال ووقع الحرمان للمعصية)(٢).

فالله الله - أيها الأحباب - في اغتنام هذا الشهر الذي هو على الأبواب فيما يرضي العزيز الوهاب، والسعي فيه دائما لعمل الصواب وطاعة التواب، ولنحذر أشد الحذر ونحذر الناس من كل الملهيات التي تمنع عن الطاعات وتجر إلى المحرمات، وخاصة من بعض وسائل الإعلام المرئية! التي لا تتقي الله في المسلمين ولا تراعي عظمة هذا الشهر الجليل، وتسعى دائما جاهدة لإفسادهم، وذلك بنشر كل رذيلة والمنع من كل فضيلة حتى في شهر رمضان - ولا حول ولا وقوة إلا بالله -، وذلك ببث الأفلام والمسلسلات الهابطة والبرامج والحفلات والأغاني الساقطة، وإشغال الصائمين عن قراءة الرحمن، والله المستعان.

فالله أسأل بأسمائه الحسنى وصفاته العليا أن يوفقنا وإياكم لإدراك هذا

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجة (١٦٩٠)من حديث أبي هريرة ١، وصححه العلامة الألباني ١٠٠٠ والم

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۱۹/۳۰۳).

شهر الخيرات كالمحتال

الشهر العظيم ، ويجعلنا فيه ممن يحرص على التزود من الخيرات وفعل الطاعات التي تقوي الإيمان وتكون بعون المنان سببا للعتق من النيران ، وأن يحفظ المسلمين دائما وفيه من كيد الأشرار ومكر الفجار ، فهو سبحانه ولي ذلك والعظيم الجبار .

وصلِّ اللمو وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

### فهارس عامة

- فهرس الآيات.
- فهرس الأحادث القدسية .
- فهرس الأحاديث النبوية .
  - فهرس الآثار.
  - فهرس الأبيات الشعرية .
    - المصادر المعتمدة.
    - فهرس الموضوعات.

# فهرس الآيات القرآنية

| الصفحة | السورة                                                                                                                                                                                                      | رقم الآية     |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
|        | البقرة ،                                                                                                                                                                                                    |               |
| ٣٣١    | ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ كُنِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى اللَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَنَّقُونَ ﴾                                     | [1/4]         |
| ٣٠٠    | ﴿ حَتَّىٰ يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ، مَتَىٰ نَصْرُٱللَّهِ ﴾                                                                                                                          | [ * 1 * ]     |
| ٩١     | ﴿ فَلَا تَعْضُلُوهُنَّ أَن يَنكِخُنَ أَزْوَجَهُنَّ إِذَا تَرَضَوَّا بَيْنَهُم إِلَمْتُووفِ ﴾                                                                                                                | [۲٣٢]         |
| 1 • 8  | ﴿ خَفِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَتِ وَٱلصَّكَوْةِ ٱلْوُسْطَىٰ ﴾                                                                                                                                                   | [۲۳۸]         |
| ٧٤     | ﴿ وَأَحَلَّ ٱللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبَوْأَ ﴾                                                                                                                                                       | [۲۷0]         |
| ٧٦     | ﴿ يَمْحَقُ اللَّهُ ٱلرِّبُواْ وَيُرْبِي ٱلصَّدَقَاتِّ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّكَفَّا رِأَثِيمٍ ﴾                                                                                                         | [۲۷٦]         |
| ٧٥     | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَذَرُواْ مَا بَقِىَ مِنَ ٱلرِّبَوَّا وَاللَّهِ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ ﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ فَأَذَنُواْ بِحَرْبٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ - ﴾ | -YVA]<br>[YV9 |

#### آل عمران:

| الصفحة | السورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | رقم الآية |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| ۱۸٦    | ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِنْ شَوَءٍ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُۥ َأَمَدُاْ بَعِيدًا ۗ ﴾                                                                                                                                                                                                                           | [٣٠]      |
| ٥      | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِۦ وَلَا تَمُوثَنَّ إِلَّا وَأَنتُم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | [۱۰۲]     |
| ٣٤     | ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | [111-]    |
| ۲.     | ﴿ مَّا كَانَ ٱللَّهُ لِيَذَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَاۤ أَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَّىٰ يَمِيزَ ٱلْخَبِيثَ مِنَ ٱلْخَبِيثَ مِنَ ٱلْغَيْبِ وَلَكِئَ ٱللَّهَ الْخَبِيثَ مِنَ ٱلطَّيِّبِ وَمَاكَانَ ٱللَّهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى ٱلْغَيْبِ وَلَكِئَ ٱللَّهَ يَجْتَبِى مِن رُّسُلِهِ، مَن يَشَاكُمُ فَعَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَإِن تُؤْمِنُواْ وَتَتَعُواْ فَلَكُمْ أَجُرُ عَظِيمٌ ﴾ وَتَتَعُواْ فَلَكُمْ أَجُرُ عَظِيمٌ ﴾ | [ \\4]    |
| ۲۸۸    | ﴿ وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَقَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَبَ لَتُبَيِّنُنَّهُ, لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ, فَنَبَذُوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ وَٱشْتَرَواْ بِهِ مَّنَا قَلِيلًا فَبِئْسَ مَا يَشْتَرُونَ                                                                                                                                                                                                                   | [۱۸۷]     |
|        | النساء:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |           |
| ٥      | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ مِّن نَفْسِ وَحِدَةِ وَخَلَقَ مِنْ اللَّهِ ٱلَذِى مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءٌ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَآءَ لُونَهِهِ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا                                                                                                                                       | [1]       |
| ٨٩     | ﴿ فَأَنكِحُواْمَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ ٱلنِّسَاءِ مَثَّنَىٰ وَثُلَثَ وَرُبِّعٌ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | [٣]       |

| الصفحة | السورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | رقم الآية |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| 317    | ﴿ وَلَا تُؤْتُواْ ٱلسُّفَهَاءَ أَمُواَكُمُ ٱلَّتِي جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ قِينَمًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | [0]       |
| 1 £ 9  | ﴿ ٱلرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى ٱلنِّسَآءِ بِمَا فَضَكَ ٱللَّهُ بَعْضَهُ مُ عَلَى النِّسَآءِ بِمَا فَضَكَ ٱللَّهُ بَعْضَهُ مُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | [٣٤]      |
| 1 8 0  | ﴿ أَيْنَمَاتَكُونُوا يُدْرِكُكُمُ ٱلْمَوْتُ وَلَوْكُنُهُمْ فِي بُرُوحٍ مُّشَيَّدَةً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | [٧٨]      |
| ۱۸۸    | ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَّ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِغَيْرِاًللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ<br>ٱخْيِلَافًا كَثِيرًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | [٨٢]      |
| ٣.     | ﴿ وَإِذَا جَآءَهُمْ أَمْرُ مِنَ ٱلْأَمْنِ أَوِ ٱلْخَوْفِ أَذَاعُواْ بِهِ - وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ اللَّهِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ اللَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ وَلَوْ لَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا لَنَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا لَذَيْنَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ وَلَوْ لَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا تَبْعَثُمُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا فَصْلًا لَهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا فَضْلُ ٱللَّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا فَضْلُ ٱللَّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَهُ لَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا فَضْلُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَلَوْلَا فَضْلُ ٱللَّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَلَوْلَا فَضُلُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَلَوْلَا فَضَلُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَلَوْلَا فَضُلُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُمْ لَا اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَلَا فَصْلُوا لَلْوَلَهُ فَهُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَالْمَالِقُولُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَلَوْلَا فَضَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَالْمُعُلِمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللْعَلَالِ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَالْعَلَالُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُول | [٨٣]      |
| 1.4    | ﴿ إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَنَّا مُّوقُوتًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | [1.4]     |
| ٤٢     | ﴿ يَسَٰ تَخُفُونَ مِنَ ٱلنَّاسِ وَلَا يَشْتَخْفُونَ مِنَ ٱللَّهِ وَهُوَ مَعَهُمْ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَىٰ مِنَ ٱلْقَوْلِ ۚ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | [١٠٨]     |
|        | المائدة :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |           |
| 779    | ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثَمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَمَ دِينَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | [٣]       |
| 119    | ﴿ إِن تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكٍّ وَإِن تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ الْهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ الْهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ الْهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ الْهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | [114]     |

| الصفحة | السورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | قم الآية      |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
|        | الأنعام:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |               |
| 197    | ﴿ فَلَـمَّا نَسُواْ مَا ذُكِّرُواْ بِهِ عَنَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوابَ كُلِّ شَيْءً فَلَـمُّا لِشُونَ ﴾ شَيْءً فَإِذَا هُم مُّبَلِسُونَ ﴾ شَيْءً فَإِذَا هُم مُّبَلِسُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | [{\$}]        |
|        | الأعراف:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |               |
| 194    | ﴿ أَفَأَمِنَ أَهْلُ ٱلْقُرَىٰ أَن يَأْتِيَهُم بَأْسُنَا بَيْتَا وَهُمْ نَآيِمُونَ ﴿ اللَّهِ أَفَا مَا أَشُنَا ضُحًى وَهُمْ يَلْعَبُونَ ﴿ اللَّهِ أَوْلَمَ اللَّهُ عَلَيْكُم بَأْسُنَا ضُحًى وَهُمْ يَلْعَبُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ | - <b>9</b> \] |
|        | التوبة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |               |
| , 77°  | ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَكُولُ ٱئَذَن لِي وَلَا نَفْتِنِيَّ أَلَا فِي ٱلْفِتْ نَةِ سَكَفُولُ ٱئَذَن لِي وَلَا نَفْتِنِيَّ أَلَا فِي ٱلْفِتْ نَةِ سَكَقَطُواً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | [٤٩]          |
|        | يونس :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |               |
| 777    | ﴿ أَلَا إِنَ أُولِيآ اللّهِ لَا خُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمُ اللّهِ لَا خُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمُ يَعَنَوُون اللهُ اللّهِ اللّهُ الل | -7Y]<br>[7£   |
| ۸۳     | ﴿ قَالَ مُوسَىٰ مَا جِئْتُم بِهِ ٱلسِّحْرُ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ سَيُبْطِلُهُۥ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | [٨١]          |

رقم الآية السورة هود: ﴿ وَكَذَالِكَ أَخَذُ رَبِّكَ إِذَآ أَخَذَ ٱلْقُرَىٰ وَهِيَ ظَالِمَةُ إِنَّ [1.1] 47. أَخْذَهُ وَأَلِيمُ شَدِيدٌ ﴾ الرعد : ﴿ إِنَ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمِ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا إِنَّفُسِمٌّ ﴾ [11] 717 ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَعِنُّ قُلُوبُهُم بِذِكُرِ ٱللَّهِ ﴾ [YA] 377 إبراهيم: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّكَ رَبُّكُمْ لَهِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمٌّ وَلَهِن [٧] ٣٣. كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴾ ﴿ وَقَالَ ٱلشَّيْطَانُ لَمَّا قُضِي ٱلْأَمْرُ إِنَّ ٱللَّهَ وَعَدَكُمْ وَعْدَ [77] ٱلْحَقِّ وَوَعَدْتُكُمْ فَأَخَلَفْتُكُمْ وَمَاكَانَ لِي عَلَيْكُمْ مِن سُلطَن إلَّا أَنَ دَعُونُكُمْ فَأَسْتَجَبْتُمْ لِي فَلَا تَلُومُونِي وَلُومُوا أَنفُسَكُمْ 744 مَّا أَنَا بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنتُد بِمُصْرِخِيٌّ إِنِّي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكْ تُمُونِ مِن قَبَلُ إِنَّ ٱلظَّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيدً ﴾ ﴿ وَلَا تَحْسَبُكَ ٱللَّهَ غَنْفِلًا عَمَّا يَعْمَلُ ٱلظَّالِمُونَ [{\forall} 47. إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمُ لِيَوْمِ تَشْخَصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَارُ ﴾

| الصفحة      | السورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | رقم الآية    |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
|             | الحجر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |              |
| 1 & 1       | ﴿ ذَرَّهُمْ يَأْكُلُواْ وَيَتَمَتَّعُواْ وَيُلْهِهِمُ ٱلْأَمَلُ ۖ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                | [٣]          |
| ١٨٠         | ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَو إِنَّا لَهُۥ لَحَفِظُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                        | [4]          |
| YVA         | ﴿ فَوَرَيِّكَ لَنَسْتَلَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ١١٠ عَمَّاكَانُواْيِعْمَلُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                             | - 97]<br>[9٣ |
|             | <u>يوسف</u> :                                                                                                                                                                                                                                                                                           |              |
| 17.         | ﴿ وَمَآ أَبُرِّئُ نَفْسِى ۚ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَةٌ ۖ بِٱلشُّوَءِ إِلَّا مَا رَحِمَ<br>رَبِّى ۚ إِنَّ رَبِّى غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾                                                                                                                                                                    | [0٣]         |
| ٣           | ﴿ أَنَيَأْتِينِي بِهِ مُرجَيعًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                       | [^\]         |
|             | النحل :                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |              |
| , 77<br>7•8 | ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ لَا تُحْصُوهَاۤ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾                                                                                                                                                                                                                | [14]         |
| 100         | ﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتُ ءَامِنَةً مُّطْمَيِنَّةً لِأَنْعُمِ لَأَيْتُ عَامِنَةً مُّطْمَيِنَّةً لِأَنْعُمِ لِأَنْعُمِ لَأَيْهَا رِغْدًا مِن كُلِّ مَكَانِ فَكَ فَرَتْ بِأَنْعُمِ اللَّهِ فَأَذَاقَهَا ٱللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴾ يَصْنَعُونَ ﴾ | [117]        |

| الصفحة | السورة                                                                                                                    | رقم الآية |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
|        | الإسراء:                                                                                                                  |           |
| 710    | ﴿ إِنَّ ٱلْمُبَذِّرِينَ كَانُوٓاْ إِخْوَانَ ٱلشَّيَاطِينِّ وَكَانَ ٱلشَّيَطَانُ لِرَّبِهِۦكُفُورًا ﴾                      | [**]      |
| 107    | ﴿ وَمَا نُرُسِلُ بِٱلْآيَـٰتِ إِلَّا تَخُوِيفًا ﴾                                                                         | [09]      |
| ۲۸     | ﴿ وَلَوْلَا أَن ثَبَّنْنَكَ لَقَدْ كِدتَّ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْئًا وَلِيلِهِمْ شَيْئًا وَلِيلِهِمْ شَيْئًا وَلَيْكِا ﴾ | [٧٤]      |
|        | اٹکھف :                                                                                                                   |           |
| ١٨٦    | ﴿ وَوَجَدُواْ مَاعَمِلُواْ حَاضِراً ﴾                                                                                     | [٤٩]      |
| ٣٢.    | ﴿ وَتِلْكَ ٱلْقُرَى أَهْلَكُنَّهُمْ لَمَّا ظَلَمُواْ وَجَعَلْنَا لِمُهْلِكِهِم مَّوْعِدًا ﴾ لِمُهْلِكِهِم مَّوْعِدًا      | [04]      |
| 777    | ﴿ فَمَنَكَانَ يَرْجُواْلِقَآءَ رَبِّهِ عَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَصَدًا            | [111-]    |
|        | مريم :                                                                                                                    |           |
| ٣      | ﴿ وَلَمْ أَكُنَّ بِدُعَآبِكَ رَبِّ شَقِيًّا ﴾                                                                             | [٤]       |
|        | طه:                                                                                                                       |           |
| ۸۳     | ﴿ وَلَا يُفْلِحُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَنَّى ﴾                                                                               | [٦٩]      |

| الصفحة | السورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | رقم الآية |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| **     | ﴿ فَلَأُ قَطِّعَتَ أَيْدِيَكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ مِّنْ خِلَفٍ وَلَأْصَلِبَنَكُمْ فِي جُنُوعِ ٱلنَّخْلِ وَلَنْعَلَمُنَ أَيْنَا أَشَدُّ عَذَابًا وَأَبْقَى ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | [٧١]      |
| **     | ﴿ لَنِ نُؤْثِرِكَ عَلَىٰ مَاجَآءَنَا مِنَ ٱلْبَيِّنَتِ وَٱلَّذِي فَطَرَنَا ۖ فَٱقْضِ<br>مَا اَنتَ قَاضٍ ۚ إِنَّمَا نَقْضِي هَٰذِهِ ٱلْحَيَوَةَ ٱلدُّنْيَا ٓ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | [٧٢]      |
|        | الأنبياء :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           |
| YAV    | ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِىۤ إِلَيْهِ أَنَّهُۥ لَآ اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ الللْلِهُ الللْمُواللَّهُ الللْمُواللَّهُ الللْمُواللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُولِي اللْمُلْمُ الللْمُولِي اللْمُلْمُ اللِمُلْمُ اللِمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُل | [٢٥]      |
|        | الحج:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |           |
| 117    | ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ ۚ إِنَّ زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَى مُ عَظِيمٌ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | [1]       |
|        | المؤمنون:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |           |
| 798    | ﴿ أُولَئِيكَ يُسُنرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَهُمْ لَمَا سَنِيقُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | [71]      |
|        | الثور:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           |
| 787    | ﴿ وَتُوبُوا ۚ إِلَى ٱللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ تُفْلِحُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | [٣١]      |

| الصفحة | السورة                                                                                                                                                                                                       | رقم الآية |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
|        | الفرقان :                                                                                                                                                                                                    |           |
| 774    | ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ ٱلظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ ﴾                                                                                                                                                               | [         |
| 777    | ﴿ وَكَانَ ٱلشَّيْطَانُ لِلْإِنسَانِ خَذُولًا ﴾                                                                                                                                                               | [٢٩]      |
|        | النمل:                                                                                                                                                                                                       |           |
| ۸١     | ﴿ قُل لَّا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ ۗ ﴾                                                                                                                             | [30]      |
|        | القصص:                                                                                                                                                                                                       |           |
| Y 0 A  | ﴿ وَٱبْتَغِ فِيمَآ ءَاتَىٰكِ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ ۚ وَلَا تَسَى اللَّهُ الدَّارَ ٱلْآخِرَةَ ۚ وَلَا تَسَ                                                                                              | [٧٧]      |
| 177    | ﴿ فَنَسَفْنَا بِهِ وَبِدَارِهِ ٱلْأَرْضَ فَمَا كَانَ لَهُ مِن فِتَةٍ يَنْصُرُونَهُ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُنْتَصِرِينَ ﴾ يَنْصُرُونَهُ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُنْتَصِرِينَ ﴾ | [٨١]      |
|        | العنكبوت:                                                                                                                                                                                                    |           |
| ٥٤     | ﴿ وَٱلَّذِينَ جَنهَدُواْ فِينَا لَنَهُدِيَنَّهُمْ شُبُلَنَا ۗ ﴾                                                                                                                                              | [74]      |
|        | الروم:                                                                                                                                                                                                       |           |
| 747    | ﴿ يُوْمَيِذِينَافَرَّقُونَ ﴾                                                                                                                                                                                 | [1٤]      |

| الصفحة | السورة                                                                                                                                                                                                                                                            | رقم الآية |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| ۸۸     | ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ۚ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَبَا لِللَّهُ وَمِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَبَا لِللَّهُ وَلَهُ مَا لَيْنَكُمُ مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّا فِي ذَلِكَ لَأَيْنَتِ لِقَوْمِ يَنْفَكُرُونَ ﴾ ذَلِكَ لَأَيْنَتِ لِقَوْمِ يَنْفَكُرُونَ ﴾ | [۲۱]      |
| ۲۳۸    | ﴿ كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                       | [٣٢]      |
| 108    | ﴿ ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِي عَمِلُواْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾                                                                                                                      | [٤١]      |
| 110    | ﴿ يَوْمَبِذِ يَصَدَّعُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                       | [٤٣]      |
|        | لقمان:                                                                                                                                                                                                                                                            |           |
| ۸۶۲    | ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُوَ ٱلْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ<br>ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَيَتَخِذَهَا هُزُواً ۚ أُوْلَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُّهِينٌ ﴾                                                                                                   | [٦]       |
| ۲٠٩    | ﴿ وَمَن يَشَكُرُ فَإِنَّمَا يَشَكُرُ لِنَفْسِهِ ۗ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيٌّ حَمِيدٌ ﴾ حَمِيدٌ ﴾                                                                                                                                                        | [11]      |
|        | السجدة:                                                                                                                                                                                                                                                           |           |
| 179    | ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواً وَ وَكَانُوا بِعَالِمِنِنَا لُمَّا صَبَرُواً وَكَانُونَ ﴾                                                                                                                                  | [         |

الأحزاب:

| الصفحة | السورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | رقم الآية     |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| ٥      | ﴿ يَنَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ اتَّقُواْ اللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ﴿ اللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ﴿ اللَّهِ يُصْلِحُ لَيُصْلِحُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ۗ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَفَقَدُ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ اللهَ وَرَسُولَهُ وَفَقَدُ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ اللهِ ﴾                                                       | -V+]<br>[V1   |
|        | الصافات:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |               |
| ٣١٥    | ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامِنُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِنَّهُمْ لَهُمُ ٱلْمَنْصُورُونَ ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامِنُنَا لَعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُنْصُورُونَ ﴾                                                                                                                                                             | -1V1]<br>[1V٣ |
|        | الزمر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |
| 771    | ﴿ إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَّيِّتُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | [٣٠]          |
| 140    | ﴿ وَمَاقَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ۦ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | [77]          |
|        | غافر :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |
| ٤٤     | ﴿ ٱدْعُونِيٓ أَسْتَجِبُ لَكُوْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | [٦٠]          |
|        | الشورى:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |               |
| ٦٧     | ﴿ لِلَّهِ مُلَكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ يَخَلُقُ مَا يَشَآءُ يَهَبُ لِمَن يَشَآءُ أَلَٰذُكُورَ ﴿ اللَّهُ الْوَيْرَوَجُهُمْ لَمِن يَشَآءُ ٱلذَّكُورَ ﴿ اللَّهُ الْوَيْرَوَجُهُمْ ذُكُرَانًا وَإِنْكَا أَوْ يَجُمُعُ لُمَن يَشَآءُ عَقِيمًا ۚ إِنَّهُۥ عَلِيمٌ قَلِيرٌ ﴾ ذُكُرَانًا وَإِنْكَا أَوْ يَجُمُعُ لُمَن يَشَآءُ عَقِيمًا ۚ إِنَّهُۥ عَلِيمٌ قَلِيرٌ ﴾ | - <b>१</b> ९] |

| الصفحة     | السورة                                                                                                                                                                     | رقم الآية     |  |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|--|
| ٣٠١        | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَإِن نَنصُرُواْ ٱللَّهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَبِّتُ أَقَدَا مَكُمْ ﴾                                                                       | [V]           |  |
|            | الحجرات :                                                                                                                                                                  |               |  |
| 7 & A      | ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِن جَآءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبَإٍ فَتَكَبَّنُوٓاْ أَن تُصِيبُواْ قَوْمُا بِحَهَا لَهِ فَلُمِّيمُوا فَعَلَمْ مَا فَعَلَتُمْ نَكِدِمِينَ ﴾ | [٦]           |  |
| 337        | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱجْتَنِبُواْ كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ ٱلظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ ٱلظَّنِّ إِنَّهُ ۗ ﴾ إِنَّهُ ۗ ﴾                               | [11]          |  |
| الذاريات : |                                                                                                                                                                            |               |  |
|            | ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجْنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ۞ مَاۤ أُرِيدُ مِنْهُم                                                                                           | -07]          |  |
| 77.        | مِّن رِّزْقِ وَمَآ أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ﴿ ﴿ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ                                                                             | [01           |  |
|            | ٱلْمَتِينُ ﴾                                                                                                                                                               |               |  |
|            | الواقعة:                                                                                                                                                                   |               |  |
|            | ﴿ أَفَرَءَ يَنُكُوا لِنَّارَ الَّتِي تُورُونَ ﴿٧﴾ ءَأَنتُمَّ أَنشَأْتُمْ شَجْرَتُهَآ أَمْ نَحْنُ                                                                           | - <b>v</b> 1] |  |
| 777        | ٱلْمُنشِءُونَ اللَّ نَحَنُ جَعَلْنَهَا تَذْكِرَةً وَمَتَنَعًا لِّلْمُقُوبِينَ اللَّهُ                                                                                      | [٧٤           |  |
|            | فَسَبِّحْ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ﴾                                                                                                                                     |               |  |
| المجادلة : |                                                                                                                                                                            |               |  |

| الصفحة | السورة                                                                                                                                     | رقم الآية |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| ١٦٠    | ﴿ يَرْفَعِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْمِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ دَرَجَنَّ ﴾                                                  | [11]      |
|        | الصف:                                                                                                                                      |           |
| ٣•٩    | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ۞ كَابُرَمَقَتًا عِندَاللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ | [٣-٢]     |
|        | الجمعة:                                                                                                                                    |           |
| 1 80   | ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلْمَوْتَ ٱلَّذِى تَفِرُّونَ مِنْدُفَإِنَّهُ, مُلَاقِيكُمْ ﴾                                                                  | [٨]       |
|        | التغابن،                                                                                                                                   |           |
| 745    | ﴿ ذَالِكَ يَوْمُ ٱلنَّعَابُنِّ ﴾                                                                                                           | [4]       |
|        | النازعات؛                                                                                                                                  |           |
| 187    | ﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرُونَهَا لَمْ يَلْبَثُواۤ إِلَّا عَشِيَّةً أَوْضُحَهَا ﴾                                                            | [٤٦]      |
|        | الانشقاق:                                                                                                                                  |           |
| ١٨٣    | ﴿ وَإِذَا ٱلْأَرْضُ مُدَّتُ ﴿ ۖ وَأَلْقَتُ مَا فِيهَا وَتَحَلَّتُ ﴾                                                                        | [٤-٣]     |
|        | التين :                                                                                                                                    |           |
| 191    | ﴿ لَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَانَ فِي آحْسَنِ تَقُويمٍ ﴾                                                                                      | [٤]       |
|        | الزلزلة :                                                                                                                                  |           |

| الصفحة | السورة                                                                                                 | رقم الآية        |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| ١٨١    | ﴿ إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ زِلْزَا لَهَا ﴾                                                           | [1]              |
| ١٨٢    | ﴿ وَأَخْرَجَتِ ٱلْأَرْضُ أَثْقًا لَهَا ﴾                                                               | [۲]              |
| ١٨٤    | ﴿ وَقَالَٱلْإِنسَـٰنُ مَا لَمَا ﴾                                                                      | [٣]              |
| 110    | ﴿ يَوْمَبِذِ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا كَ بِإِنَّ رَبَكَ أُوْحَىٰ لَهَا ﴾                                 | [0-8]            |
| 110    | ﴿ يَوْمَبِ ذِيصَدُرُ ٱلنَّاسُ أَشْنَانًا لِّيكُرُواْ أَعْمَا لَهُمْ ﴾                                  | [٦]              |
| ۱۸٦    | ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُهُ, ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَكُهُ, ﴾ | [\(\Lambda-\V)\) |

\*\*\*

## الأحاديث القدسية

| الحديث                                     | الصحابي   | الصفحة      |
|--------------------------------------------|-----------|-------------|
| ثَلاَتُهُ أَنا خَصْمُهُمْ يوم الْقِيَامَةِ | أبو هريرة | ٩٨          |
| يا عبادي إني حَرَّمْتُ الظلم               | أبو ذر    | <b>٣1</b> A |

それなるなができなる

# الأحاديث النبوية

| الصفحة | الصحابي          | الحديث                                                  |
|--------|------------------|---------------------------------------------------------|
| 777    | معاذ بن جبل      | اتَّقِ دَعْوَةَ الْمَظْلُومِ                            |
| ٨٢     | أبو هريرة        | اجْتَنِبُوا السَّبْعَ الْمُوبِقَاتِ                     |
| 7٧0    | أبو هريرة        | اشْتَكَتْ النَّارُ إلى رَبِّهَا                         |
| 97     | أبو مسعود البدري | اعْلَمْ أَبَا مَسْعُودٍ أَنَّ اللَّهَ أَقْدَرُ عَلَيْكَ |
| 10.    | ابن عباس         | اغتنم خمسا قبل خمس                                      |
| 777    | أبو هريرة        | أتاكم رمضان شهر مبارك                                   |
| 117    | أبو هريرة        | أَضَلَّ الله عن الْجُمْعَةِ من كان قَبْلَنَا            |
| ٩٦     | ابن عمر          | أَعْطُوا الْأَجِيرَ أَجْرَهُ                            |
| 1.7    | معاذ بن جبل      | أَلا أُخْبِرُكَ بِرَأْسِ الْأَمْرِ كُلِّهِ              |
| ٦٩     | ابن عمر          | ألا كلكم راع وكلكم مسؤول                                |
| ۲۳.    | أنس              | إذا أَرَادَ الله بِعَبْدِ خَيْرًا اسْتَعْمَلُهُ         |

### تنبيه الأمم: المجموعة الثالثة.

| الصفحة | الصحابي            | الحديث                                                       |
|--------|--------------------|--------------------------------------------------------------|
| ٩١     | أبو هريرة          | إذا خَطَبَ إِلَيْكُمْ من تَرْضَوْنَ                          |
| 195    | عقبة بن عامر       | إذا رَأَيْتَ اللهُ يعطي الْعَبْدَ                            |
| 101    | أم سلمة            | إذا ظَهَرَتِ المعاصي في أمتي                                 |
| 117    | أبو هريرة          | إذا كان يَوْمُ الْجُمْعَةِ                                   |
| ٧١     | أبو هريرة          | إذا مَاتَ الْإِنْسَانُ انْقَطَعَ عنه عَمَلُهُ                |
| 1 • ٢  | أبو هريرة          | إِنْ أُوَّلَ مَا يُحَاسَبُ بِهِ الْعَبْدُ يُومِ الْقِيَامَةِ |
| 1.5    | ابن مسعود          | إن أول ما يقضي بين الناس                                     |
| 779    | سهل بن سعد الساعدي | إِنَ الْعَبْدَ لَيَعْمَلُ فِيهَا يَرَى الناس                 |
| 7 • 1  | أبو هريرة          | إِنَّ الْعَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بِالْكَلِمَةِ                  |
| 717    | المغيرة بن شعبة    | إِنَّ اللَّهَ كَرِهَ لَكُمْ ثَلَاثًا                         |
| 97     | عائشة              | إن الله يحب إذا عمل أحدكم                                    |
| ٣٢.    | أبو موسى الأشعري   | إنَّ الله ليملي للظالم                                       |
| 77 8   | ابن عمر            | إِنَّ الله كَيْفَبَلُ تَوْبَةَ الْعَبْدِ                     |
| 709    | أبو جحيفة          | إن لربك عليك حقا                                             |
| 49     | أبو ثعلبة الخشني   | إن من ورائكم أيام الصبر                                      |

| الصفحة | الصحابي            | الحديث                                     |
|--------|--------------------|--------------------------------------------|
| ١٣٢    | کعب بن عیاض        | إِنَّ لِكُلِّ أُمَّةٍ فِتْنَةً             |
| ١٨١    | أبو هريرة          | إني قد تركت فيكم شيئين                     |
| 7 8 0  | أبو هريرة          | إِيَّاكُمْ وَالظَّنَّ                      |
| 198    | سهل بن سعد الساعدي | إِيَّاكُمْ وَمُعَقَّرَاتِ الذُّنُوبِ       |
| ٣٧     | أبو هريرة          | بدأ الإسلام غريبا                          |
| 177    | أبو هريرة          | بينها رجل يَتَبَخْتَرُ يمشي في بُرْدَيْهِ  |
| 790    | أنس                | التأني من الله                             |
| 79     | زيد بن ثابت        | تَعَوَّ ذُوا بِاللَّهِ مِنِ الْفِتَنِ      |
| ١٨٣    | أبو هريرة          | تقيء الأرض أَفْلَاذَ كَبِدِهَا             |
| ١٧٤    | أنس                | ثلاث مهلكات                                |
| 791    | أبو هريرة          | ثَلَاثٌ جِدُّهُنَّ جِدُّ وَهَزْهُنَّ جِدُّ |
| 711    | أنس                | حُبِّبَ إِلَيَّ مِنَ الدُّنْيَا            |
| ٨٥     | سمرة بن الجندب     | خَيْرُ مَا تَدَاوَيْتُمْ بِهِ الْحِجَامَةُ |
| 117    | أبو هريرة          | خَيْرُ يَوْمٍ طَلَعَتْ عليه الشَّمْسُ      |

| • | الثالثت | لجموعت | الأممة : ا | تنبيه |
|---|---------|--------|------------|-------|
|   |         |        |            |       |

| الصفحة | الصحابي           | الحديث                                        |
|--------|-------------------|-----------------------------------------------|
| ١٨٦    | أبو هريرة         | اْخَيْلُ لِثَلَاثَةٍ                          |
| ٧٧     | عبد الله بن حنظلة | دِرْهَمُ رِباً يَأْكُلُهُ الرَّجُلُ           |
| 7.7    | أبو بكرة الثقفي   | دَعَوَاتُ الْمُكْرُوبِ                        |
| 7      | تميم الداري       | الدين النصيحة                                 |
| ٣٨     | ابن مسعود         | الذين يُصْلِحُونَ إذا أفسد الناس              |
| VV     | أبو هريرة         | الربا سبعون بابا                              |
| ٧٧     | عبد الله بن مسعود | الرِّبَا وَإِنْ كَثُرَ فإن عَاقِبَتَهُ        |
| 777    | ابن عمر           | رأيت رَسُولَ اللَّهَ ﴿ وَسَمِعَ صَوْتَ        |
| 377    | أبو هريرة         | رُبَّ صَائمٍ لَيْسَ مِنْ صِيَامِهِ            |
| ١٨١    | رجل من جهينة      | سمع النبي ﷺ يَقْرَأُ فِي الصُّبْحِ            |
| ٣٠٥    | عائشة             | السِّوَاكُ مَطْهَرَةٌ لِلْفَمِ                |
| 188    | عبد الله بن عمرو  | صلاح أول هذه الأمة                            |
| ۲٧٠    | أنس               | صوتان ملعونان في الدنيا والآخرة               |
| ١٣٢    | عمرو بن عوف       | فَوَ اللَّهِ لَا الْفَقْرَ أَخْشَى عَلَيْكُمْ |

| الصفحة | الصحابي          | الحديث                                                         |
|--------|------------------|----------------------------------------------------------------|
| 77.    | عمران بن الحصين  | في هذه الْأُمَّةِ خَسْفٌ وَمَسْخٌ وَقَذْفٌ                     |
| ٣٠٦    | عائشة            | في الرَّفِيقِ الأعلى ثَلَاثًا                                  |
| ٧٨     | جابر             | لَعَنَ رسول اللَّهِ ﷺ آكِلَ الرِّبَا                           |
| ٤٣     | ثوبان            | لَأَعْلَمَنَّ أَقْوَامًا مِن أُمَّتِي                          |
| 170    | أنس              | لو كان لابن آدم واديان                                         |
| 110    | أنس              | لو لم تكونوا تذنبون                                            |
| ٣٠٦    | أبو هريرة        | لَوْ لَا أَنْ أَشُقَّ على أُمَّتِي لَأَمَوْتُهُمْ بِالسِّوَاكِ |
| 1.0    | أبو هريرة        | لو يَعْلَمُ الناس ما في النِّدَاءِ                             |
| ۲٧٠    | أبو مالك الأشعري | لَيَكُونَنَّ مِن أُمَّتِي أَقْوَامٌ يَسْتَحِلُّونَ             |
| 110    | أبو هريرة        | لَينْتَهِيَنَّ أَقْوَامُ عن وَدْعِهِمْ الْجُمْعَاتِ            |
| ١٣٦    | أبو برزة الأسلمي | لا تزول قدما عبد يوم القيامة                                   |
| ١٦     | قرة بن إياس      | لا تزال طائفة من أمتي منصورين                                  |
| 117    | سلهان الفارسي    | لَا يَغْتَسِلُ رَجُلٌ يوم الْجُمْعَةِ                          |
| 7771   | أنس              | لا يجتمعان في قلب عبد                                          |

### [تنبيه الأمم: المجموعة الثالثة.]

| الصفحة | الصحابي          | الحديث                                                     |
|--------|------------------|------------------------------------------------------------|
| 1.4    | عائشة            | لَا يَزَالُ قَوْمٌ يَتَأَخَّرُونَ عِنِ الصَّفِّ الْأَوَّلِ |
| ۲۱     | أبو سعيد الخدري  | لَا يَمْنَعَنَّ رَجُلًا هَيْبَةُ الناس                     |
| 797    | أبو هريرة        | كَفَى بِالْمُرْءِ كَذِبًا                                  |
| 177    | أبو مالك الأشعري | كُلُّ الناس يَغْدُو                                        |
| 1 & 1  | عبد الله بن عمر  | كُنْ فِي الدُّنْيَا كَأَنَّكَ غَرِيبٌ                      |
| 127    | أبو هريرة        | كن ورعا تكن أعبد الناس                                     |
| 799    | أبو سعيد الخدري  | ما من مُسْلِمٍ يَدْعُو بِدَعْوَةٍ                          |
| 177    | فضالة بن عبيد    | الْجَاهِدُ من جَاهَدَ نَفْسَهُ                             |
| ١١٤    | أبو هريرة        | مَنْ اغْتَسَلَ ثُمَّ أَتَى الْجُمْعَةَ                     |
| 115    | أبو هريرة        | من اغْتَسَلَ يوم الْجُمُعَةِ غُسْلَ الْجَنَابَةِ           |
| ۸١     | أبو هريرة        | مَن أتى كاهناً فصدَّقهُ                                    |
| 777    | عائشة            | من أحدث في أمرنا هذا                                       |
| 110    | أسامة بن زيد     | من تَرَكَ ثَلاثَ جُمُعَاتٍ                                 |
| ١٦٣    | أبو هريرة        | مَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَلْتَمِسُ فيه عِلْمًا                |

| الصفحة | الصحابي            | الحديث                                                  |
|--------|--------------------|---------------------------------------------------------|
| ١٧٨    | ابن عمر            | من سَرَّتُهُ حَسَنَتُهُ، وَسَاءَتُهُ سَيِّنَتُهُ        |
| ٣٠٩    | جرير بن عبد الله   | من سَنَّ فِي الْإِسْلَامِ سُنَّةً حَسَنَةً              |
| ١٠٦    | أنس                | من صلى للَّهِ أَرْبَعِينَ يَوْمًا                       |
| ٨٥     | أبو هريرة          | من قال: لَا إِلَهَ إلا الله وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ<br>له  |
| ۲۳.    | حذيفة              | من قال لاَ إِلَهَ إِلاَّ الله ابْتِغَاءَ وَجْهِ اللَّهِ |
| 771    | معاذ بن جبل        | من كان آخِرُ كَلَامِهِ لَا إِلَّهَ إِلاَّ الله          |
| ٣٢٣    | أبو هريرة          | من كانت عنده مَظْلِمَةٌ لأخيه                           |
| 444    | أبو هريرة          | من لم يدع قول الزور                                     |
| 171    | معاوية             | من يُرِدْ الله بِهِ خَيْرًا                             |
| 199    | سهل بن سعد الساعدي | من يَضْمَنْ لِي ما بين لَخْيَيْهِ                       |
| 777    | أبو هريرة          | نَارُكُمْ جُزْءٌ من سَبْعِينَ جُزْءًا                   |
| ٦١     | ابن مسعود          | الندم توبة                                              |
| 124    | عمرو بن العاص      | نِعْمَ الْمَالُ الصَّالِحُ لِلْمَرْءِ                   |
| ١٣     | عبد الله بن عمرو   | هم من كان على مثل ما أنا عليه                           |

| الحديث                                            | الصحابي      | الصفحة |
|---------------------------------------------------|--------------|--------|
| والله للهُ أَفْرَحُ بِتَوْبَةِ عَبْدِهِ           | أبو هريرة    | ٥٩     |
| وَدَعْوَةُ الْمُظْلُومِ يَرْفَعُهَا الله          | أبو هريرة    | 771    |
| ولا أَرَى الْأَجَلَ إلا قد اقْتَرَبَ              | عائشة        | ١٢     |
| ولا تَنْقَطِعُ التَّوْبَةُ حتى تَطْلُعَ الشَّمْسُ | معاوية       | ٥٨     |
| وَهَلْ يَكُبُّ الناس في النَّارِ                  | معاذ بن جبل  | 199    |
| يا بلال أقم الصلاة أرحنا بها                      | رجل من خزاعة | 711    |
| يا مَعْشَرَ الشَّبَابِ من اسْتَطَاعَ              | ابن مسعود    | ٨٩     |
| يُسْتَجَابُ لِأَحَدِكُمْ ما لم يَعْجَلْ           | أبو هريرة    | 779    |

#### \*\*\*\*

فهرس الآثار

# الأثـار

| الصفحة       | القائل              | الأثر                               |
|--------------|---------------------|-------------------------------------|
| ٣٩           | الفضيل بن عياض      | اتبع طرق الهدي ولا يضرك             |
| 7            | الحارث المحاسبي     | احم القلب عن سوء الظن               |
| 1 & &        | علي بن أبي طالب     | ارتحلتِ الدنيا مُدْبِرَة            |
| 7 2 .        | ابن مسعود           | الاقتصاد في السنة                   |
| ٩.           | عمر                 | ألا لَا تَغْلُوا صُٰدُقَ النِّسَاءِ |
| ٨٤           | عمر                 | أن اقتلوا كل ساحر وساحرة            |
| 777          | وهيب بن الورد المكي | أيجد لذة الطاعة من يعصي             |
| 187          | ابن عمر             | إذا أصبحتَ فلا تنتظرِ المساء        |
| ١٠٨          | إبراهيم التيمي      | إذا رأيت الرجل يتهاون في            |
| ١٧٨          | الشافعي             | إذا أنت خفت على عملك العجب          |
| 47.5         | بشر بن الحارث       | إذا عُرفت في موضعٍ فاهرب منه        |
| <b>**</b> ** | ابن تيمية           | إذا لم تجد للعمل حلاوة في قلبك      |
| ٣٣٢          | جابر                | إذا صُمتَ فليَصُم سمعك وبصرك        |

## [تنبيه الأمم: المجموعة الثالثة.]

| الصفحة | القائل         | الأثر                               |
|--------|----------------|-------------------------------------|
| 710    | عمر            | إنا كنا أذلَّ قوم                   |
| 710    | سفيان الثوري   | إني لأرجو أن يكون مجلسي             |
| 7 £ 1  | أبي بن كعب     | إن اقتصادا في سبيل وسنة             |
| 27     | سليهان التيمي  | إن الرجل ليصيب الذنب                |
| 10V    | قتادة          | إن الله تعالى يخوف الناس بما شاء    |
| 190    | ابن مسعود      | إن المؤمن يرى ذنوبه                 |
| 1 & &  | الفضيل بن عياض | إن من الشقاء طول الأمل              |
| 79.    | ابن محيريز     | إنها جئنا لنشتري بدراهمنا           |
| 47.5   | سفيان الثوري   | إياك والشهرة                        |
| ٣.٢    | أحدالحكماء     | إياك والعجلة فإن العرب كانت تكنيها  |
| 747    | سفيان الثوري   | البدعة أحب إلى الشيطان              |
| 47.5   | الفضيل بن عياض | بلغني أن العلماء فيما مضي           |
| 787    | المهلب         | التباغض والتحاسد أصلهما             |
| ١٨٢    | ابن عباس       | تحركت من أسفلها                     |
| ٤٣     | أبو الدرداء    | حَذَرَ امْرُؤٌ أَن تُبْغِضَهُ قلوبُ |

فهرس الآثار

| الصفحة | القائل                 | الأثر                                |
|--------|------------------------|--------------------------------------|
| 79.    | أيوب السختياني         | ذُكرت في الناس ولا أحب أن أذكر       |
| 140    | أبو وهب المروزي        | سألت ابن المبارك ما الكِبْر؟         |
| 74     | الحسن البصري           | سننكم والله الذي لا إله إلا هو       |
| ١٤     | أبو حاتم الرازي        | علامة أهل البدع الوقيعة في أهل الأثر |
| ٨٦٢    | ابن مسعود              | الغناء ينبت النفاق في القلب          |
| 79     | الحسن البصري           | الفتنة إذا أقبلت عرفها كل عالم       |
| ۲٩.    | مطرف بن عبد الله       | لأن أبيت نائها وأصبح نادما           |
| 1 • 9  | سفيان بن عيينة         | لا تكن مثل عبد السوء لا يأتي حتى     |
| 79.    | محمد بن يوسف الأصبهاني | لعلهم يعرفونني فيحابوني              |
| 11     | محمد بن سرين           | لم يكونوا يسألون عن الإسناد          |
| 719    | معاذ بن جبل            | اللهم إنك تعلم أني لم أكن            |
| 7 8 •  | أحد السلف              | لو رأيتم الرجل يطير في الهواء        |
| 777    | عمر بن عبد العزيز      | ليكن أول ما يعتقدون من أدبك          |
| ۲٩.    | الذهبي                 | لا أفلح والله من زكى نفسه أو أعجبته  |
| 7 & A  | عمر                    | لا يحل لامرئ مسلم سمع من أخيه        |

## [تنبيه الأمم: المجموعة الثالثة.]

| الصفحة | القائل               | الأثر                                         |
|--------|----------------------|-----------------------------------------------|
| 79.    | بشر بن الحارث        |                                               |
| 1 & &  | أبو موسى الأشعري     | لا يطولنَّ عليكم الأمد                        |
| 444    | عمر بن عبد العزيز    | ليس تقوى الله بصيام النهار                    |
| 79     | إسهاعيل بن محمد      | كان أبي يُعلِّمنا مغازي رسول الله 🍔           |
| 1 • 9  | وكيع                 | كان الأعمش قريبا من سبعين سنة                 |
| 7 & A  | سعيد بن المسيب       | كتب إلي بعض إخواني                            |
| ۲۳۸    | ابن عمر              | كل بدعة ضلالة                                 |
| ٦٨     | علي بن الحسين        | كنا نُعَلَّمُ مغازي النبي 🍔                   |
| YVA    | سعد بن الأخرم الطائي | كنت أمشي مع ابن مسعو د فمر بالحدادين          |
| ۲۳۸    | أيوب السختياني       | ما ازداد صاحب بدعة                            |
| 1 & •  | الحسن البصري         | ما أطال عبد الأمل                             |
| 719    | أيوب السختياني       | مَا صَدَقَ عَبْدٌ قَطُّ، فَأَحَبَّ الشُّهرَةَ |
| 444    | إبراهيم بن أدهم      | ما صدق الله عبدٌ أحب الشهرة                   |
| ١ • ٨  | سعيد بن المسيب       | ما فاتتني التكبيرة الأولى منذ                 |
| 777    | ابن عباس             | ما يأتي على الناس عام                         |

فهرس الآثار

| الأثر                               | القائل            | الصفحة |
|-------------------------------------|-------------------|--------|
| مر ابن عمر بجارية صغيرة             | عبد الله بن دينار | 770    |
| مررت برجل من العُبَّاد بالبصرة      | الحارث المحاسبي   | ۲٦.    |
| مساكين أهل الدنيا                   | أحد السلف         | 719    |
| من ابتدع في الإسلام بدعة            | مالك              | 749    |
| من استحوذ عليه الهوى                | الفضيل بن عياض    | ١٢٨    |
| من بلي بالشهرة                      | أحمد بن حنبل      | 7.78   |
| من لم يدرك التكبيرة الأولى          | وكيع              | ١٠٨    |
| هكذا حفظنا وهكذا وقع في كتابي       | مالك              | ٧      |
| والناس أسراب طير يتبع بعضها بعضا    | ابن قتيبة         | ۲۸۲    |
| نزلت في الغناء وأشباهه              | ابن عباس          | ٨٢٢    |
| ينبغي للعالم أن يتكلم بنية وحسن قصد | الذهبي            | 791    |

#### \*\*\*\*

# فهرس الأبيات الشعرية

| الصفحة | القائل       | البيت الشعري                      |
|--------|--------------|-----------------------------------|
| 777    | أحد السلف    | أَتَهِزَأُ بِالدعاء وتَزدَريه     |
| ٤٦     | أحد السلف    | إذا ما خلوتَ الدَّهر يوما فلا تقل |
| 0 •    | سفيان الثوري | تفنى اللذات ممن نال صفوتَها       |
| 777    | ابن القيم    | حب الكتاب وحب الحان الغنا         |
| ١٦٨    | ابن القيم    | والجهل داء قاتل وشفاؤه            |
| V •    | أحد السلف    | وينشأُ ناشئُ الفتيان منّا         |

\*\*\*\*

## الصادر المعتمدة

- ۱ الأجوبة المفيدة على أسئلة المناهج الجديدة للشيخ الفوزان/ ط. دار سحاب السلفية -مصر .
  - ٢ الآداب الشرعية والمنح المرعية لابن مفلح / ط. عالم الكتب السعودية.
    - ٣ الأم للشافعي / ط. دار المعرفة بيروت.
    - ٤ أحكام القرآن لابن العربي / ط. دار الكتب العلمية بيروت.
    - أحكام القرآن للجصاص / ط. دار إحياء التراث العربي بيروت.
      - ٦ الأذكار للنووي / ط. دار الفكر ببروت.
- ٧ أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن للشنقيطي / ط. دار الفكر بيروت.
  - الإبانة الكبرى لابن بطة / ط. دار الراية -الرياض.
  - ٩ إحياء علوم الدين للغزالي / ط. دار المعرفة بيروت.
  - ١٠ الاعتصام للشاطبي / ط. دار ابن الجوزي الرياض.
  - ١١ إعلام الموقعين لابن القيم / ط. دار الكتب العلمية بيروت.
- ١٢ إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان لابن القيم/ ط. دار ابن الجوزي الرياض.
  - ١٣ البحر المحيط في التفسير لأبي حيان الأندلسي / ط. دار الفكر بيروت.

- ١٤ البداية والنهاية لابن كثير / ط. إحياء التراث- بيروت.
- ١٥ البدر المنير في تخريج الأحاديث والآثار الواقعة في الشرح الكبير لابن الملقن /
   ط. دار الهجرة السعودية.
  - ١٦ مهجة قلوب الأبرار للسعدي / ط. دار الرشد -السعودية.
  - ١٧ تأويل مختلف الحديث لابن قتيبة / ط. المكتب الإسلامي- بيروت.
    - ١٨ تاريخ دمشق لابن عساكر / ط. دار الفكر بيروت.
    - ١٩ التبصرة لابن الجوزي / ط. دار الكتب العلمية بيروت.
    - · ٢ تحريم الآلات الطرب للألباني / ط. مؤسسة الريان- بيروت.
    - ٢١ تحفة الأحوذي للمباركفوري / ط. دار الكتب العلمية بيروت.
      - ٢٢ التخويف من النار لابن رجب / ط. مكتبة المؤيد السعودية.
        - ٢٣ تفسير البغوي / ط. دار المعرفة بيروت.
        - ٢٤ تفسير السعدي / ط. مؤسسة الرسالة بيروت.
          - ٢٥ تفسير الطبري / ط. دار الفكر بيروت.
          - ٢٦ تفسير القرطبي / ط. دار الشعب- القاهرة.
            - ۲۷ تفسير ابن كثير / ط. دار الفكر بيروت.
        - ۲۸ تلبيس إبليس لابن الجوزي / ط. دار الفكر -ببروت.

- ۲۹ التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير لابن حجر / ط. مؤسسة قرطبة مصر.
  - ٣٠ التمهيد لابن عبد البر/ط. الأوقاف المغربية.
- ٣١ التنبيهات اللطيفة فيها احتوت عليه الواسطية من المباحث المنيفة للسعدي / ط. دار طيبة الرياض.
  - ٣٢ التواضع والخمول لابن أبي الدنيا / ط. دار الكتب العلمية .
    - ٣٣ التوبة لابن أبي الدنيا/ ط. مكتبة القرآن- مصر.
- **٢٤** توضيح المقاصد وتصحيح القواعد في شرح نونية ابن القيم لأحمد بن إبراهيم ابن عيسى/ ط. المكتب الإسلامي- بيروت.
  - ٣٥ التيسير بشرح جامع الصغير للمناوي / ط. مكتبة الإمام الشافعي- السعودية.
- ٣٦ الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع للخطيب البغدادي / ط. مكتبة المعارف الرياض.
  - ٣٧ جامع العلوم والحكم لابن رجب / ط. مؤسسة الرسالة- بيروت.
    - ٣٨ الجواب الكافي لابن القيم / ط. دار المعرفة بيروت.
    - ٣٩ الجواهر من خطب المنابر / ط. مكتبة الرشد السعودية.
  - ٤ حادي الأرواح إلى بلاد الأفراح لابن القيم/ ط. المدني القاهرة.
    - 13 حلية الأولياء لأبي نعيم الأصفهاني / ط. دار الفكر -بيروت.

- ۲۲ حكم الانتهاء إلى الفرق والجهاعات والأحزاب للشيخ بكر أبو زيد/ط. دار
   ابن الجوزى السعودية.
  - **٤٣** رسالة المسترشدين للحارث المحاسبي / ط. مكتب المطبوعات الإسلامية سوريا.
    - ٤٤ الروح لابن القيم / ط. دار الكتب العلمية بيروت.
  - ٥٤ روضة العقلاء ونزهة الفضلاء لابن حبان / ط. دار الكتب العلمية بيروت.
  - ٤٦ روضة المحبين ونزهة المشتاقين لابن القيم/ ط. دار الكتب العلمية -بيروت.
    - ٤٧ رياض الصالحين للنووي / ط. الرسالة بيروت.
  - ٨٤ زاد المسير في علم التفسير لابن الجوزي / ط. دار الكتاب العربي بيروت.
    - ٤٩ زاد المعاد لابن القيم / ط. مؤسسة الرسالة بيروت.
    - ٥ الزهد للإمام أحمد / ط. دار الكتب العلمية بيروت.
    - ١٥ الزهد لابن المبارك/ ط. دار الكتب العلمية بيروت.
    - ٢٥ زهر الآداب وثمر الألباب للقيرواني / ط. دار الجيل بيروت.
  - ٣٥ سبل السلام في شرح بلوغ المرام للصنعاني/ ط. دار ابن الجوزي- السعودية.
    - ٤٥ السلسلة الصحيحة للشيخ الألباني / ط. دار المعارف- السعودية.
      - ٥٥ السنة للمروزي / ط. مؤسسة الكتب الثقافية بيروت.
        - ٥٦ سنن أبي داود / ط. المكتبة العصرية بيروت.

- ٧٥ سنن الترمذي / ط. دار الغرب الإسلامي بيروت.
  - ۸۵ سنن الدارمي / ط. دار المغنى السعودية.
- ٩٥ السنن الكبرى للبيهقى / ط. دار الكتب العلمية -بيروت.
- ٠٠ سنن النسائي / ط. مكتب المطبوعات الإسلامية دمشق.
  - 11 سنن ابن ماجة / ط. دار إحياء الكتب العربية بيروت.
- ٢٢ السنن الواردة في الفتن لأبي عمرو الداني/ ط. دار العاصمة الرياض.
  - ٦٣ سير أعلام النبلاء للذهبي / ط. الرسالة -بيروت.
  - ٦٤ شرح أصول اعتقاد أهل السنة للالكائي / ط. دار طيبة -السعودية.
  - ٥٠ شرح رياض الصالحين للشيخ ابن عثيمين/ ط.دار الوطن -الرياض.
    - 77 شرح السنة للبغوي / ط. المكتب الإسلامي دمشق.
    - ٧٧ شرح الزرقاني على موطأ الإمام مالك/ ط.مكتبة الثقافة -القاهرة.
      - ٨٨ شرح صحيح البخاري لابن بطال / ط. دار الرشد- السعودية.
- 79 شرح العقيدة الواسطية للشيخ ابن عثيمين/ ط. دار ابن الجوزي الرياض.
  - ٧ شعب الإيمان للبيهقي / ط. دار الرشد-السعودية.
    - ٧١ صحيح البخاري / ط. دار الأفكار -بيروت.
      - ٧٢ صحيح مسلم / ط. دار المغنى -السعودية.

- ٧٣ صحيح الجامع للألباني / ط. المكتب الإسلامي -بيروت.
- ٧٤ صحيح الترغيب والترهيب للألباني / ط. مكتبة المعارف الرياض.
- ٧٠ الصفات الإلهية للشيخ محمد أمان الجامي/ ط. الجامعة الإسلامية المدينة.
  - ٧٦ صيد الخاطر لابن الجوزي / ط. دار القلم -دمشق.
  - ٧٧ الطبقات الكبرى لابن سعد / ط. دار الكتب العلمية ببروت.
    - ٧٨ طريق الهجرتين لابن القيم/ ط. دار السلفية مصر.
    - ٧٩ العاقبة في ذكر الموت للإشبيلي / ط. مكتبة الأقصى الكويت.
- $\wedge \wedge$  عمدة القاري شرح صحيح البخاري للعيني / ط.دار إحياء التراث العربي  $\wedge$  بيروت.
- ٨١ عون المعبود شرح سنن أبي داود للعظيم آبادي / ط. دار الكتب العلمية بيروت.
  - ٨٢ الغرباء للآجري / ط. دار الخلفاء للكتاب الإسلامي الكويت.
    - ٨٣ الفتاوى الإسلامية / ط. درا الوطن السعودية.
  - ٨٤ فتاوى اللجنة الدائمة بالسعودية/ ط. رئاسة إدارة البحوث العلمية والإفتاء.
- ٨٥ فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر / ط. دار المعرفة -بيروت.
- ٨٦ فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن رجب/ ط. مكتبة الغرباء الأثرية
   المدينة النبوية.

- ۸۷ فتح الرحيم الملك العلام في علم العقائد والتوحيد والأحكام المستنبطة من القرآن للسعدي/ ط. دار ابن الجوزي- السعودية.
  - ٨٨ فتح القدير للشوكاني/ ط. دار ابن كثير دمشق.
  - ٨٩ فتح المغيث بشرح ألفية الحديث للسخاوي / ط. دار المنهاج.
    - ٩ الفروق للقرافي / ط. عالم الكتب.
    - ٩١ الفوائد لابن القيم/ ط. دار الكتب العلمية بيروت.
- ۹۲ فيض القدير شرح جامع الصغير لعبد الرؤوف المناوي / ط. المكتبة التجارية -مصر -.
  - ٩٢ القول المفيد على كتاب التوحيد لابن عثيمين / ط. دار ابن الجوزي .
- ٩٤ القول المفيد في أدلة الاجتهاد والتقليد للشوكاني / ط. دار القلم -الكويت.
  - ٩٥ قصر الأمل لابن أبي الدنيا / ط. دار ابن حزم -بيروت.
  - ٩٦ القواعد الحسان لتفسير القرآن للسعدي/ ط. دار الصميعي الرياض.
    - **٩٧** لسان العرب لابن منظور / ط. دار صادر بيروت.
- $^{4A}$  لطائف المعارف فيها لمواسم العام من الوظائف ، لابن رجب الحنبلي / ط . دار ابن حزم بيروت .
- ٩٩ الكافية الشافية في الانتصار للفرقة الناجية لابن القيم / ط. عالم الفوائد- السعودية.
  - ١٠٠ الكبائر للذهبي / ط. دار الندوة الجديدة بيروت.

- ١٠١ كشف المشكل من حديث الصحيحين لابن الجوزي / ط. دار الوطن السعودية.
  - ١٠٢ المجالسة وجواهر العلم للدينوري / ط. دار ابن حزم بيروت.
    - ١٠٣ المعجم الكبير للطبراني / ط. مكتبة ابن تيمية القاهرة-.
      - ١٠٤ مجموع الفتاوي لابن تيمية / ط. مكتبة ابن تيمية مصر.
- ١٠٥ مجموع فتاوى الشيخ ابن باز / أشرف على جمعه وطبعه: محمد بن سعد الشويعر.
  - ١٠٦ مجموع فتاوى الشيخ ابن عثيمين / ط. دار الوطن السعودية.
- ۱۰۷ مختصر منهاج القاصدين لعبد الرحمن بن محمد بن أحمد بن قدامة المقدسي/ ط. المكتب الإسلامي بيروت.
  - ۱۰۸ مدارج السالكين لابن القيم / ط. دار الكتاب العربي -بيروت.
- ۱۰۹ المدخل إلى السنن الكبرى للبيهقي / ط. دار الخلفاء للكتاب الإسلامي الكويت.
  - ١١٠ مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح للقاري / ط. دار الفكر -بيروت.
- 111 المستدرك على الصحيحين للحاكم النيسابوري / ط. دار الكتب العلمية- بيروت.
  - ١١٢ مسند أبي يعلى الموصلي / ط. دار المأمون للتراث دمشق.
    - ١١٣ مسند الإمام أحمد / ط. الرسالة بيروت.
  - ١١٤ مسند البزار / ط. مكتبة العلوم والحكم المدينة النبوية.

- ١١٥ مصنف ابن أبي شيبة / ط. مكتبة الرشد الرياض.
- ١١٦ مشكاة المصابيح للتبريزي / ط. المكتب الإسلامي بيروت.
- 11V معارج القبول بشرح سلم الوصول للحافظ الحكمي/ ط. دار ابن القيم- الدمام.
  - ١١٨ معالم السنن للخطابي / ط. المطبعة العلمية -حلب.
  - ١١٩ المغني لابن قدامة / ط. دار عالم الكتب- السعودية.
  - ١٢٠ مفتاح دار السعادة لابن القيم / ط. دار الكتب العلمية بيروت.
  - ١٢١ المفهم لما أشكل من تلخيص مسلم للقرطبي / ط. دار ابن كثير دمشق.
  - ١٢٢ المنتظم في تاريخ الملوك والأمم لابن الجوزي / ط. دار الكتب العلمية- بيروت.
    - ١٢٢ منهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج للنووي/ ط. دار المعرفة بيروت.
    - ١٢٤ منهاج السنة النبوية لابن تيمية/ ط. جامعة الإمام محمد بن سعود -السعودية.
  - ١٢٥ النهاية في غريب الحديث والأثر لابن الأثير / ط. المكتبة العلمية بيروت.
    - ١٢٦ نيل الأوطار للشوكاني / ط. دار الحديث مصر.
  - ١٢٧ الوابل الصيب من الكلام الطيب لابن القيم/ ط.دار الكتاب العربي-بيروت.

# فهرس الموضوعات

| .0.   | المقدمة                                            |
|-------|----------------------------------------------------|
| ٩     | الانتساب للسلفية ليس عيبا! أيها المُنكِر!          |
| 19    |                                                    |
| Yo    | أسباب الثبات على الحق عند نزول الفتن               |
| ٣٣    | العزة والتمكين لأولياء الله الصالحين               |
| ٤١    | أفِّ لذنوب الخلوات!!.                              |
| ٤٩    | كيف تتغلب بإذن علام الغيوب على المعاصي والذنوب!!   |
| ov    | التوبـــة                                          |
| 70    | هذا ما يجب على الآباء والأمهـات!                   |
| ٧٣    | ضرر الربسا                                         |
| V9    | خطر السحرة والمشعوذين على المسلمين                 |
| ΛΥ    | أسباب التأخر عن الزواج!                            |
| 90    | أعطوا الأجير حقه!                                  |
| 1 • 1 | التذكير لكل من لم يبادر إلى صلاة الجهاعة بالتبكير! |
| 111   | لماذا التخلف والتأخر عن صلاة الجمعة أيها المسلم؟!  |
| 119   | النفــس!                                           |

| 170  | ما أصعب مجاهدة النفس!                                        |
|------|--------------------------------------------------------------|
| ۱۳۱  | احذروا من فتنة المال!                                        |
| 149  | لماذا طول الأمل؟!                                            |
| ۱٤٧  | تكالب أعداء الدين لإفساد ركائز المسلمين!                     |
| 104  | وما نرسل بالآيات إلا تخويفا                                  |
| 109  | نــور العلـم                                                 |
| ۱٦٧  | ظــلام الجهــل                                               |
| ۱۷۳  | ما أخطر هذا الداء!                                           |
| ۱۷۹  | وقفات إيهانية مع سورة من كلام رب البرية                      |
| 191  | الحذر من مكر الله جلُّ وعلا!                                 |
| 197  | لسانك إلى أين ؟!                                             |
| ۲۰۳  | نِعَمُ الله عز وجل بين الشكور والكفور!!                      |
| ۲۱۱  | إياك والتبذير أيها المسلم!                                   |
| ۲۱۸  | الأسباب المعينات على تحقيق اللذة في الطاعات                  |
| 777  | أيها تريد أيها المسلم؟                                       |
| ٥٣٢  | لماذا الكسل عند العمل بالسنة؟! والاجتهاد عند العمل بالبدعة؟! |
| 724  | تحذير المسلمين من الظن السيء بالآخرين!.                      |
| 704  | أوقات المسلمين إلى أين؟!                                     |
| ۲٦٣. |                                                              |
| ۲۷۳  | أم ا أشد علك؟!                                               |

### فهرس الموضوعات

| 111 | وسائل الإعلام! وحب الشهرة!!                      |
|-----|--------------------------------------------------|
|     | العجلة أُمُّ الندامة!!                           |
| ٣.٣ | أين غابت هذه السُنَّة اليوم؟!                    |
| ۲۱۱ | بمَ يفرح الكثير من أبناء الأمة اليوم؟!!          |
| ۳۱۷ | سهام الليل لا تخطئ أيها الظالم!!                 |
| 470 | شهر الخيرات على الأبواب فاستعدوا له أيها الأحباب |
| ٤٣٣ | فهارس عامة                                       |
| ٣٣٩ | فهرس الآيات القرآنية                             |
| ٣٣٣ | الأحاديث القدسية                                 |
| 404 | الأحاديث النبوية                                 |
| ٣٦٣ | الآثـــار                                        |
| 419 | فهرس الأبيات الشعرية                             |
| ۲۷۱ | المصادر المعتمدة                                 |
| ۳۸۱ | فهرس الموضوعات                                   |