# خَوْلَتُهُمْ مِنْ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِي

نأبف محمّدعَبندُ لَدَّغِينَا بِن

العضرُالثالث عَ<u>ضِّ المرالظين والمؤسَّدِينَ</u> عَ<u>ضِّ المغربُ وَالأندَل</u>سَّ فى المغربُ وَالأندَلسَ

> القسم *الأول* عصر المكرابطين وَبدَاية الدّولة الموحديّة

النايشرمكتبنها كخانجى بالغاجرة

# الطبعة الثانية

# بسيبان إزم إرم

#### مقدمــــة

حيماً عولت على كتابة تلك السيرة المشجية ، الحافلة بالعبر – تاريخ الأندلس بم يكن يجول مخاطرى ، أن المهمة تقتضى حياة بأسرها ، وأن الأعوام سوف تمر تباعا ، دون أن تصل إلى غايبها . وقد مضى الآن مذ أصدرت القسم الأول من « دولة الإسلام فى الأندلس » فى سنة ١٩٤٢ ، عشرون عاما ، كرست خلالها ، معظم أوقاتى وجهودى ، لإتمام هذه المهمة . ومنذ اثنتى عشر عاما ، ، وأنا دائب التردد على اسبانيا والمغرب ، أنقب باستمرار فى مكتباتهما ، ودور محفوظاتهما ، عن كل ما يتعلق مهذه السيرة من مصادر ، ووثائق مخطوطة ، وغير مخطوطة . عربية أوقشالية ، حتى أضحت هذه المهمة ، مهمة حياتى ، لا أدخر فى تحقيقها وسيلة ولا جهداً .

وقد استطعت خلال هذه الحقبة الطويلة ، أن أكتب تاريخ الأندلس منذ الفتح إلى نهاية دول الطوائف ، فى ثلاثة مجلدات ، وأن أكتب فى نفس الوقت تاريخ المرحلة الأخيرة من دولة الإسلام فى الأندلس ، أعنى تاريخ مملكة غرناطة حتى سقوطها ، ثم تاريخ الأمة الأندلسية المغلوبة واستشهادها المؤسى ، ومحنتها الأخيرة ، بإخراج بقاياها المتنصرة من أوطانها القديمة ، وذلك فى مجلد كبير ، هو «نهاية الأندلس وتاريخ العرب المتنصرين » . .

وكانت الثغرة التى بقيت بين نهاية عهد الطوائف ، وقيام مملكة غرناطة ، وهى عصر المرابطين والموحدين ، وهى ثغرة تستغرق من الزمن نحو مائة وخمسين عاما —كانت تروعنى دائماً بطول مداها ، وتشعب آفاقها ، وخصوصاً بالمغرب . ولكن ، كان لابد لإتمام المهمة التى كرست لها بقية حياتى ، وهى تسطير تاريخ الأندلس منذ الفتح إلى النهاية ، أن أقتحم هذا الميدان الوعر ، وأن أعكف على كتابة تاريخ هذا العصر ، بالرغم من كلما يكتنفه من صعاب وغموض ،حتى تجبر

الثغرة ، وتتصل المراحل ، ويغدو تاريخ الأندلس ، والأمة الأندلسية ، كله ، وقد استكملت حلقاته ، منذ بدايته إلى نهايته .

وأنه ليملأ نفسي اليوم غبطة ، أنني قد استطعت بعون الله ، أن أتمم هذه المهمة ، وأن أكتب تاريخ عصر المرابطين والموحدين ، في المغرب والأندلس ، بعد أعوام من العمل الشاق ، والحهد المتواصل، والتنقيب المستمر ، في مكاتب مدريد، والإسكوريال، والرباط، وفاس، والقاهرة، ولندن، وأكسفورد، والڤاتيكان . وقد حرصت فضلا عن تقصي المصادر والوثائق، على دراسة المواطن الحغرافية والإستراتيجية دراسة عملية ، فزرت بالمغرب سائر عواصمه التاريخية ، وزرت منطقة جبالالأطلس ومدينة تينملُّل ، مكة المهدى ابن تومَّرت ، ودرست طريق مسىر الحيوش المرابطية والموحدية ، إلى شبه الحزيرة الإسبانية ، وزرت مواقع العبور إلها من جانبي المضيق . وأما بالأندلسفإني لم أترك قاعدة أومدينة أندلسية قدممة حتى زرتها ، ودرست معالمها القدممة ، وآثارها الأندلسية الباقية . وقد حرصت بنوع خاص على أن أدرس مواقع المعارك العظيمة ، التي نشبت بين الموحدين وبين اسبانيا النصرانية ، في شنترين ، وفي شلب ، ثم الأرك ، وفي العقاب . وقد قضيت عدة أيام في دراسة مواقع هاتين المعركتين العظيمتين الحاسمتين ــ الأرك والعقاب ــ وقمت لذلك برحلة خاصة ، طفت فها بسهل الأرك ، ومواقع قلعة رباح القدمة . ثم قصدت إلى جبال سير امورينا التي تفصل بين الأندلس وبين قشتالة ، وصعدت إلى آكامها ، وتجولت في هضامها ،وطفت بسائر الأماكن التي وقعت فها معركة العقاب ، من وعر ومن سهل ، وهي المعركة التي سحقت فها الحيوش الموحِّدية ، وانتهت بانحلال سلطان الموحدين ، وانحلال الأندلس ، ثم سقوط سائر قواعدها العظيمة، فما لايزيدعن ثلاثين عاما . وكانت هذه الدراسات الحغرافية ، والطبوغرافية ، تمدنى بكثير من أسباب الإيضاح والإدراك لظروف هذه المواقع ، والنتائج التي انتهت إلها ، وتعاون على الدقة في وصف مراحلها وتطوراتها .

وثمة مسألة أخرى جديرة بالتنويه ، وهى أن كتابة تاريخ عصر المرابطين والموحدين ، تعتبر قبل كل شيء تسطيراً لتاريخ المغرب ، ولايشغل فيه تاريخ الإندلسسوى حيز يسير ، فقد كانت الأندلس أو شبه الحزيرة الأندلسية ، في هذا العصر الذي استطال زهاء قرن ونصف ، ولاية مغربية ، داخل الإمبر اطورية

المغربية الكبرى، المرابطية ، ثم الموحدية . بيد أن حكم المرابطين ، ثم الموحدين لولاية الأندلس ، والظروف العسكرية ، والإدارية ، والاجتماعية ، التي أحاطت محكم كل من هاتين الدولتين العظيمتين للأمة الأندلسية ، لا يمكن أن تفهم إلاعلى ضوء التفاصيل الكاملة لحكم كل مهما للامبر اطورية المغربية الكبرى . ومن ثم فقد كان لزاماً على أن أكتب تاريخ عصر المرابطين والموحدين بالمغرب كاملا ، بالرغم مما يحيق بهذه المهمة من صعاب لا نهاية لها ، سواء من الناحية الحغرافية أو القبلية ، أو ناحية الاستيعاب التاريخي . وإني لأرجو أن أكون قد وفقت إلى بعض ما طمحت إليه ، من عرض تاريخ هذه الفترة الهامة من تاريخ الإمبر اطورية المغربية الكبرى ، في صورته الحقيقية الكاملة .

هذا مع العلم بأنى قد استعرضت فى كتابى « دول الطوائف» ، وهو الذى يتناول العصر الثانى من كتاب « دولة الإسلام فى الأندلس » » نشأة المرابطين ، وفتوحهم فى المغرب ، وقيام الدولة المرابطية الكبرى ، على يد عاهلها العظيم يوسف بن تاشفين ، ثم عبور المرابطين إلى الأندلس ، لإنجاد أمراء الطوائف فى موقة الزلاقة ، وماتلا ذلك من فتح المرابطين لدول الطوائف ، واستيلائهم على شبه الحزيرة الأندلسية ، ومن ثم فإنى لم أجد موضعاً لتكرار ما سبق أن كتبت فى هذا الشأن . ولهذا فقد بدأت كتابى هذا ، بالتحدث عن خاتمة عهد يوسف بن تاشفين .

وقد رأيت أن أستعرض فى فصل خاص ، أهم المصادر المخطوطة وغير المخطوطة ، التى كانت قبل غير ها ، عمادى فى البحث والدرس. ومن المحقق أن هذه المصادر ، بالرغم مما تقدمه إلينا أحياناً من مواد أصيلة ومعاصرة ، لاشك فى أهميتها ونفاستها ، لا تقدم إلينا سوى القليل، ولاتعالج إلا بعض نواحى المسائل الكبرى ، التى يعرضها لنا تاريخ الدولتين المرابطية والموحدية ، بيد أنها من جهة أخرى تاتى أضواء كثيرة على النواحى السياسية والإدارية لحكم المرابطين والموحدين ، ولاسيا لشبه جزيرة الأندلس ، فقد كانت لكل من الدولتين فى حكم الأندلس ، أوضاع ومبادىء خاصة .

وأود أن أشير هنا إلى أنى قد جريت فى كتابة تاريخ عصر المرابطين ، والموحدين ، وهو العصر الثالث من كتاب « دولة الإسلام فى الأندلس » – على نفس الأسلوب الذى جريت عليه فى كتابة العصرين الأول والثانى ، ثم الرابع

(نهاية الأندلس) ، وحرصت على أن أستعرض نظم الحكم والأوضاع السياسية والدينية ، لكل من الدولتين ، المرابطة والموحدية ، وسرر الحركة الفكرية الأندلسية ، والأحوال الاجماعية في ظل كلمنهما ، وذلك بقدر ما تمدنا بهالمصادر والوثائق التي بين أيدينا . كما خصصت لتاريخ اسبانيا النصرانية مكانها المعتاد ، وفقاً لما جريت عليه في العصور الأخرى .

وكذلك عنيت عناية خاصة بتزويد الكتاب بالحرائط التاريخية ، والرسوم الطبوغرافية ، التي تبين مواقع المعارك الكبرى ، وقد زرتها بنفسي كما تقدم ، وأرجو أن يكون في ذلك ما يسهل مهمة القارئ والباحث ، في فهم أوضاع هذه المعارك وظروفها وتطوراتها .

وقد ألحقت بنهاية الكتاب طائفة من الوثائق الهامة المرابطية والموحدية ، والوثائق الأخرى التي رجعت إليها ، ومنها ما لايزال مخطوطاً لم ينشر بعد ،وذلك تسهيلا لمهمة الباحثين في هذا الميدان ، في النزود بمعلومات أوفى عن الموضوعات التي تتناولها .

وإنه لا يسعى فى الحتام ، إلا أن أقدم جزيل الشكر والعرفان لسائر الهيئات العلمية والمكتبية ، الى ساهمت فى تسهيل مهمى ، فى البحث والمراجعة ، والتصوير والنقل ، وفى مقدمتها معهد الدراسات الإسلامية بمدريد ، ومكتبة الإسكوريال ، ومكتبة مدريد الوطنية ، وخزانة الرباط ، وخزانة جامع القرويين بفاس ، وقسم المخطوطات بالمتحف البريطانى ، والمكتبة البودلية بأكسفورد ، ودار الكتب المصرية ، فقد كان لى من ذخائر هذه الهيئات ، والمكتبات الحليلة ، خير معين لى ، فى تأليف هذا الكتاب .

القاهرة فى رجب سنة ١٣٨٣ الموافق نوفبر سنة ١٩٦٣

### بيانعنالمصادر

كان عصر المرابطين والموحدين ، من حيث المصادر والوثائق ، من أشق مراحل هذه السلسلة من تاريخ المغرب والأندلس ، التي نضطلع بكتابها منذ أعوام طويلة ، وذلك نظراً لاستطالة مداه ، وتشعب نواحيه ، وكثرة ثغراته المغامضة . وقد بذلنا خلال الأعوام التي قضيناها في كتابة تاريخ هذا العصر ، جهوداً مضنية ، في استيعاب مصادره ، وتقصى الوثائق التي تكشف عن أحداثه وخواصه ، وقمنا في هذا السبيل بعدة رحلات إلى اسبانيا والمغرب وانجلترا . وقد رأينا أن نستعرض في هذا البيان الموجز ، أهم المصادر والوثائق المخطوطة وقد رأينا أن نستعرض في هذا البيان الموجز ، أهم المصادر والوثائق المخطوطة والمنشورة ، التي كانت عمادنا في كتابة هذا التاريخ ، وسوف نعود في نهاية الكتاب ، فنخص المصادر بثبت عام شامل ، يضمها حميعاً من مخطوط ومنشور، ومن عربية ، ولاتينية وقشتالية ، وغيرها .

#### كتاب « المن بالإمامة »

نستطيع أن نقول إن هذا الكتاب ، أو بالحرى القسم الذى وصلنا منه ، هو أهم مصادرنا المخطوطة عن المرحلة الأولى من تاريخ الدولة الموحدية . واسمه الكامل هو حسبا جاء فى الصفحة الأونى ، من المخطوط الوحيد الذى انتهى إلينا، «كتاب تاريخ المن بالإمامة على المستضعفين ، بأن جعلهم الله أثمة ، وجعلهم الوارثين ، وظهور الإمام أمير الموحدين على الملثمين ، وفى مساق ذلك خلافة الإمام الحليفة أمير المؤمنين [ وأحد ] الحلفاء الراشدين » . وأما مؤلفه ، فقد ورد اسمه فى صفحة العنوان على النحو الآتى : « أنهى تأليفه ، وأبدع تحبيره وتصنيفه ، عبد الملك ابن محمد بن صاحب الصلاة الباجى رحمه الله » . وتحفظ هذا المخطوط بمكتبة ابن محمد بن صاحب الصلاة الباجى رحمه الله » . وتحفظ هذا المخطوط بمكتبة جامعة أكسفور د المساة « بالمكتبة البودلية » Bodleian Library ، وهو مسجل في فهرس المخطوطات الشرقية بها ، المنشور باللاتينية فى سنة ١٩٨٧ فى صفحة في فهرس المخطوطات الشرقية بها ، المنشور باللاتينية فى سنة ١٩٨٧ فى صفحة وهذا المخطوط عبارة عن مجلد ضخم ، يقع فى ١٩٤ لوحة مز دوجة ، أعنى وهذا المخطوط عبارة عن مجلد ضخم ، يقع فى ١٩٤ لوحة مز دوجة ، أعنى

فى ٣٨٨ صفحة كبيرة الحجم (نحو ٣٠ فى ٢٠ سم) فى كل منها ١٩ سطراً ، وفى كل سطر نحو تسع كلمات ، ومكتوب نحط أندلسى كبير واضح ، وهو سليم جيد الحفظ ، ما عدا ورقتة الأولى فهى قديمة باهتة ، ومجلد بجلد متين . وليس فى بداية المخطوط أونهايته ما يدل على تاريخ كتابته ، ولكن يبدو من كتابته وحالته ، أنه ر بما يرجع إلى القرن الثامن أو التاسع الهجرى (الرابع عشر أو الحامس عشر) . ولايضم هذا المخطوط من كتاب «المن بالإمامة » سوى «السفر الثانى » وذلك حسيا سحل فى صفحة العنوان ، وحسيا ورد فى ختام المخطوط على النحو الآتى : «كمل السفر الثانى من كتاب تاريخ المن بالإمامة على المستضعفين بأن جعلهم الله أثمة وجعلهم الوارثين وصلى الله على محمد وآله ، يتلوه الثالث بحول الله سنة تسع وستين وخمسهاية ، خير وصول العلج الطاغية » .

ويبدو من عنوان الكتاب الذى تقدم ذكره ، أن السفر الأول منه ، يتضمن تاريخ قيام الموحدين ، وظفرهم بالتغلب على المرابطين ، وتاريخ أول خلفاء الموحدين عبد المؤمن بن على ، وهذا السفر الأول من الكتاب لم يصل إلينا ، كما لم يصل إلينا سفره الثالث الذى أشير إليه فى ختام المخطوط . وأما السفر الثانى وهو الوحيد الذى انتهى إلينا ، فيبدأ نحوادث سنة ١٥٥ه ، وينتهى نحوادت سنة ١٥٥ه ، وهى فترة قصيرة من الناحية الزمنية ، ولكنها حافلة بالحوادث الهامة ، التى يعرضها لنا ابن صاحب الصلاة ، وقد كان شاهد عيان لكثير منها ، فى تفصيل شاف ؛ على أن الأحداث التاريخية ليست أهم ما يتضمنه كتاب «المن بالإمامة» . ذلك أن أهم وأنفس ما يتضمنه الكتاب ، هو تلك المحموعة من الرسائل والوثائق الموحدية الصادرة عن الحلفاء والأمراء الموحدين ، التى ينقلها إلينا ابن صاحب الصلاة ، وتلك التفاصيل الدقيقة التى يقدمها إلينا عن نظم الحكم الموحدية ، وعن الشئون الإدارية والمالية ، وهذه الوثائق والتفاصيل تلتى أكبر ضوء على خواص الحكم الموحدي ، والدولة الموحدية .

وبالرغم من أن السفر الثانى الذى انتهى إلينا من كتاب « المن بالإمامة » ينتهى كما تقدم محوادث سنة ٥٦٨ هـ ، وبالرغم من أن البحث لم يظفر حتى يومنا ، بالحصول على نص السفر الثالث من الكتاب ، فإنا نستطيع مع ذلك أن نعثر بكثير من النبذ والشذور التى يتضمنها هذا السفر المفقود من الكتاب ، وقد نقلها إلينا مؤرخ متأخر هو ابن عذارى المراكشي في كتابه الحامع « البيان المغرب»

الذي سوف نتحدث عنه فيما بعد ، وهذه الشذور تمتد حتى معركة الأرك في سنة ١٩٥ هـ .

ولابن صاحب الصلاة في عرض الحوادث والشئون أسلوب خاص ، جزل نوعا ، وإن كان يلجأ أحياناً إلى السجع الركيك ، والتنميق المتكلف ، وهو يبدو سواء بأسلوبه ، أوطريقة عرضه للحوادث ، وتقديمه للأشخاص ، مؤرخ بلاط أثير ، يحرص كل الحرص على الإشادة بسادته وبأعمالهم ، يغمرهم خلال حديثه بالألقاب الفخمة ، والدعوات الرنانة ، ولايفوته كلما ذكر اسم الموحدين أن يقرنه بقوله «أعزهم الله»، ثم هو يلجأ أحياناً في وصف الحلفاء والأمراء إلى عبارات من المديح المسجع والملق المغرق . بيد أنه مع ذلك لا يحجم في بعض الأحيان ، عن النقد ، والتنديد بأعمال وتصرفات يراها جديرة بذلك (١)

وقد كان مؤلف كتاب «المن بالإمامة» من أدباء عصره وكتابه . وهو عبد الملك بن محمد بن أحمد بن ابراهيم الباجي ، ويكني أبا مروان وأبا محمد ، ويعرف بابن صاحب الصلاة وبصاحب التاريخ (٢) . وهو كما يبدو من اسمه أندلسي من أهل باجة . وفد على إشبيلية مذ نزل بها الموحدون ، واتخذوها عاصمة لولاية الأندلس ، واتصل بالبلاط الموحدي منذ البداية ، وخدم فيه كاتبا وشاعراً ، وكان ضمن الوفود التي لقيت الحليفة عبد المؤمن حين زيارته لحبل طارق في سنة ٥٥٥ ه ( ١١٦٠ م ) . وقد عني ، وهو من أهل باجة ، وهي المنطقة التي قامت بها ثورة ابن قسي وأنصاره المريدين ، بأن يؤلف كتابا عن « ثورة المريدين » ، وهو كتاب يشير إليه في غير موضع من « المن بالإمامة » ولكنه لم يصل إلينا . وقد وصفه ابن عبد الملك في « الذيل والتكملة » بقوله : « وكان أديباً محسناً ، عني محفظ التواريخ وتقييدها ، وصنف « تاريخ ثورة المريدين بالأندلس » و « دولة بني عبد المؤمن ، ومن أدرك محياته من بنيه » (٣) ، ومن الواضح أنه يعني بذلك كتاب « المن بالإمامة » . ولم يقدم لنا أحد ممن تعرض

<sup>(</sup>١) مثال ذلك ما ورد فى حديثه عن غزوة وبذة التى قام بها الحليفة أبو يعقوب يوسف ، ثم عن غزوة شنترين التى انتهت بمصرع الحليفة المذكور ( ص ٩٧ و ١٣٤ و ١٣٥ من القسم الثالث من البيان المغرب).

<sup>(</sup>٢) كتاب التكلة لابن الأبار (المكتبة الأندلسية) رقم ١٧٢٦.

<sup>(</sup>٣) كتاب « الذيل والتكلة » لا بن عبد الملك المراكشي ، الحز. الرابع من محطوط المكتبة الوطنية بباريس .

لترحمة ابن صاحب الصلاة ، تاريخ مولده أو وفاته . وقد ذكر المستشرق الإسباني پونس بوبجس في معجمه نقلا عن المستشرق أماري أنه توفي سنة ١٩٥٨ (٢)، وتابعه في ذلك الأستاذ بروكلمان في تاريخ الأدب العربي (٢)، وهو تاريخ خاطيء ، لايتفق مع سياق كتاب « المن بالإمامة . ذلك أن ابن صاحب الصلاة ، يذكر لنا في مؤلفه حوادث شهدها ترجع إلى سنة ٩٥ه ه ، مثل الاحتفال بإتمام بناء صومعة جامع إشبيلية الأعظم ، ورفع التفافيح الذهبية إلى قمتها ، محضرة الحليفة يعقوب المنصور ، وذلك في شهر ربيع الآخر سنة ٩٥ه ه ، عقب عوده ظافرا من معركة الأرك الشهيرة (٧٠ . 171 . 61) ، بل يبدو مما ينقله ابن عذاري في « البيان المغرب » من شذور عن وفاة المنصور في سنة ٩٥ه ه ، ثم عن حوادث الأعوام الأولى من خلافة ابنه الناصر ، وهي شذور يبدو فيها أسلوب ابن صاحب الصلاة واضحاً ، أن مؤلف كتاب « المن بالإمامة » قد عاش حي أواخر القرن السادس ، بل والى أوائل القرن السابع ، وأنه قد توفي على الأرجح حوالى سنة ٢٠٥ ه ( ١٢٢٨ م ) (٢) . وأما مولده فيمكن أن نضعه بين التي و ٢٠٥ ه ( ١٢٢١ – ١١٣٥ م )

#### كتاب نظم الحمان

ومن أهم مصادر ناالمخطوطة عن أواخر عهدالمر ابطين ، وأوائل عهد الموحدين قطعة كبيرة مخطوطة من كتاب نظم الحمان لابن القطان ، تتضمن السفر الثالث عشر من كتاب نظم من هذا الكتاب . وعنوانه على النحو الآتى : « السفر الثالث عشر من كتاب نظم الحمان لترتيب ما سلف من أخبار الزمان » . وفى داخل المخطوط ، توصف القطعة بأنها « الحزء السادس ، من هذا الكتاب . فى ذكر ما انهى إلينا من أخبار القرن السادس ، وهو المائة السادسة من الهجرة الكريمة » . و محتوى هذا المخطوط على السادس ، وهو المائة السادسة من الهجرة الكريمة » . و محتوى هذا المخطوط على ثمانية وستين لوحة مزدوجة كبيرة الحجم ( ١٣٦ صفحة ) فى كل صفحة منها

Pons Boigues: Ensayo Bio - Bibliografico sobre los Historiadores y (1) Geograficos Arabigo - Espanoles, p. 246.

C. Brockelmann: Geschichte der Arabischen Litteratur, Supp. 1. p 554. (Y)

<sup>(</sup>٣) راجع بعض هذه الشذور التي ينقلها ابن عذارى في البيان المغرب : القسم الثالث الذي يجرى نشره الآن بعناية الأستاذة : هويئي ميرانده ومحمد بن تاويت ومحمد ابراهيم الكتانى عن معهد مولاى الحسن بتطوان : ص ٢٠٠ - ٢١١ و ٢١٣ ، و ٢١٩ و ٢٢٠ و ٢٢٠ .

تسعة عشر سطراً مخط مغربی كبیر ، والنص كله مشكول بالمداد الأحمر ، وأحیاناً مخط مذهب ، والمخطوط قدیم مبتور الآخر ، ولیس هناك ما یدل علی تاریخ كتابته . بید أنه یمكن أن نرجعه إلی القرن الثامن الهجری . ویبدو من خطه المنمق وعناوینه المذهبة ، أنه ریما كتب برسم أحد الأمراء أو الكبراء .

وأما عن مؤلف الكتاب ، ابن القطان ، فليس لدينا عنه تفاصيل شافية ، وقد ذكر اسم المؤلف في صفحة العنوان بأنه « الإمام العالم أبو النجوم الباجى » وذكر في رأس الصفحة الأولى أنه « ابن القطان» (١) . وقد ورد في لوحة ١٦٧ من المخطوط ما يدل على أن المؤلف كان حياً ، في عهد الحليفة الموحدي المرتضى (٦٤٦ – ٦٦٥ ه) وهو الذي حكم قبل آخر الحلفاء الموحدين .

ويتناول المخطوط أخبار المرحلة الأخيرة من حكم المرابطين منذ سنة ٥٠٥ هـ (١١١٤م) ، وأخبار بداية ظهور المهدى ابن تومرت ، وتقدم دعوته، وتصنيف أصحابه ، ومرحلة الصراع الأولى بين الموحدين والمرابطين ، وأخبار الأندلس خلال هذه الفترة ، وذلك حتى أخبار سنة ٥٣٣ ه (١١٣٨ م) . وأهم ما يتميز به هذا القسم من مؤلف ابن القطان أنه ينفر د بإيراد رسالتين هامتين لم تذكرا في غيره وهما ، رسالة « الكافية في براهين الإمام المهدى » ، وهي رسالة خاطب مها أبو عبد الرحمن بن طاهر عميد مرسية ، الحليفة عبد المؤمن بن على ، ورسالة وجهها عبد المؤمن إلى الطلبة والمشيخة والأعيان بالأندلس (سنة ٤٤٣ه)، يشرح فيها عبد المؤمن إلى الطلبة والمشيخة والأعيان بالأندلس (سنة ٤٤٣ه)، يشرح فيها

<sup>(</sup>١) وردت فى التكملة لابن الأبار (المكتبة الأندلسية) رقم ١٩٢٠، ترجمة «لعلى بن محمد ابن عبد الملك بن يحيى بن ابراهيم الكتامى الحميرى الفاسى ، أبى الحسن بن القطان » جاء فيها أنه «كان من أبصر الناس بصناعة الحديث ، وأحفظهم لأسماء رجاله ، وأشدهم عناية بالرواية ، ورأس طلبة العلم بحراكش . ونال مخدمة السلطان دنيا عريضة . وله تواليف ، ودرس وحدث . وتوفى على قضاء سجلماسة فى ربيع الأول سنة ثمان وعشرين (أى وستمائة) » .

وعثرنا أيضاً في « الذيل والتكملة » لابن عبد الملك المراكثي على ترجمة طويلة للمذكور ، جاء فيها انه « فاسي سكن مراكش ، وكان ذاكراً للحديث ، مبحرا في علومه ، وكان معظها عند الحاصة وللعامة من آل عبد المؤمن ، حظى كثيراً عند المنصور مهم ، فابنه الناصر ، فالمستنصر بن الناصر ، فأبي بحمد عبد الواحد أخى المنصور ، ثم أبي زكريا المعتصم بن الناصر ، وكان المنصور يؤثره على غيره من أهل طبقته . وكان مرجوعاً إليه في الفتاوى » ( الجزء الحامس من مخطوط المتحف البريطاني لوحة ١٣) .

على أن ما ورد فى المخطوط ، مما يدل على أن ابن القطان كان حياً فى عهد الحليفة المرتضى ؛ يجعلنا نتردد فى الاعتقاد بأنه هو صاحب الترحمة التى أوردها ابن الأبار ، ثم ابن عبد الملك ، لما هنالك من الفارق الزمى الملحوظ . وربما كان المترجم هو أبو المؤرخ .

قواعد السياسة الشرعية الموحدية ، ولا سيما فى مطاردة المنكر ، وفى شئون المكوس والمغارم .

ويبدى ابن القطان فيما يورده من أخبار الموحدين ، حماسة ظاهرة فى تأييد المذهب الموحدي ، والدولة الموحدية ، ويذكر الإمام المهدى ، وخلفاءه الموحدين عنتهى الحشوع والإجلال(١).

#### القسم الثالث من كتاب البيان المغرب

كان كتاب « البيان المغرب » لابن عذارى المراكشي ، منذ البداية من أهم مصادرنا في كتابة تاريخ الأندلس . ولقد انتفعنا خلال كتابة العصرين الأول والثاني من هذا التاريخ ، في كتابينا « دولة الإسلام في الأندلس » و« دول الطوائف ، بجزئيه الأول والثاني ، اللذين نشر ا منذ أكثر من قرن بعناية العلامة دوزى ، ثم بجزئه الثالث الذي نشر بعناية الأستاذ ليثي بروڤنسال . وقد كان من المفروض أن ننتفع بجزئه الرابع الذي صدر بعد ذلك عمدينة تطوان في سنة١٩٥٦، وهو الذي يتناول بقية عهد المرابطين، وعهد الموحدين . ولكن اكتشافا جديداً في منتهي الأهمية غير هذا الانجاه ، وهو العثور في الحزانة الناصرية بثامجروت على مقربة من زاكوره بالمغرب ، على مخطوط جديد موسوم « بالحزء الثالث » من « البيان المغرب » ، وهو عبارة عن مجلد كبير محتوى على ٤٦٣ صفحة كبيرة . في كل منها واحد وعشرون سطراً . ويبدأ بحوادث سنة ٣٣٥ ﻫ في أواخر عهد الدولة المرابطية ، محملة تاشفين بن على بن يوسف لمقاتلة الموحدين بقيادة عبد المؤمن بن على . وينتهي محوادث سنة ٦٦٥ ه ، نخلافة إدريس أبي دبوس الواثق بالله آخر الحلفاء الموحدين، وحملته إلى السوس ، ويزيد في البداية ستبن صفحة ، وفي النهاية ستوستين صفحة عن الحزء الرابع المطبوع ، هذا فضلا عما عتاز به في مواطن كثيرة ، من زيادات في النص ، وفي الشعر ، ومن تصحيحات . کثیرة أخرى .

ولقد اغتبطنا أبما غبطة باكتشاف هذا المرجع النفيس من مراجع عصرالدولة

<sup>(</sup>١) ان هذا الحزء المحطوط من كتاب «نظم الحمان» يوجد اليوم فى حوزة معهدنا المصرى للدراسات الإسلامية بمدريد ،وهو الذى سهل لى مشكوراً سبيل مراجعته ودراسته . وقد علمت أن هذا المخطوط قد أعد للنشر محققاً بعناية صديقى الدكتور محمود على مكى وكيل المعهد المذكور .

الموحدية . ويجرى فيه ابن عذارى على طريقته أحياناً من تصنيف روايته إلى فصول ، وأحياناً إلى حوليات سنوية . ثم هو يجرى أيضاً فى أسلوبه على طريقته من إلتزام الحيدة فى إيراد الحوادث وتقديم الأشخاص ، وعدم التورط فى المديح أو الذم ، ويترك هذه المهمة فى الإشادة أو الانتقاص ، لمن ينقل عنهم من مؤرخى الدولة الموحدية . ومن أهم مميزات هذا القسم من «البيان المغرب » ماينقله إلينا ابن عذارى خلال روايته ، من شذور عديدة من المعاصرين من مؤرخى الدولة الموحدية ، ولاسما ابن صاحب الصلاة ، حيث ينقل إلينا الكثير من «السفر الثالث » من كتاب « المن بالإمامة » . وهو الحزء المفقود من هذا المؤلف حسما أشرنا إلى ذلك من قبل (١) .

هذا ، وفضلا عن ذلك ، فقد انتفعنا من تراث ابن عذارى بقطعة مخطوطة من أربع وخمسين لوحة ، عن أصل دولة المرابطين ، وولاية يوسف بن تاشفين وفتوحه في المغرب ، ودخول المرابطين بلنسية ، وأخبار على بن يوسف ، وقصة إحراق كتاب الإحياء ، وولاية تاشفين بن على ، وغزوة ألفونسو المحارب ، وغير ذلك . وكان المرحوم الأستاذ ليثي بروفنسال قد عثر بهذه القطعة بين أضابير مكتبة جامعة القرويين بفاس ، ونشر مها بعض شذور ، عن بعض الوقائع الهامة التي وردت فيها ، ثم نشرها أخيراً بنصها الكامل الأستاذ هويتي ميرانده في مجلة هسپيرس تمودا في عدد سنة ١٩٦١ .

وكان من حسن الحظ أننا عثرنا خلال محتنا في «خروم» (دشت) مكتبة جامع القرويين بفاس ، بأربع صفحات كبيرة من كتاب «البيان المغرب» تتناول حوادث سنى ٥١١ ه إلى ٥١٤ ه ، وفيها تفاصيل هامة عن سقوط سرقسطة في يد ألفونسو الأرجوني (٢١٥ه)، وعن موقعة كتندة ، وعن ثورة قرطبة ضد المرابطين (٥١٤ه) ، وتفاصيل أخرى . وكان اختفاء هذه الصفحات يكون ثغرة في مجموعة الأوراق المخطوطة المتقدمة ، التي عثر بها الأستاذ بروفنسال ، فجاء عثورنا عليها متما لهذه المحموعة المتناثرة من كتاب البيان المغرب .

<sup>(</sup>١) سبق أن أشرنا إلى أنه يجرى الآن نشر هذا القسم النالث من البيان المغرب برعاية معهد مولاى الحسن بتطوان ، وتحقيق الأساتذة أمبروسيو هويثى ميرانده ، ومحمد بن تاويت ، ومحمد ابراهيم الكتانى، وقد أنجز منه حتى اليوم معظمه .

وانتفعناكذلك ببضعة أوراق مخطوطة منكتاب « صلة الصلة » لابن الزبير ؛ وهي أيضاً من محتويات « خروم » مكتبة القرويين .

أما عن حياة ابن عذارى ، وأصله ونشأته ، فلسنا نعرف الكثير ، وكل ما نعرفه أنه يسمى أبو عبد الله محمد المراكشى ، وأنه قد عاش فى أواخر القرن السابع الهجرى، فى بداية دولة بنى مرين ، وفى بداية القرن الثامن ، وقد كان لهذا الظرف الزمنى بلا ريب تأثير كبير ، فيا يلتزمه فى روايته عن تاريخ الموحدين، من الحيدة ، وضبط النفس ، وعدم التورط فى عبارات الملق ، التى يكثر منها مؤرخون مثل ابن صاحب الصلاة ، وابن القطان .

#### الرسائل المرابطية

إن مصادر العصر المرابطى التى بين أيدينا ، وفى مقدمتها البيان المغرب ، وروض القرطاس ، والحلل الموشية ، ينقصها الكثير مما يلتى ضياء حقيقياً على أحوال الدولة المرابطية ونظمها وخواصها ، وعلى اتجاهات السياسة المرابطية الدينية والسياسية ، سواء بالمغرب ، أوالأندلس . بيد أنه كان من حسن الطالع ، أننا وقفنا خلال بحوثنا بمكتبة الإسكوريال على طائفة عديدة من الرسائل والوثائق المرابطية ، التى تسد فراغاً كبيراً فى هذا الميدان ، وتلتى أضواء كثيرة على خواص الدولة المرابطية ونظمها وسياستها ، هذا فضلا عما تلقيه من أضواء على طائفة كبيرة من الأحداث العسكرية الأندلسية الهامة التى وقعت خلال العصر المرابطي.

وتجتمع هذه الرسائل أولا فى المخطوطين رقم ٤٨٨ ورقم ٥٣٨ ، من فهرس الغزيرى ، وثانيا فى المخطوط رقم ٥٩٥ الغزيرى ، وثالثا فى مجموعة أخرى يضمها مخطوط معهد الدراسات الإسلامية عدريد .

وأهم هذه الرسائل فيا نحتص بالعصر المرابطي ، هو المحموعة التي يضمها المخطوط الأول ، وهو رقم ٤٨٨ ، وهو مخطوط قديم مبتور الآخر وليس له عنوان معين ، ولكن جاء في الورقة الأولى منه ما يأتي : « جمع هذا الكتاب قصائل كثيرة لعلماء يطول تفسير أسائهم ، للفتح بن خاقان ، ولابن عبد الصمد ، وللبسي ، ولابن عمار ، وابن اللبانة ، وابن زيدون ، وابن حبيب .. ورسائل شي ورحلة ابن جبير ، ونسخة بيعة والسلام » . على أن أهم ما محتويه المخطوط هو خمس رسائل ، كتبت عن أهم الأحداث العسكرية التي وقعت بالأندلس أيام

المرابطين، الأولى رسالة يوسف بن تاشفين عن موقعة الزلاقة، والثانية رسالة ابن شرفعن فتح أقليش، والثالثة رسالة أهل سرقسطة حيماً حاصرها النصارى إلى الأمير أبى الطاهر تميم بن يوسف، والرابعة رسالة لعلى بن يوسف عن هزيمة القلعة. والحامسة رسالة أهل بلنسية إلى على بن يوسف عند نزول ألفونسو المحارب عليها، وهذا عدا وثيقة موحدية هامة هي بيعة أهل قرطبة بولاية العهد، لمحمد الناصر ولد الحليفة الموحدي يعقوب المنصور.

ويضم المخطوط الثانى ، وهو رقم ٥٣٨ ، عدة رسائل مرابطية ، أخرى ، عن أواخر العهد المرابطى بالأندلس ، أهمها رسالة وجهها تاشفين بن على بن يوسف إلى الفقهاء والوزراء والكافة ببلنسية يحتهم على النزام الحهاد والسن الرفيعة ، وأداء الصلاة ، ومجانبة الحمر ، والرفق بالرعية ، والنزام مذهب مالك في الأحكام ، ومطاردة كتب الغزالى . وتعتبر هذه الرسالة من أهم الوثائق المرابطية الدستورية ، هذا إلى عدة رسائل ثانوية أخرى تلتى أضواء محتلفة على جوانب من أو اخر المحر المرابطى بالأندلس (١) .

ويضم المخطوط الثالث، وهو رقم ٥١٩. وهو خاص « بترسيل الفقيه الكاتب أبي عبد الله بن أبي الحصال ومقاماته ومعارضته »، عدة رسائل مرابطية وجهت إلى على ابن يوسف ، ورسائل أخرى أدبية، متبادلة بين أكابر كتاب ذلك العصر، وبين ابن أبي الحصال . تلتى ضوءاً على بعض جوانب أدبية واجماعية من ذلك العصر.

أما المحموعة الثالثة ، فيضمها مخطوط حصل عليه معهد الدراسات الإسلامية من تركة المرحوم الأستاذ ليثى پروڤنسال ، وهو نفس المخطوط الذى يضم مجموعة الرسائل الموحدية التى نشرها (سنة ١٩٤١) تحت عنوان «مجموع رسائل موحدية من إنشاء كتاب الدولة المؤمنية » . وقد نشرت هذه الرسائل أخيراً ، وعددها إحدى وعشرون رسالة بمجلة معهد الدراسات الإسلامية بمدريد (٢٦) ، وهى تلقى أضواء كثيرة على نواح مختلفة من العصر المرابطي ، سياسية وعسكرية وإدارية .

<sup>(</sup>١) نشرت معظم الرسائل المشار إليها في المخطوطين السابقين بعناية صديقي الدكتورحسين فوُنس مدير معهد الدراسات الإسلامية بمدريد خلال الأعوام الأخيرة في فترات مختلفة ، وذلك بمجلة معهد الدراسات الإسلامية (سنة ١٩٥٤ و ١٩٥٥) .

<sup>(</sup> ٢ ) قام على نشر هذه الرسائل وتحقيقها والتمهيد لها صديق الدكتور محمود على مكى وكيل معهد الدراسات الإسلامية ، ونشرت بالمجادين السابع والثامن من مجلة المعهد (سنة ١٩٥٩ — ١٩٦١ ) .

و يمكننا أن نشير في هذا الموطن أيضاً . إلى وثيقة مرابطية هامة . أوردها لنا ابن الحطيب في الإحاطة . وهي كتاب تولية العهد الصادر من يوسف بن تاشفين لولده على .

#### الرسائل الموحدية

حسبنا أن نشير في هذا الموطن . أولا إلى مجموعة الرسائل الموحدية التي نشرت بعناية الأستاذ پروفنسال والتي سقت الإشارة إليها ، وهي من أهم الوثائق التي تلقى كثيراً من الضوء ، على معظم الأحداث الهامة ، التي وقعت في عهد الخليفة عبد المؤمن بن على ، وولده الخليفة أبي يعقوب يوسف . فولده الخليفة يعقوب المنصور ، فولده الخليفة محمد الناصر .

وقد وقفنا إلى جانب ذلك على مجموعة من الرسائل المخطوطة . وردت في مخطوط الإسكوريال رقم ١٨٥ الغزيرى ( ديرنبور ٢٠٠ ) وهو كتاب « زواهر الفكر وجواهر الفكر » لمحمد بن على بن عبد الرحمن المرادى المكنى بابن المرابط ، وهو حسما ورد في آخره مكتوب في سنة ٧٢١ هـ . وهو عبارة عن مجموعة كبرة من الرسائل الأندلسية ، ومها عدة رسائل بقلم القاضى الكاتب أنى المطرف بن عميرة عن حوادث بلنسية أيام الفتنة الأخيرة ، التي انتهت بسقوطها في أيدى النصارى ، ورسالة كتب بها عن أهل شاطبة إلى ابن هود ، وظهير موحدى صادر عن الحليفة الرشيد إلى المتوطنين من أهل شرقى الأندلس برباط الفتح ، ورسائل وقصائد لابن الأبار ، وغيرها . وهذه الرسائل تكشف عن كثير من الظروف والأحداث التي وقعت في شرقى الأندلس ، في أواخر عهد الموحدين ، وأواخر عهد الموحدين ، وأواخر

#### التراجم المخطوطة

كان من أهم مصادرنا المخطوطة طائفة كبيرة من التراجم وردت في موسوعتين هامتين ، الأولى ، «كتاب الذيل والتكملة لكتابى الموصول والصلة » لقاضى الحجاعة أبي عبد الله محمد بن عبد الملك بن محمد بن سعيد الأنصارى الأوسى المراكشي المتوفى فيما يرجح في أواخر القرن السابع الهجرى ، والثانية كتاب « الإحاطة في أخبار غرناطة » للوزير لسان الدين ابن الخطيب المتوفى سنة ٧٧٦ ه ( ١٣٧٥ م ) .

وكتاب التكملة موسوعة جليلة من التراجم ، وبها عدد كبير من تراجم أعلام العصرين المرابطي والموحدي ، من فقهاء وكتاب وأدباء وشعراء . وقد رجعنا إلى أجزائها امخطوطة الموجودة فى دار الكتب المصرية (الحزء المخطوط الموسوم بالسفر الحامس، والأجزاء المصورة، وبها تراجم حرف الميم حتى الياء)، وفى المتحف البريطانى (الرابع والحامس رقم ٧٩٤٠) وخزانة الرباط (الأول مصور مخطوط باريس)، والإسكوريال (قطعة فقط رقم ١٦٨٢ الغزيرى وبها تراجم حرف السين حتى أوائل حرف ع)، ونقلنا منهاعدداً كبيراً من التراجم. وقد كان من أهم ما انتفعنا به من هذه التراجم، هو الشذور والنبذ التاريخية العديدة، التى وردت خلالها عن أحداث العصرين المرابطى والموحدى، ومنها أحياناً روايات هامة وحيدة لم ترد فى أية مصادر أخرى، هذا فضلا عن التعريف مكثر من الأعلام الذين تنفرد هذه الموسوعة النفيسة بإيراد تراجمهم.

وكذلك الشأن فى كتاب الإحاطة لابن الحطيب، فقد وردت به تراجم عديدة لأمراء وزعماء من المرابطين والموحدين ، وكذلك لكثير من أعلام هذا العصر من فقهاء وكتاب وشعراء ، وكان انتفاعنا عظيا بهذه التراجم ، ولاسيا التى وردت منها بالقسم المخطوط من الإحاطة (الإسكوريال رقم ١٦٧٣ و١٦٧٤ الغزيرى) ، وقد ورد خلالها كثير من الشذور التاريخية الهامة ، منقولة عن مصادر ضاعت مثل كتاب « الأنوار الحلية فى أخبار الدولة المرابطية » وغيره .

أما عن كتب التراجم المطبوعة ، فحسبنا أن نشير هنا إلى وفيات الأعيان لابن خلكان ، والصلة لابن بشكوال ، وصلة الصلة لابن الزبير ، وبغية الملتمس للضبى ، والتكملة والحلة السيراء لابن الأبار ، والأخيران يضمان كثيراً من التراجم والنبذ التاريخية الهامة المتعلقة بعصرى المرابطين والموحدين .

#### وثائق ومصادر أخرى

وليس فى نيتنا أن نتحدث فى هذا البيان الموجز عن المصادر المخطوطة ، عن المصادر المطبوعة ، وهى كثيرة يتعذر حصرها . بيد أنه بجدر بنا أن نشير فقط إلى طائفة من هذه المصادر التي تعتبر إلى جانب المصادر المخطوطة ، من أهم المراجع الرئيسية عن عصر المرابطين والموحدين .

فها كتاب «المعجب» لعبدالواحد المراكشى، و «الحلل الموشية»، لمؤلف مجهول، و«روض القرطاس» لابن أبى زرع الفاسى، وهذه المراجع الثلاثة تتناول عصر المرابطين والموحدين معا، وهى لمؤلفين عاشوا فى عصر الموحدين أو قريباً منه.

ومنها ما يختص بالموحدين وعصرهم ، وفى مقدمتها مؤلفا المهدى محمد بن تومر ت ، وهما «أعز ما يطلب» و «الموطأ» ، وأولها يضم خلاصة مذهبه وتعاليمه ، والثانى يضم شروحه لأحكام مذهب مالك . ويليهما كتاب « أخبار المهدى ابن تومر ت وابتداء دولة الموحدين » وهو من تصنيف أبى بكر الصنهاجى المكنى بالبيذق أحد أصحاب المهدى ، وهو أهم وأقيم مصادرنا عن نشأة المهدى ونسبه وأصحابه ، وحركاته الأولى ، ثم غزوات خليفته عبد المؤمن .

وهناك مصدر هام آخر جدير بالذكر ، وهو « رحلة التجّانى » وهى رحلة قصيرة قام بها أبو محمد عبد الله بن محمد التجّانى بين سنتى ٧٠٦ و ٧٠٨ه ، فى أنحاء تونس وطر ابلس ، وهى تتضمن طائفة كبيرة من النبذ والشذور التاريخية القيمة عن الأحداث والمعارك التى وقعت فى أنحاء إفريقية وبلاد الحريد ، بين بنى غانية والموحدين ، وهى من أدق وأوفى الروايات التى انتهت إلينا عن هذه الفترة .

وكذلك رحلة ابن جُبير الأندلسي ، ففيها إشارات ونبذ هامة ، تتعلق بالموحدين ؛ أما عن المصادر الحغرافية المتعلقة بالمغرب والأندلس ، فلدينا ثلاثة من أهمها وأقيمها ، هي كتاب «المغرب في ذكر بلاد إفريقية والمغرب» ، المستخرج من كتاب « المسالك والمالك » ( لأبي عبيد البكري) ، و « وصف المغرب وأرض السودان ومصر والأندلس » المستخرج من كتاب « نزهة المشتاق » للإدريسي ، وكتاب « الإستبصار» ( لمؤلف مجهول ) وهو أحدثها من الناحية التاريخية ،

وهذا كله إلى المصادر النصرانية من لاتينية وقشتالية وغيرها ، معاصرة أو محدثة ، وقد ذكرت تباعاً في مواطنها ، ولا داعي للتحدث عنها هنا .

لمن بورنصه سم بنها عرا المرو وعراس وراد كلبه واشترواع والشمر فلسوا ماء ب ي دايعمودة وموميوم ومن ترفسطة وكان عبرالمدم مرداي اوار مواليروم مي المعكر المراح ودال العرب والد وصطدر يتطريهاوم مداملا وتأوق فراتان الويم في ما الما وه ما علي الله عود يول ما انصالي و مراد المرم و المراد المرت منام معلون من والمراصد منون موسالي المراس عارند عبسا بعتربين اتداعه فالركر عبب بعيدا ودفق للي وميرم التو العوق والتهوي لوعو للرميع يصطوب يبهوا لفي وفرا نقر وتنالمها معامرة بقيون لا انت احتاب طيلة والتوم سلى ملع الا مرفع عن سرو سطة مول لا مي عثوالم عر المقيد ال بنها من كريم وملام لهذه والتحت الجاد العديث وجمت السراء سلمة الماسي الإبراجي بي وهل بنششوا هيداريج له ، رمي مبلاتي إفراعته الماجع بسارته كور موجه ي حد مكتر وماند الما العراقات الخبر وعمر مر مر المدر المند عد المر فيهوالفي عِلم رَوْزَا ووانِفَرَدَ اللاموان ويع ليعاف موضم ويعام آؤه الدين عم الدي يوم للارحة لناك م المعروض العظمة السند للزده و و و الله سي السلمة على ومعالوه فور يُقَالُ في على موسيدن و هي تراميم ل عني الخير مان والي المراع إيومون ماند الدر الدر الدر المرام من المراد التوليدومادا ومؤلو في فعد ونعاني عود عدما عنم أبد ما يحروب مودد های اوالی و تموم الی نام کرد نام مرسون اعبر و الله ما يده بادر من روز و وسط منه اربع عن المسام اربع عن المسام الما ي المسام الما ي المسام الما ي المسام الما ي المسام ولتعالج المناس (ره سيمار بالمراب المسينة وعلى المسينة وعلى المرابعة المرابع على العدا حروم والمراج والعالم مي التعني على الدين عاقع الالاس والا ق الروسان ملامولس العوم معه والرعواعب والمندوني ك معمم وويدم المرابع ويسر والمبراوعمر يتعي للون عيم عرماصة والويعموى بلتراج عده عدر ستدير غلوز فيغير مولاء مز الاحواد والروسة وكالزور مي عاطفة ابوء علما نصاء تم عدد الدويم معد شروم المروم اجتها عليه من حوالها الروم عوالي عن العوم والم المصالح للموسده عالهم لنموالزماة ملابعة ولأد وخصي مؤالف نع الإماه وآروساه

صفحة من الأوراق المخطوطة التي عثرنا علمها من كتاب « البيان المغرب » لابن عذراى بخزانة جامع القرويين بفاس ، وهي من أوراق الجزء الحاص بعصر المرابطين



يسللوا المعوملا الفواء والله مرفلاها المؤدفك والعشو وتستعيين مزتاب لايتشع وهعاواته يسمع وموعطة لالقعب صفحتان من المخطوط رقم ٢٣٥ النزيرى المحفوظ بمكتبة الإسكوريال ، وهما من رسالة الأمير تاشفين بن على يرونوطا بداعظركا طالع لايدائيه برطرافه يه فمتوج بالحب المعو والتنظو ونوطرهما لتأ بعنة ل مستنفار والمائيز يحصر سانه وجعوللترس 1 يوفئ ولداغوالوليد الدفير وكأخطافيك السمة وبيدا هابها الوالؤيش وفؤة عمل Carbabay paristicular la · Clien 44- 15-11-43 (45-4) أعلى رملالة ريدوخول وحبرعي Marine Landing الغيم وللإيمارالطاءو يجيبو مالميدماؤوا بالحاقمازورا بالكسة وأميز الوركم المنكدة التهاجه يوجوالها لأنعولتها ولاحط جدامه إنجله وامها لله العدائي را ملوالها كداما ومجازرا وقالة يعمالك اما المصابرك الكاريج يتوجع وميري ويا عزليفضيانه بليفره اؤلات يريولهن مما وليفكرا جياص فين علم اللائن ، والتعويز والزير اعز فيلك للجعل التربيديم 1 600 les 400, 12/4-14 ب والفاجة الفالم موة the distantion with

إلى الفقهاء والوزراء والصلحاء والكافة ببلنسية ، المؤرخة في أوائل جادى الأولى سنة ٨٣٥ هـ

صفحيان من مخطوط كتاب « نظم الجان » لابن القطان المحنوظ بمعهد الدراسات الإسلامية بمدريد .



# تمهيد

## الأوضاع العامة لشبه الجزيرة الأندلسية في عصر المرابطين والموحدين

كانت موقعة الزلاّقة ( ٤٧٩ هـ ١٠٨٦م ) ، موقعة الحسم ، في مصاير اسبانيا المسلمة ، سواء إزاء اسبانيا النصرانية ، أو إزاء المرابطين. فقد انقشع الحطر الداهم الذي كان مهددها بالفناء العاجل ، مذ سقطت طليطلة حصن الأندلس من الشهال في أيدي النصاري ، وقد كتبت لها حياة جديدة . ولكن الزلاَّقة ، كانت من جهة أخرى نذيرا بأعظم تحول وقع في مصايرها منذ الفتح، ذلك أن المرابطين الذين قدموا إليها إخواناً في الدين ، وأصدقاء مجاهدين منجدين ، انقلبوا عقب الزلاَّقة إلى أعداءً فاتحن . وماكاد الموقف يتضح لعاهل المرابطين يوسف ابن تاشفين عقب النصر ، وتبدُّو له دول الطوائف الأندلسية على حقيقتها ، دويلات متخاذلة متنابذة ، يسودها الإنحلال ، ويقضم أسسها الترف والخور ، حتى قرر أمره تجاه أمراء الطوائف . وسواء أكان هذا القرار قد أملته شهوة الفتح ، ورغبة الاستيلاءعلى هذه البلاد الخضراء الغنية الساحرة ، أم كان بقصد حمايتها من النصارى ، والتحوط بذلك لسلامة المغرب ، بصون جناحه الدفاعي من الشمال ــ الأندلس ــ فقد نفذ عاهل المرابطين قراره ، واستولت جيوشه تباعاً على دول الطوائف ، في فترة لاتتجاوز عشرين عاما ، فيما بنن سنتي ٤٨٣ و٥٠٢ هـ ( ١٠٩٠ – ١١٠٩ م ) ، وذلك حسما فصلناه من قبل فى كتابنة « دول الطوائف » .

وأضحت الأندلس من ذلك الحين ولاية مغربية ، تخضع لحكومة مراكش، وتحكمها القبائل البربرية المغربية ، بعد أن كان المغرب قبل ذلك بنحو قرن فقط ، ولاية أندلسية تخضع لحلافة قرطبة الأموية . ونحن نعرف أن البربر قد اضطلعوا فى فتح الأندلس بأعظم قسط ، ولكنهم لم ينالوا نصيبهم الحق ، فى حكم هذه البلاد الحديدة ، وغلب سلطان العرب سادة البربر عند الفتح . وعلى الرغم من أن البربر كانت لهم ما بين آونة وأخرى ، فى ظل الدولة الأموية ، بعض من أن البربر كانت لهم ما بين آونة وأخرى ، فى ظل الدولة الأموية ، بعض

الحظوة ، وكان لهم فى ظل الدولة العامرية قسط بارز من النفوذ والسلطان ، وعلى الرغم من أنهم نالوا قسطهم من أسلاب الحلافة ، وقامت لهم فى عهد الطوائف عدة من الدول القوية ، بلغت فى ظل بى حمود مر تبة الحلافة ، فإنهم فى ظل المرابطين ، يبسطون لأول مرة سلطانهم كاملا على الأندلس ، ويستأثرون فيها بالحكم والسيادة ، وتختنى خلال ذلك رياسة الأسر والزعامات الأندلسية . أجل إن عهد المرابطين بالأندلس لم يكن طويل الأمد . ذلك أنه لم يدم أكثر من زهاء نصف قرن . ولكن سلطان البربر على الأندلس يمتد بعد انتهاء الدولة المرابطية ، غلى يد وريشها الدولة الموحدية ، أكثر من قرن آخر . وفى وسع المؤرخ أن يلاحظ ما بن هذين العهدين ، من أوجه التماثل التي تجمع بينهما ، وأن يلاحظ فى نفس الوقت أوجه الحلاف والتناقض التي تباعد بينهما ، وتسبغ على كل منهما خواصه وممزاته .

إن المرابطين والموحدين ، ينتمى كلاهما إلى طائفة من تلك القبائل البربرية ، التى أخذت على كر العصور فى حكم المغرب وسيادته بأوفر نصيب ، فالمرابطون ينتمون بالأخص إلى لمتونة وكدالة ومسوفة ، وينتمى الموحدون بالأخص إلى هرغة ومصمودة وهنتاتة وكومية . وقد نشأت كلتا الدولتين ، المرابطية والموحدية ، فى ظروف متشامة ، كأنما رسمت لكل مهما على نسق واحد ، فكلتاهما قامت على أسس دينية ، وعلى يد فقيه وداعية متعصب ؛ فكان داعية الدولة المرابطية ، الفقيه عبدالله بن ياسين ، وكان داعية الدولة المرابطية ، وتحولت كلتاهما إلى ملك سياسي على يد زعيم موهوب وقائد بارع ، فكان زعيم الدولة المرابطية الذي وطد دعائمها ، وشاد ملكها السياسي ، يوسف بن تاشفين ، وكان قرينه عبد المؤمن بن على ، هو الذي وضع أسس الدولة الموحدية ، ووطد دعائمها . واستطاعت الدولة الموحدية ، بعد أن قضت على الدولة المرابطية ، أن دعائمها . واستطاعت الدولة الموحدية ، بعد أن قضت على الدولة المرابطية ، أن تسيطر على نفس الرقعة الإقليمية الشاسعة ، التي كانت تحتلها ، سواء في المغرب أو الأندلس ، وإن كانت الأندلس لم تخلص للموحدين إلا بعد فترة من الصراع المحلى ، ولاسها ضد الثورة في شرقى الأندلس .

وفضلا عن ذلك ، فقد كانت تجمع بين الدولتين ، بالنسبة للأندلس ، إذا أغضينا عن العوامل الإقليمية والسياسية ، التي كانت تحرك هاتين الدولتين ، إلى بسط سيادتهما على هذا الإقليم الغنى الساحر –كانت تجمع بينهما فكرة الحهاد ،

وحماية الأندلس ، من عدوان المالك الإسبانية النصرانية . وهنا تبدو وجوه الخلاف بين الدولتين . ذلك أنه بالرغم من وحدة الغاية ، فقد كان المرابطون يضطرمون بروح جهاد قوية خالصة ، وقد استطاعوا فى ظل هذا الروح الدافع أن يصدوا عن الأندلس عدوان اسبانيا النصرانية ، وأن يحرزوا بعد الزلاقة ، النصر فى عدة مواقع مماثلة ، حاسمة فى صدع قوى اسبانيا النصرانية . وإذا استثنيا موقف المرابطين من سقوط سرقسطة ، وهو السقطة العسكرية المرابطية البارز خلال هذا الكفاح ، فإن الصراع الذى اضطلع به المرابطون ضد المالك الإسبائية علال هذا الكفاح ، فإن الصراع الذى اضطلع به المرابطون خلاله ضد النصارى النصرانية ، كان صراعاً قوياً وناجحاً ، وقد أحرز المرابطون خلاله ضد النصارى عدة من الانتصارات الباهرة ، ولاسيا فى أقليش (سنة ٥٠١ه هـ ١١٠٨م) ، وفى إفراغة (٥٢٥ هـ ١١٣٤ م) . وقد استطاع المرابطون على وجه العموم حى أواخر عهدهم ، الذى استطال بالأندلس زهاء خمسين عاما ، أن يحافظوا على رقعة الوطن الأندلسي ، ولم يصدع من كفاحهم ضد النصارى ، سوى قيام على رقعة الوطن الأندلسي ، ولم يصدع من كفاحهم ضد النصارى ، سوى قيام على رقعة الوطن الأندلسي ، ولم يصدع من كفاحهم ضد النصارى ، سوى قيام الثورة عليهم فى مختلف القواعد ، عند ظهور الموحدين وعبورهم إلى الأندلس .

أما الموحدون فبالرغم من أنه كانت تحدوهم مثل الروح ، التي كانت تحدو المرابطين ، في محاربة اسبانيا النصرانية ، والذود عن الأندلس ، فإنهم لم يحرزوا مثلاً أحرز المرابطون من التوفيق في هذا الكفاح . وقد بذل الموحدون بالفعل جهوداً فادحة في سبيل الاضطلاع بحركة الحهاد بالأندلس ، وصد عدوان اسبانيا النصرانية عنها ، وقد عبرت جيوشهم الحرارة مراراً إلى شبه الحزيرة ، مزودة بحميات هائلة من العتاد والسلاح ، ولكنهم وهم في إبان قوتهم ، لم يحرزوا توفية في حملاتهم الغازية ضد النصارى ، فتحطمت حملة الحليفة أبي يعقوب يوسف بن عبد المؤمن ضد القستاليين ، تحت أسوار وبذة (٧٦٥ هـ ١١٨٢م) ، وتحطمت علمته الثانية ضد البر تغاليين تحت أسوار شنترين (٥٨٠ هـ ١١٨٤م) ، ومنيت الحيوش الموحدية ، وضعف قيادتها ، الخيوش الموحدية ، وضعف قيادتها ، الفشل إلى عدة أسباب ، منها اختلال نظام الحيوش الموحدية ، وضعف قيادتها ، واختلال وسائل تموينها ، كما يرجع إلى اشتداد ساعد مملكة البرتغال، واستغراقها معظم جهود الموحدين ، في ولاية الغرب الأندلسية ؛ ولم تبرز الحيوش الموحدية ، في جهادها ضد النصارى إلا في معركة الأرك العظيمة ، التي أحرز فيها الخليفة يعقوب المنصور ، انتصاره الباهر على القشتاليين ، في شهر رجب سنة ٥٩١ ه

(يوليه سنة ١٩٥٥م). على أن هذا النصر العظيم، لم يلبث أن محت آثاره موقعة العيقاب المشئومة ، التي أحرز فيها القشتاليون نصرهم الساحق على الحيوش الموحدية بقيادة الحليفة محمد الناصر ولد المنصور ، وذلك في صفر سنة ٢٠٩ه ( يونيه سنة ١٠١٧م)، والتي كانت ضربة قاضية ، لقوى الموحدين بالأندلس والمغرب ، ولم يمض على وقوعها سوى أعوام قلائل حتى انهار سلطان الموحدين بالأندلس ، وأخذت قواعد الأندلس الكرى تسقط تباعاً في أيدى النصارى في وابل من المحن المؤلمة .

كانت قصة الجهاد في سبيل الله ، وقصة حماية الأندلس من عدوان النصارى ، تجمّم وراء هذه المعركة الطويلة المستمرة بين المرابطين والموحدين من ناحية ، وبين اسبانيا النصرانية من ناحية أخرى ، وكان المرابطون والموحدون ، تحملهم في هذا الصراع المستمر ضد اسبانيا النصرانية ، فضلا عن غريزة الاحتفاظ بالنفس ، نزعة لا شك فيها من الجهاد الإسلام ، والذود عن معاقل الإسلام وتراثه في «جزيرة الأندلس» . وهم قد عبروا البحر أول ما عبروا إلى الأندلس ، تدفعهم تلك النزعة النبيلة ، ولم تحمد نزعة الجهاد في صدورهم طوال الوقت الذي كانت تضطرم فيه المعارك باستمرار ، بينهم وبين اسبانيا النصرانية ، وكثيراً ما غزت تضطرم فيه المعارك باستمرار ، بينهم وبين اسبانيا النصرانية من تلقاء نفسها ، طلباً الحيوش المرابطية والموحدية ، أراضي اسبانيا النصرانية من تلقاء نفسها ، طلباً للجهاد ليس غير ، وقد عبر الحلفاء الموحدون إلى الأندلس في جيوشهم الحرارة مراراً ، لمتابعة هذا الجهاد ، الذي كان شعارهم دائماً في محاربة النصارى في شبه الحزيرة الإسبانية .

ولقدكان من الطبيعي أن تنشب بين المرابطين والموحدين، وهم سادة الأندلس الحدد، وبين زعماء الأندلس المحلين معركة السلطان والملك. ولقدكانت هذه المعركة التي تغذيها عوامل مختلفة، هي محنة الأندلس الحقيقية، وكانت تتجدد من خلالها صور المعارك الانتحارية، التي أثخنت الأندلس أيام الطوائف بجراحها الدامية. على أنه مهما كانت بواعث الأسف والأسي، التي تقترن بمثل هذه المعارك، ومهماكان لنا أن نستنكرها وأن نحكم عليها، فإنه يصعب على المؤرخ، أولا أن يحدد المسئولية في شأنها أو أن يلق تبعتها على فريق بعينه، وثانيا أن يتجاهل العوامل القومية والوطنية، التي كانت من ورائها. وهي في ذلك تفترق عن معارك

الطوائف ، التي لم تكن تحدوها سوى الأطاع والأهواء الشخصية الوضيعة .

ومما يلاحظ أن الثورة على سلطان المرابطين في الأندلس ، لم تضطرم إلا في أواخر عهدهم في شبه الحزيرة ، في نفس الوقَّت الذي اضطرم فيه المغرب بثورة الموحدين الحارفة ، وتضعضع سلطان المرابطين في عقر دولتهم ، وتعذر علمهم إرسال الإمداد إلى ما وراء البحر . على أن هذه الثورة كانت في الواقع أقدم عهداً وأعمق جذوراً ، إذ هي ترجع إلى عهد الفتح المرابطي ذاته . وكانت الأندلس ، حينها اشتدت علمها وطأة اسبانيا النصرانية ، وعجزت دول الطوائف الضعيفة المتنابذة ، عن رَّد عدوانها ، وجاء سقوط طليطلة نذيراً بالخطر الداهم ، قد استقبلت المرابطين إخوانا في الدين منجدين منقذين ، وأكد نصر الزلاَّقةُ الباهر ومن بعده جواز يوسف بن تاسفين الثاني لنصرة الطوائف في حصار حصن لبيط (أليدو) (٤٨١ هـ ١٠٨٨ م) هذا الاعتبار وهذا المعنى . على أن فكرة الاستنصار بالمرابطين لم تكن دون توجس ، ودون تخوف من العواقب . وقد ذَكرنا فيما تقدم منّ كتابنا « دول الطوائف» كيف عارض المعتمد بن عباد ولده الرشيد ، في فكرة الاستنصار بالمرابطين ، وحذره من مقدمهم بقوله : « يأأبت أتدخل علينا في أندلسنا من يسلبنا ملكنا ، ويبدد شملنا » وكيف أنه كان ثمة بين أمراء الطوائف ، ورجالات الأندلس ، من لم ترقه هذه الفكرة ، توجَّساً من عواقىها<sup>(١)</sup> .

وقد تحققت هذه المخاوف ، وانهار ذلك المعنى النبيل الذى بثه نصر الزلاقة لأمد قصير ، وانقلب المنقذون إلى فاتحين ، واستولى المرابطون على دول الطوائف واحدة بعد أخرى ، واقترن هذا الفتح فى بعض الأحيان بكثير من العنف ، والقسوة ، وسقط عدد من أمراء الطوائف مدافعين عن أنفسهم وملكهم . وكان لهذا التحول بلاريب أعظم صدى فى جنبات الأندلس ، وأعمق أثر فى نفوس الأمة الأندلسية . ومن جهة أخرى فإن أساليب الحكام والقادة المرابطين ، فى حكم هذا القطر الحديد ، لم تكن لينة ولارفيقة ، وذلك بالرغم مماكان محدوها ويوجهها فى معظم الأحيان من جانب أمير المسلمين ، من النيات الطيبة والنصائح المثالية لعاله وقادته ، باتباع العدل ، والرفق بالرعية ، وكانت أساليب هؤلاء

<sup>(</sup>۱) راجع كتاب دول الطوائف ، ص ۷۸ ، والحلل الموشية ص۲۷ و ۲۸، وأعمال الأعلام لابن الخطيب (طبع بيروت) ص ۲٤٥ ، وكتاب التبيان للأمير عبد الله بن بلقين ص ١٠٣ و ١٠٤.

الحكام والقادة ، ومعظمهم من أقارب أمر المسلمين وأصهاره ، تجافى بعنفها وخشونتها ما جبلت عليه الأمة الأندلسية المتحضرة المترفة ، من الأساليب المهذبة الرقيقة . ومن ثم فإنه لايدهشنا أنه لم يمض سوى خسة غشر عاما فقط ، على وفاة عاهل المرابطين يوسف بن تاشفين ، حتى اضطرمت الثورة في قرطبة حاضرة الأندلس يومئذ ، ضد المرابطين في سنة ٥١٥ هـ ( ١١٢١ م ) ، في أواثل عهد على بن يوسف ، وذلك وفقاً لقُول الثوار « ذبا عن الحُرَم والدماء والأموال (١٠). ولم تكن هذه الفورات وأمثالها ، في البداية سوى محاولات للتنفس من حكم المرابطين المتزمت المرهق . ولم تقو الفكرة الوطنية الأندلسية وتتبلور إلا فما بعد ، في أواخر عهد المرابطين ، حيمًا اضطرمت الأندلس كلها ، من شرقها إلى غربها، بالثورة ضدهم ، وقام أحمد بن قسى في غرب الأندلس ، في مبرتلة وشلب وباجة سنة ٥٣٩ هـ ( ١١٤٤ م ) ، وقام في نفس العام أبو جعفر ابن تمدين في قرطبة ، وأبو الحسن على ابن أضحى في غرناطة . وفي نفس الوقت انهار سلطان المرابطين تباعا فى شرقى الأندلس ، وقام القاضى ابن عبد العزيز أولا فى بلنسية ، ومرسية . تم بهض ابن عياض فغلب علمهما بعد طائفة من الأحداث والانقلابات المتوالية. ودعا بالرياسة لسيف الدولة أبن هود . وتقلد ابن هود الرياسة الإسمية ، وهو في تقلده إياها ، يمثل الفكرة القومية الأندلسية ، ولما قتل ابن هود في موقعة البسيط ، التي نشبت بن قوات بلنسية وابن هود ، وبن القشتاليين وذلك في سنة ٥٤٠ ه ( ١١٤٦ م ) دعا ابن عياض لنفسه ، وغلب على شرقى الأندلس كله ، إلى أن لَتي مصرعه في معركة نشبت بينه وبنن القشتاليين في سنة ٥٤٧ هـ (١١٤٧ م). وعندئذ خلفه في الرياسة نائبه وصهره محمد بن سعد بن مردنيش، وسرعان ما اشتد ساعده ، وبسط سلطانه القوى على سائر القواعد الشرقية من بلنسية حتى قرطاجنية . وكان ابن مردنيش عثل الفكرة القومية الأندلسية في أعمق صورها ، وقد شهر علم النصال ضد الموحدين أعواما طويلة ، حتى تبددت قواهُ ، ثم خبت فورته بوفاته ، وذلك كله حسما نفصل بعد فى مواضعه . وكان سلطان المرابطين قد انهار نهائياً في شرقي الأندلس ، قبل ثورة ابن مردنيش بعدة أعوام ، وإن كان بفضل الحهود العنيفة التي بذلها قائد المرابطين القوى ابن غانية ، قد لبث في بعض القواعد الوسطى والغربية لفترة قصيرة أخرى .

<sup>(</sup>١) الحلل الموشية ص ٦٣.

كانت هذه الفورات المتعاقبة التي اضطرمت ضد المرابطين في مختلفالقواعد الأندلسية ، في تلك الفرة العصيبة من أيامهم ، تتسم بالرغم من اتخاذها في بعض نواحيها صورة الحرب الأهلية ، بالطابع الوطني ، وتمثل بوضوح فكرة تحرير الأندلس من النبر المرابطي . ولم يكن أولئك الزعماء الخوارج ، يحجمون في سبيل تحقيق غايتهم ، أو في سبيل التطاحن فيما بيهم ، عن الإستعانة بالنصاري ، وهي وسيلة شائنة ، خطرة فى نفس الوقت ، تتحطم لديها سائر الاعتبارات الوطنية والدينية . بيد أنه بجب أن نذكر أنها نفس الوسيلة اليائسة التي لحأ إليها أمراء الطوائف ، حيمًا استشفوا نية عاهل المرابطين في القضاء عليهم ، فلم يحجموا عن الالتجاء إلى ملك قشتالة ، ألفونسو السادسُ ، أخطر أعدائهم ، والمنتزع لقواعدهم وأراضهم ، والتحالف معه على رد الحيوش المرابطية . وكان الملوك النصارى يسارعون بتلبية أمثال هذه الدعوات، ليس فقط انتهازاً لما تقدمه إلىهم من فرص الضرب والتفريق بين الأمراء المسلمين، واستنزاف قوأهم، وانتزاع ما يمكن انتزاعه منهم من الأموال والأراضي ، ولكن كذلك شعوراً منهم بالحطر المشترك ، الذي مهدد الوطن المشترك ــ شبه الحزيرة الإسبانية ــ من جراء تغلب القبائل الىربرية المرابطية عليه ، واستقرارها فيه ، وقد تمثلتهذه الظاهرة فها بعد أيامالموحدين، أصدق تمثيل ، في ثورة محمد بن سعد بن مردنيش ، وفي تحالفه المستمر الوثيق مع الملوك النصاري ، ضد الموحدين .

\* \* \*

ونستطيع أن نقول إنه منذ انهارت ثورة ابن مردنيش في شرقي الأندلس بوفاته في سنة ٥٦٧ه ه (١١٧٢م)، واستولى الموحدون على مملكة مرسية، خلصت الأندلس كلها لطاعة الموحدين، وغاضت النزعة القومية الأندلسية واستسلمت الأندلس لحكم سادتها من وراء البحر، واستطاع الموحدون أن يوطدوا سلطانهم في الحزيرة مدى نصف قرن آخر، وسطع البلاط الموحدي في إشبيلية، التي جعل الموحدون منها حاضرة الأندلس، وخصوها بمنهي الرعاية، وعملوا على تحصيها، وتجميلها بطائفة من الصروح الفخمة، وقامت منشآتهم العمرانية العظيمة بإشبيلية، وغيرها من قواعد الأندلس، من قصور ومساجد وحصون وقناطر وأسوار، تشيد مهمتهم وقوة سلطانهم، وفخامة دولتهم والتف حول البلاط الموحدي سواء بإشبيلية أو المغرب، أعلام الأندلس من كل

ضرب ، من فقهاء وعلماء وكتاب وشعراء ، وحشد الحلفاء الموحدون إلى جانبهم أقطاب البيان والتفكير الأندلسيين ، واتخذوا مهم وزراء وكتابا وأطباء ، وخدم علماء وفلاسفة عظام ، مثل ابن طُفيل ، وابن زهر ، وابن رشد ، فى بلاط الحليفة الموحدى .

وهكذا استقام الأمر بالأندلس في ظل الحكم الموحدي مدى نصف قرن آخر، وشغل الموحدون داخل إمر اطوريتهم العظمية بالمغرب، بتوطيد سلطانهم، وقمع نزعات العصيان المحلية ، وشغلوا بالأخص بمكافحة بني غانية ، والقضاء على ثورتهم وحركاتهم المخربة بإفريقية ، وهي ثورة اقتضت مهم أفدح الحهود، وكادت في بعض الأحيان أن تقضي على سلطانهم في إفريقية . ثم كان عهد الحليفة الناصر ابن المنصور، وكانت حملته المشئومة إلى الأندلس، وكانت نكبة العقاب الساحقة ( ٣٠٩هـ) ، وماترتب علمها من انهيار سلطان الموحدين في شبه الحزيرة؛ عندئذ تغيرت الأمور ، وتجهمت آلحوادث ، ولم يقتصر الأمر عندئذ على استطالة المالك النصرانية ، وضغطها على مختلف نواحي الأندلس ، وتحفزها لافتتاح قواعدهِما الكبرى، ولكن حدث في نفس الوقت أن أخذت بوادر الثورة تتحرك داخل الأندلس ، تغذيها العوامل القومية القديمة ، ضد حكم وهنت دعائمه . وكان موطن هذه الثورة الحديدة ، شرقىالأندلس ، وكان على رأسها زعمان ينتمى كلاهما إلى بيت منالبيوت الثائرة القديمة ، أولها زيان بنمر دنيش، والثاني أبوعبدالله محمد بن يوسف بن هود ؛ وبينها انحصرت حركة زيان ببلنسية ، إذا بدعوة ابن هود تجتاح مرسية وألمرية وغرناطة ومالقة،وكانت حركة ابن هود تمثل فكرة الأندلس القومية أصدق تمثيل ، وترمى إلى تحرير الأندلس من نبر الموحدين ، والنصاري معا ، ولكن موارده وقواته ، لم تكن تسمح له بأن يضطلع عمثل تلك المهمة الفادحة . ومن جهة أخرى ، فقد نهض النصارى لانتهاز الفرصَّة السانحة ، وانتزاع قواعد الأندلس الكبرى ، خلال تلك الغار المضطرمة ، فقام ألفونسو التاسع ملك ليون بانتزاع قواعدها الغربية ، ماردة وبطليوس وغيرها (٣٦٢٧هـ) ثم قام فرناندو الثالث بانتزاع قرطبة عاصمة الحلافة القديمة (شوال سنة ٦٣٣هـ يونيه ١٢٣٦ م ) ــ وذلك في الوقت الذي تخلى فيه ابن هود عن إنجادها ، وشغل بالعمل لتوطيد سلطانه في جنوبي الأندلس . وكان لسقوط قرطبة أعمق وقع في تلك الأندلس المفككة المهوكة القوى ، ولكنه كان أمراً محتوماً لاسبيل إلى اتقائه .

ولم يمض قليل على ذلك ، حتى توفى ابن هود فى أوائل سنة ٦٣٥ ه ، وهو فى إبان قوته وطموحه ، وانهارت بوفاته أمانى ومشاريع كثيرة ؛ وفى العام التالى استطاع خايم إلأول أو الفاتح ملك أراجون، أن يستولى على بلنسية عاصمة الشرق (صفر سنة ٣٣٦ه — سبتمبر ١٣٣٨م) وكان قد استولى قبل ذلك فى سنة ١٢٨ ه على الجزائر الشرقية . وفى الوقت الذى أخذ يتوالى فيه سقوط القواعد الشرقية والوسطى ، فى أيدى النصارى ، كان محمد بن الأحمر من جانبه ، يعمل بكل ما وسع لبسط سلطانه على القواعد الجنوبية . وهكذا أضحت الأندلس مرة أخرى مسرحاً لغار متوالية من الحوادث والفتن التي تمزق أوصالها ، وتجعلها فريسة هينة لعدوها الخالد — إسبانيا النصرانية — ينتزع قواعدها وأراضها تباعا ، ولا تجد وسيلة ناجعة لدفع هذا العدوان الحارف ، بعد أن انهار سلطان الموحدين وقواهم بالأندلس ، وبعد أن فقدت الأندلس منعها ومواردها العسكرية القديمة ، فى ظل حكم الدولة الغالبة .

ولم تفق الأندلس من تلك المحنة الطاحنة ، إلا وقد فقدت قواعدها الكبرى شرقا وغرباً — قرطبة، وبلنسية، ومرسية ، وشاطبة ، ودانيه ، وجيان ، وإشبيلية وبطليوس ، وماردة ، وشلب، وغيرها وغيرها — وأضحت أنقاضاً متناثرة ، تجتمع أشلاو ها الدامية في الحنوب ، فيا وراء نهر الوادى الكبير ، ولاح من خلال ذلك كله ، أن ساعة الأندلس الأخيرة قد دنت ، وأنه لم يبق على اسبانيا النصرانية إلا أن تجتني بقية تراثها الممزق ، وأن تختم هذه السلسلة من معارك « الإسترداد » "La Reconquista" العظيمة بضربة أخيرة ، تكون هي القاضية على حياة اسبانيا المسلمة ، لولا أن شاء القدر أن تلتئم هذه الأنقاض المتناثرة من تراث الأندلس الكبرى ، وأن تبعث من بينها قوة فتية جديدة ، تتمثل في قيام مملكة غرناطة ، آخر دول الإسلام في الأندلس .

تلك هي الحطوط العريضة لصورة العصر ، الذي نحاول أن نضطلع باستعراض أحداثه ، وشرح ظروفه وخواصه ، ــ عصر المرابطين والموحدين .



المِنابئانول الدولة المُثرابطية فى أوج سُلطانها

# الفضلالأول

#### يوسف بن تاشفين

#### خواص إمارته ولامع خلاله

يوسف بن تاشفين وبداية زعامته . أبو بكر بن عمر اللمتونى . المرابطون ينشرون الإسلام في غانة ومالى . يوسف يتسمى بأمير المسلمين . ظروف تسميته بهذا اللقب . اعترافه بطاعة الحليفة العباسى . رواية ابن خلدون . مايؤيد هذه الرواية . رواية ابن العربى عن رحلته . فتوى الإمام الغزالى عن موقف أمراء الطوائف وعن حق يوسف في استصدار المرسوم الحلافي . كتاب الإمام الغزالى ليوسف . كتاب أبي بكر الطرطوشى . اختيار يوسف لولاه على لولاية العهد . المرسوم الصادر بذلك . كتاب البيمة والتولية . خلال يوسف و مناقبه . بساطته المؤثرة . براعته الفسكرية . عدله و إيثاره الفقها . موقفه من الضرائب و المكوس . سيادة الأمن و الرخاء في عهده . و زيره عبد الرحمي بن أسباط . كاتبه النات القصيرة . مرض يوسف و و فاته . تحقيقه لوحدة المغرب و الأندلس . الدولة المرابطية الكبرى .

#### - 1 -

كان مما اقتضاه سياق الكلام عن تاريخ دول الطوائف ، أن نتحدث عن نشأة الدولة المرابطية وقيامها في المغرب ، والتجاء أمراء الطوائف ، حيما لاح خطر اسبانيا النصرانية قوياً على الأراضي والقواعد الإسلامية في شبه الحزيرة ، وحيما جاء سقوط طليطلة في شهر صفر سنة ٤٧٨ ه ( مايو سنة ١٠٨٥ م ) نذيراً بتفاقم هذا الحطر ، التجائم إلى إخوانهم فيما وراء البحر ، إلى المرابطين ، يطلبون منهم الإنجاد والغوث ، ثم عن عبور بطل المرابطين يوسف بن تاشفين في جيوشه الحرارة المتوثبة إلى الأندلس ، وخوض الحيوش الإسلامية المتحدة للمرابطية والأندلسية — لمعركة الزلاقة ضد الحيوش النصرانية المتحدة ، في رجب منة ١٠٨٤ ه ( أكتوبر سنة ١٠٨٦ م ) ، وإحرازها لانتصارها الباهر الذي قمع عدوان اسبانيا النصرانية إلى حين ، وأخيراً عن انقلاب المرابطين من منقذين إلى غدوان اسبانيا النصرانية إلى حين ، وأخيراً عن انقلاب المرابطين من منقذين إلى الدولة فاتحين ، واستيلائهم على إمارات الطوائف تباعا ، وضم الأندلس إلى الدولة فاتحين ، واستيلائهم على إمارات الطوائف تباعا ، وضم الأندلس إلى الدولة المرابطية الكرى .

وقد تتبعنا خلال ذلك كله حياة زعم المرابطين يوسف بن تاشفين ، منذ

نشأته ، حتى فوزه بإنشاء الدولة المرابطية فى المغرب ، وماتلا ذلك من عبوره إلى شبه الحزيرة غير مرة ، وفوزه بملك الأندلس ، ثم وفاته فى مستهل شهر المحرم سنة ٥٠٠ ه (٢ سبتمبر سنة ١١٠٦ م) بعد حياة حافلة بعظائم الحوادث ، وجلائل الأعمال .

ولسنا تجد بعد أن استعرضنا ذلك كله ، بتفاصيله الشاملة في كتابنا « دول الطوائف» ، مجالالتكرار الكلام في هذه الموضوعات. بيد أنه لايسعنا ، ونحن نزمع الكلام هنا عن عصر المرابطين في المغرب والأندلس ، إلا أن نرتد بأبصارنا إلى بعض إلى ما تقدم من المواطن ، وأن نستزيدها فيما أوجزنا فيه منها ، حتى ينتظم السياق ، وتكمل وحدة الموضوع .

وأول ما يعرض لنا فى ذلك ، هو العود إلى بعض مواطن ، فى حياة البطل المغربى العظيم ، يوسف بن تاشفين زعيم المرابطين ، ونبدأ فى ذلك بصفته وألقابه الملوكية ، وهو ما تناولناه فيما تقدم بطريقة عابرة .

كانت رياسة المرابطين الزمنية ، حيا أنشآ الفقيه عبد الله بن ياسين الحزولى ، طائفة المرابطين في أول أمرها ، لزميله وصديقه يحيى بن إبراهيم الكدالى ، ولما توفى هذا الرئيس ندب عبد الله بن ياسين مكانه للرياسة الأمير يحيى بن عمر بن تلاكاكين اللمتونى ليتولى شئون الحرب والحهاد . وكانت هذه أول مرحلة في رياسة لمتونة الزمنية لطائفة المرابطين . ولما توفى الأمير يحيى في سنة ٤٤٧ ه ، عين مكانه للقيادة أخوه أبو بكر بن عمر . ولما وضع المرابطون خططهم لافتتاح بلاد السوس في سنة ٤٤٨ ه ، ندب الأمير أبو بكر ابن عمه يوسف بن تاشفين ليكون قائداً لمقدمة الحيش المرابطي . وهذه هي أول مناسبة تاريخية ، يذكر فيها ليكون قائداً لمقدمة الحيش المرابطي . وهنا ظهرت براعته العسكرية ، فيا اضطلع به المرابطون يومئذ من الفتوحات المتوالية في أنحاء المغرب، وهي التي فصلنا أطوارها بن عرفواطة في سنة ٤٥١ه ( ١٠٥٩ م ) ، استأثر الأمير أبو بكر اللمتونى بزعامة المرابطين الروحية والزمنية معاً ، وتحققت بذلك رياسة لمتونة ، وبدأت الدولة المرابطية اللمتونية ، وبوام سلطانها ، ما تم يومئذ من فتوح المغرب .

ولما وقع الخلاف بن لمتونة ومسَّوفة وغيرها من القبائل المرابطية ، في بلاد القبلة قاعدتهم بالصحراء ، واعتزم أبو بكر أن يسير بنفسه لتلافي الأمر ، عهد بشئون المغرب إلى ابن عمه يوسف بن تاشفين (٤٥٣ هـ) ، وقسمت الحيوش المرابطية عندئذ إلى قسمين ، تولى يوسف إمَّرة أحدهما ليتم به إخضاع المغرب، وسار أبو بكر إلى الصحراء في القسم الآخر . وقد أشرنًا من قبل إلى خاتمة أنى بكر ، وكيف أنه حيمًا عاد بعد إتمام مهمته في الصحراء إلى المغرب ولتي يُوسف (سنة ٤٦٥ هـ)، ورأى من عظمة سلطانه وقوته، ما أدرك معه أن كل أمل قد غاض في استر داد إمارته على المغرب، قد ارتد ثانية إلى الصحراء،وهنالك اخترق مشارف الصحراء الكبرى ، ودخل منطقة النيچر الوسطى ، ولبث حينا يقوم بغزوات متوالية في قلب مملكة السودان ، وعاصمها يومئذ مدينة غانة ، وفي مملكة مالى ، وهو يعمل على نشر الإسلام بن تلك القبائل السود ، التي كانت يومئذ تدين بالنصرانية ، والتي تضع الرواية تاريخ إسلامها في سنة ٤٦٩ ﻫ (١٠٧٦ م)(١) . واستمر يتابع الجهاد والغزو حتى توفى قتيلا فى بعض المعارك فى سنة ٤٨٠ هـ ( ١٠٨٧ م ) . أما يوسف فقد عنى من جانبه بإتمام فتوح المغرب واستطاع أن يخضع معظم نواجيه ، وأنشأ مدينة مرّاكُش ( ٤٦٢ هـ - ١٠٦٩م ) لتكون قاعدة للكه ، وعاصمة للأقطار المغربية المترامية التي تم له افتتاحها(٢).

وهنا يتشح يوسف بن تاشفين بثوب الملك السياسي والإمارة الفعلية . وقد كان مذ ندب لقيادة الحيش المرابطي ، وتوالت على يديه فتوح المغرب ، يتشح بثوب الرياسة والإمارة القبكلي . وهنا تختلف الرواية في أصل ألقابه الملوكية ، وأوضاعها . والتاريخ يعرف يوسف بن تاشفين « بأمير المسلمين ، وناصرالدين » . فتى كان اتخاذه لهذا اللقب ؟ وفي أي ظروف وقع ذلك ؟

<sup>(</sup>١) الحلل الموشية (طبع ،ونس) ص٧

<sup>(</sup>۲) هذا هو التاريخ الذي يضعه ابن عذاري لإنشاء مراكش في البيان المغرب (من أوراق مخطوطة وجدت بمكتبة جامع القرويين بفاس ، ونشرت أخيراً بعناية الأستاذ هويثي مير انده في مجلة Hespéris عدد سنة ١٩٦١ ص٥٥). ويتابعه صاحب الحلل الموشية فيضع تأسيسها في نفس التاريخ (الحلل الموشية ص ٢). ويضع الشريف الإدريسي تاريخ إنشاء مراكش في سنة ٧٠٤ ه ( راجع المغرب وأرض السودان ومصر والأندلس المنشور بعناية دوزي ص ٧٧). ويضع صاحب كتاب « الاستبصار » تاريخ إنشائها في سنة ٤٥٤ ه ، ويضع صاحب روض القرطاس تاريخ إنشائها في سنة ٤٥٤ ه ،

هنالك روايتان فى ذلك . الأولى خلاصتها أن يوسف بن تاشفين لما كثرت فتوحه ، وترامت أطراف مملكته ، وكان يقتصر عندئذ على التسمى « بالأمير » اجتمعت إليه أشياخ لمتونة ، وأعيان دولته ، وقالوا له أنت خليفة الله فى أرضه ، وأن حقه يسمو على لقب الإمارة ، واقترحوا عليه أن يتسمى « بأمير المؤمنين » فأنى واعتذر بأن هذا اللقب إنما يتسمى به خلفاء بنى العباس ، سلالة النبى ، وأصحاب الحرمين ، وأنه يعتبر فى المغرب رجلهم والقائم بدعوتهم ، ولكنه استجاب إليهم فى التسمى « بأمير المسلمين » و« ناصر الدين » وكان ذلك فى استجاب إليهم فى التسمى « بأمير المسلمين » و« وخوطب فى العدين ، وخرج بذلك كتابه إلى النواحى ، وهذا نصه بعد الديباجة :

«أما بعد حمد الله ، أهل الحمد والشكر ، ميسر اليسر ، وواهب النصر ، والصلاة على محمد المبعوث بنور الفرقان والذكر ، وإنا كتبنا إليكم من حضرتنا بمراكش حرسها الله فى نصف محرم سنة ستة وستين وأربعائة ، وأنه لما من الله علينا بالفتح الحسيم ، وأسبغ علينا من أنعمه الظاهرة والباطنة ، وهدانا وهداكم إلى شريعة نبينا محمد المصطفى الكريم ، صلى الله عليه أفضل السلام ، وأتم التسليم ، وأينا أن نخصص أنفسنا بهذا الاسم ، لنمتاز به على سائر أمراء القبائل ، وهو أمير المسلمين وناصر الدين ، فمن خطب الحطبة العلية السامية ، فليخطبها بهذا الاسم النه الله تعالى ، والله ولى العدل ، عنه وكرمه ، والسلام »(1)

ولكن هذه الرواية تعارضها رواية أخرى ربما كانت أكثر قبولا. ذلك أنه يوجد لدينا أكثر من نص يؤيد القول ، بأن تلقب يوسف بن تاشفين بهذا اللقب ، وقع عقب انتصاره فى موقعة الزلاقة ، وهذا ما يوضحه لنا صاحب « روض القرطاس » إذ يقول ، إن يوسف كان يُدعى أولا بالأمير ، فلما فتح الأندلس وصنع غزاة الزلاقة ، وأذل الله تعالى بها ملك الروم ، بايعه فى ذلك اليوم أى عقب النصر ، ملوك الأندلس وأمراؤها الذين شهدوا معه تلك الغزاة ، وكانوا ثلاثة عشر ملكاً ، وسلموا عليه « بأمير المسلمين » . وخرجت كتبه مصدرة عنه بذلك إلى

<sup>(</sup>۱) هذه هی روایة صاحب الحلل الموشیة ص ۱۹ و۱۷، وكذلك ابن عذاری فی البیان المغرب (الأوراق المخطوطة المشار إليها – هسبیرس ص ۲۰). وفی بعض الروایات المتأخرة أن یوسف بن تاشفین تسمی بالفعل بأمیر المؤمنین وخطب له بهذا الاسم ولبنیهمن بعده (المؤنس فی أخبار إفریقیة وتونس) لابن دینار ص ۹۹، وهی روایة ضعیفة .

العُدوة وبلاد الأندلس ، فقرئت على المنابر ، وفيها يخبرهم بما فتح الله عليه من النصر والظفر والفتح العظيم . ثم يزيد على ذلك بأن يوسف هو أول من تسمى بأمير المسلمين من ملوك المغرب (١) . وهذه الرواية يؤيدها ابن الحطيب فى الإحاطة إذ يقول لنا بإنجاز فى ترحمة يوسف : «تسمى بأمير المسلمين لما احتل الأندلس ، وأوقع بالروم وكان قبل يدعى الأمير يوسف »(٢) . ونحن نرجح هذه الرواية الأخيرة لأنها أكثر اتفاقاً مع منطق الحوادث ودلالها .

أما اعتراف يوسف بن تاشفين بطاعة الخليفة العباسي ، فمسألة تتفق علما معظم الروايات . ويقول ابن الأثر ، وهو من أقدم مصادرنا في ذلك ، إن يوسفْ بعد أن تم له افتتاح ممالك الطوائف ، والاستيلاء على الأندلس ، وعاد إلى حضرة ملكه مراكش ، حمع الفقهاء وأحسن إليهم ، فذكروا له أنه ينبغى أن تكون ولايته صادرة من الحليفة لتجبطاعته على الكافة ، وأنه بجبأن يأتيه منه تقليد بحكمه للبلاد ، ويُرجع ابن الأثير هذا النصح إلى علماء الأندلس خاصة، ويقول لنا إن يوسف أرسل على أثر ذلك إلى الخليفة المقتدى بأمر الله ، فوافته الحلع والأعلام والتقليد ، ولُقب بأمر المسلمين وناصر الدين . ومعنى ذلك أن يوسف تسمى مهذه الألقاب الملوكية ، أو أمها خلعت عليه فقط حيمًا أتاه المرسوم أو التقليد العباسي بذلك . وفي ذلك تختلف رواية ابنالأثير عن باقي الروايات (٣). ومن جهة أخرى فإن ذلك لابد أن يكون قد وقع قبل سنة ٤٨٧ ﻫ ( ١٠٩٤م ) وهي السنة التي توفى فها الخليفة المقتدى بأمر الله . ويبدو من كلام صاحب « روض القرطاس» وابن الحطيب ما يؤيد ذلك ، وأن صدور هذا التقليد العباسي ليوسف قد وقع عقب انتصار الزلاّقة ( ٤٧٩هـ ) ، وأن يوسف قد ضرب السّكة عقب ذلك ، وأصدر الدينار المرابطي الحديد وفي أحد وجهيه « لا إله إلا الله ،محمد رسول الله » وتحت ذلك « أمر المسلمين يوسف بن تاشفين » ، ونقش في مداره: « ومن يتبع غير الإسلام ديناً ، فإن يُقبل منه ، وهو في الآخرة من الخاسرين » وكتب في الوجه الآخر « الإمام عبد الله أمير المؤمنين العباسي» (٤) .

<sup>(</sup>١) روض القرطاس ص ٨٨ ، وراجع وفيات الأعيان لابن خلكان ( بولاق ) ج ٢

<sup>(</sup>٢) الإحاطة في أخبار غرناطة ، مخطوط الإسكوريال ( رقم ١٦٧٣ الغزيري ) لوحة ٣٩٣

<sup>(</sup>٣) تاريخ ابن الاثيرج ١٠ ص ٥٢ و ١٤٠ ـ

<sup>(</sup> ٤ ) روضَ القرطاسُ ص ٨٨ ، و ابن الحطيبُ في مخطوط الإحاطة السالف الذكر لوحة ٣٩٣

على أن ابن خلدون يقول لنا بالعكس إن يوسف قد كتب فى شأن تقليده إلى الحليفة المستظهر بالله ، ولد المقتدى بالله وخلفه ، وأنه بعث إليه فى ذلك الغرض سفارة على رأسها عبد الله بن محمد بن العربى المعافرى الإشبيلي وولده القاضى أبو بكر وهو الحافظ الشهير فيا بعد « فتلطفا فى القول ، وأحسنا فى الإبلاغ ، وطلبا إلى الحليفة أن يعقد ليوسف على المغرب والأندلس » فصدر له عهده بذلك ، وعاد السفيران محملان التقليد بولاية يوسف على ما تحت نظره من الأقطار والأقاليم ، وأذيعت محتويات هذا التقليد بين الناس . وكذلك كتب الإمام الغزالي ، والقاضى الطرطوشي إلى يوسف يحضانه على العدل والتمسك بالحمر ، ويفتيانه فى شأن ملوك الطوائف (۱).

ولقد وقفنا نحن على ما يؤيد هده الرواية الأخيرة ــ رواية ابن خلدون ــ تأييداً قاطعاً ، وحصلنا على نص الرواية التى سجلها ابن العربى عن مهمته ، وعن لقائه بالإمام الغزالى فى بغداد ، وما استصدره من الفتوى الحاصة بموقف يوسف من أمراء الطوائف ، ومن الحلافة ، كما حصلنا على النص الكامل للخطاب الذى كتبه الإمام الغزالى عن هذا الموضوع ، إلى يوسف بن تاشفين ، وحمله الفقيه ابن العربى معه عند عوده إلى الأندلس .

ونحن نعرف أولا أن الفقيه ابن العربي وولده أبا بكر ، قد رحلا إلى المشرق في مهمتهما المذكورة في مستهل ربيع الأول سنة ٤٨٥هـ ، وان كانت رحلتهما قد اتخذت يومئذ طابع السفر لطلب العلم (٢). وكان يوسف قد اشترك بعد الزلاقة ، مع أمراء الطوائف في حصار حصن لييط Alédo في سنة ٤٨١ هـ (١٠٨٨م) وشهد عندئذ من تمردهم ، ونفاقهم ، وجنوحهم إلى ممالأة النصاري ، ما أحفظه عليهم . ثم جاز جوازه الثالث إلى الأندلس في سنة ٤٨٣ هـ (١٠٩٠م) ، وكان عندئذ قد اعتزم أمره في افتتاح ممالك الطوائف ، وأخذ يستولى عليها تباعا ، وكان يهمه إلى جانب الحصول على المرسوم الحلافي ، أن يحصل على سند شرعي يبرر تصرفه نحو أولئك الأمراء . فلما وصل الفقيه أبو محمد العربي وولده أبوبكر إلى بغداد ، لتى الإمام أبا حامد الغزالى ، قطب فقهاء المشرق يومئذ ، وشرح له

<sup>(</sup>١) ابن خلدون – كتاب العبر – ج ٦ ص ١٨٨ . وقد ورد في هذا النص أن يوسف خاطب « المستنصر العباسي » . ونحن نعتقد أن ذلك تحريف من الناسخ ، وأن المقصود هو الخليفة المستظهر . (٢) ابن بشكوال في « الصلة » في ترجمة ابن العربي رقم ١٢٩٧ .

أحوال الأندلس ، وخلال أمير المسلمين يوسف بن تاشفين ، وما اضطلع به من أعمال الحهاد وإعزاز الدين ، وماكان عليه ملوك الطوائف من تفرق وتخاذل ، واستعداء للنصاري، وكيف تخلف بعضهم عن مشاركته في الحهاد مجاملة للمشركين. فلما قام محصار النصاري، عقب جوازه الثاني، في حصن لييط، تخلف بعض روئساء الشرق عن معاونته، وقالوا إن طاعته ليست بواجبة لأنه ليس إماماً شرعياً من قريش . ووقف يوسف على رسالة وجهت من بعضهم إلى العدو ، يشجعه على المقاومة والصمود ، وكان جواب يوسف لأولئك الزعماء المتمردين ، أنه خادم أمير المؤمنين المستظهر ، وأن الخطبة تجرى باسمه على أكثر من ألني منير ، وتضرب السكة باسمه . وطلب الفقيه ابن العربي إلى الإمام الغزالي أن يزوده فيما تقدم بفتوى تبين حكم الشرع فيه ، وأن يزوده بكتاب إلى أمير المسلمين . فأما الفتوى فقد جاء فها « أن يوسف كان على حق في إظهار شعار الإمامة الخليفة المستظهر(١)، وان هذا هو الواجب على كل ملك ، استولى على قطر من أقطار المسلمين ، وإذا نادي الملك المشمول بشعار الحلافة العباسية ، وجبت طاعته على كُلُّ الرعايا والرؤساء ، ومخالفته مخالفة للإمام ، وكلُّ من تمرد واستعصى ، فحكمه حكم الباغي، ومن حق الأمر أن يرده بالسيف، وأن يقاتل الفئة المتمردة على طاعته، لاسيما وقد استنجدوا بالنصارى، وهم أعداء الله، في مقاتلة المسلمين، وهم أولياء الله ، وأن يستمر في قتالهم حتى يعودوا إلى طاعة الأمير العادل ، المتمسك بطاعة الخلافة العباسية ، ومتى تركوا المخالفة ، وجب الكف عنهم ، وذلك عن المسلمين منهم دون النصارى . وأما مايظفر به من أموالهم فمردود عامهم وعلى ورثتهم ، وما يؤخذ من نسائهم وذرارتهم في القتال مهدورة لاضمان فنها ، وحكمهم بالحملة في البغي على الأمر المتمسك بطاعة الحلافة ، المستولى على المنابر والبلاد بقوة الشوكة ، وحكم الباغي على نايب الإمام ، فإنه وإن تأخرعنه صريح التقليد لاعتراض العوايق المأنعة ، من وصول المنشور بالتقليد ، فهونايب بحكم قرينة الحال ، إذ بجب على إمام المصرأن يأذن لكل مسلم عادل ، استولى

<sup>(</sup>١) عثر نا على نص رواية ابن العربي ، وعلى نص فتوى الإمام الغزالي في المخطوط رقم ١٢٧٥ ك (المكتبة الكتابية) المحفوظ بخزانة الرباط وعنوانه «مجموع أوله كتاب الأنساب» (لوحة ١٢٨ و ١٢٨) كما عثر نا فيه على نص كتاب الإمام الغزالي إلى يوسف بن تاشفين . ويبدو من ذكر الخليفة المستظهر في رواية ابن العربي وفي فتوى الغزالي أنهما يرجعان إلى سنة ١٨٧ هـ، وقد تولى المستظهر الحلافة بعد وفاة أبيه المقتدى في ١٦ المحرم سنة ١٨٧ هـ.

على قطر من أقطار الأرض ، أن نخطب له ، وينادى بشعاره ، ومحمل الخلق على العدل والنصفة ، ولاينبغى أن يظن بالإمام توقف فى الرضا بذلك والإذن فيه ، وأن توقف فى كتبه المنشور ، فالكتب قد يعوق عن انشابها ، وإيصالها المعاذير . وأما الإذن والرضى بعد ما ظهر حال الأمير فى العدل والسياسة ، وابتغاء المصلحة للتفويض والتعيين ، فلارخصة فى تركه ، وقد ظهر حال هذا الأمير بالاستفاضة ظهوراً لا يشك فيه . وإن لم يكن عن إيصال الكتب وانشايه عايق ، وكانت هذه الفتنة لا تنطنى ، إلا بأن يصل إليهم صريح الإذن والتقليد منشور ، مقرون بما جرت العادة بمثله فى تقليد الأمراء ، فيجب على حضرة الخلافة بذل ذلك ، فإن الإمام الحق عاقلة الإسلام ، ولا يحل له أن يترك فى أقطار الأرض فتنة ثايرة ، إلا ويسعى فى إطفائها بكل ممكن » .

هذا هو نص فتوى الإمام الغزالي لابن العربي عن حكم الشرع في موقف ملوك الطوائف ، حسما شرحه ابن العربي للإمام ، وعن حق يوسف في الحصول على المرسوم الخلافي بولايته على ما فتحه من الأقطار بسيفه . وقد عاد الإمام الغزالي بعد ذلك ، فكتب إلى يوسف كتاباً يعرض فيه بالتفصيل إلى قصة ملوك الطوائف ، حسما رواها له ابن العربي ، وإلى ماكانت عليه الأندلس في ظل حكمهم من التخاذل والذل ، والصغار والهوان ، وإلى استطالة النصاري علمها ، لما كان يسودها من تفرق الكلمة واختلاف الرأى ، حتى انتهى النصاري بأن رتبوا الجزية على المسلمين . ثم يشير إلى صريخ الطوائف إلى يوسف ، وإلى جوازه البحر للجهاد ، وإلى ماوفقه الله من دحض شوكة النصاري ، وأنه حيمًا طلب يوسف إلى ملوك الطوائف أن يرفعوا المظالم عن المسلمين ، عادوا فجنحوا إلى ممالأة النصارى ، فسألهالمسلمون عندئذ إنزالهم عن البلاد ، فاستجاب لرغبتهم ، ورفع المظالم وقطع الفساد ، وينوه بما أبداه يوسف من العمل بأحكام الله ، ومن إيثار العلماء والاستماع لرأمهم فما يفتون إليه من الأحكام ، ثم يشير بعد ذلك إلى ما أصدره من فتوى في شأن ملوك الطوائف ، وإلى ماكان ابن العربي بصدده من السعى إلى استصدار المرسوم الخلافي بولاية يوسف على حميع بلاد المغرب، وتمكين طاعته ، وإلى ماكان يبثهابن العربي من دعاية واسعة الإشادة بحكم يوسف وخلاله، سواء في العراق أو في المشاهد الكريمة بأرض الحجاز . ولم يثبت الغزالي نخطابه تاريخاً معيناً ، ولكن يبدو من نصه أنه كتبه قبل « مسره إلى سفر الحجاز» . ونحن نعرف من حياة الغزالي أن ذلك كان في سنة ٤٨٨ ه(١) .

وكذلك حصل ابن العربى من العلامة أبى بكر الطرطوشي ، حين مروره على ثغر الإسكندرية ، وهو في طريق العودة ، على خطاب آخر يرسم أمير المسلمين يوسف . ويسدى الطرطوشي في كتابه النصح إلى يوسف بأن يحكم بالحق وفقاً لكتاب الله ، وأن يكون شفيقاً على رعينه شفقة الرجل على أهله ، وأن يعمل لإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة والأمر بالمعروف والهي عن المنكر . ويجرى الطرطوشي في إسداء نصحه على طريقته في إيراد الآيات القرآنية والأحاديث النبوية ، وأقاصيص الحلفاء والصحابة (٢).

وتوفى الفقيه ابن العربى بثغر الإسكندرية فى فاتحة سنة ٤٩٣ ه<sup>(٣)</sup> ، وعاد ابنه أبو بكر دونه إلى الأندلس فى نفس العام ، وهو يحمل الرسالتين ـ رسالة الغزالى ورسالة الطرطوشى ـ وكذلك مرسوم الحليفة المستظهر إلى عاهل المرابطين .

وهكذا يبدو أنه مما لامراء فيه ، أن مؤسس الدولة المرابطية الكبرى ، كان ينضوى من الناحية السياسية تحت لواء الحلافة العباسية وأنه كان يُدعى حتى قبل صدور هذا التقليد في الحطبة ليوسف بعد الدعاء للخليفة العباسي ، في سائر نواحي المغرب والأندلس . وسنرى فيما بعد كيف أن هذه الرعاية الأدبية العباسية للدولة المرابطية ، تمتد إلى ما بعد عهد يوسف ، وأن الحليفة العباسي يسبغ في مراسلاته على عاهل المرابطين بعض الألقاب الحاصة .

#### \_ Y \_

عرفنا فيما سبق كيف آلت إمارة المغرب إلى يوسف بن تاشفين ، مذ عهد إليه بشئونه ابن عمه الأمير أبو بكر اللمتونى فى سنة ٤٥٣ هـ ( ١٠٦١ م ) ، وكيف ارتد هذا الأمير إلى الصحراء وهنالك توفى ، وخلصت إمارة المغرب نهائياً ليوسف ، وقامت الدولة المرابطية الكبرى ، بالمغرب والأندلس ، فى ظل عاهلها الكبر .

<sup>(</sup>١) ورد نص خطاب الغزالى فى محطوط المكتبة الكتانية المشار إليه (لوحات ١٣٠ –١٣٣ ) وقد نشر ناه كاملا فى باب الوثائق .

<sup>(</sup>٢) ورد نص خطاب الطرطوشي في المخطوط المشار إليه ( لوحة ١٣٣ و١٣٤ )

<sup>(</sup>٣) نفح الطيب ج ١ ص ٣٣٧.

وأراد يوسف في أواخر حياته ، وبعد أن تم له افتتاح الأندلس ، أن يوئل ملكه ، وأن يطمئن لمصاير دولته العظيمة ، وذلك باختيار ولى عهده . وكان ليوسف من البنين خمسة هم ، أبو بكر سير ، وعلى ، وتميم ، والمعز ، وإبراهيم ، ومن البنات ثلاث هن كوتة ورقية وتميمة (١) . وكان أبو بكر أكبر بنيه وولى عهده فيا يظهر ، وقد استخلف أبوه على المغرب حيما عبر البحر لأول مرة إلى الأندلس ، في شهر ربيع الأول سنة ٤٧٩ ه ، استجابة نصريخ الطوائف . ولما انتهت معركة الزلاقة بظفر المسلمين الباهر ، وارتدت الحيوش المرابطية إلى إشبيلية في طريقها إلى العودة ، تلتى يوسف نبأ وفاة ولده أبي بكر ، وكان قد تركه مريضاً في سبتة ، ويقول لنا صاحب القرطاس ، إن هذا النبأ المحزن ، وصل إلى يوسف في يوم النصر ذاته (٢) . وكان هذا الحادث سبباً في تعجيل يوسف بالعودة ، بل يقال لنا أيضاً إنه كان سبباً في إحباط خطط يوسف ، وتركه كل فكرة في مطاردة الحيوش النصر انية المنهزمة (٢) .

وفى سنة ٤٩٥ ه (١١٠١م) ، قرر يوسف أمره فى ولاية عهده ، ووقع اختياره فى ذلك على ولده أبى الحسن على ، ولم يكن على أكبر أولاده ، إذكان أكبر هم عندئذ ، أبو الطاهر تميم ، ولكنه آثر عليا لما آنسه فيه من الورع والنباهة والحزم ، وأصدر مرسومه بولايته لعهده فى نفس العام ، وإليك نص هذا المرسوم بعد الديباجة ، وهو من إنشاء الوزير الفقيه أبى محمد بن عبد الغفور ، وقد كان من أعلام البلاغة فى هذا العصر :

«أما بعد فإن أمير المسلمين ، وناصر الدين ، أبا يعقوب يوسف بن تاشفين ، لما استرعاه الله على كثير من عباده المؤمنين ، خاف أن يسأله الله غدا عما استرعاه ، كيف تركه هملا لم يستنب فيه سواه . وقد أمر الله بالوصية فيما دون هذه العظيمة ، وجعلها من أوكد الأشياء الكريمة ، كيف في هذه الأمور العائدة بمصلحة الحاصة والحمهور . وأن أمير المسلمين بما لزمه من هذه الوظيفة ، وخصه الله بها من

<sup>(</sup>۱) كانت الأميرة تميمة بنت يوسف بن تاشفين تشهر بجالها ، ورحاجة عقلها ، وأدبها ، وكانت تنظم الشعر الحيد . سكنت فاس مدة (ابن الأبار فى التكلة ، وحذوة الاقتباس فيمن حل من الأعلام بمدينة فاس ، ص ١٠٥ و ١٠٦) .

<sup>(</sup>۲) روض القرطاس ص ۹۸.

F. Codera: Decadencia y Disparición de los Almoravides en España (7) (Zaragoza 1899) p. 2

النظر فى هذه الأمور الدينية الشريفة ، قد أعز الله رماحه وأحد سلاحه ، فوجد ابنه الأمير الأجل ، أبا الحسن أكثرها ارتياحاً إلى المعالى واهتزازا ، وأكرمها سحية وأنفسها اعتزازا ، فاستنابه فيما استرعى ، ودعاه لما كان إليه دعى ، بعد استشارة أهل الرأى على القرب والنأى ، فرضوه لما رضيه ، واصطفوه لما اصطفاه ، ورأوه أهلا أن يسترعى فيما استرعاه ، فأحضره مشترطاً عليه الشروط الحامعة بينها وبين المشروط ، فقبل ورضى ، وأجاب حين دعى ، بعد استخارة الله الذى بيده الحيرة ، والاستعانة يحول الله الذى من آمن به شكره . وبعد ذلك مواعظ ووصية ، بلغت من النصيحة مرامى قصية ، يقول فى خاتمة شروطها ، وتوثيق ربوطها ، كتب شهادته على النائب والمستنيب ، من رضى إمامتهما على البعيد والقريب ، وعلم علما يقينا بما وصاه فى هذا الترتيب ، وذلك فى عام خسة وتسعين وأربعائة» (١) .

وكان من الشروط التي اشترطها يوسف على ولده وولى عهده على ، فيما يختص بالدفاع عن الأندلس، هو ألا يعن في مناصب الحكام والقضاة في الولايات والحصون والمدن إلا المرابطين من قبيلة لمتونة ، وأن ينشئ بها جيشاً مرابطيا ثابتا ، قوامه سبعة عشر ألف فارس ، توزع على مختلف القواعد ، فيرابط منها بإشديلية سبعة آلاف ، وبقرطبة ألف ، وبغرناطة ألف ، وفي شرق الأندلس أربعة آلاف ، وتوزع الأربعة آلاف الباقية على الثغور والحصون المتاخمة لأراضي العدو . هذا ويحسن أن يعهد إلى الأندلسيين بحراسة الحدود النصرانية ، فهم أكثر خبرة بأحوال النصاري ، وأكثر دربة على قتالهم من المرابطين . وفي سنة ٤٩٦ ه ، بأحوال النصاري ، وأكثر دربة على قتالهم من المرابطين . وفي سنة ٤٩٦ ه ، ولمعه بأحوال النطر البع والأخير ، ومعه ولداه أبو الحسن على وأبو الطاهر تميم (٣) . وكان يوسف يقصد بهذا الحواز النظر في شئون الأندلس ومصالحها ، وكان يقصد بالأخص أن ينظم البيعة لولده على الذي اختاره لولاية عهده . ويقول لنا صاحب روض القرطاس ، إن علياً لم يكن مع والده في هذا الحواز ، وإنه بالعكس كان يقيم عندئذ في سبتة التي ولد بها مع والده في هذا الحواز ، وإنه بالعكس كان يقيم عندئذ في سبتة التي ولد بها

<sup>(</sup>١) أورد نص هذا المرسوم صاحب الحلل الموشية (ص٥٦ و٥٧).

<sup>(</sup>٢) وفى رواية أخرى أن هذا الجوار قد وقع فى سنة ٩٩٪ ه ( ابن خلدون – كتاب العبر ج ٦ ص ١٨٨ ). ولكن التاريخ الذى يحمله كتاب التولية وهو ذو الحجة سنة ٩٩٪ ه، يؤكد صحة الرواية الأولى .

<sup>(</sup>٣) الحلل الموشية ص ٥٥ .

ونشأ<sup>(۱)</sup>. ونحن نرجع الرواية الأولى بحضور على مع والده إذكان هو المقصود بتنظيم البيعة ، ومن المعقول أن يكون حاضراً فى حفل تنظيمها . وفى أواخر سنة ٤٩٦ ه ، كان يوسف بقرطبة ، عاصمة الحلافة ، وكانت يومئذ قاعدة للحكم المرابطي فى الأندلس ، وحمع يوسف أعيان قبيلة لمتونة ، وأشياخ المرابطين والفقهاء ، وأخذ البيعة عليهم حميعاً لولده على ، وصدر كتاب التولية والبيعة عن يوسف لولده ، مدرجاً بقلم وزيره وكاتبه أبى بكر بن القصيرة علم البلاغة ، وإمام النثر والبرسل يومئذ ، وإليك نص الكتاب المذكور :

« هذا كتاب تولية عظيم جسيم ، . وتوصية حميم كريم ، صدرت على الرضا قواعده، وأكدت بيد التقوى معاقده ، وسددت إلى الحسني مقاصده، وأبعدت عن الهوادة والهوي مصادره وموارده ، أنفذه أمير المسلمين ، وناصر الدين ، أبو يعقوب يوسف بن تاشفين أدام الله أمره ، وأعز نصره ، وأطال فيما يرضيه منه ، ويرضى به عنه عمره ، غر محاب ولا تارك في النصحة لله ولرسواه والمسلمين، موضع ارتياب لمرتاب، للأمير الأجل أبي الحسن على ابنه، المتقبل هممه وشيمه ، المتأثل حلمه وتحلمه ، الناشئ في حجر تقويمه وتأديبه ، المتصرف بين يدى تخريج، وتدريبه ، أدام الله عزه وتوفيقه ، ونهج إلى كل صالح من الْأعمال طريقه ، وقد تهمم ، بمن تحت عصاه من المسلمين ، وهدى في انتقاء من نخافه هدو المتقين، ولم يرأن يتركهم بعد سدىغير مدينين، واعتام في النصاب الرفيع ، واختار واستنصح أولى الرأى والدين ، واستشار فلم يوقع بعد طول تأمل وتراخى مدة ، وتمثل اختياره في اختيار من فاوضه في ذلك من أولى التقوى والحنكة ، واستشارة [ الأعلية ] ولاصار بدونهم الارتياد والاجتهاد إلا إليه ، ولا التي رواد الرأى والتشاور إلا لديه ، فولاه عن استحكام بصيرة ، وبعد طول مشورة ، عهده ، وأفضى إليه الأمر والنهى والقبض والبسط بعده ، وجعله خليفته الساد في رعاية مسده ، وأوطأ عقبه حماهير الرجال ، وناط به مهمات الأمور والأعمال ، وعهد إليه أن يتقى الله ما استطاع ، ولا يعدل عن سمت العدل وحكم الكتاب والسنة، في أحد عصا أو أطاع ، وَلاينام عن حماة الحدب والحوف بالإضطجاع ، ولايتلين دون معلن بشكوى ، ولايتصام عن مستصرخ لدى بلوى ، وأن ينتظم أقصى البلاد وأدناها في سلك تدبيره ، ولايكون بين

<sup>(</sup>۱) روض القرطاس ص ۱۰۱.

القريب والبعيد في إحصائه وتقديره . ثمدعا أدامالله تأييده لمبايعته ، أدام الله عزه، من خضر و . . من المسلمين ، فلبوا مسرعين وأتوا مهطعين ، وأعطوا صفقة إيمانهم متبرعين متطوعين ، وبايعوه على السمع والطاعة ، والتزام سنن الحاعة ، وبذل النصيحة جهد الاستطاعة ، ومناصفة من ناصفه ، ومحاربة من حاربه . ومكايدة من كايده ، ومعاندة من عانده ، لايدخرون في ذلك على حال المنشط مقدرة ، ولايحجون في حالتي الرضا والسخط إلى معذرة ، ثم أمر بمخاطبة ساير أهل البلاد لتبايعه ، كل طائفة منهم في بلدها ، وتعطيه كما أعطاه من حضر ، صفقة يدها ، حتى ينتظم في التزام طاعته القريب والبعيد ، ويجتمع على الاعتصام بحبل دعوته الغايب والشهيد ، وتطمين من أعلام الناس وخيارهم نفوس قلقة ، وتنام عيون لم تزل مخافة أقذائها مورقة ، ويشمل الناس كافة السرور والاستبشار ، وتتمكن لدبهم الدعة ، ويمهد القرار ، وتنشأ لهم في الصلاح آمال ، ويستقبلهم جد صالح وإقبال ، والله يبارك بيعة رضوان ، وصفقة رجحان ، ودعوة تمن وإيمان ، إنه على ما يشاء قدير ، لا إله إلا هو نعم المولى ونعم النصير . شهد على إشهاد أمر المسلمين بكل ما ذكر عنهم فوق هذا من بيعته . . حمله عنه ممني الترم البيعة المنصوصة قبل ، وأعطى صفقته طائفاً متىرعا ، وبالله التوفيق ، وكتب محضرة قرطبة فى ذى الحجة سنة ست وتسعىن وأربعائة »(١).

### **- "** -

وقد سبق أن عرضنا من قبل فى كتاب « دول الطوائف » إلى لمحة من خلال يوسف وصفاته (٢) ، ونود هنا أن نبسط القول فى ذلك .

إن شخصية البطل المرابطي العظيم تنطوى على كثير من الصفات اللامعة ، التي جعلت من حياته المديدة الحافلة ، نموذجا مثالياً لهذا النوع من البطولة الساذجة الرائعة معاً . والواقع أن أروع ما في صفاته ، تلك الهالةالوضاءة من البساطة المؤثرة ، التي لبثت شعار حياته كلها ، والتي لم تتأثر بتطورات الأحداث السياسية التي

<sup>(</sup>١) أورد لنا ابن الحطيب نص هذه الوثيقة في «الإحاطة» في ترجمته لأبي بكر بن القصيرة (عطوط الإسكوريال السالف الذكر لوحة ٧١ و ٢٧). وفي بعض الروايات أن البيعة عقدت لعلى في غرفاطة (كتاب الاكتفاء في أخبار الخلفاء ، لابن الكردبوس ، مخطوط أكاديمية التاريخ بمدريد لوحة ١١٦٤) وهذا ما ينقضه ختام الوثيقة .

<sup>(</sup>۲) كتاب دول الطوائف ص ۳۰۲ و۳۰۳.

خاضها ، والفتوح العظيمة التي حققها ، والتي جعلت من الدولة المرابطية الكبرى ، في ظله ، أعظم دولة قامت في الغرب الإسلامي ، من حيث المدى الإقليمي ، ومن حيث القوى والموارد الزاخرة ، إذكانت تمتد من تونس شرقاً إلى الحيط الأطلنطي غربا ، ومن ضفاف بهرى الإيبرو والتاجه في شبه الحزيرة الإسبانية شمالا ، إلى قلب الصحراء الإفريقية الكبرى جنوبا . فقد لبث البطل المرابطي ، عاهل هذه الدولة الشامحة ، على حالته الأولى ، مذكان زعيا محلياً من زعماء الصحراء ، بدوياً متقشفاً يرتدى الصوف الحشن ، ولا يلبس غيره قط ، ويقتصر في طعامه على الشعير ولحوم الإبل وألبانها ، لا يأكل سواها قط (۱) ، ولم يتأثر طول حياته ، بأية نزعة من ترف القصور ، ولاعيشها الناعم ولا مغرياتها المفسدة ، بالرغم من بأية نزعة من ترف القصور ، ولاعيشها الناعم ولا مغرياتها المفسدة ، بالرغم من نتأمل مدى لحظة عابرة ، ماكانت عليه قصور الطوائف الأندلسية من الفخامة والبذخ الطائل ، وماكان يغرق فيه أمراؤ ها الأصاغر من العيش الرخو الوثير وأسراب الغلمان والحوارى والفتيات – يكفي أن نتأمل ذلك ، لنرتفع عياة البطل المرابطي ، إلى ذرى الإكبار والإجلال والإعجاب .

<sup>(</sup>١) روض القرطاس ص ٨٧.

<sup>(</sup>٢) أبن الخطيب عن ابنالصير في في الإحاطة ( مخطوط الإسكوريال السالف الذكر لوحة ٣٩٣).

أنحاء الأندلس، ولاسيا في الولايات الشرقية في بلنسية وسرقسطة من معارك عديدة ، ضد الحيوش النصرانية ، ولم يكن غريباً في مثل الظروف التي كانت تجوزها اسبانيا المسلمة يومئذ ، من تخاذل أمراء الطوائف وتنابذهم ، وتراميهم على أعتاب الملوك النصارى ، وإشفاق البطل المرابطي ، أن ينتهى الأمر باستيلاء النصارى على الأندلس ، أن ينفذ يوسف مشروعه في القضاء على ممالك الطوائف ، ووضع الأندلس تحت حماية جيوشه القوية المظفرة ، ولم يكن في ذلك ما يصدع من نزعة الحهاد ، التي كانت من أبرز صفات يوسف ، والتي لبثت الحيوش المرابطية تضطرم بها من بعده عصراً .

وكان يوسف بن تاشفين جندياً عظيما ، وقائداً من أعظم قواد العصور الوسطى ، وقد أبدى في سائر فتوحه المتوالية لأقطار المغرب ، كفاية عسكرية واضحة ، ولم يكن ظفره المستمر راجعاً إلى كثرة جيوشه ومقدرتها ، بقدر رجوعه إلى براعته في تنسيق الحطط ، وتنظيم القيادة ، وانتهاز الفرص السانحة . وأشد ما تبدو هذه البراعة في حوادث موقعة الزلاقة وتطوراتها ، فإن النصر الباهر الذي أحرزته الحيوش المرابطية والأندلسية ، في هذه الموقعة ، يرجع بالأخص إلى شجاعة يوسف وثباته ، وبراعة خططه ، وقد كان من حسن طالع يوسف ، أنه استطاع أن يعتمد في حروبه ومشاريعه العسكرية ، على معاونة طائفة من أقدر القواد وأشجعهم ، — مثل سير بن أبي بكر ، وداود بن عائشة ، والأمير مزدل ، وعمد بن الحاج ، وغيرهم ممن سبق ذكرهم في مختلف المواطن والحوادث .

وإلى جانب براعته العسكرية ، كان يوسف بمتاز بمقدرة إدارية فائقة ، وكان هذا الزعيم الصحراوى الموهوب ، يحكم الإمبر اطورية المرابطية الضخمة ، يحزم وكفاية تدعو إلى الإعجاب ، وكان إلى جانب ورعه وتقواه ، صارماً شديد الوطأة ، حريصاً على استتباب النظام والأمن ، دائباً على تفقد بلاده وشئون رعيته . ويلخص لنا ابن الصير في طريقة يوسف وصرامته في قمع المعارضين والحوارج على القانون في قوله : « أكثر عقابه لمن تجرأ أو تعرض لانتقامه الاعتقال الطويل ، والقيد الثقيل ، والضرب المبرح ، إلا من انتزى أو شق العصا ، فالسيف أحسم لانتشار الداء» (١). ويبدو من ذلك أن يوسف لم يكن يلجأ إلى تطبيق عقوبة

<sup>(</sup>١) ابن الخطيب نقلاً عن ابن الصيرفى فى الإحاطة ( مخطوط الإسكوريال السالف الذكر لوحة ٣٩٣). وكذلك الحلل الموشية ص ٥٥، وابن عذارى فى البيان المغرب ( الأوراق المحطوطة السالفة الذكر، ، هسيرس ص ٦٥).

الإعدام إلا فى حالة العصيان أو الثورة ، وأنه فيما عدا ذلك فإن أقصى عقوبة تطبق فى الحرائم العادية ، هى « الاعتقال الطويل ، والقيد الثقيل » ، وهو ماتعبر عنه القوانين الحنائية الحديثة ، بعقوبة الأشغال الشاقة المؤبدة أو المؤقتة .

وقد نوهت معظم الروايات محب يوسف للعدل وإيثاره ، والعمل على توطيده، كما نوهت باحترامه لأحكام الشرع ، والحرص على تطبيقها ، وتعظيمه للعلماء والفقهاء ، والرجوع إليهم والأخذ بآرائهم وفتاويهم . وهو ما يجمله ابنالصير في فى قوله : « يواصل الفقهاء ، ويعظم العلماء ، ويُصرف الأمور إليهم ، ويأخذ ويصدع بالحق ، ويعضد الشرع »(١). وقدّ رأينا فيما تُقدم في غير موطن ، كيف كان يُوسف يلجأ إلى رأى الفقهاء في أخطر الأمور ، ومن ذلك استشارته إياهم ، أولا في مسألة العبور إلى الأندلس ، واستجابة صريخ الطوائف ، وثانيا في خلع ملوك الطوائف ، وانتزاع ممالكهم ، ولم يكتف يوسف في ذلك بفتاوي فقهاء المغرب والأندلس ، بل لحأ في نفس الوقت إلى فقهاء المشرق ، وحصل على آراء أعلام مثل أبي حامد الغزالي ، وأبي بكر الطرطوشي (٢) . ومما يروى في ذلك أن الإمام الغزالي كان يعجب بورع يوسف وجميل صفاته ، وميله إلى أهل العلم ، حتى أنه اعتزم الرحلة إلى المغرب وزيارة هذا الأمر الأمثل. ولكنه لما وصل إلى الإسكندرية وأخذ في التأهب للسير إلى المغرب ، ورد إليه الحبر بوفاة أمير المسلمين ، فارتد عن عزمه وعاد من حيث أتى (٢) . وكان من أبرز مظاهر تمسك يوسف بأحكام الشرع ، وآراء الفقهاء ، موقفه من الضرائب والمغارم التي يسوغ ﴿ للأمير فرضها على رَعيته ، فهو قد ألغىالضرائب والمكوس ، التي لم يجز الدين فرضها ، واكتنى بفرض ما يجيزه الشرع من ذلك ، مثل الزكاة والأعشار وأخماس الغنائم ، وجزية أهل الذمة . وقدكان لهده السياسة الضريبية الرفيقة ، بالأخصفي الأندلس ، أطيب الأثر ، إذكان ملوك الطوائف يرهقون رعيتهم بالفروض ،

<sup>(</sup>١) ابن الحطيب نقلا عن ابن الصير في في الإحاطة (مخطوط الإسكوريال). وراجع الحلل الموشية ص ٩٥.

<sup>(</sup>٢) ابن خلدون ج ٦ ص ١٨٧ و ١٨٨ . ويلاحظ أن الطرطوشي كان في الأصل من فقهاء الأندلس ولكنه نزح إلى المشرق (راجع كتاب دول الطوائف ص ٢٨٤) .

<sup>(</sup>٣) ابن خَلَكَانُ في وفياتُ الْأُعَيَّانَ ج ٢ ص ٤٨٨ ، وكتابُ المؤنسُ في أخبار إفريقية و تونسُ لابن دينار ص ١٠٦ .

والمغارم الفادحة ، تغذية لقصورهم الفخمة ، وبذخهم الطائل ، وقد كان تماديهم في ذلك ، من الأسباب التي التُمست لحلعهم والقضاء على سلطانهم . بيد أن يوسف كان يلجأ في بعض الأحيان إلى فرض الإتاوات على رعاياه ، مساهمة مهم في نفقات الحهاد المستمر ، الذي كان يضطلع به ، وقد كان يلجأ في جواز ذلك أيضاً إلى فتاوى الفقهاء . ومن ذلك ما وقع له مع قاضي ألمرية ، أبي عبد الله محمد بن يحيى المعروف بابن الفراء ، فإنه قرر بعد موافقة الفقهاء ، أن يطالب أهل المغرب والأندلس بمعونة مالية للمساهمة في أعمال الحهاد . وكتب إلى قاضي ألمرية المذكور يأمره بتحصيل هذه الإتاوة وإرسالها ، فأني القاضي ، وكتب إلى يوسف يطعن في شرعية هذه الإتاوة ، وفي رأى الفقهاء الذين أجازوها ، ويطالب يوسف ، إن كانت خزانته ناضبة حقاً ، بأن يمثل في المسجد الحامع بحضرة أهل العلم ، وأن يحلف علناً بأنه ليس لديه في بيت مال المسلمين درهم ينفقه عليهم ، أسوة بما فعل عمر بن الخطاب ، حين أراد فرض مثل هذه الإتاوة ، وعندئذ بجوزله تحصيلها (١) . عمر بن الخطاب ، حين أراد فرض مثل هذه الإتاوة ، وعندئذ بجوزله تحصيلها الأموال ومن جهة أخرى فإن يوسف لم يكن يحجم في بعض الأحيان ، عن تحصيل الأموال بطرق استثنائية كفرض المغارم على اليهود والنصارى من آن لآخر ، لظروف وأسباب خاصة . وقد ذكر لنا صاحب الحلل الموشية طرفاً من ذلك (٢) .

وكان المغرب يتمتع فى ظل يوسف بكثير من الإستقرار والأمن والرخاء ، بعد الفتن والحروب المضطرمة ، التى لبثت قبل الفتح المرابطي ، زهاء نصف قرن ، تمزق أوصاله ، وتودى بأمنه وسلامه . ولما تم استيلاء المرابطين على الأندلس ، وشعرت الأمة الأندلسية أمها أصبحت فى مأمن من عدوان اسبانيا النصرانية ، أتيح لها أيضاً أن تتمتع بشيء من الاستقرار والسكينة ، وذلك بالرغم مماكانت تشعر به من شدة وطاة الحكم المرابطي ، وجفاء أساليبه ، وخشونة حكامها الحدد من زعماء البربر ، وبعدهم عن تلك الكياسة التي كان يمتاز بها الأمراء والحكام من مواطنيهم . وعلى أى حال فقد عرفت الأندلس فى الأعوام الأخيرة من حياة يوسف ، وقبل أن يشتد عليها ضغط النير المرابطي ، وتستيقظ مشاعرها الوطنية الدفينة ، فترة طيبة من الهدوء والاستقرار ، يصفها لنا المؤرخ فيا يلى : الأقامت بلاد الأندلس فى مدته (أى مدة يوسف ) سعيدة حميدة فى رفاهة عيش ،

<sup>(</sup>١) وفيات الاعيان ج ٢ ص ٤٨٥، والاِستقصاء للسلاوى(طبعة القاهرة) ج ١ ص ١٢٣٠١٢٠.

<sup>(</sup>٢) الحلل الموشية ص ١٣ و٩٥ .

وعلى أحسن حال ، لم تزل موفورة محفوظة ، إلى حين وفاته »(١) .

وكان يوسف فضلا عن حسن اختياره لقادته ، يحسن اختيار معاونيه من الكتاب والوزراء. وكان كاتبه قبل أن بجوز جوازه الأول إلى الأندلس ، أديباً أندلسياً من أهل ألمرية هو عبد الرحمن بن أسباط ، أوأسبط . وكان قد نشأ أديباً مغموراً يشتغل في باب الديوان بألمرية أيام بني صمادح . وفي سنة ٤٧٢ ه عبر البحر إلى العدوة ، ولحق بمراكش يبحث وراء طالعه ، واتصل بحاشية الأميرة الحرة زينب زوجة يوسف ، فأسند إليه منصب الكتابة . ولما توفيت الأمرة أقّره يوسف لكتابته ، فظهر في هذا المنصب ، ونال حظوة وجاها عريضاً ، « وكان رجلا حصيفاً سكوناً عاقلا » وكان يوسف يثق في مقدرته وحصافته . وحسن معرفته بشئون الأندلس . وقد لعب عبد الرحمن بن أسباط دوراً هاما في تدخل يوسف في أحوال الأندلس ، واستجابته لصريخ الطوائف ، وهو الذي أشار عليه ، حينًا قرر الجواز إلى شبه الجزيرة ، بأن يطالب ابن عباد بثغر الحزيرة ليكون مركزاً أميناً لحواز جيوشه وعودتها إلىالعدوة<sup>(٢٢</sup>. ومماهو جدير بالذكر أن يوسف بن تاشفين كان لا يعرف العربية ، وكان ابن أسباط بجيد اللغة البربرية التي يتحدث مها يوسف (٢٣) وكان هذا من أسباب حظوته . ولما توفي ابن أسباط في سنة ٤٨٧ هـ ، تولى الكتابة ليوسف من بعده ، كاتب من أعظم كتاب الأندلس يومئذ ، هو محمد بن سلمان بن القصيرة المعروف بأبي بكر بن القصيرة ، وهو الذي يصفه ابن الصير في بقوله: «الوزير الكّاتب الناظم الناثر القائم بعمود الكتابة، والحامل للواء البلاغة ، الذي لا يشق غباره ، ولاتخمذ أنواره ، اجتمع له براعة النثر ، وجزالة النظم»(١٠)، وهو الذي كتب عن يوسف حبن مثوله بقرطبة في سنة ٤٩٦هـ، كتابه بتوليةً ولده على ولاية عهده حسما تقدم . ولما توفى يوسف استمر أبوبكر في الكتابة لولده على حتى وفاته في سنة ٥٠٨ه ( ١١١٤م ) ، وفي استخدام يوسف. لهذين الكاتبين الأندلسيين البليغين ، بالرغم من عدم معرفته بالعربية ، ما يدل على حصافته ، وبعد نظره ، وإدراكه لأهمية الأساليبالعالية في الترسل ، وقلم

<sup>(</sup>١) الحلل الموشية ص ٥٩.

<sup>(</sup>٢) الحلل الموشية ص ٣٢ .

<sup>(</sup>٣) ابن خلکان ج ٢ ص ٤٨٢.

<sup>(</sup>٤) ابن الخطيب عن ابن الصير في في الإحاطة ( مخطوطة الإسكوريال السالفة الذكر) .

كان ثمة بنن يوسف وبنن الحلافة العباسية ، وبينه وبنن أكابر فقهاء المشرق مر اسلات كثيرة . ومن جّهة أخرى فقد كانت المراسيم المرّ ابطية ، تصدر في أحيان كثيرة باللغتين البربرية والعربية ، لتقف علمها الكثّرة الغالبة من الرعايا ، وهي المتكلمة بالعربية ، ومما زاد في أهمية منصب الكتابة في الدولة المرابطية ، وشغله بأعلام الكتاب البلغاء ، فتح الأندلس . وخضوعها للحكم المرابطي ، ووجوب مخاطبتها بنفس الأساليب العربية العالية التي كانت سائدة فها .

وأما عن شخص يوسف ، فإن الرواية تصفه بأن كان معتدل القامة ، أسمر اللون ، نحيف الجسم ، خفيف العارضن ، رقيق الصوت (١٠).

في سنة ٤٩٨ هـ ، مرض أمبر المسلمين يوسف بن تاشفين ، واستمر يعانى من مرضه حتى اشتدتبه العلة في العام التالي ، ومازالت حالته تسوء شيئاً فشيئاً ، حتى حم القضاء ، وتوفى فى يوم الإثنين مستهل شهر المحرم سنة ٥٠٠ ه ( ٢سبتمبر سنة ١١٠٦م) ، بقصره بمراكش ، عن مائة عام كاملة ، وبعد أن وصلت الدولة المرابطية الكبرى على يديه إلى ذروة عظمتها وقوتها .

فكان لوفاته وقع عظيم في المغرب والأندلس ، ورثاه حماعة من شعراء العصر ، منهم أبو بكّر بن سُوار ، وقد أنشد على قبره مرثية مؤثرة جاء فيها :

ملك الملوك وما تركت لعـــامل عملا من التقوى يشارك فيه والكل يعقوب بما تطويه دين الذي بنفوسنا نفديه لم ترض فها غير مايرضيـه حتم القضاء بكل ما تقضيه فكأن كل مغيّب تدريسه فی کل مایبدیه و نخفیسه (۲)

يا يوسف ما أنت إلا يوسف اسمع أمبر المؤمنين وناصر الــ جوزيت خبراً عن رعيتك التي وصل الحهاد إلى الحهاد موفقا وبجیء ما دبرته کمجیئــــه متواضعاً لله مظهر دينـــه وقد ترك أمير المسلمين يوسف بن تاشفين عند وفاته إميراطورية من أعظم الإمبر اطوريات التي حكمها الإسلام ، تشتمل على قطرين من أعظم وأهم الأقطار

<sup>(</sup>١) وفيات الأعيان ج ٢ ص ٤٨٨.

<sup>(</sup>٢) ابنءذارى فى البيان المغرب ( الأوراق المخطوطة المشار إليها ، هسبير س ص٦٤ و ١٩٥٥.

الإسلامية في العصرر الوسطى ، هما المغرب والأندلس ، وتمتد فيها بين تونس شرقاً ، والمحيط الأطانطي غرباً ، وفيما بن نهر التاجُه في قلب آسبانيا شمالا ، وبلاد السودان ونهر النيچر جنوبا كريكني لكي نقدر روعة المعجزة العسكرية والسياسية ، التي حققتها عبقرية يوسف ، أن نرتد نصف قرن فقط إلى ماقبل وفاته ، وأن نلقى نظرة عابرة على ماكان عليه المغرب والأندلس يومئذ . فقد كان المغرب عندئذ فريسة لأشنع ضروب التفرق والفوضي ، تتقاسم أقطاره وقواعده التالدة ، عَدة كبيرة من الزعامات القَـبَـلية ، وتقوم فيه إمارات عديدة ، متخاصمة متنابذة ، وتجتاح الحروب الأهلية الصغيرة مروجه وبواديه ، ويسود الفقر والاختلال والفوضي سائر نواحيه . وقد كان قيام المرابطين في جنوبي المغرب ، وانتظامهم إلى قوة مصلحة غازية ، في هذه الآونة ، وسيرهم لافتتاح أقطار المغربوقواعده ، وظفرهم بالتغلب على إماراته وقواعده المتفرقة، وضمها تحت لوائهم في وحدة متماسكة ودولة موحدة ، كان ذلك في الواقع عمل إنقاذ قومى من أعظم ما وقع فى تاريخ المغرب . وقد اضطلع يوسف بن تاشفين فى ذلك كله حسماً رأينا بأوفر نصيب ، وكان له في تحقيقه أعظم الفضل . ولما قامت الدولة المرابطية الكبرى ، تتوسطها عاصمتها العظيمة مراكش ، وتوطدت دعائم الحكم المرابطي ، ساد في المغرب نوع من النظام والأمن ، لم يكن له به عهد منذ بعيد ، وعم الرخاء ، واستطاع الناس أن ينعموا بكثير من الاستقرار والهدوء . وَوقعت نفس المعجزة في الأندلس ، فبعد أن لبثت زهاء نصف قرن ، تعانى فى ظل أمراء الطوائف ، وفى ظل دولهم الضعيفة المتنابذة ، مصائب التفرق ، والحروب الأهلية المتوالية ، وبعد أن استطال عليها النصارى ومالوا على دول الطوائف، فأذلوها واستباحوا حماها ، واستصفوا أموالها ، وبدأوا بانتزاع قواعدها ، وبعد أن لاح لأهل الأندلس أن الآخرة قد دنت ، وأنه لن عضي سوى القليل ، حتى تقضى اسبانيا النصرانية على دول الطوائف كلها ، وتنتزع سائر قواعدها وأراضها ، وتسقط الأندلس كلها في يد العدو الحالد ، وينطني ا نور الإسلام من تلك الديار العزيزة ، بعد ذلك كله جاء جواز يوسف بن تاشفين وجيوشه المرابطية إلى الأندلس ، نذير الإنقاذ ، وانقشاع الخطر الداهم ، وكُتبت لإسبانيا المسلمة حياة جديدة . ثم كان افتتاح المرابطين لدول الطوائف ، وبسط سيادتهم على الأندلس ، فرُدت إليها وحدتها الإقليمية القديمة ، وبالرغم مما اقترن بهذا الفتح المرابطى من مظاهر العنف والقسوة ، وبالرغم مما كان ينطوى عليه بالنسبة للأمة الأندلسية من معانى الافتئات والاغتصاب، وسيطرة القبائل البربرية على حريات الأندلس ومصايرها ، فإنه كان أيضاً عمل إنقاذ لاشك فيه ، وكانت سيطرة المرابطين على اسبانيا المسلمة فى تلك الفترة العصيبة من حياتها ، هى أوكد ضهان بصونها ، والذود عها ، وحمايتها من عدوان اسبانيا النصرانية .

وهكذا استطاع يوسف فى مدى نصف قرن أن يحقق وحدة المغرب، وأن محقق وحدة الأندلس معاً ، وأخيراً أن محقق الوحدة بين الدولتين الإسلاميتين العظيمتين فى ظل الدولة المرابطية الكبرى .

ولما توفى يوسف كانت هذه الدولة المرابطية الكبرى تمثل بشطريها – المغرب والأندلس – وفقاً لقول المؤرخ « مُلكا مؤسساً ، وجنداً مجنداً ، وسلطاناً قاهراً ومالا وافراً »(۱) .

بيد أن هذه الدولة العظيمة بالرغم مماكان يبدو من توطدها وقوتها ورخائها ، كانت تحمل فى ثنيتها بعض عوامل الوهن الحفية ، التى تسترها المظاهر الحادعة ، وهى كانت تدين بوحدتها وقوتها قبل كل شىء إلى عبقرية مؤسسها العظيم . فلما اختفى يوسف من الميدان ، فقدت الدولة المرابطية أعظم قادتها وحماتها : فقدت تلك اليد الموجهة المرشدة ، التى كانت تقودها دائماً نحو التوطد والظفر ، وتلك العقلية الراجحة ، التى كانت تستشف الحوادث البعيدة من خلال الحجب ، وتعمل على تداركها ، وتوجيهها إلى الغاية المرغوبة .

<sup>(</sup>١) ابن الخطيب عن ابن عذارى فى الإحاطة فى ترجمة على بن يوسف (مخطوط الإسكوريالى السالف الذكر لوحة ٢٩٢).

# الفضالاياني

## أمير المسلمين على بن يوسف وأحداث عصره

على بن يوسف يخلف أباه . الثورة في فاس و إخفاقها . على يعبر إلى الأندلس . أعماله وعوده . أمره إلى أخيه تميم باستثناف الغزو . خروج تميم في قواته إلى قشتالة . مسيره إلى حصن أقليش واقتحامه إياه . أهبة ألفونسو السادس لرد الغزاة . مسير القشتاليين إلى أقليش . موقف الحيش المرابطي . عدد الحيشين المتحاربين . التحامهما في معركة عنيفة . مصرع الإنفانت سانشو وهزيمة القشتاليين . خسائر النصارى والمسلمين . إتمام الاستيلاء على أقليش . الروايات النصرانية عن الموقعة . عبور على إلىالأندلس . غزوه لأراضي قشتالة ، استيلاؤه على طلبيرة . محاصرته لطليطلة . رفع الحصار وعوده إلى قرطبة ثم إلى مراكش . غزو الأمير سير اللمتونى لأراضى البرتغال . استيلاؤه على يابرة وأشبونة وشنترين . غزو مزدلي والي قرطبة لأراضي قشتالة . استيلاؤه على حصن أرجنة ومحاصرته لطليطلة . القتال بين القشتاليين والمرابطين . رفع الحصار وعود المرابطين . وفاة مزدلى وولاية ولده محمد لقرطبة . غزو القشتاليين لولاية قرطبة . خروج المرابطين لردهم . هزيمة المرابطين ومصرع محمد بن مزدلي وأكابر لمتونة . هزيمة مرابطية أخرى . وفاة الأمير سيروالى إشبيلية . التعريف بسير ومزدلى . من أسباب نشاط الغزو المرابطي . أحوال سرقسطة . استيلاء المرابطين عليها . إنتهاء ملك بني هود . ابن الحاج والى سرقسطة . الحرب بين المرابطين وبين عماد الدولة بن هود . غزو ابن الحاج وابن عائشة لإمارة برشلونة . هزيمة المرابطين ومصرع ابن الحاج . أحوال الجزائر الشرقية . افتتاح النصاري لها . أهبة على لإنقاذها . مسير الأسطول المرابطي إلى الجزائر . استيلاء المرابطين عليها . إحراق كتاب الإحياء في قرطبة . نفوذ الفقهاء وأثرهم في هذا الحادث . عبور على إلى الأندلس للمرة الثالثة . غزوه لأراضيالبرتغال واقتحامه لمدينة قلمرية . ءوده إلى المغرب . عبوره إلى الأندلس للمرة الرابعة . الثورة في قرطبة . محتلف الروايات في شأنها . مغزى هذه الثورة وأسبانها . موقف على منها . النقاش بينه

مختلف الروايات فى شأنها . مغزى هذه الثورة وأسبابها . موقف على منها . النقاش بيـ وبين ابن رشد . تسوية الحادث وعودة على .

لما توفى أمير المسلمين ، يوسف بن تاشفين ، فى يوم الاثنين مستهل شهر المحرم سنة خميائة (٢ سبتمبر سنة ١١٠٦م) ، بقصره بمراكش ، خلفه فى نفس يوم وفاته ولده أبو الحسن على ، وكان قد اختاره كما تقدم لولاية عهده ، منذ سنة ٩٩٨هم ، وأصدر له عهد التولية بقرطبة فى شهر ذى الحجة سنة ٤٩٦هم ، مؤثراً إياه بذلك على ولده الأكبر أبى الطاهر تميم . وعقدت البيعة لعلى فى نفس اليوم ، قبل أن يُوارى جيمان العاهل الراحل ، وكان أول من بايعه بمحضر من أشياخ لمتونة وباقى قبائل صنهاجة ، والأكابر والقادة ، أخوه تميم معلناً بذلك طاعته

لأخيه ، واحترامه لإرادة أبيه ، ثم بايعه من بعده سائر من حضر من الأشياخ والأكابر ، وكتب على في نفس الوقت إلى سائر قواعد المغرب والأندلس وبلاد المقبلة بالصحراء ، يعلمهم بموت أبيه ، واستخلافه إياه من بعده ، ويأمرهم بأخذ البيعة له (۱) . وكان على وقت تبوئه الملك ، فتى في نحو الثالثة والعشرين من عمره ، وكان مولده بثغر سبتة سنة ٤٧٧ ه ( ١٠٨٤ م ) ، عقب سقوطه في أيدى المرابطين بأشهر قلائل ، وأمه أم ولد رومية اسمها قمر ، وتسمى أيضاً « فاض الحسن » . وقد أنفتي على فيا يبدو حداثته في سبتة (٢) . ولما توفي الأمير أبوبكر أكر أولاد يوسف وولى عهده بسبتة في سنة ٤٧٩ ه عقب نصر الزلاقة ، وأخذ يوسف يبحث عن خلفه بين أولاه ، اتجهت نيته لاختيار ولده على ، لما آنسه فيه منذ صغره من ذكاء ونجابة ، وكان يصطحبه في كثير من المهام ، ولاسيا عند جوازه الأخير إلى الأندلس ، حينا عبر إليها ليتفقد أحوالها ، وليعقد بها بيعة العهد لعلى .

وكان يوسف قبيل وفاته بقليل ، قد أوصى ولده عليا بثلاثة أمور ، أولها ألا يفعل شيئاً لإثارة أهل جبل درن ، ومن وراءه من المصامدة وأهل القبلة ، والثانى أن يهادن بنى هود أمراء سرقسطة ، وأن يتركهم حائلا بينه وبين النصارى ، والثالث أن يعطف على من أحسن من أهل قرطبة ، وأن يتجاوز عمن أساء منهم (٣)، هذا فضلا عما اشترطه عليه حين خصه بولاية عهده ، من الأمور المتعلقة بشئون الأندلس الدفاعية ، وهو ما سبق أن أشرنا إليه فها تقدم .

وكان على بن يوسف أميراً وافر الهمة والذكاء والعزم ، وكانت تحدوه رغبة صادقة ، فى أن يسير على نهج أبيه فى الحكم ، وفى متابعة الحهاد ، وهوقد سار بالفعل وفق هذا المنهج ، وحقق فى ظله طائفة من جلائل الأعمال ، وهو ما يجمله المؤرخ فى قوله: « فاقتنى أثر أبيه ، وسلك سبيله فى عضد الحق ، وإنصاف المظلوم ، وأمن الحايف ، وقمع المظالم ، وسد الثغور ، ونكاية العدو ، فلم يعدم التوفيق فى أعماله ، والتسديد فى حسن أفعاله »(3).

<sup>(</sup>۱) روض القرطاس ص ۱۰۲ ·

<sup>(</sup>۲) روض القرطاس ص ۱۰۱.

<sup>(</sup>٣) الحلل الموشية ص ٦٠.

<sup>( ؛ )</sup> ابن عذارى البيان المغرب ( الأوراق المخطوطة – هسبير س ص ٦٧ ) ، ونقله ابن الحطيب في الإحاطة في ترجمة على بن يوسف ( مخطوط الإسكوريال السالف الذكر اوحة ٢٩٢ ) .

ولأول ولايته وقعت ثورة محلية لم تكن على شيء من الخطورة، ولكنهاكانت أول بادرة في الانتقاض والخروج . وذلك أنه حينًا كتب إلى القواعد والثغور بأخذ البيعة له ، أتته البيعة من سائر البلاد إلا من مدينة فاس ، عاصمة المغرب القديمة ، وقد كان والها عند وفاة يوسف ،حفيده محيى بن الأمير أبي بكر أخيعلي المتوفى ، فرفض أداء البيعة لعمه على ، وأعلن الخلاف، ووافقه على ذلك حماعة من قواد لمتونة ، فبادر على بالسبر في بعض قواته إلى فاس، فخشي يحيي البادرة على نفسه ، خصوصاً بعد أن تخلَّى عنه أنصاره ، وفر من المدينة ، ودخلها على بن يوسف ، وذلك في الثاني من ربيع الآخر سنة ٥٠١ه ، وأخمدت هذه الثورة الصغيرة في مهدها . وسار يحيي صوب تلمسان ملتجئاً إلى والها الأمير مزدلي ، فلقيه بالطريق ، وكان قادماً ليقدم بيعته إلى على ، فاستجار به ووعده مز دلى ، بأن يسعى لدى على في العفو عنه . واختنى محيى في أحواز فاس حتى لتي مزدلي الأمير ، وقدم إليه بيعته ، وشفع لديه في ابن أخيه ، فعني عنه على ، وخيره بن الإقامة في ميورقة أو في الصحراء ، فاختار يحيي الصحراء ، ثم سار منها إلى الحجاز فقضى فريضة الحج ، وعاد إلى المغرب ، واستأذن عمه عليا في سكني مراكش، فإذن له . ولكن بدت منه عندئذ بعض بوادر مريبة ، فخشى على من نياته ، وأمر بالقبض عليه ونفيه إلى الحزيرة الحضراء ، فاعتقل مها حتى توفى(١) .

ولم يكد على يفرغ من قمع الثورة فى فاس ، حتى أزمع الحواز إلى الأندلس لتفقد أحرالها ، وتنظيم شئونها ، فخرج من مراكش فى جيش من المرابطين ومصمودة ، وعبر البحر من سبتة إلى الحزيرة الحضراء فى منتصف سنة ، ٥٠ هـ (أوائل سنة ١١٠٧م) ، وهناك بادر إليه زعماء الأندلس ورؤساؤها ، وقضاتها ، وفقهاؤها وأدباؤها وشعراؤها ، فقدموا إليه بيعهم وطاعتهم ، وأنشده الشعراء قصائدهم ، فعنى بالنظر فى مطالبهم ، وغمر الحميع بعطفه وصلاته (٢).

وعمد على فى الوقت نفسه إلى إجراء طائفة من التغييرات الإدارية الهامة ، فعزل أخاه أبا الطاهر تميما عن ولاية المغرب ، وعينه لولاية غرناطة بالأندلس ، وجعله قائداً أعلى للجيوش المرابطية فما وراء البحر. وعن لولاية قرطبة أبا عبدالله

<sup>(</sup>١) روض القرطاس ص ١٠٣.

<sup>(</sup>۲) الحلل الموشية ص ٦٢ ، وابن عذارى فى البيان المغرب ( الأوراق المخطوطة – هسبير س ص ٦٧ ).

محمداً بن أبى بكر اللمتونى ، وعين لولاية المغرب أبا عبد الله محمداً بن الحاج ، فلبث والياً على فاس وسائر أنحاء المغرب زهاء ستة أشهر . ثم عينه على لولاية بلنسية وشرقى الأندلس ، ومن بلنسية ، سار ابن الحاج فى القوات المرابطية إلى سرقسطة ودخلها فى سنة ٥٠٢ه ه (١١٠٩م) حسما نفصل بعد(١) .

ولما عاد على إلى المغرب ، كتب فى أوائل سنة ٥٠١ هـ إلى أخيه تميم والى غرناطة، وقائد الحيوش المرابطية بالأنداس، أن يستأنف الحهاد ، وأن يغزو أرض النصارى. وقد كانت غرناطة يومئذ قاعدة الحكم المرابطى فى الأندلس بعد قرطبة . والظاهر أن هذا الاختيار كان يرجع لأسباب استراتيجية تتعلق بموقع غرناطة ، وإنماكتب على لأخيه ولم يعبر إلى الأندلس ، حسما يبدو من أقوال صاحبي الحلل الموشية وروض القرطاس . فإنه يبدو من الرواية الأولى (٢) ، أن علياً لم يعبر عبوره الثانى إلى الأندلس إلا فى سنة ٥٠٣ هـ (١١١٠م). وتمر الرواية الثانية على مسألة جواز على بالصمت . ويؤيد ذلك بنوع خاص رسالة كتب بها الأمير تميم الى أخيه على عقب الموقعة التى نشبت بينه وبين النصارى ، وهى رسالة سوف نتحدث عنها فها بعد .

ولم يصدر على أمره باستئناف الغزو والحهاد عفواً ، فقد كان ثمة ما يبرره ويستدعيه . ذلك أنه لما مرض أمير المسلمين يوسف بن تاشفين في سنة ٤٩٨ ، وذاع أمر مرضه في الأندلس ، ونقلت عن الأحوال في المغرب والأندلس إلى قشتالة أقوال وصور زائفة ، اعتقد ألفونسو السادس ملك قشتالة الشيخ ، أن الفرصة قد سنحت ليستأنف غزواته في أراضي المسلمين ، فبعث حملة من نحو ثلاثة آلاف وخمسائة مقاتل ، سارت نحو أحواز إشبيلية ، وعاثت فيها ، واستولت على كثير من الغنائم والسبي ، فخرج الأمير سسر بن أبي بكر والي إشبيلية في قواته لرد الغزاة ، ولحقت به عساكر غرناطة بقيادة أبي عبد الله بن الحاج واليها يومئذ ، وطارد المسلمون القشتاليين ، وردوهم على أعقابهم ، وقتلوا مهم نحو ألف وخمسائة (٣) ، ولما تولى على بن يوسف الملك بعد ذلك بقليل ، لم ينس أمر هذا

<sup>(</sup>١) روض القرطاس ص ١٠٣ ، والبيان المغرب (الأوراق المخطوطة هسبيرس ص ٦٧ ، و ٦٨) .

<sup>(</sup>٢) الحلل الموشية ص ٦٣.

<sup>(</sup>٣) البيان المغرب (الأوراق الخطوطة المشار إليه – هسيرس ص ٦٤ و ٦٠) .

العدوان وما يدل عليه من تحفز النصارى ، فرأى أن يبادرهم بالغرو، وأن يهاجمهم في قلب أراضهم .

وصدع تميم بأمر أخيه ، وجهز جيشاً حسن الأهبة ، وخرج من غرناطة في العشر الأخيرة من شهر رمضان سنة ٥٠١ ه ( أوائل مايو سنة ١٠٠٨م ) وسار في قواته شمالاً صوب جيّان ، وكانت الجنود والإمداد تهرع إليه في طريقه . ولبث في جيان أياماً قلائل ، حتى وافته حشود قرطبة بقيادة واليها أبي عبد الله محمد بن أبي رنق ، ثم سار إلى بيّاسة شمال شرقي جيان ، واتجه منها شمالاً صوب أراضي قشتالة ، وانضمت إليه في الطريق حشود مرسية بقيادة واليها أبي عبد الله محمد بن عائشة ، وحشود بلنسية بقيادة واليها محمد بن فاطمة . واخترقت القوات المرابطية أراضي قشتالة وعاثت فيها . ثم اتجهت صوب بلدة أقليش الحصينة ، وهي التي وقع الاختيار على مهاجمها ، فوصلت إلى ظاهرها في يوم الأربعاء الرابع عشر من شوال (٢٧ مايو) .

وقد كانت أقليش في ذلك العصر من أمنع معاقل كورة شنترية ، وهي محلة حصينة ، تقع في شمالي جبال طليطلة ، وجنوب غربي وبذة ، أنشأها الفتح بن موسى بن ذى النون في أواخر القرن الثالث الهجرى أيام الأمير عبد الله (۱) واتخذها مستقراً ومعقلا ، وغدت دار بني ذى النون ، حتى ظهروا أيام المنصور ابن أبي عامر ، وحكموها أيام اضطراب الحلافة ، ثم انتقلوا منها إلى حكم طليطلة ابن أبي عامر ، وحكموها أيام اضطراب الحلافة ، ثم انتقلوا منها إلى حكم طليطلة على يد إساعيل بن ذى النون في أوائل المائة الحامسة . ولما سقطت طليطلة في أيدى القشتاليين في صفر سنة ٤٧٨ ه ( ١٠٨٥ م ) وانتهى سلطان بني ذى النون في تلك المنطقة ، كانت أقليش ضمن القواعد والحصرين العديدة ، التي استولى عليها القشتاليون نتيجة لافتتاح مملكة طليطلة .

وماكادت القوات المرابطية تصل إلى أقليش حتى طوقتها ، وهاحمها بعنف ، ولم يستطع النصارى المدافعون عنها ، أن يثبتوا طويلا أمام شدة المهاحمين ، فسقطت في أيديهم في اليوم التالي و هو يوم الحميس ١٥ شوال (٢٨ مايو) ، وفي الحال

<sup>(</sup>١) جاء فى الروض المعطار (صفة جزيرة الأندلس) ص٢٨ ، أن أقليش بناها الفتح بن موسى فى النون وفيها كانت ثورته وظهوره فى سنة ١٦٠ ه ، وفى ذلك تحريف واضح ، لأن ثورة الفتح ابن موسى ذى النون كانت فى مستهل عهد الناصر بعد سنة ٣٠٠ ه ، وإذاً فإن الصحيح والمعول عليه هو أن إنشاء أقليش قد وقع فى أو اخر القرن الثالث :

دخلتها القوات المرابطية ، وقوضت صروحها ، وهدمت كنائسها ، ودكت هياكلها ، وهرع المسلمون الذين كانوا بها – وكان ما يزال مهم بقية كبيرة فضلت التدجّن والبقاء تحت حكم النصارى – والتجأوا إلى معسكر الحيش المرابطي ، لائذين بحايته ، وشرحوا لإخوانهم في الدين أحوال المدينة ، وظروف المدافعين عنها (۱) :

والتجأ المدافعون من النصارى إلى قصبة أقليش الحصينة ، وامتنعوا لها في انتظار الغوث والإنجاد من مواطنيهم . والواقع أنه مذ تحركت الحيوش المرابطية ، ونفذت إلى أراضي قشتالة ، كان الملك الشيخ ألفونسو السادسملك قشتالة وقادته، يبذلون أقصى جهودهم في إعداد العدة لرد الغزاة . وكان ألفونسو السادس قد هدمه الإعياء والمرض ، ولم يستطع لضعفه أن يسير بنفسه لملاقاة الغزاة وإنقاذ القلعة ، فجهز حملة قوية بقيادة كبىر قواده ألىر هانس ــ وهو أشهر قواد قشتالة في ذلك العصر ، وقد خاض من قبل وقائع كثيرة ضد المسلمين، ولاسما ني منطقة بلنسية ــ وزميله غرسيه أردونيث مؤدب ولى العهد سانشو، وهو أيضاً من أكابر القادة ، ومعهما عدة أخرى من قادة منطقة طليطلة من قلعة النسور ، وقلعة النهر أو قلعة عبد السلام (Alcala de Henares) وغيرهما . بيد أن أهم شخصية مثلت في تلك الحملة كانت شخصية الأمبر الصي ( الإنفانت) سانشو ولد أافونسو السادس وولى عهده ، وهوالذي رزق به من « زائدة » حظيته أوزوجته المسلمة المتنصرة، التي كانت زوجة للفتح بن المعتمد بن عباد ، والتي فصلنا قصتها في موضعها من كتاب « دول الطوائف» (٢٠)، وكان يومئذ صبياً في الحادية عشرة من عمره . وكان مستشارو الملك ــ أو زوجته زائدة ــ قد نصحوا بإرساله على رأس الحيش اكمي يثير منظره الفتي حماسة الحند ، فنزل عند رأبهم ، وبعثه مع مؤدبه غرسيه أردونيث كونت دى قبره . ويشير صاحب روض القرطاس إلى تلك الواقعة ، ويفسرها بتفسير طريف يقول فيه « فأشارت عليه زوجته (أى ألفونسو) أن يُوجه ولده عوضاً عنه فيكون مقابلًا لتميم ، لأن تميم ابن ملك المسلمين ، وشانجُه

<sup>(</sup>١) استقينا هذه المعلومات من رسالة الأمير تميم التي سبقت الإشارة إليها والتي سوف ننشر نصها في باب الوثائق .

<sup>(</sup>٢) كتاب دول الطوائف ص ٣٣٣ – ٣٣٧ .

(سانشو) ابن ملك الروم ، فسمع منها ، فبعث ولده شانجه فى جيوش كثيرة من زعماء الروم وأنجادهم »(١) .

وزحف الحيش القشتالي بسرعة لإنجاد قلعة أقليش. وفي تلك الأثناء ، في عصر يوم الحميس ١٥ شوال ( ٢٨ مايو) كانت الأنباء قد ترامت عن قرب مقدمه إلى العسكر المرابطي . وهنا تختلف الرواية في تصوير موقف الحيش المرابطي ، وموقف قائده الأعلى الأمير أني الطاهر تميم . ذلك أن صاحب روض القرطاس يقول لنا إن تميما حين علم باقتراب القشتاليين ، أراد الارتداد والإحجام عن لقائهم ، فنصحه محمد بن عائشة ومحمد بن فاطمة وغيرهما من قواد لمتونة بالبقاء وملاقاة العدو ، وهونوا عليه الأمر ، خصوصاً وأن القادمين لا يزيد عددهم عن ثلاثة آلاف فارس. فنزل تميم عند هذا النصح ، فلما وافى القشتاليون عند مغيب الشمس ، ورأى تميم وفرة حَشُودهم ، أراد الَّفرار والإحجام عن لقائهم ،واكنه لم يجد سبيلا إلى ذلك ، وصمم قواد لمتونة على لقاء العدو ومناجز ته ٢٦). بيد أن تمما يصور لنا الموقف في رسالته التي يصف فيها الموقعة والتي سبقت الإشارة إليها تصويراً آخر . فيقول لنا إنه حبن مقدم القشتاليين ، استدنى إليه « القائدين المحربين ، ذوى النصيحة والآراء الصحيحة ، أبا عبدالله محمد بن عائشة ، وأبا عبد لله محمد بن فاطمة وأنهم بعد المشاورة ، اجتمعوا على كلمة الله متعاقدين ، وخضعوا إلى حكمه مستسلمين » ثم يقول : «ونهضنا بجملتنا ، من محلتنا والصبر يفرغ علينا لامه ، والنصر يبلغ إلينا سلامه ، وتوجهنا إلى الله نقتني سبيله ، ونبتغي دليله » فكان اللقاء ، وكانت الموقعة .

ولم تقدم إلينا الرواية بيانات كافية عن عدد الحيشين المتحاربين. بيد أنه يستفاد من أقوالها عن الحيش المرابطي ، الذي كان يتكون من حشود غرناطة وقرطبة وشرقي الأنداس ومن انضم إليه من المتطوعة المحاهدين خلال مسبره ، أنه كان يضم عدة آلاف من الفرسان ، إذ كانت حامية غرناطة تتكون من ألف فارس ، ومثلها حامية قرطبة ، وكانت الحامية المرابطية بشرقي الأنداس تتكون من أربعة آلاف فارس . أما الحيش القشتالي القادم للنجدة ، فمن المرجح أنه كان متفوقاً على المرابطين في الكثرة ، يدل على ذلك إحجام تميم في البداية عن لقائه ، وتوجسه

<sup>(</sup>١) روض القرطاس ص ١٠٤.

<sup>(</sup>۲) روض القرطاس ص ۲۰۰

من تفوقه العددى . هذا عدا من كان من القشتاليين بالقصبة وهم حسما تصفهم الرواية «جمع عظيم من الروم» (١). ومن جهة أخرى ، فإنه لدينا عن عدد الحيش القشتالي روايتان إسلاميتان ، الأولى تقدره بعشرة آلاف فارس، وهذه هي رواية ابن القطان وقد كتب بعد الموقعة بقرن ونصف ، في أواخر عهد الموحدين (٢)، والثانية تقدر بسبعة آلاف فارس ، وهي رواية ابن عذارى ، وهو يقول لنا مشير ألى مقدم القشتاليين لإنجاد قلعة أقليش ، «وفي خلال ذلك وصل إليه (حصن إقايش ) ، ولد ألفونسو شانجه من زوج المأمون بن (عباد) الى كانت تنصرت بنحو سبعة آلاف فارس » (٣).

وفى فجريوم الجمعة ١٦ شوال سنة ١٠٥ه ، الموافق ٢٩ مايوسنة ١١٠٨ ، بدت طلائع المعركة ، وتقدم المرابطون قليلا فى اتجاه أقليش للقاء القشتاليين . وأقبل القشتاليون يقودهم ألبرهانس وغرسيه أردوينت كونت دى قبره وكونتات طليطلة ، وبينهم الأمير الفتى الإنفانت سانشو فوق فرسه ، وقد ارتدى حلة الفرسان . وبدأ الهجوم ووقعت الصدمة الأولى حسما ينبئنا تميم فى رسالته ضد قوات قرطبة ، وقائدها ابن أن رنق ، فارتد إلى الوراء . وعندئذ تقدمت قوات مرسية وبلنسية ، وتقدم تميم فى قواته إلى قلب المعركة ، ونشب بين الفريقين وتما بالغ العنف ، يصفه لنا تميم فى رسالته عن الموقعة فى عبارات حماسية مضطرمة . وتما جاء فيها : « فعند ذلك اختلطت الحيل ، بل سال السيل ، وأظلم الليل ، وأعتقت الفرسان ، واندقت الحرصان ، ودحا ليل القتام ، وضاق مجال الحيش وأعتقت الفرسان ، واندقت الحرصان ، ودحا ليل القتام ، وضاق مجال الحيش تغر بنكالها . وثارت ثائرة الطعن والضرب تفتك بأبطالها » . وتجمع الروايات تغر بنكالها . وثارت ثائرة الطعن والضرب تفتك بأبطالها » . وتجمع الروايات المتحاربين ، قاتل كلاهما عمتهى العنف والشدة . وبينما القتال على أشده إذ وقع المتحاربين ، قاتل كلاهما عمتهى العنف والشدة . وبينما القتال على أشده إذ وقع

<sup>(</sup>١) روض القرطاس ص ١٠٣.

<sup>(</sup> ٢ ) أوردها في كتابه «نظم الحان لترتيب ما سلف من أخبار الزمان » . وتوجد منه قطعة محطوطة هي « السفر الثالث عشر » ضمن نسخة مجفوظة بالمعهد المصري للدراسات الإسلامية بمدريد ( وقد وصفناها في بيان المصادر) لوحة ٧ ا . وقد نقل إلينا رواية ابن القطان هذه عنالموقعة الأستاذ هويثي في كتابه : Las Grandes Batalias de la Reconquista, p. 118 & 119

<sup>(</sup>٣) البيان المغرب (الأوراق المخطوطة السالفة الذكر – هسبيرس ص ٦٨). وراجع كتابي هـ دول الطوائف » ص ٣٣٦.

حادث كان حاسما في مصير المعركة . ذلك أن الأمير الصبي سانشو ابن ملك قشتالة ، از دلف إلى قلب المعمعة إلى جانب مؤدبه غرسية أر دونيث أو الكونت دى قرم ، فلم يلبث أن أحاطت بهما ثلة من الفرسان المسلمين ، وتوالت عليهما الطعان ، فسقط الفتي من فوق جواده ، وقد أصابته طعنة قاتلة ، وسقط فوقه الكونت دى قبره مدافعاً عنه (۱) ، فدب الهرج إلى صفوف القشتاليين وكثر القتل بينهم ، ولحأ الكثيرون منهم إلى الفرار ، وسقط معظم القادة والكونتات قتلي ، وارتد ألبار هانيس في فلول القشتاليين صوب طليطلة ، وحاول الكونتات السبعة الذين كانوا يولفون حاشية الأمير القتيل ، الفرار إلى حصن بلنشون القريب ، فلحقت كانوا يولفون حاشية الأمير القتيل ، الفرار إلى حصن بلنشون القريب ، فلحقت بهم جماعة من المسلمين المدجنين وقتلتهم عن آخرهم ، وعرف مكان مصرعهم فيا بعد « بالكونتات السبعة » . وهكذا تمت الهزيمة الساحقة على الحيش القشتالي ، وأحرز المسلمون نصرهم الباهر ، في ذلك اليوم المشهود .

هكذا كانت أدوار موقعة أقليش الشهيرة ، التي أعادت بروعها ، وانتصار المرابطين الساحق فيها ، ذكريات موقعة الزلاقة . وتعرف الموقعة في الرواية النصرانية « بموقعة الكونتات السبعة الذين كانوا حاشية للنصرانية « بموقعة الكونتات السبعة الذين كانوا حاشية لولى عهد قشتالة . وتقدر بعض الروايات الإسلامية خسائر القشتاليين فيها بنيف وثلاثة وعشرين ألفاً (۲) . وتجاريها في ذلك بعض الروايات النصرانية ، فتقدر خسائر القشتاليين بعشرين ألفاً (۲) . بيد أنه يبدو مما سبق أن ذكرناه عن عدد الحيشين المتحاربين ، ومما ذكره الأمير تميم في رسالته عن الموقعة ، أن خسائر النصاري لم تكن بهذه النسبة المغرقة ، وإن كان مما لاريب فيه أنها كانت فادحة . ويقول لنا الأمير تميم في رسالته إنه أمر عقب الموقعة بجمع روئوس القتلي من النصاري ، فجمعت الدانية منها ، وتركت النائية ، فبلغ ما جمع منها أكثر من ثلاثة آلاف فجمعت الدانية منها ، وتركت النائية ، فبلغ ما جمع منها أكثر من ثلاثة آلاف رأس ، ميزت منها روئوس غرسية أردونيث (أردونش ) أو الكونت دى قيره ، وقواد طليطلة ، وكدست ، وأذن من فوقها المؤذنون و فقاً للتقليد المأثور . واستولى وقواد طليطلة ، وكدست ، وأذن من فوقها المؤذنون و فقاً للتقليد المأثور . واستولى

<sup>(</sup>۱) ويقدم إلينا ابن القطان رواية أخرى عن مصرع « الإنفانت » سانشو ، فيقول إنه أفلت من قلب المعركة في تمانية من النصارى و لحأ معهم إلى حصن بلشون ( بلنشون ) ، وكان فيه رعية لهم من المسلمين ، فاختبأ عندهم رجاء أن يسلموا من القتل ، فلحق بهم المسلمون وقتلوهم وقتل معهم ولد أذفوتش ( المخطوط السالف الذكر لوحة ٧ ب ) .

<sup>(</sup>۲) روض القرطاس ص ۲۰۱.

M. Lafuente: Historia General de Espna (Barcelona 1899) V. III. p. 202 (7)

المرابطون فى نفس الوقت على مقادير هائلة من الأسلاب والغنائم ، من المال والحيل والبغال والسلاح والدروع وغيرها .

وأما عن خسائر المسلمين فى الموقعة ، فإنه يبدو أنها كانت أيضاً ذات شأن ، وإن لم يكن لدينا من أقوال الرواية الإسلامية أرقام معينة . وكل ماذكر عن ذلك عبارة أوردها صاحب روض القرطاس فى ختام كلامه عن المعركة يقول فيها : « واستشهد حماعة من المسلمين رحمهم الله » وقول ابن القطان : « واستشهد فى هذه الوقيعة الإمام الحزولي وكان رجل صدق ، وجماعة من الأعيان والعربان » (١) على أننا نستنتج ذلك من إحجام المرابطين ، عن مطاردة فلول الحيش القشتالي مطاردة شاملة والتوغل فى أرض النصارى .

وغادر الأمير تميم في قواته ميدان المعركة عائداً إلى غرناطة ، مكللا بغار الظفر ، وكتب إلى أخيه أمير المسلمين على بالفتح ، رسالته التي سبق ذكرها . وترك قوات مرسية وبلنسية تحت إمرة قائديها لحصار قلعة أقليش ، فلبنا على حصارها فترة ، ولما رأيا مناعتها تظاهرا بالانسحاب ، وارتدا في قواتهما قليلا ورتبا الكمائن ، فخرج النصارى من القلعة ، فانقض عليهم المسلمون ، وأمعنوا فيهم قتلا وأسراً ، واحتلوا القصبة ، وبذلك تم استيلاؤهم على أقليش ، وترتب على ظفر المسلمين باحتلال هذه القلعة المنيعة ، أن سقطت في أيديهم عدة من البلاد والحصون المحاورة ، مثل وبذة وقونقة وأقونية وكونسويجرا ، وغيرها (٢).

وتعنى الروايات النصرانية بذكر معركة أقليش عناية خاصة ، وهى لاتخرج في مجملها عما تقدمه إلينا الروايات الإسلامية من التفاصيل ، ولاسيما ما أورده الأمير تميم في خطابه الرسمي عن الموقعة . بيد أن الروايات النصرانية تفيض بنوع

<sup>(</sup>١) روض القرطاس ص ١٠٤. وابن القطان في المخطوط السالف الذكر ( لوحة ٧ ب ) .

<sup>(</sup>٢) راجع في حوادث موقعة أقليش، روض القرطاس ص١٠٥و، ١٠٤ وابن عذارى في البيان المغرب (الأوراق المخطوطة -- هسيرس ص ٦٨) ، وابن القطان في نظم الحمان (المخطوط المشار إليه ، لوحه ٦ و ٧) ، ورسالة الأمير تميم الرسمية عن المعركة وهي التي أنشأها الكاتب ابن شرف ، وقد نشرناها في باب الوثائق منقولة عن مخطوط الإسكوريال رقم ٤٨٨ الغزيرى لوحات ٤٥ -- المم ونشرها الأستاذ هويثي في كتابه Las grandes Batallas de la Reconquista ص ١٢٠ ويشير ابن خلدون إلى المعركة إشارة عابرة (ج ٦ ص ١٨٨) . وأورد عنها ابن الكردبوس خلاصة موجزة (كتاب الإكتفا - مخطوط أكاديمية التاريخ السالف الذكر) ، ولم يذكرها صاحب الحلل الموشية . ومن المراجع القشتالية F. Codera : Decadencia y Disparición de los المسامعة عند المسامعة المنازية العالمية التاريخ المسامعة المسامعة المنازية المسامعة المستعدل المستعدل الموسية . ومن المراجع القشتالية General de Espana, Vol. II. p. 201 & 202

خاص فى تفاصيل مصرع الإنفانت سانشو ، ومصرع مؤدبه غرسية أردونيث، فتذكر لناكيف سقط الأمير عن جواده الحريح ، وكيف حجبه الكونت غرسية بدرعه وجسمه ، وأخذ يدافع عنه وهو مسجى ، حتى قتل بدوره ، وتشيد بفروسية الكونت ، ورائع صفاته . ثم تصف لناكيف وقع النبأ المحزن على الملك الشيخ ألفونسو السادس وقع الصاعقة ، وكيف استسلم إلى التأوه والنواح بمحضر من سادته . والواقع أن الملك الشيخ لم يستطع احتمال تلك الصدمة الأليمة طويلا، إذ توفى بعد ذلك بنحو عام فى ٣٠ يونيه سنة ١١٠٩ م .

ثم تنحرف الرواية النصرانية بعد ذلك إلى منحدر الأسطورة ، فتزعم أن الملك ألفونسو أراد أن ينتتم لمصرع ولده ، فسار إلى قرطبة وحاصرها ، وفيها على بن يوسف «أمير المؤمنين» ، وأن النصارى أميروا ذات ليلة حماعة من المسلمين حاولوا مهاجمهم ، وتبين أن رئيسهم عبد الله ، وهو من أشراف قرطبة ، هو الذى قتل ابن عبّاد حمو الملك ألفونسو ، ووالد زوجته ماريا ، التى كانت تسمى زائدة ، وأنه أمر بتقطيع أشلاء عبد الله هذا وحرقها ، وأحرق معه عدداً من الأشراف المسلمين ، وأنه أخيراً استطاع أن يرغم عليا أمير المؤمنين على طلب الصلح ، وأداء ضريبة فادحة لقشتائة (١).

وكانت موقعة أقليش ، بعد الزلاقة (٤٧٩ه) ، واستيلاء المرابطين على بلنسية ، (٤٩٥ه) ، أعظم نصر أحرزه المرابطون على قوات قشتالة ، وهو نصر كان من أثره توطيد سلطان المرابطين في المناطق الوسطى والشرقية في شبه الحزيرة ، وفي إعلاء سمعتهم العسكرية والدفاعية .

### **– ۲** –

ونستطيع أن نقول أيضاً إن حملة أقليش كانت فاتحة لبرنامج منظم من الغزوات المرابطية لأراضى النصارى . ذلك أنه لم يمض سوى عام وشهرين على موقعة أقليش ، حتى عبر أمير المسلمين على بن يوسف البحر إلى الأندلس للمرة الثانية في جيوشه الحرارة . وكان عبوره من سبتة ، في الحامس عشر من محرم سنة ٥٠٣ه (أغسطس ١١٠٩م) . وكان عبوره في تلك المرة بقصد الحهاد خاصة ،أو حسبا يقول لنا صاحب الحلل الموشية « برسم الحهاد ، ونصر الملة ، وإعزاز الكلمة » .

Primera Crónica General de Espana (Ed. : يراجع في ذلك بالأخص (١) M. Pidal), Parte II. p. 554 - 556

وسار إلى غرناطة ، وأقام مها مدى حن « ريثًا تلاحقت حشوده وتأهبت متطوعته وجنوده » . وتقدر الرواية الحيوش المرابطية الغازية هذه المرة ، بنيف ومائة ألف فارس وثلاثمائة ألف راجل . وهو تقدير محمل طابع المبالغة . ولما تكاملت الحشود ، سار على في قوات ضخمة ، صوب قرطبة ، فأقام بها شهراً يضع خططه ، ويستكمل أهباته . ثم غادر قرطبة على رأس قواته ، وعبر جبال الشارات (سبيرًا مورينًا) ثم جبل طليطلة ، وانقض المرابطون كالسيل على أراضي ولاية طليطلة ، فعاثوا فها وانتسفوا زروعها ، وحربوا ديارها ، وسبوا كثيراً من السكان ، واستولوا على كثير من القلاع والحصون ، وهبت ريح من الرعب والروغ على النصاري في تلك الأنحاء . وتقول لنا الرواية الإسلامية إن المرابطين ساروا أولًا إلى مدينة طلبرة الواقعة على نهر التاجُّه غربي طليطلة ، واقتحموها عنوة ، وقتلوا معظمِسكانها النصاري، واستنقذوا من كان بها من أسرىالمسلمين، ولحأت حماعة من النصارى الذين بها إلى القصبة ، ثم تسربوا منها ليلا إلى النهر ناجين بأنفسهم ، فاستولى المرابطون على القصبة ، وانتهبوا سائر ما في المدينة من السلاح والمتاع ، وردوا كنيستها كما كانتجامعاً ، وندب لها أمير المسلمين والياً من قبله ، ورتب مها حامية قوية . ويضع ابن القطان تاريخ اقتحام المرابطين اطلبيرة فى منتصف شهر المحرم سنة ٥٠٣ ه ، ولكن المرجح أنه وقع بعد ذلك بنحو شهر أو شهرين ، إذكان عبور أمر المسلمين إلى شبه الحزيرة حسما تقدم في منتصف المحرم(١). وافتتح المرابطون من حصون أحواز طليطلة سبعة وعشرين ، ثم استولوا على مجريط ووادى الحجارة ، وقصدوا بعد ذلك إلى طليطلة فضربوا حولها الحصار. ولكن الرواية النصرانية تقدم إلينا تفصيلا آخر للغزوة المرابطية ، فتقول لنا إن المرابطين بعد أن عاثوا في أراضي قشتالة الحنوبية ، ساروا أولا إلى طليطلة ، واقتحموا منيتها ( ضاحيتها ) الحضراء الواقعة على نهر التاجُه ، وهي التي كانت من قبل جنة لبني ذي النون ، ثم ضربوا الحصار حول عاصمة قشتالة ، وكان يدافع عنها قائد قشتالةالأول ألبارهانيس في حامية قوية ، ولم يلبثالمرابطون على حصار طليطلة وفقاً للرواية الإسلامية سوى ثلاثة أيام . ثم غادروها بعد أن

<sup>(</sup>١) ابن عذارى فى البيان المغرب (الأوراق المخطوطة المشار إليها – هسبيرس ص ٧٠) . وابن القطان فى « فظيم الحمان » ( المخطوط السالف الذكر لوحة ٣ ا و ه ا ) .

قطعوا ثمارها ، وانتسفوا زروعها (۱) . ولكن الرواية القشتالية تقول لنا بالعكس إن الحصار قد دام سبعة أيام . بذل المرابطون فيها جهوداً فادحة ، وضربوا أسوارها بالمحانيين ضربا شديداً ، وحاولوا حرق بعض أبراجها ، واكن جهودهم ذهبت كلها سدى ، واستطاع القشتاليون . اعهاداً على حصانة مدينتهم ، وأسوارها المنيعة العالية ، أن يردوا كل محاولات المرابطين . وفي اليوم السابع ، خرج ألبرهانيس في قواته ، واشتبك مع المرابطين في معركة شديدة ، واضطر المرابطون على أثرها إلى رفع الحصار . ومعادرة المدينة بعد أن أحرقوا آلات المرابطون على أثرها إلى رفع الحصار . ومعادرة المدينة بعد أن أحرقوا آلات الحصار (سنة ١١١٠م) . تم تقول الرواية القشتالية إن المرابطين ساروا بعد ذلك إلى طلبيرة ، فاقتحموها وقتلوا حاميها ، ثم ساروا من بعدها شمالا ، واستولوا على مجريط ووادى الحجارة وقناليش وغيرها من قواعد هذه المنطقة . وهنا دب الوباء في الحيش المرابطي ، فاضطر على بنيوسف أن يغادر أراضي العدو ، وأن يعود أدراجه إلى قرطبة . وعلى أي حال فإن الروايات المختلفة العربية والقشتالية تتفق أن هذه الغزوة المرابطية لأراضي قشتالة ، كانت من حيث ضحامة حشودها وأهباتها ، واتساع نطاقها ، بالغة الأثر في ردع القشتاليين ونذيرهم (۲) .

وعاد على بن يوسف على أثر ذلك إلى مراكش ، واكن الغزوات المرابطية استمرت على نشاطها وشدتها ، فى أنحاء شبه الحزيرة . فى نفس الوقت الذى كانت فيه الحيوش المرابطية تحت أسوار طليطاة ، سار جيش مرابطى زاخر بقيادة الأمير سير بن أبى بكر والى إشبيلية صوب الغرب إلى أراضى البرتغال . وكانت هذه المملكة النصرانية الحديدة الناشئة فى كنف قشتالة ، قد بدأت فى ظل أميرها هنرى البرجونى ، صهر ملك قشتالة ألفونسو السادس وزوج ابنته غير الشرعية ، تريسا ، تنمو ويشتد ساعدها بسرعة ، وكانت قاعدتها يومئذ

<sup>(</sup>۱) هذه رواية ابن عذارى فى البيان المغرب ، فى الأوراق المخطوطة السالفة الذكر . ولكن صاحب روض القرطاس يقول لنا إن المرابطين لبثوا على حصار طليطلة مدى شهر (روض القرطاس ص ١٠٠٠) .

<sup>(</sup> ٢ ) تراجع تفاصيل هذه الغزوة في البيان المغرب ( الأوراق المخطوطة المشار إليها – هسبيرس ص ٧٠) وروض القرطاسص ١٠٥، والحلل الموشية ص ٢٦، وابن خلدون ج٦ ص ١٨٨. وكتاب الاكتفاء لابنالكر ديوس ( محطوط أكاديمية التاريخ السالف الذكر لوحة ١٦٤). وراجع أيضاً: F. Codera: Dec. y Dis. de los Almoravides p 232 & 234 وكذلك M. Lafuente, Hist. General de Espana Vol. III. p. 229

قُلُـمرية ، ومن ثم فإن الرواية الإسلامية تعرف أميرها «بصاحب قُلُـمرية » . وكانت يومئذ تضم عدة من القواعد الإسلامية القديمة من قواعد ولآية الغرب. فسار الأمير سير في قواته صوب بطليوس ، ثم زَحف على يابُـرة وافتتحها على الفور ، ثم قصد إلى أشبونة فاستولى علما هي وضاحيتها شنترة ، وسار بعد ذلك شمالاً ، واستولى على مدينة شنترين ، الواقعة على نهر التاجُّه ، ويستفاد من الرسالة التي وجهها سير بفتح هذه المدينة إلى أمير المسلمين ، وهو من إنشاء كاتبه الوزير أبى محمد عبد الحيد بن عبدون ، أن المرابطين هاجموها أولا فاستعصت عليهم ، فضربوا حولها الحصار حتى سلمت ، وكان قد قتل من حاميتها عدد كبير ، فسلم الباقون ، وأسروا سائر من بها . وقد كانت شنترين ، حسما ورد فى هذه الرسالة من أعظم قلاع الغرب وأكثرها موارد لوقوعها فى بسيط وافر الخصب(١) ، ووصل سير في زحفه نحو الشمال إلى مقربة من مدينة قلمرية عاصمة الإمارة . ولم تستطع القوات البرتغالية بقيادة الكونت هنرى ، دفعاً للقوات المرابطية الغازية . وكان افتتاح المرابطين لهذه القواعد الغربية في سنة ٥٠٤ هـ (١١١١م) وتقول الرواية الإسلامية إنَّ الأمبر سبر ، افتتح في هذه الغزوة أيضاً مدينة بطليوس وبرتقال<sup>٢٦)</sup>. ولكن بطليوس كانت في أيدى المرابطين منذ انتزعوها من بني الأفطس في سنة ٤٨٨ هـ ( ١٠٩٤ م ) . وأما برتقال ،وهي تعنى في الحنرافية الأندلسية ثغر بورتو ، فهي تقع في أقصى شمالي البرتغال ، وفى شمال قُلُمُمرَية ، ومن ثم فإن المرابطين لم يصلوا فىزحفهم إليها ولم يفتتحوها .

ومما هو جدير بالذكر أنه على أثر هذه الغزوة ، وفد على مدينة إشبيلية المنصور بن عمر المتوكل بن الأفطس قادماً من أراضى قشتالة ، وكان قد سار إليها فى أمواله و ذخائره ، والتجأ إلى ملك قشتالة ألفونسو السادس ، حيها غزا المرابطون مملكة بطليوس سنة ٤٨٨ ه ، وقتلوا أباه عمر المتوكل وأخويه . وقيل إنه اعتنق النصرانية يومئذ . ولما وصل إلى إشبيلية ، أخذ إلى حضرة أمير المسلمين عراكش فكانت له لديه منزلة ملحوظة .

ولم بمض قليل على ذلك حتى سارت حملة مرابطية جديدة صوب قشتالة ،

<sup>(</sup>١) راجع الرسالة المذكورة في المعجب المراكثي ص ٩٠ – ٩٣.

<sup>(</sup>۲) روض القرطاس ص ۲۰۵.

بقيادة الأمر أني محمد مزدلي والي قرطبة (١)، وكان أمر المسلمين على بن يوسف قد أسند إليه ولاية قرطبة وغرناطة منذ سنة ٥٠٥ هـ . وولى أخاه أبا الطاهرتمها والى غرناطة ولاية تلمسان بالمغرب. وعاث المرابطون في أراضي قشتالة ،وخربوا ربوعهابالنار والسيف، واستولوا على حصن أرجنةأوأرلية Oreja وقتلوا حاميته، وسبوا كثيراً من النساء والأطفال ، ثم قصدوا إلى مدينة طليطلة عاصمة قشتالة ، وضربوا حولها الحصار مرة أخرى(٥٠٧ه هـ ١١١٤ م) . وكان ألبارهانيس قائد قشتالة الأكبر ، عندئذ في منطقة قونقة ، وكان قد استطاع انتزاع قونقة ، من المرابطين (١٩١١م) ، ولكنها لم تلبث في يد القشتاليين سوى فترة بسيرة . فلما ترامت إليه أنباء الغزوة المرابطية ، وحصار المرابطين لطليطلة ، هرع لمدافعتهم في جيش قوامه عشرة آلاف فارس. ونشبت بن القشتاليين والمرابطين تحت أسوار المدينة المحصورة ، معارك عديدة ، منى فهاكل من الفريقين نخسائر ، وفقد القشتاليون وفقاً لأقوال الروايتين العربية والنصرانية سبعائة قتيل ، ولكنهم استطاعوا أن محملوا المرابطين على رفع الحصار ، بعد أن نجحوا في إحراق آلاتهم الثقيلة(٢) . وتقول الرواية العربية إن ألبارهانيس حينها أقبل لنصرة مواطنيه ، وسار مزدلى للقائه، فر أمامه ليلا ولم بجرأ على مقاتلته ، وعاد مزدلى على أثر ذلك إلى قرطبة ظافراً ، ثم تقص علينا خبر عزوة أخرى قام بها مزدلى في منطقة وادى الحجارة ، وأن صاحها « الزند غرسيس » حينما سار مز دلي لقتاله ، لحأ إلى الفرار واحتوى مزدلى على محلته وسائر أثقاله وأمتعته(٣) وهي غزوة لم تشر إلها الرواية النصرانية . وتزيد الرواية العربية على ذلك أن الأمير مزدلي توفي في شوال سنة ٠٠٨ هـ (١١١٥م ) أعنى في العام التالي لحصار طليطلة ، وذلك أثناء غزوة قام ضد القشتاليين على مقربة من حصن مسطانية (<sup>1)</sup> الواقع في طريق قرطبة . وكتب بنبأ وفاته إلى أمر المسلمين على بن تاشفين ، فأمر بتولية ولده محمد بن مزدلي مكانه على قرطبةً ، وبتولية ولده عبد الله على غرناطة . ولم يمكث محمد في ولاية

<sup>(</sup>١) ويقول ابن الكرديوس فى كتاب « الاكتفاء » إن الحملة كانت بقيادة الأميرين مزدلى ، وسير ابن أبى بكر ( مخطوط أكاديمية التاريخ السالف الذكر لوحة ١١٦٥ ) .

M. Lafuente: ibid; Vol. III. p. 230. ( 7 )

<sup>(</sup>٣) روض القرطاس ص ١٠٥٠

<sup>(</sup>٤) ابن الحطيب عن ابن الصير في الإحاطة (مخطوط الإسكوريال السالف الذكر لوحة ١٨٠) ؛ والبيان المغرب (الأوراق المخطوطة هسبيرس ص ٧٧) .

قرطبة سوى أشهر قلائل ، ثم خرج فى عسكره لير د القوات القشتالية التى اقتربت من أراضى ولاية قرطبة ، ونشب بين الفريقين قتال عنيف سقط فيه محمد بن مزدلى وعدد كبير من زعماء لمتونة منهم الأمير محمد بن الحاج ، والأمير أبو إسحق ابن دانية ، والأمير أبو بكر بن واسينو ، وحملة وافرة من الحشم وأهل الأندلس ، وذلك فى مستهل صفر سنة ٥٠٩ ه (٢٧ يونيه ١١١٥ م) . ولما وصل خبر هذه النكبة إلى أمير المسلمين على بن يوسف ، بادر فندب لولاية قرطبة ابن عمه الأمير أبا بكر يحيى بن تاشفين ، فقدم إليها على عجل ، وما كاد يستقر بها الأمير أبا بكر يحيى بن تاشفين ، فقدم إليها على عجل ، وما كاد يستقر بها مزدلى صاحب غرناطة فى قوانه ونشبت بين المرابطين والنصارى معركة جديدة ، مزدلى صاحب غرناطة فى قوانه ونشبت بين المرابطين والنصارى معركة جديدة ، هزم فيها المرابطون مرة أخرى ، وقتل منهم عدد جم ، وذلك فى اليوم الثامن والعشرين من حادى الثانية سنة ٥٠٩ ه (أواخر أكتوبر ١١١٥ م) (١) .

وكان الأمير سير بن أبى بكر اللمتونى والى إشبيلية ، والقائد العام للجيوش المرابطية فى اسبانيا قد توفى قبيل وفاة الأمير مزدلى بقليل فى حمادى الأول فى سنة ٧٠٥ هـ (١١١٤ م) ، فعين مكانه لولاية إشبيلية محمد بن فاطمة فلبث على ولايتها حتى توفى سنة ٥١٥ هـ (١١٢١ م) . وهكذا فقد المرابطون فى شبه الحزيرة بوفاة مزدلى ، وسير بن أبى بكر ، قائدين من أعظم قواد لمتونة وألمعهم .

وقد كان مزدلى ، وهو مزدلى بن تيولتكان بن الحسن بن محمد بن ترقوت (تُرجوت) ، من أركان الدولة اللمتونية والعصبة الصهاجية ، وكان من أقارب يوسف بن تاشفين لالتقائهما فى ترقوت. ويصفه ابن الحطيب بأنه كان «بطلا ثبتا ، بهمة من البهم ، بعيد الصيت ، عظيم الحلد ، أصيل الرأى ، مستحكم الحنكة ، طال عمره ، وحمدت مواقفه ، وبعدت غاراته ، وعظمت فى العدو وقائعه » (٢) وقد كان من أعظم أعمال مزدلى استرجاعه لمدينة بلنسية من أيدى جنود السيّد الكمبيادور بعد وفاته وجنود قشتالة ، وذلك فى سنة ٤٩٥ ه (١١٠٢ م) . وكان

<sup>(</sup>۱) البيان المغرب (الأوراق المخطوطة السالفة الذكر – هسيرس ص ۷۷). وروض مقرطاس ص ۱۰۵. ومما يلفت النظر أن صاحب البيان يذكر هنا الأمير محمد بن الحاج، وهو والى سرقسطة بين قتلى موقعة قرطبة. بيد أننا سرى، فيما بعد أن هناك رواية أخرى تضع مقتله فى المام السابق وفى غزوة أخرى بالثغر الأعلى.

<sup>(</sup>٢) ابن الخطيب في الإحاطة (مخطوط الإسكوريال السالف الذكر لوحة ١٨٠).

قد وُلتى بلنسية ثم قرطبة ، وغرناطة أيام يوسف ، ثم وُلتَى قرطبة قبيل وفاته ببضعة أعوام من قبل على بن يوسف .

وأما سير بن أبى بكر ، فقد كان أيضاً من أعظم زعماء لمتونة وقادتها ، وقد ظهر بنوع خاص بشجاعته وبراعته العسكرية الفائقة في موقعة الزلاقة (٤٧٩ه) . ولما جاز أمير المسلمين يوسف بن تاشفين جوازه الثالث إلى شبه الحزيرة في سنة ٤٨٣ هـ ، وبدأ افتتاح دول الطوائف بالاستيلاء على غرناطة ، فوض عند عودته إلى المغرب شئون الأندلس إلى الأمير سير ، وعهد إليه بافتتاح ممالك الغرب الأندلسية ، فافتتح سير مملكة إشبيلية من أيدى بنى عباد (٤٨٤ هـ)، ثم الغرب الأندلسية ، فافتتح سير مملكة إشبيلية من أيدى بنى عباد (٤٨٤ هـ)، ثم افتتح مملكة بطليوس من أيدى بنى الأفطس (٤٨٨ هـ) ، في الظروف والمناظر العنيفة المروعة ، التي فصلناها في كتابنا « دول الطوائف» . وكانت آخر الغزوات العظيمة التي قام بها سير ، هي افتتاحه لقواعد الغرب من يابرة حتى أشبونة العظيمة التي قام بها سير ، هي افتتاحه لقواعد الغرب من يابرة حتى أشبونة سنة ٤٠٥ هـ (١١١١ م) حسما تقدم من قبل .

وجبأن نلاحظ أنه كان من أسباب نشاط الغزوات المرابطية في تلك الفترة ، وإقدامها على مهاحمة طليطلة عاصمة قشتالة ومحاصرتها غير مرة ، ما وقع في اسبانيا النصرانية عقب وفاة ألفونسو السادس دون وارث (١١٠٩م) ، وقيام ابنته أوراكا في العرش ، من حروب أهلية حول السلطان بين أوراكا وزوجها ألفونسو الأول ملك أراجون من جهة ، وبينها وبين أشراف جليقية أنصار ولدها ألفونسو ريمونديس من جهة أخرى ، وضعف الحبهة الدفاعية النصرانية بذلك ، وعجزها عن القيام بغزوات كبيرة في أراضي المسلمين ، وخصوصاً بعد مصرع ألبارهانيس قائد قشتالة الكبير في إحدى هذه المعارك الأهلية ، وقد كان هذا القائدالشه ي زميل السيد الكبيرو ومعاونه ، من أعظم قادة اسبانيا النصرانية في هذا العصر .

**- ٣** −

وشملت موجة الغزو المرابطي شرقى الأندلس كذلك . ونحن نعرف أن المرابطين بقيادة أبي عبدالله محمد بن الحاج والى بلنسية ، قد استولوا على سرقسطة من أيدى بنى هود في أواخر سنة ٥٠٣ه ه (١١١٠ م) حسما سبق أن فصلناه من قبل في تاريخ مملكة سرقسطة . وكان يوسف بن تاشفين قد أوصى ولده علياً

فيما أوصاه ، بأن يهادن بني هو د ملوك سرقسطة ، وأن يتركهم في ملكهم حائلا بينه وبين النصاري . وكانت هذه سياسة فطنة ، تتفق مع ظروف سرقسطة وموقعها في الثغر الأعلى بين المالك النصرانية . ولكن الحوادث سارت في طريق آخر ، واختلف أهل سرقسطة مع ملكهم عبد الملك بن المستعين بن هو د الملقب بعاد الدولة ، لارتمائه في أحضان النصاري ، وتغليهم في مصالح الدولة . وكتبوا إلى أمير المسلمين على بن يوسف يدعونه لامتلاك بلادهم . وكان على بعد أن تلقى فتوى الفقهاء بوجوب خلع عماد الدولة ، وفقاً لرغبات أهل سرقسطة ، وبعد أن زحفت الحنود المرابطية بالفعل من بلنسية نحو الشمال ــ قد أراد أن يبتى على رياسة بني هو د استجابة لضراعة عماد الدولة ، ولكن الحوادث سبقته ، وانتهى رياسة بني هو د استجابة لضراعة عماد الدولة ، ولكن الحوادث سبقته ، وانتهى المرابطون بالاستيلاء على سرقسطة ، وذلك في اليوم العاشر من ذى القعدة سنة ٣٠٥ ه (يونيه ١١١٠ م) و دخل ابن الحاج قصر « الحعفرية » الشهير واستقر فيه. وكان عمادالدولة حيباشعر ممقدم المرابطين ،قد غادر سرقسطة في أهله وأمواله إلى حصن روطة المنبع ، الواقع على نهر خالون (شلون) . وهكذا انهت مملكة سرقسطة ، وانتهى ملك بني هود ، وامتد سلطان المرابطين بذلك ، إلى قلب الثغر الأعلى .

ولبث ابن الحاج واليا على سرقسطة بضعة أعوام ، وهو يحوطها بحايته ويرد عها أطاع النصارى ، المحيطين بها من الشرق والغرب والشمال ، ويقوم بغزو أراضيهم والعيث فيها من آن لآخر . وفى سنة ٤٠٥ ه ( ١١١١ م ) زحف الفونسو الأول ملك أراجون ( المحارب )(١) ، نحو سرقسطة ومعه عماد الدولة عبد الملك ابن المستعن حتى أصبح قريباً منها ، وخرج محمد بن الحاج فى قواته لمدافعته ، وقدمت الحند المرابطية من مرسية على عجل يقودها واليها محمد بن عائشة ، فلما رأى ألفونسو تفوق المرابطين ، ارتد أدراجه ، وطاردته العساكر المرابطية حيناً ، واستمر المرابطون على غزواتهم المخربة فى أراضيه . وسارت قوة منهم بقيادة على ابن كنفاط اللمتونى صوب قلعة أيوب ، وحاصرت بعض حصون عبد الملك بن هود ، فاستغاث عبد الملك محلونيه ألفونسو ، وقدمت لمعاونته نجدة من النصارى ، فانهزم المرابطون وأسر قائدهم ابن كنفاط ، وبنى فى أسر عبد الملك مدة ثم أخلى سبيله (٢).

<sup>(</sup>١) تسمى الرواية الإسلامية ألفونسو المحارب « ابن رذمير » نسبة إلى اسم ابيه «سانشو راميرز »

<sup>(</sup>٢) البيان المغرب (الأوراق المخطوطة السالفة الذكر – هسبير س ص ٧٣) .

ولما اشتدت موجة الغزو المرابطي لأراضي قشتالة ، خرج ابن الحاج في قواته من سرقسطة في شهر صفر سنة ٥٠٨ هـ ( يوليه ١١١٤ م ) ، وانضم إليه في لاردة محمد بن عائشة في قواته . وسارت القوات المرابطية المتحدة شرقاً ، واخترقت أراضي إمارة برشلونة ، وهي تثخن فها ، وتستولي على مقادير عظيمة من السبي والغنائم ، واستمرت كذلك حتى وصلت إلى ظاهر مدينة برشلونة العظيمة . وعندئذ بعث ابن الحاج الغنائم والسبي مع بعض قواته لتعود من الطريق الكبير، واتج، هن ببائى قواته غرباً ليسر من طَريق البرية ، وهو أقصر وأقرب إلى سرقسطة ، ولكنه فوجئ خلال الطريق بقوات كثيفة من النصاري متأهبة في في كمائنها ، فنشب القتال بن الفريقين ، وقاتل ابن الحاج وقواته قتالا عنيفاً ، حتى سقط معظمهم ، وفي مقدمتهم ـ وفقاً لهذه الرواية ـ قائدهم الباسل ، ونجا ابن عائشة وقليل من صحبه . بيد أن ابن الحاج ، وفقاً لرواية ابن عذاري المتقدمة لم يقتل في هذه الموقعة ، وإنما قتل في العام التالي في موقعة قرطبة الني سبق ذكرها . ولما علم أمير المسلمين على مهذه النكبة . وما أصاب محمداً بن عائشة على أثرها من الذهول ، عن صهره زوج أخته الأمير أبا بكر بن ابراهيم بن تافلوت والى مرسية ، أيضاً والياً على بلنسية وطرطوشة وسرقسطة ، وأمره بالسير لغزو النصارى . فجمع ابن تافلوت سائر قواته ، وسار شمالا إلى برشلونة ، وهو يثخن في أراضها بالنار والسيف ثم حاصرها . وأقام على حصارها عشرين يوما، حَى خَرج إلى لقائه أمرها رامون برنجر في قوات برشلونة وأربونة ، ونشبت بين الفريقين معارك عنيفة قتل فهاكثير من النصارى ، وخسر المسلمون نحو سُبِعَائَةً قَتِيلٌ ، وارتد المرابطون بعد ذلك صوب أراضهم (١) .

وكان أبو عبد الله محمد بن الحاج من أكابر زعماء لمتونة وقوادها ، وكان يتصل بصلة القرابة المتينة ليوسف بن تاشفين ، إذ يرجع نسبه إلى ترقوت أو ترجوت جد العاهل المرابطي ، وعرف بابن الحاج ، إذ قام أبوه بأداء الفريضة وقد ظهر منذ البداية ، مذ عبر إلى شبه الحزيرة مع يوسف بن تاشفين في سنة وهد ظهر منذ البداية ، مذ عبر إلى شبه الحزيرة مع يوسف بن تاشفين في سنة ١٨٤ ه ، عقدرته وأعماله العسكرية البارزة ، أولاحين افتتاحه لقرطبة من يد

F. Codera: ibid; p. 20 - 22. : أيضاً : .20 - 10 و 10 و 10 و 10 و الجع أيضاً : .20 - 20 - 20 القرطاس ص 10 و 10 و التي تقول بمقتل ابن الحاج ضمن من قتلوا من أمراء لمتونة فى موقعة قرطبة فى سنة 900 هـ.

ابن عباد، ثم فى محاربته للقشتاليين ، فى غير موقعة . ولما تولى على بن يوسف ، عينه أولا والياً للمغرب ، ولكنه لم يمكث فى هذا المنصب سوى أشهر قلائل ، ثم ندبه لولاية بلنسية وشرقى الأندلس ، فى سنة ٥٠١ ه . ومن بلنسية سار ابن الحاج إلى سرقسطة ، استجابة لدعوة أهلها ، وانتزعها من يد ببى هود ، واستقر والياً لها حسما نقدم ..

وكان من أعظم الأعمال التي حققها أمير المسامين على بن يوسف يومئذ ، استرداده للجزائر الشرقية واستنقاذها من أيدى الغزاة النصارى . وقد سبق أن تحدثنا ، عند كلامنا عن مملكة دانية ، عن أخبار الجزائر الشرقية وأحوالها ، وكيف أنه حيما سقطت مماكة دانية في يد المقتدر بن هود في سنة ٤٦٨ ه ، (٢٠٧٦م) ، وانتهت بذلك رياسة على بن مجاهد موفق الدولة ، كان على حكمها ، وأى الجزائر ) ، عبد الله المرتضى في سنة ٤٨٦ ه ، خلفه في حكم الجزائر فني واستبد محكمها . ولما توفي المرتضى في سنة ٤٨٦ ه ، خلفه في حكم الجزائر فني من أخص فتيانه هو مبشر بن سلمان ، فضبط شئونها عزم وكفاية ، وتلقب بناصر الدولة ، واستمر على حكمها فترة طويلة ، وهو بمعزل عن حوادث شبه الجزيرة . وكانت الحيوش المرابطية خلال ذلك ، تستولى تباعا على قواعد الأندلس الشرقية ، فاستولت على بلنسية في سنة ٩٤٥ ه ، ثم استولت بعد ذلك الأندلس الشرقية ، فاستولت على بلنسية في سنة ٩٤٥ ه ، ثم استولت بعد ذلك وجود الحيوش المرابطية على مقربة منه في ثغور اسبانيا الشرقية ، أن ينضوى تحت لواء المرابطين ، أو بعقد الحلف معهم ، واستمر على استقلاله حكم الجزائر ، حتى دهمها الغزوة النصرانية الكبرى .

وقد سبق أن فصلنا فى أخبار مملكة دانية ، من كتابنا « دول الطوائف » قصة الغزو النصرانى للجزائر الشرقية ، وكيف أنه لما كثرت غارات البحارة المسلمين على الشواطئ الإيطالية الشمالية والشرقية ، وشواطئ قطلونية الإسبانية ، عقدت مهوريتا بيزة ( بيشه ) وچنوة ، وإمارة برشلونة حلفا لافتتاح الحزائر ، وفى أوائل سنة ٥٠٨ ه ( ١٩١٤م ) خرج من مياه چنوة أسطول الغزو ، وقوامه نحو ثلاثمائة سفينة ، ومعه وحدات محرية أخرى من برشلونة وفرنسا ، وفرض الغزاة على مدينة ميورقة عاصمة الحزائر حصاراً محكماً صارماً ، وقاسى المسلمون أهوالا من الحصار الذي استمر زهاء عام ، وفي أواخر سنة ٥٠٨ ( أوائل

سنة ١١١٥م) اقتحم الغزاة أسوار ميورقة ودخلوها ، واحتلوا قصر المُدينة ، وعاثوا فى أنحائها ، قتلا ونهباً وسبياً ، وقتلوا من سكانها جملة عظيمة ، وكانت محنة مروعة .

وفى خلال ذلك ، كان المرابطون يرقبون تطور الحوادث فى الحزائر. ولم يكن أمير المسلمين بغافل عن أهمية الحزائر ، وأهمية موقعها بالنسبة لحاية شواطئ الأندلس الشرقية . ولما حاصر النصارى ميورقة ، بعث مبشر بصريحه إلى أمير المسلمين ، ولكنه توفى خلال الحصار ، وحاول خلفه القائد أبو الربيع سلمان ، أن يغادر الحزيرة ليسعى فى طلب النجدة ، فأسره النصارى . ونكن صريخ مبشر وصل إلى أمير المسلمين على يد بحار جرىء هو القائد أبو عبد الله بن ميمون ، استطاع أن يخترق الحصار بسفينته تحت جنح الظلام ، ولم يستطع النصارى لحاقا به .

وكان أمير المسلمين ، قد أتم عندئذ أهباته البحرية الضخمة ، فبعث لإنجاد الجزائر واستنقاذها أسطولا ضخماً قوامه نحو ثلاثمائة سفينة ، وأقلعت السنن المرابطية بسرعة صوب الجزائر ، بقيادة أمير البحر المرابطي ابن تفرتاش أو (تافرطاش) . ولما علم البيزيون وحلفاؤهم بمقدم هذا الأسطول الإسلامي الضخم ، وأدركوا أن لاأمل لهم في مدافعته ، غادروا ميورقة مثقلين بالغنائم والسبي ، بعد أن استصفوا ثرواتها وخربوا ربوعها ، وأحرقوها وقتلوا معظم أهلها ، ووصلت السفن المرابطية في أثرهم إلى الجزيرة في أواخرسنة ٥٠٩ ه (١١١٦م) واحتلها المرابطون وشرعوا في تعميرها ، وعاد إليها الفاورن من سكانها . وتزيد الرواية الإسلامية على ذلك أنه لما انصرفت السفن النصرانية ناجية إلى أوطانها ، دهمتها العواصف والأمواج العالية ، فحملت منها أربع سفن صوب ثغر دانية ، فطاردها القائد أبو السداد ، حتى غرقت منها واحدة ، وتمكن من أسر الثلاث الأخرى (١)

وعين أمير المسلمين والياً للجزائر هو وانور بن أبى بكر اللمتونى ، وبذلك أضحت الحزائر الشرقية جزءاً من الإمبراطورية المرابطية الكبرى ، ودخلت في عهد جديد من تاريخها . وسنرى فيا بعد ، أى دور خطير تلعبه الحزائر الشرقية ، كمركز للثورة «المرابطية» المريرة ، التي حمل لواءها بنوغانية حكام

<sup>(</sup>١) ابن الكردبوس في كتاب الاكتفاء ( مخطوط أكاديمية التاريخ السالف الذكر لوحة ١٦٥٠).

الحزائر ، ضد الدولة الموحدية قاهرة الدولة المرابطية ، ووريثة ملكها فى المغرب والأندلس(١).

\_ £ \_

في بداية سنة ٥٠٣ هـ ( ١١٠٩ م ) وقع في قرطبة حادث كبير الدلالة ،عميق الأثر ، بالرغم من عدم أهميته الظاهرة ، هو إحراق كتاب « إحياء علوم الدين، للإمام أبي حامد الغزالي ، ويقول ابن القطان إن هذا الحادث وقع « في أول عام ثلاثة و خمسهائة » ، ومعنى ذلك أنه وقع قبيل عبور على بن يوسف إلى شبه الحزيرة بأسابيع قلائل . وكان أمير المسلمين يوسف بن تاشفين ، في أواخر عهده على صلة طيبة بالإمام الغزالي ، وكان يستفتيه باعتباره عميد فقهاء المشرق ، في عظائم الأمور ، ومن ذلك أنه استفتاه في مسألة خلع ملوك الطوائف(٢) ، وكان الغزالي من جانبه يقدر يوسف ونصرته للإسلام ، حتى قبل إنه اعتزم أن يسير إلى الغرب لروياه ، ولكنه حينًا وصل إلى الإسكندرية ، علم بوفاة يوسف ( سنة ٥٠٠ ه ) ، فعدل عن رحلته(٢) . ولكن الأمورتغيرت في عُهد ولده على . وكان على يتسم بنوع من الورع والزهد ، وبميل إلى إيثار الفقهاء ومشاورتهم ، فاشتد نفوذالفقهاء بالمغرب والأندلس في عهده ، حتى أصبح لا يقطع في أمر من الأمور ، صغيراً كان أو كبيراً إلا برأيهم ، وهكذا علت مكانتهم ، واشتد نفوذهم، حتى سيطروا فيما بعد على الدولة . وكان من أشدهم نفوذاً لدى أمير المسلمين ، قاضي قرطبة أبوعبد الله محمد بن حمَّدين . وكان الفقهاء عندئذ يؤثرن علم الفروع بعنايتهم ، وهو علم العبادات، والمعاملات، ويهملون علم الأصول، أو أصول الدين. وكان لا يحظىٰ لدى أمير المسلمين إلا من برع في علم الفروع (١) . فلما وصلت كتب

<sup>(</sup>۱) يراجع في أخبار غزو النصارى للجزائر الشرقية واستنقاذها على يد المرابطين ، ابن خلدون ج ؛ ص ١٦٥ ، وروض القرطاس ص ١٠٥ ، والروض المطار (صفة جزيرة لأندلس) ص ١٨٨ ، وراجع كتابي « دول الطوائف » ص ٢٠١ – ٢٠٠ ومن المراجع القشتالية : A. Campaner y Fuertes : Bosquejo Historico de la Dominación Islamita en las Islas Baleares (Palma 1888) p 105 - 135

P. y Vives : Los Reyes Taifas, p. 41 : وكذلك

<sup>(</sup> ۲ ) ابن خلدون فی العبر ج ۳ ص ۱۸۷ و ۱۸۸ ، وأعمال الأعلام لابن الحطیب ص ۲٤٧ . وراجع کتابی دول الطوائف ص ۳۲۷ .

<sup>(</sup>٣) ابن خلكان ج ٢ ص ٨٨٤ ، و المؤنس في أخبار إفريقية وتونس لابن دينار ص ١٠٦ .

<sup>(؛)</sup> المراكشي في المعجب ص ٩٥ و٩٦.

الإمام الغزالى إلى المغرب والأندلس ، وفي مقدمها كتاب « الإحياء » ، وقرئت وذاع ما فيها ، سخط الفقهاء المرابطون ، وأنكروا كثيراً من المسائل التي وردت في كتاب « الإحياء » ، وزعموا أنها مخالفة للدين ؛ وكان أبو القاسم ابن حمدين (١) من أشد الفقهاء مبالغة في ذلك حتى أنه قال « بتكفير » من قرأ كتاب « الإحياء » . ورفع ابن حمدين ومعه فقهاء قرطبة ، الأمر إلى على بن يوسف ، وأجمعوا على وجوب مطاردة كتاب « الإحياء » وإحراقه ؛ فأخذ على برأيهم ، وحمعت نسخ الكتاب واحتفل بإحراقها في رحبة المسجد الحامع بقرطبة أمام الباب الغربي بعد أن أشبعت جلودها بالزيت ، ونفذت كتب أمير المسلمين ، إلى سائر أنحاء الأندلس والمغرب بإحراقه حيما وجد ، وانتزعت نسخه من أصحامها ، وتوالى إحراق الكتاب في سائر أنحاء المغرب ، وشدد أمير المسلمين في ذلك حتى إنه أنذر بعقوبة الإعدام ومصادرة المال لكل من وجد عتده (٢٠) ، واستمرت هذه المطاردة اكتاب الإحياء وباقي كتب الغزالي طوال أيام المرابطين ، وجدد المرسوم بذلك في أو اخر عهد تاشفين بن على بن يوسف (سنة ٥٣٨ هـ) حسها نذكر بعد .

والحقيقة أن حملة الفقهاء المرابطين على كتاب الإحياء ، لم تكن راجعة لأمور تتعلق بالعقيدة أولأنه نخالف الدين فى شيء ، بل كانت ترجع قبل كل شيء إلى ما ورد فيه من حملة لاذعة على علماء الفروع ، والتنويه بجهلهم ، وسنف مجادلاتهم السطحية ، ووصف الغزالى لهم بأنهم « مجانين » ، وكونهم يجهلون علم الأصول، الذي ينوه الغزالى بأهميته وعظم قدره (٣) .

و حمل ابن القطان على هؤلاء الحهلة الذينقاموا بإحراق هذا «الكتاب العظيم»، ويقول لنا إن إحراقه كان سبباً لزوال ملكهم، واستئصال شأفتهم، ثم ينقل إلينا قصة وجود المهدى ابن تومرت في حلقة الإمام الغزالى بالمشرق، ووقوف الغزالى

<sup>(</sup>١) هو أخو القاضي أبو جعفر أحمد بن حمدين الثائر فيما بعد بمدينة قرطبة .

<sup>(</sup>٢) ابن القطان فى « نظم الحيان » ( المخطوط السالف الذكر لوحة ١٦) ، ونقله ابن عذارى فى البيان المغرب ( الأوراق المخطوطة – هسير من ص ٧٦) ، والحلل الموشية ص ٧٦ ، والمعجب ص ٩٦.

Mohamed ibn Toumert et la Théologie : « محمد بن تومرت » بالمؤنس في أخبار إفريقية وتونس ص ١٠٦ و ١٠٠ ، وراجع مقدمة العلامة جولدسيهر الفرنسية للمحمد بن تومرت » بالمحمد بن تومرت » كمد بن تومرت » الفرنسية للمحمد بن تومرت » كمد بن تومرت

منه على ما تم من إحراق كتابه بقرطبة ، ودعائه « أن يمزق الله ملكهم كما مزقوه ، وأن يذهب دعوتهم كما أحرقوه » . بيد أننا سوف نرى فيما بعد ، عند الكلام على نشأة ابن تومرت وظهوره ، بطلان هذه القصة ، وما يحيط بها من المتناقضات المنطقية والزمنية .

\_ 0 \_

ولم بمض قليل على استرداد المرابطين للجزائر الشرقية حتى عبر أمير المسلمين على بن يوسف البحر إلى الأندلس للمرة الثالثة منذ جلوسه ، وذلك في أواخر المحرم سنة ٥١١ هـ الموافق لشهر مايو سنة ١١١٧ م(١) ، أعنى في بداية الصيف، وهو الفصل المفضل للعبور والحهاد ، على نحو ما وقع في الحواز الثاني . وفي روض القرطاس أن هذا العبور قد وقع سنة ١٣٥٥ ه ، بعد سقوط سرقسطة وقواعد الثغر الأعلى ، وأنه هو الحواز الثاني لأمر المسلمين ، وهو تحريف واضح في التاريخوالوصف. ولاتقدم إلينا الرواية الإسلامية عن هذا الحواز ، وما اقترن به من الحوادث تفاصيل شافية ، ويكتني صاحب الحلل الموشية وابن الحطيب كلاهما ، بالإشارة إليه في كلمات عابرة . ولكن صاحب روض القرطاس وابن عذاري يقدمان لنا عنه بعض التفاصل . وفي الرواية الأولى ، أن عليا جاز إلى الأندلس برسم الحهاد وإصلاح شئونها ، وجازت معه حموع غفيرة من المرابطينوالمتطوعة من العرب وزناتة والمصامدة وسائر قبائل الىربر ، وأنه سار في قواته صوب قرطبة وعسكر في خارجها ، فأتته الوفود للسلام عليه ، ووقف مها على أحوال البلاد ، وكان من تصرفاته عندئذ ، أن عزل القاضي أبا الوليد بن رشد ( الحد ) عن قضاء قرطبة ، وولى مكانه أبا القاسم ابن حمدين(٢) . ولكن سوف نرى أن هذا التصرف قد وقع في مناسبة لاحقة . أما ابن عذاري فإنه يقول لنا ، إن علياً قصد عند عبوره إلى مدينة إشبيلية ، وهناك لحقت به العساكر العدوية والأندلسية، وقصدت إليه وفود العلناء والفقهاء والمحاهدين من قرطبة ، وكذلك حموع المتطوعة من غرناطة . وأما ما يتعلق بغزوات على في هذا الحواز فيتخلص في أنه سار في قواته نحو أراضي البرتغال ، وغزا قُلُمرية (ويسمهما روض القرطاس سنبرية،

<sup>(</sup>١) الحلل الموشية ص ٦٢ ، وابن الحطيب في أعمال الأعلام ص ١٤٧ ، والبيان المغرب (١) الخطوطة السالفة الذكر – هسبيرس ص ٧٩) .

<sup>(</sup>٢) روض القرطاس ص ٢٠٦ .

وابن عذارى قلمورية)، وأثخن فى تلك الأنحاء تخريباً وقتلا وسبياً، ولم تستطع قوات الملكة تبريسا ملكة البرتغال يومئذ، أن تقوم بأية أعمال دفاعية ذات شأن، وفر أمامه النصارى فى كل مكان، واعتصموا بالمعاقل المنيعة، وأنه على العموم «دوخ بلاد الشرك بجيوش لا تحصى »(١). ويستفاد من أقوال الرواية النصرانية أن علياً وصل بقواته إلى أحواز قلمرية، وبعد أن حاصرها، دخلها عنوة، وذلك فى يوم ٢٧ يونيه سنة ١١١٧م، وهو يوافق يوم ١٨ صفر سنة ١٥١ هذاك . ويقول لنا ابن عذارى إن حصار قلمرية استمر عشرين يوما، ومعنى ذلك أنه بدأ فى ٢ يونيه الموافق ٢٨ من المحرم، فإذا ذكرنا أن علياً قد عبر إلى الأندلس فى أو اخر المحرم، وفقاً لرواية ابن عذارى، فإنه تبدو ثمة فى التواريخ ثغرة واضحة . وإذن فلابد أن يكون عبور على قد وقع فى أوائل المحرم، أو أن تكون قلمرية قد سقطت فى أيدى المرابطين، بعد التاريخ الذى تحدده الرواية تكون قلمرية قد سقطت فى أيدى المرابطين، بعد التاريخ الذى تحدده الرواية النصرانية، بشهر أونحوه، وهو ما يفسح لمسير على وغزوته بضعة أسابيع، وهى أقل ما مكن أن تستغرقه مثل هذه الغزوة .

والظاهر أن علياً لم محتفظ بقـُلـُمرية لأية مدة ، فقد انصرف عنها عقب افتتاحها إلى إشبيلية حسما يقول أبن عذارى . ويفسر ذلك موقع قلمرية النائى ، وصعوبة الاحتفاظ بها فى منطقة يحيط بها النصارى من كل صوب .

وتذكر لنا الرواية الإسلامية نبأ غزوة قام بها فى نفس الوقت القائد عبد الله ابن فاطمة ، ومنصور بن الأفطس – وهو الذى سبق أن ذكرنا خبر عوده من أراضى النصارى إلى إشبيلية والتجائه إلى حماية أمير المسلمين فى أرض النصارى، وهى غزوة عادا مها إلى إشبيلية مثقلين بالسبى والغنائم الكثيرة (٢).

#### \_ 1 -

وقضى أمير المسلمين على بن يوسف ، عقب عوده من الأندلس ، محاضرته مراكش ، زهاء أربعة أعوام ، وفى أوائل سنة ٥١٥ ه (ربيع سنة ١١٢١م) ، عبر إلى شبه الحزيرة مرة أخرى فى جيش عظيم من صهاجة وزناتة ومصمودة وغيرها من قبائل البربر، وقيل أن حشوده لم تبلغ فى أية عبور سابق ما بلغته هذه

<sup>(</sup>١) الحلل الموشية ص ٦٣ .

F. Codera: Dec. y Dis. de los Almoravides, p. 236 (Y)

<sup>(</sup>٣) البيان المغرب (الأوراق المخطوطة هسبيرس ص ٧٩) .

المرة من الضخامة والأهبة . وكان هذا هو الحواز الرابع لأمير المسلمين . وقلم اختلفت الرواية في بواعثه ، فقيل إن علياً اهتز لما بلغه من توالي المحن على جيوشه في شبه الحزيرة، ومخاصة لما أصابها في كتندة من هزيمة ساحقة ، فعير إلى الأندلس، لتدارك الموقف، وإصلاح الأمور، والعمل على توطيد سمعة الحيوش المرابطية (١)، بيد أنه كان ثمة باعث أهم وأخطر ، وهو الذي تردده أكثر من رواية ، وهوقيام الثورة ضد المرابطين في قرطبة . ويلخص لنا صاحب الحلل الموشية الحادث في أن أمر المسلمين كانَّ قد ولتي على قرطبة الأمير أبا يحيى بن روادة ، فحدث بينه وبين أهلها نفور وسوء تفاهم فثاروا عليه ، وحدثت بينهم وبين من كان بها من المرابطين فتنة كبيرة ، ونهب العامة قصر الوالى ، ودور المرابطين ، واشتدت الحال(٢). ولكن ابنعذاري يقدم إلينا رواية أخرى يقول فيها: إنه في سنة ١٤هـ، « نفذ أمر أمير المسلمين إلى البلاد الأندلسيَّة ، بإحياء المحانيق والآلات الحربية، فلماكمل منه المختص بأغر ناطة ، خرج لمشاهدة التجربة لها والرمى مها أجداى بن سير اللمتونى صاحب الأعنة . فتراحم هناك الجم الغفير ، فرام الفسحة ، وأشار برسيخ كان في يده فأصاب صبياً في مقتله فقضي لوقته ، وانفض اللفيف، وتهرجت البلدة . فاسترضى ولى الدم بدفع الدية ، فسكنت الثورة ، وأمهل الله القاتل ثم أخذه . ولما كمل ما أنشئ منها بقرطبة ، وقد جاء عيد النحر ، فخرج ثانية عامل البلدة لمشاهدة التجربة ، وقد أقبل السواد الأعظمالذي لا يطاق ، بمجمع حضور العيد ، وحضوركلذاعر وناعق، من كلحدب وشاهق ، فكثر التدافعُ والتزاحم، ودهم الحشم ، فكثر بيهم النزاحم ، وأقبل لفيف الربض الغربي ، فالتقي بأسهم على القصر ، ورام صاحبه المدافعة بحشمه وخدمه فغلبوا ، واقتحم القصر عليه و[ انتهب ] جميع ما فيه ، وخرج هو فارأ بنفسه ، وركب القاضى أبو الوليد بن رشد في أعلام الفقهاء ، فردع العامة ، وقمع السفلة  $^{(7)}$  .

وأخيراً يقدم إلينا ابن الأثير عن هذه الثورة تفاصيل أولى ، ومن نوع خاص، فيقول إنه لماكان يوم الأضحى (منسنة ١٥٤هـ) ، خرج الناسمتفرجين، فمد عبد من عبيد أبى بكر يده إلى امرأة وأمسكها . فاستغاثت فأغاثها الناس ،

<sup>(</sup>۱) روض القرطاس ص ۱۰۶.

<sup>(</sup>٢) الحلل الموشية ص ٦٣.

<sup>(</sup>٣) ابن عذاري في البيان المغرب ( الأوراق المخطوطة التيءيُّر بها المؤلف في مكتبة أقمرويين ) ـ

فوقع بين العبيد وأهل قرطبة فتنة عظيمة ، ونشب القتال بينهم حتى دخل الليل ، ووصل الحبر إلى الوالى الأمير أبى بكر ، واجتمع إليه الفقهاء والأعيان ، واقترحوا عليه بهدئة للحال أن يقتل واحداً من العبيد الذين أثاروا الفتنة ، فأنكر ذلك وغضب ، وفي اليوم التالى استعد للقتال وأظهر السلاح ، والعدد ، فاجتمع لقتاله أهل قرطبة بزعامة الأعيان والفقهاء ، وهزموه ، فتحصن بالقصر فحاصروه ، وفر منهم بعد مشقة ، فنهبوا القصر وأحرقوا دور المرابطين ، ونهبوا أموالهم ، وأخرجوهم من قرطبة على أقبح صورة (١).

تلك هي تفاصيل الفتنة القرطبية التي أهمت أمير المسلمين، وحملته على المبادرة إلى العبور إلى الأندلس. بيد أن هده الحوادث الطاهرة، كانت تحمل في ثنيها عوامل أخطر وأبعد مدى، فلم يكن الأمر في الواقع متعلقاً محادث شغب عابر، ولكنه كان أعمق جذوراً، وكان أول فورة علنية ضد الحكم المرابطي. وقد سبق أن أشرنا إلى أن أساليب المرابطين في الحكم لم تكن تتسم بكثير من الرفق والكياسة، وأنها كانت بالعكس تتسم بالضغط والحشونة. ولم ينجح المرابطون مذ غلبوا على الأندلس، منذ نحو ربع قرن، أن ينشئوا في البلاد المفتوحة نظاماً مدنياً للحكم، فبقيت الأندلس في أيامهم، تعاني ضغط الحكم العسكرى المرهق، مدنياً للحكم، فبقيت الأندلس في أيامهم، تعاني ضغط الحكم العسكرى المرهق، وكانت تزمت المرابطين الديبي، وحجرهم على الأفكار والعقائد، سبباً آخر من أساب التذمر لدى العقلاء والمفكرين. وكانت الحاميات المرابطية المكونة من أحلاط البربر، تعامل حموع الشعب بصلف وتعال وجفاء، وكانت حموع الشعب من جانبها تحقد عليها، وتنظر إليها بعين المقت والحفيظة. وهذا إلى ماكان يشعر به الشعب الأندلسي بصفة عامة من ألم نفسي عميق لفقد استقلاله وحرياته، يشعر به الشعب الأندلسي بصفة عامة من ألم نفسي عميق لفقد استقلاله وحرياته، في ظل أولئك السادة الحدد، الذين عبروا إلى الأندلس باسم إنقاذها، ثم انهوا بأن فرضوا عليها نيرهم الحديدي.

ولم تك ثورة قرطبة سوى أولى البوادر المادية لهذه الثورة النفسية . ومن ثم فقد قدر أمير المسلمين خطورتها ، وبادر بالقدوم إلى الأندلس لمعالحة الموقف ، وكان في استعداداته العسكرية الضخمة ما ينم عن توجسه من عواقب هذه الفورة الى ربما وجدت صداها في بعض القواعد الأخرى .

<sup>(</sup>١) ابن الأثير ج ١٠ ص ١٩٧.

ووصل على بن يوسف محشوده إلى ظاهر قرطبة في شهر ربيع الآخر سنة ٥١٥ ه (يوليه سنة ١١٢١ م) ، وهو ينوى أن نحمد الهياج بشدة ، فأغلقت قرطبة دونه أبوالها ، واستعد أهلها للدفاع عن أنفسهم ، واستفتوا فقهاءهم ، فأفتوا بأنه منى عرضت الحقائق فيما حدث على أمير المسلمين، وتبين منها أن الأمر لم يكن عدواناً من أهل قرطبة ، وإنما كان بالعكس دفاعاً عن الحرم والدماء والأموال ، فإن أصر أمير المسلمين على موقفه ، واستمع لنصح المفسدين . وجب القتال دفاعاً عن النفس والحرم(١) . ويقول لنا ابن الأثير من جهة أخرى ، إن أمير المسلمين، بادر عند مقدمه بحصار قرطبة ، فقاتله أهلها قتال من يريد أن بحمى دمَّه وحرَّمُه وماله ، وأنه لما رأى شدة قتالهم ، دخل السفراء بينه وبينهم ، وسعوا في الصلح (٢). على أنه يبدو أنه لم يكن ثمة قتال ، وإنما تذرع أمير المسلمين بالهدوء والصبر ، وأقام أمام المدينة فترة ، حتى تردد إليه وجوه قرطبة وأعيانها . ويقول لنا ابن عذاري إن أمر المسلمين استدعى القاضي أبا الوليد بن رشد (الحد) قاضي قرطبة وفتهاء المدينة ، وجرت بينهم أحاديث طويلة في أمر الثورة والانتزاء على الرياسة ، واقتحام قصر الوالى وانتهابه ، وذكَّر أعيان قرطبة أمر المسلمين بوصية أبيه ، في أن يقبل من أحسن من أهل قرطبة ، وأن يتجاوز عمن أساء منهم. وكان محمد بن داود قاضي إشبيلية في ركاب أمير المسلمين ، فجعل يعظم الأمر ، ويبالغ في تصوير شناعته ، ويقول إنه اجتراء وعصيان وضلال . ودافع القاضي ابن رشد من جهة أخرى عن موقف أهل المدينة ، وبين أنهم لم يشقوا عصا ولا نبذوا طاعة ، وأنه كان من واجب الوالى أن يعاقب المذنب من عبيده ، فقال أمر المسلمين فتمكنوا مهم ، فقال ابن رشد ليس لنا قدرة على حصرهم ، وإنما محصرهم صّاحب الأمر ، ثم بعد ذلك يأمر الصّفح عنهم . وانتهت المفاوضات بالاتفاق على أن يقوم أهل قرطبة بالتعويض عما نهب من المرابطين ، وارتضى أمر السلمين هذا الاتفاق ، ولكنه غضب لموقف ابن رشد وإيضاحاته ، فصرفه عن القضاء، وولى مكانه أبا القاسم بنحَمْدين، وأمر كذلك بصرف الأمير عبدالله ابن تينغمر عن غرناطة ، وأسند نظر غرناطة إلى أخيه الأمبر أبي الطاهر تمم ، وكان يومئذ بفاس ، فاستحثه إلى الحضور ، ولبث تميم واليَّا على غرناطة مدى

<sup>(</sup>١) الحلل الموشية ص ٦٣.

<sup>(</sup>۲) ابن الأثير ج ١٠ ص ١٩٧.

عامين ، ثم عين بعد ذلك والياً لإشبيلية مكان الأمير أبى بكر بن على بن يوسف ، فلبث والمها حتى وفاته في سنة ٢٠٥ هـ(١) .

ولم يمكث على بن يوسف هذه المرة طويلا بالأندلس ، إذ وافته أنباء مزعجة من مراكش ، عن قيام محمد بن تومرت المهدى ببلاد السوس الأقصى ، واستفحال أمره(٢) .

<sup>(</sup>۱) ابن عذارى فى البيان المغرب ( من الأوراق المخطوطة ، التى عثر بها المؤلف و التى سبقت الإشارة إليها ) ، وروض القرطاس ص ١٠٦ وكذلك : 338 \$ 73 (٢) الحلل الموشية ص ٢٠، ٧٤ ، ٢٠ .

# الفصل ليالث

### سقوط سرقسطة

سرقسطة وخواص موقعها . موقف أمرائها من الملوك النصارى . إستيلاء المرابطين عليها . أطاع قشتالة وأراجون نحوها . تربص ألفونسو ملك أراجون بها . ولاية الأسير أي بكر بن ابراهيم لمرقسطة . حكمه اللامع ووفاته . ندب عبد الله بن مزدل لولاية سرقسطة . أهبة أراجون وحلفاؤها من النصارى الصليبيين لافتتاحها . محاصرة النصارى لمرقسطة . اختلاف الروايات الإسلامية حول حوادث الحصار . رواية ابن عذارى عن القتال بين أهل سرقسطة والنصارى . عبد الله بن مزدلى . مقدم ومدافعته للنصارى . عبد الله بن مزدلى . مقدم المرابطين بقيادة الأمير تميم . استغاثة أهل سرقسطة بالأمير وإحجامه . الرسالة التى وجهها قاضى سرقسطة إلى الأمير بالاستغاثة واللوم . ما تدلى به هذه الرسالة . بواعث إحجام المرابطين وعدم الاعتداد بها . اضطرار أهل سرقسطة إلى طلب الهدنة .الإتفاق على تسليم المدينة ، وشروط هذا التسليم . تسليم سرقسطة ، القونسو المحارب على طرسونة وقلعة أيوب . اهتمام على بن يوسف بهذه الحوادث . سير الحيوش المرابطية لمقاتلة الأرجونيين . موقعة كتندة وهزيمة المسلمين . سقوط قلعة دروقة .

\_ \ \_

مضت ثلاثة وثلاثون عاما ، مذ سقطت طليطلة في يد ألفونسو السادس ملك قشتالة ، وجاشت الأندلس بهزتها العنيفة ، التي تمخضت عن مقدم المرابطين إلى شبه الحزيرة نصرة لإخوانهم في الدين ، وإحرازهم لنصرهم الباهر في الزلاقة (٤٧٩هم) ، ثم استقرارهم بعد ذلك سادة في الأندلس . ثم شاء القدر ، بعد أن لمعت الحيوش المرابطية في غير موقعة وغزوة في أراضي اسبانيا النصرنية ، أن تفجع الأمة الأندلسية مرة أخرى ، بفقد قاعدة جديدة من قواعدها العظيمة ، هي سرقسطة قاعدة الثغر الأعلى .

كانتسرقسطة ــ وقد اشتق اسمها العربى من اسمها الرومانى Caesar Augusta ــ مثل منذ عهد الإمارة ، زعامة الأسر العربية ، والرياسة المحلية ، فى الثغر الأعلى ، واستمرت هذه الزعامة قائمة خلال القرن الحامس الهجرى ، أولا فى بنى هاشم التجيبين ، ثم فى خلفائهم بنى هود ، حتى وضع مقدم المرابطين حداً

لحياة دول الطوائف ، وكانت سرقسطة حسبا تقدم من قبل ، آخر القواعد الني سقطت في أيديهم ، وذلك في أواخر سنة ٥٠٣ هـ ( ١١١٠ م ) .

وقد أشرنا من قبل إلى ما بمتاز به موقع سرقسطة الخاص من الناحيتين الإستراتيچية والقومية . فأما من الناحية الإستراتيچية ، فقد كان يُعد سم قسطة عن موسيَّطة الأندلس . ومركز الحكومة الرئيسية . وموقعها الحصين على الضفة اليسرى لنهر إيترو ( إبرة ) ، ومناعة أسوارها العالية ، تعاون المنتزين لها على تحدى الحكومة المركزية . وتوطيد استقلالهم المحلى . وكانت من جهة أخرى تجعلها حاجزاً طبيعياً بن أراضي المسلمين، وأراضي النصاري. وأما من الناحية القومية ، فإن وقوع مملكة سرقسطة المسلمة بن المالك النصرانية ــ بن إمارة برشلونة من الشرق ومملكتي أراجون وناڤار (نبرّة) من الشمال ، ومملكة قشتالة من الغرب ــ كان محتم علمها أن تتبع نحو جبر انها النصاري ، سياسة خاصة ، يغلب عليها طابع السلم واللهادن ، والملق والخضوع أحياناً في صورة أداء للجزية ، وذلك حَى تأمن شر أُولئك الحبر ان الطامعين الأقوياء ، وكان ملوك سرقسطة فوق ذلك يستخدمون في جيوشهم كثيراً من النصاري المرتزقة ، ومن هؤلاء أحياناً قادة مرزون مثل السِّيد الكمبيادور ، وأحياناً كانوا يعتمدون على التحالف مع الملوك النصارى . وهكذا كانت مملكة سرقسطة تُنحمل بموقعها وظروفها الحاصة ، على اتباع سياسة ، تجعلها في شبه عزلة عن باقي الإمارات المسلمة . وقد كان هذا شأنها ، حيمًا قدم المرابطون إلى شبه الحزيرة الإسبانية ، وحيمًا بدأت جيوشهم تســـتولى تباعاً على قواعد الأندلس الوسطى ، ثم الشرقية . ودخل المرابطون مدينة سرقسطة حسما قدمنا ، في أواخر سنة ٥٠٣ هـ ، (١١١٠م) ، استجابة لصريخ أهلها ، وكانت آخر القواعد الأندلسية التي استولوا علمها .

وشعر المرابطون منذ الساعة الأولى بهذا المركز الدقيق ، الذى تحتله سرقسطة فى قلب هذا المعترك من الإمارات النصرانية المتوثبة ، وشعروا بفداحة مهمتهم فى حمايتها والاحتفاظ بها . وكانت مملكة أراجون القوية جارة مملكة سرقسطة من الشمال قد استطاعت أن تنتزع منها بعض قواعدها الشمالية الهامة مثل مونتشون ، والمنارة ، ووشقة ، وبربشتر ، ولم يبق لسرقسطة من قواعدها ، سوى تطيلة ولاردة وإفراعة ، وثغرها على البحر المتوسط طرطوشة .

وكانت مدينة سرقسطة هدفاً لأطاع قشتالة وأراجون معاً . فني صيف سنة ١٠٨٥ م ( ٤٧٨ ه ) حاصرها ألفونسو السادس ملك قشتالة على أثر استيلائه على طليطلة ، محاولا الاستيلاء عليها ، ولم يرفع الحصار عبها إلا حيما وافته الأنباء بمقدم المرابطين إلى شبه الحزيرة ، فغادرها على عجل ليجمع سائر قواته ، وليتى هزيمته في الزلاقة في شهر رجب ٤٧٩ (أكتوبر ١٠٨٦ م ) . ولما رأى المستعين ابن هود ملك سرقسطة يومئذ ، اشتداد ضغظ النصارى على مملكته ، ورأى من جهة أخرى انسياب الحيوش المرابطية إلى شرقى الأندلس ، واقترابها من الثغر الأعلى ، اعتزم أن يتقرب من المرابطين ، وأن ينضوى تحتلوائهم ، فبعث إلى أمير المسلمين يوسف بن تاشفين سفارتين متواليتين ، وكان يوسف يرى أن تترك المسلمين يوسف بن تاشفين سفارتين متواليتين ، وكان يوسف يرى أن تترك سرقسطة ، حاجزاً بين المرابطين والنصارى ، ومهذا أوصى ولده علياً قبيل وفاته ، واكن الحوادث تطورت فيا بعد ، وانتهت باستيلاء المرابطين على سرقسطة وباقى واكن الحوادث تطورت فيا بعد ، وانتهت باستيلاء المرابطين على سرقسطة وباقى قواعد الثغر الأعلى .

#### **- Y** -

لما استقر المرابطون في سرقسطة تحت إمرة قائدهم محمد بن الحاج أول ولاتها من اللمتونيين ، كانت حوادث النغر الأعلى ، تنذر باقتراب الحطر الداهم ، وكان النصارى قد أنشأوا منذ سنة ١٠٩١م (٤٨٤ه) على ضفة بهر إيبر و اليسرى شمالى سرقسطة حصناً قوياً ، يقع على قيد أربعة فراسخ فقط منها ، واتحذوه قاعدة للضغط عليها ، وإرهاقها من آن لآخر ، وكان ألفونسو الأول ملك أراجون الملقب بالمحارب El Batallator ، والمسمى « ابن رذمبر » في الرواية العربية ، يترقب الفرص لمهاجمة سرقسطة ، وسبر غور المدافعين عنها ، وكانت قواته قد وصلت شرقاً حتى ظاهر لاردة ، وأحتلت قلعة تاماريت القريبة منها وذلك في سنة ١١٠٧م .

ولما احتل المرابطون سرقسطة ، سار إليها ألفونسو فى العام التالى ( ٤٠٥ه – ١٩١١ م) وحاول مهاحمها ، فردته عنها القوات المرابطية بقيادة ابن الحاج ومحمد ابن عائشة والى مرسية . ثم شغل ألفونسو بعد ذلك حيناً بالحرب التى نشبت بينه وبين زوجته أوراكا ملكة قشتالة ، وانتهز المرابطون ، من جهة أخرى ، تلك الفرصة ، فقاموا ببعض الغزوات المخربة فى أراضى إمارة برشلونة ، وحاصروا الثغر العظيم ذاته حسيا فصلنا ذلك من قبل . ولما قتل ابن الحاج حين عودته من

تلك الغزوة (٥٠٨ – ١١١٤ م) ، خلفه في ولاية سرقسطة الأمير أبو بكربن ابراهيم بن تافلوت المستوفى والى مرسية ، وهو ابن عم أمير المسلمين على بن يوسف وصهره – زوج أخته – فلبث في ولايتها زهاء عامن . وقد كان هذا الأمير من خبرة أمراء الدولةالمرابطية، كرماًوجوداً وشجاعة ، وظهوراً في ميدان الفضائل، وقد أقام خلال عهده القصير بسرقسطة بلاطأً فخما كبلاط الملوك ، واستوزر الفيلسوف الشهر أبا بكر بن الصائغ المعروف بابن باجّة ، وخاض حياة باذخة فَخَمَةً ، ومن حوله الأدباء والندماء ، والهمك في اللذات والشراب ، وذلك كله بالرغم مماكانت تجوزه سرقسطة يومئذ من ظروف حرجة واحمالات خطرة. بيد أنه يبدُّو من إشارة لابن عداري ، أنه سار في سنة ١٠هـ ، إلى حصن روطة وغزاه ، وأنه غزاكذلك برجة ومها عماد الدولة بن هود ؛ ويبدو من إشارة أخرى لابن الحطيب ، أنه قد خاض خلال تلك الفترة مع النصارى ، بعض معارك دفاعية ، كان لهم فها التفوق على القوات المرابطية . ويبدو من جهة أخرى أن أَلْفُونَسُو مَلَكُ أَرَاجُونَ ، هُو الذِّي كَانَ يَضَطِّلُعِ مِهَذَهُ الْغُزُواتِ المُرْهُقَةُ (١). ثم تُوفي الأمر أبو بكر سنة ١٠٥ﻫ أو في سنة ٥١١ه ه ، على قول آخر(٢) . ولما اتصل نبأ وفاته بالأمير أبي إسحاق إبراهيم بن يوسف، أخى أمير المسلمين على بنيوسف، وهو يومئذ والى مرسية ، بادر بالسير إلى سرقسطة فنظر في شئونها ، وضبط أحوالها ، ولما اطمأن إلى توطيد أمورُها عاد إلى مرسية مقر ولايته(٣) .

وإنه لما يلفت النظر أنه لم يعين فى تلك الآونة العصيبة ، التى لاح فيها الخطر داهماً على سرقسطة ، وال جديد تحلف على الفور واليها المتوفى ، خصوصاً وقدكان أمير المسلمين على بن يوسف موجوداً فى تلك الفيرة بالذات ( ٥١١ – ١١١٧م) فى شبه الحزيرة ، عقب جوازه الثالث إليها . وأعجب من ذلك هو أن على بن يوسف ، بدلامن أن يتجه بجيوشه الحرارة العابرة معه ، إلى مواطن الخطر فى يوسف ، بدلامن أن يتجه بجيوشه بغزوات عقيمة فى أراضى البرتغال ، يستولى النغر الأعلى ، يؤثر أن يضطلع بغزوات عقيمة فى أراضى البرتغال ، يستولى

<sup>(</sup>١) البيان المغرب (الأوراق المخطوطة ، هسبير س ص٧٨)، والإحاطة لابن الحطيب (القاهرة ١٩٥٦) ج ١ ص ٤١٦، حيث يقول في ترجمة الأمير أبى بكر «توفى بسر قسطة في سنة عشر وخمسمائة، بعد أن ضاق ذرعا بطاغية الروم ، الذي أناخ عليه بكلكله ».

<sup>(</sup> ٢ ) يقول بالرواية الأولى ابن الحطيب ( الهامش السابق ) . ويقول بالثانية ابن عذارى في البيان المغرب ( الأوراق المخطوطة التي عثر بها المؤلف في مكتبة جامع القرويين بفاس ) .

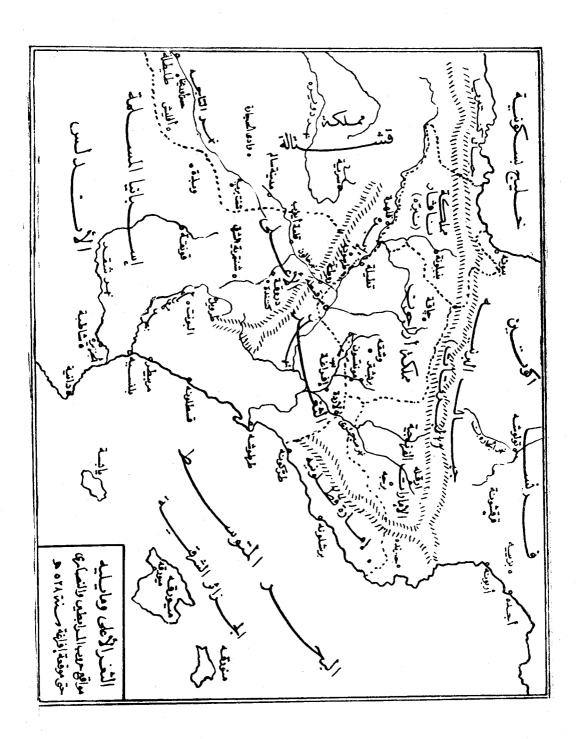
<sup>(</sup>٣) البيان المغرب (الأوراق المخطوطة السالفة الذكر).

خلالها على مدينة قُلُمُرية ، ثم يتركها عقب افتتاحها . وعلى أى حال ، فإنه بعد أن لبثت سر قسطة حيناً دون وال ، نُدب عبد الله بن مز دلى والى غر ناطة ليكون والياً لبلنسية وسرقسطة ، وذلك فيما يبدو في أو اخر سنة ٥١١هـ (أو اخر ١١١٧م)(١).

وهنا محيق الغموض محركات النصاري وحركات والى سرقسطة الجديد . ذلك أنه من المسلم به ، ومن المتفق عليه في الروايتين العربية والإفرنجية ، أنحصار النصاري لسرقسطة بدأ في شهر صفرسنة ٥١٢ه ، الموافق لشهر مايو سنة١١١٨م . ونقول هنا حصار النصاري بصفة عامة ، لأن الحيش المحاصر لم يكن مكوناً فقط من الأرجونيين ، أعداء سر قسطة الأصليين، بل كان يضم طوائف عديدة أحرى. من الفرنج . والواقع أننا نجد أنفسنا في هذا الموطن أمام حملة صليبية حقيقية . ذلك أنه في الوقت الذي كان فيه ملك أراجون ألفونسو المحارب ، يوالى الضغط على سرقسطة ، ويُجد في انتزاع حصونها الأمامية حتى أنه استولى على تطيلة في سنة ١١١٧م، ووصل في أوائل سنة ١١١٨ إلى موريلا القريبة منها ، كان صدى دعواته وحركاته ضد المسلمين يعمل عمله في الناحية الأخرى من جبال البرنيه ، وكانت الحرب الصليبية الأولى ، قد انتهت قبل ذلك بعشرين عاما في الشرق باستيلاء الصليبين على بيت المقدس ( ١٠٩٩ م ) وازدادت الروح الصليبية اضطراما ، في فرنسا وفي اسبانيا . فني سنة ١١١٧م ، عبرت حملة قوية من الفرنج أهل بيارن بقيادة جاستون دى بيارن وأخيه سانتُولو \_ وكانا قد اشتركا بالمشرق في الحرب الصليبية الأولى ــ، إلى اسبانيا ، لتشترك مع الأرجونيين في افتتاح سرقسطة . و في العام التالي ( ١١١٨ م ) عقد ممدينة تولوز ( تولوشة ) مؤتمر من أساقفة آرل ، وأوش، ولاسكار، وبنبلونة، وببشتر، وتقرر فيه أن ترسل حملة صليبية أخرى إلى اسبانيا يقودها الكونت دى تولوز ، وحشدت فوق ذلك قوات كبرة من البشكنس ، ومن قطلونية ، ومن أورقلة تحت إمرة سادة هذه المناطق ، وكان بن المقاتلين كثير من الأساقفة ورجال الدين (٢). وتنوه الرواية الإسلامية بضخامة هذه الحملات الفرنجية التي اشتركت في حصار سرقسطة وافتتاحها ، وتصفها إحدى الروايات بأنهاكانت أمما كالنمل والحرّاد ، أو أنها أقبلت في عدد لا يحصي أكثره من

<sup>(</sup>۱) روض القرطاس ص ۱۰۵.

<sup>(</sup> ۲ ) يراجع في ذلك مقال عن افتتاح سرقسطة بقلم الأستاذ J. Mar'a Lacarra نشر بمجلة الأندلس Al-Andalus (1947) Fas. I. p 78-80



من الحند والرماة (<sup>(۱)</sup>، . وفى رواية أخرى أن الفرنج بلغوا خمسين ألف فارس<sup>(۲)</sup>.

وهكذا اجتمعت الحيوش النصرانية المتحدة من الأرجونين والفرنج ، وسارت لافتتاح سرقسطة ، وفي بعض الروايات أن الذي بدأ بالحصار هو الحيش الفرنجي الذي يقوده جاستون دي بيارن ، وأن ألفونسو المحارب قدم بعد ذلك في قواته من قشتالة (٢٠٠٠). وبدأ حصار سرقسطة وفقا للرواية الإسلامية ، في مسهل شهر صفر سنة ١١٥ هـ (١٠)، ويوافق ذلك يوم ٢٢ مايو سنة ١١١٨، وهو التاريخ الذي تضعه الرواية الفرنجية . وهنا يبدأ الغموض في تعقب حوادث الحصار ، ونجد أنفسنا أمام طائفة من الروايات المتناقضة ، فهناك أو لا القول بأن سرقسطة انتهت بعد حصار دام أشهراً ، أودام بالتحديد تسعة أشهر ، بالتسليم صلحاً . وهذه رواية ابن الكردبوس في « الإكتفا » وابن عبد المنع الحميري في الروض وهذه رواية ابن الكردبوس في « الإكتفا » وابن عبد المنع الحميري في الروض المعطار (٥٠). بيد أن هذه رواية ضعيفة أوبعبارة أخرى رواية ناقصة . وأما الروايات معارك عديدة بين المسلمين والنصاري ، وأن سرقسطة لم تسلم صلحاً ، وإنما أرغمت على التسليم إرغاماً ، بعد أن برحت بأهلها أهوال الحصار ، وبعد أن هزم أهلها غي غير معركة ، وهزم المرابطون الذبن تصدوا للدفاع عنها .

وتقدم إلينا الرواية الإسلامية تفاصيل مختلفة عن حوادث الحصار، والمعارك التي سبقته أواقترنت به ، فيقول لنا صاحب روض القرطاس ، إن عبد الله بن مز دلى لما ولى سرقسطة فى سنة ١١٥ه ، سار إليها من غرناطة ، فوجد ابن رذمير قد أذاق أهلها شراً ، فاشتبك معه عبد الله فى عدة معارك شديدة حتى هزمه ، وأخرجه عن البلدة ، ولبث عبد الله بعد ذلك عاما آخر فى سرقسطة ثم توفى ، فبقيت دون أمير « فأتاها ابن رذمير فنزلها ، وأبى ألفنش أيضاً فى أمم لا تحصى من قبائل الروم ، فنزل لاردة من بلاد الحوف ، فاتصل الحبر بأمير المسلمين على

<sup>(</sup>١) روض القرطاس ١٠٦ ، والبيان المغرب (من الأوراق المخطوطة السالفة الذكر ) .

<sup>(</sup>٢) الروض المعطار (صفة جزيرة الأندلس) ص ٩٨.

<sup>(</sup>٣) مقال الأستاذ لاكارا السالف الذكر ص ٨٠.

<sup>(</sup> ٤ ) ابن عذارى فى البيان المغرب ( الأوراق المخطوطة السالفة الذكر ) .

<sup>(</sup>ه) ابن الكردبوس (محطوط أكاديمية التاريخ السالف الذكر لوحة ١٦٤ ب) والروض المعطار ص ٩٧ و ٩٨ .

ابن يوسف ، ، فكتب إلى أمراء الأندلس بالمسير إلى أخيه تميم ، وكان والياً على شرق الأندلس ، ليسيروا معه لاستنقاذ سرقسطة ولاردة ، فقد م على تميم . عبد الله بن مز دلى ، وأبو يحيى بن تاشفين صاحب قرطبة ، بعساكرهما ، فخرج تميم بن يوسف من بلنسية مع أمراء لمتونة ، فقصد نحو لاردة ، وكان بينه وبين ألفنش قتال عظيم ، أقلعه عن لاردة خاسئاً حاسراً بعد أن بذل جهده في قتالها ، وفقد عليها من جيوشه مايزيد على العشرة آلاف رجل ، ورجع تميم إلى بلنسية »(١).

وربما كانترواية ابن عذارى أكثر وضوحاً واتساقا. فهو يقول لنا إنه في سنة اثنتي عشرة وخمسائة ولتي أمير المسلمين على بن يوسف أخاه الأمير أبا الطاهر تميماً إمرة بلاد شرقي الأندلس لما ضيق العدو عليها ، وأعمل عزمه وحزمه إليها وذلك أنه لما رأى « أذفونش » ضعف سر قسطة ، وتفرق الجيش عبها ، بعد موت الأمير أبي بكر بن إبراهيم ، جد في الحشد إليها واستجاش الإفرنجة ، فأقبلت في عدد لا تحصى ، أكثرهم جند ورماة ، فاحتل سرقسطة مسهل صفر من هذه السنة ( ٧١٥ هـ ) فخرج المسلمون إليهم ، وشبت الحرب بينهم ، فحمل الروم عليهم ، فأنهزم الناس ، وهم في أثرهم إلى ربض الدباغين ، إلى القنطرة ، فاردهوا القنطرة إلى أقصاها ، ولولا المناجزة بين الربض والمدينة لكانت الحالقة ، وبات القنطرة إلى أقصاها ، ولولا المناجزة بين الربض والمدينة لكانت الحالقة ، وبات الناس على الأسلحة ، وخمسوا أبواب المدينة ، واتصل الحصار وتواترت الحرب ، وكان أذفونش قد تخلف عن .. فلحق بعد نصف شهر ، فتعاضد العدو ، وقد أمد ، وزاد كلبه واشتد ، ولنحو الشهر تغلبوا على قصر . . . بالحفرية ، وهو قبيل ميل من سرقسطة ، وكان عبد الله بن مزدلى أوان نزول الروم على سرقسطة ميل ميان خياة ذلك الثغر عن عدو طبطلة » .

ويزيد ابن عذارى على ذلك ، أنه لما توالى تضييق العدو على سرقسطة وحصارها وهزيمة أهلها ، وتحريق قنطرتها ، ونزول العدو على قصرها المعروف بالجعفرية ، اتصل الحبر بعبد الله بن مزدلى ، فسار الحبش إليها ولحق به مدد من جيش قرطبة ، فقويت نفوس أهل سرقسطة ، ولحق الحيش بطرسونة ،

<sup>(</sup>١) روض القرطاس ص ١٠٥ و ١٠٦ ، ويلاحظ ما فى هذه الرواية من تناقض أو لا فى القول بموت عبد الله مزدلى ثم مثوله ثانية للقتال مع الأمير تميم ، وثانياً فى التفرقة بين ابن رذمير وألفنش وابن رذمير هو ألفونسو الحارب ، وهما شخص واحد .

وقد شد العدو غارته عليها ، فجد في اتباعه وأدركه غير بعيد ، فهزم الله العدو ، وأظهر على يد عبد الله بن مزدلى عجائب في هذه الغزوة لم يعهد مثلها ، منذ مدة بعيدة قبلها . ثم احتل بتطيلة ، وتلوم بها ، وأقلع الفرنج عن سرقسطة ، فرأى الأمير عبد الله بعد تلومه أن ينهض إليها ، فترك الحمولة ومدد قرطبة ، وانتخب أنجاد العسكر ، وصمم إلى سرقسطة ، فدخلها في أوائل حمادى الآخرة ، وقد استنشق أهلها ريح الحرب . وفي خلال ذلك اعتل الأمير عبد الله المذكور، فقفر على فتوفى في رجب ، فكتم وفاته أياما ، ثم انبث الحبر وعلم به رذمير ، ففغر على البلد فمه ، وألق عليه زوره ، وقد نفدت الأقوات ، وبلغ الميقات ، فدخله بالمعاهدة والأمنة في يوم الأربعاء الثالث من شهر رمضان المعظم من السنة المؤرخة (أغنى ١٢٥هه) »(١) .

وعلى أى حال ، فإنه بالرغم مما يوجد بين الروايتين من اختلاف فى الوة ائع والتفاصيل ، يمكننا أن نستخلص مهما حقيقتين هامتين : الأولى أنه وقعت قبل حصار سرقسطة ، أو خلال الحصار ، معارك شديدة بين المسلمين والنصارى ، والثانية هو أن عبد الله بن مزدلى ، آخر ولاة سرقسطة المسلمين ، قد اشترك بقواته في هذه المعارك وأبلى فيها . وثمة مسألة أخرى ، ينفرد بها صاحب روض القرطاس ، وهي أن القوات المرابطية المشتركة ، سارت لاستنقاد سرقسطة بقيادة الأمير أنى الطاهر تميم ، واشتبكت عند لاردة فى موقعة شديدة مع ألفونسو المحارب ، وأنزلت به هزيمة ساحقة ، وأن تميا عاد على أثر ذلك إلى مقر ولايته فى بلنسية ، وهذه مسألة سوف نعود إلى مناقشها .

#### **- ٣** -

بدأ حصار سرقسطة حسما قدمنا ، فى مستهل شهر صفرسنة ٢١٥ه (٢٢ مايو سنة ١١١٨ م) ، وطوقتها قوات كثيفة من الفرنج والأرجونين ، والبشكنس والقطلان وغيرهم . وكانت سرقسطة ، فضلاعن حصانتها الطبيعية بموقعها جنوبى نهر إيبرو على ضفته اليسرى ، تعتمد فى الدفاع على أسوارها العالية القوية ، وهى ترجع إلى أصل رومانى ، وعلى قلعتها المنيعة ، وكان قصرها الشهير المسمى بالحعفرية ، نسبة إلى مؤسسة أبى جعفر المقتدر بن هود ، يقع خارج الأسوار ، غربى سرقسطة على قيد نحو ميل منها ، وعلى مقربة من النهر ، ومن ثم فقد احتله

<sup>(</sup>١) البيان المغرب من الأوراق المخطوطة التي عثر بها المؤلف في مكتبة جامع القرويين بفاس .

النصارى لأول مقدمهم . وجاء المحاصرون معهم بأبراج خشبية عالية تجرى على بكرات لكى يستطيع الهاجمون بها محاذاة الأسوار العالية ، لينصبوا فوقها الرعدات، وجاءوا كذلك بعشرين منجنيقاً ضخمة لدك الأسوار (١) ، وكان الذي يشرف على آلات الحصار واستعالها ، طائفة من أهل بيارن ممن اشتركوا في حصار بيت المقدس ، ونمرسوا في استعال هذه الآلات .

واستمر حصار سرقسطة سبعة أشهر . والظاهر أنه استطال أكثر مما قدر ألفونسو المحارب وحلفاؤه . ذلك أنه في الوقت الذي كان فيه أهل سرقسطة ، يعانون ويلات الحصار داخل الأسوار . كان المعسكر النصراني منذ مقدم الحريف ، يعاني من نقص المؤن . ويهدده الحوع بشبحه المروع ، حتى لقد فكر قادة الحيش النصراني في رفع الحصار ، لولا أن شجعهم أسقف وشقة وزملاؤه ، ووضعوا تحت تصرفهم ذخائر عدة من الكنائس بجلبون بثمنها الأقوات من أما في داخل سرقسطة ، فقد كانت الأقوات تنضب يوماً بعد يوم ، خصوصاً وأن أهل المدينة المحصورة لم يتمكنوا من جني محاصيلهم لتبكير النصاري في فرض الحصار ، وكان من العسر عليهم أن يتلقوا أية مؤن من الحارج ، لإحكام الحصار حول المدينة ، من ناحية النهر وناحية البر . ومضت الأشهر تباعاً والحال تشتد شيئاً فشيئاً ، حتى من ناحية النهر وناحية الر . ومضت الأشهر تباعاً والحال تشتد شيئاً فشيئاً ، حتى « فنيت الأقوات ، وفني أكثر الناس جوعا » (٣). ووقع خلال ذلك حادث زاد في وجوم أهل المدينة ، وارتباك تدابير الدفاع ، هو وفاة واليها عبد الله بن مزدلى ، في أوائل حمادي الآخرة (سبتمير ۱۱۸۸م) . والظاهر أنه لم نحلفه في الرياسة أحد من أهل المدينة ، فترك الأمر فوضي وأخذت الحاتمة المروعة تدنو شيئاً فشيئاً . من أهل المدينة ، فترك الأمر فوضي وأخذت الحاتمة المروعة تدنو شيئاً فشيئاً . من أهل المدينة ، فترك الأمر فوضي وأخذت الحاتمة المروعة تدنو شيئاً فشيئاً . من أهل المدينة ، فترك الأمر فوضي وأخذت الحاتمة المروعة تدنو شيئاً فشيئاً .

وهذا وقبل أن نتحدث عن خاتمة سرقسطة الإسلامية ، يحق لنا أن نتساءل أولا ، ما الذي حدث خلال الحصار من الحوادث والوقائع؟ وهل نشبت بين المسلمين والنصارى عندئذ بعض المعارك؟ ثم ماذاكان موقف المرابطين ، وهل حاولوا إنتاذ المدينة المحصورة ؟ وفي أي الظروف ؟

فأما ما وقع خلال هذه المرحلة الأخيرة من الحصار من الحوادث والوقائع ، فإن معظم الروايات الإسلامية تاتزم الصمت إزاء ذلك . بيد أنها في موطن واحد

<sup>(</sup>۱) روض القرطاس ص ۱۰۶.

<sup>(</sup> ٢ ) الأستاذ l acarıa في مقاله السالف الذكر بمجلة الأندلس و المراجع .

<sup>(</sup>٣) روض القرطاس ص ١٠٦.

تذكر لنا ما يؤيد هذه الحقيقة الهامة ، وهي أن جيشاً مرابطياً بقيادة الأمير أبي الطاهر تميم — وقدكان عندئذ حسبا تقدم والياً لشرق الأندلس — وصل في أواخر أيام الحصار (نحو منتصف شهر شعبان الموافق شهر ديسمير) إلى مقربة من سرقسطة ، وذلك فيما يرجح يقصد محاولة إنقاذها ، فخرج إلى الأمير تميم زعيان من زعماء المدينة ، هما الفقيه على بن مسعود بن إسحق بن إبراهيم بن عصام الحولاني وهو من أكابر علماء سرقسطة وحفاظها وأدبائها ، وكان متولياً قضاء ميورقة ، والحطيب أبو زيد بن منتيال ، وحدثاه باسم أهانها بمحضر أبي الغمر الشايب بن غرون ، عن أهبات النصارى ، ووجوب مناجزة العدو ، ولكن الأمير تميا شرون عن ذلك » وكان انتقاله بالحيوش عن سرقسطة ، حسما يقول ابن الأبار صاحب هذه الرواية ، سبباً في نجاح النصارى في الاستيلاء على المدينة (۱).

بيد أن إحدى الروايات النصرانية ، تقول لنا بالعكس إنه قد وقعت فى يوم بيد أن إحدى الروايات النصرانية ، تقول لنا بالعكس إنه قد وجيش قوى من المرابطين انتهت بظفر النصارى ، ولم تمض على ذلك أيام قلائل حتى سلمت المدينة ، وذلك بعد أن انتهت المهلة الممنوحة للمحصورين (٢) .

على أنه توجد وثيقة مخطوطة هامة تؤيد ما جاء في الرواية الأولى وتؤكده ، وهذه الوثيقة هي عبارة عن رسالة مؤثرة ، بل مبكية ، كتها قاضي سرقسطة ثابت ابن عبد الله ، وحماعة من أهلها إلى الأمير تميم يتضرعون إليه ، في عبارات مؤثرة ، ولكن أبيه حازمة باسم الذين والوطن ، أن يتقدم لإنجاد سرقسطة وإنقاذ أهلها ، وألا ينكص على عقبيه أمام النصارى ، وقد اسهلت هذه الرسالة بالتاريخ الذي كتبت فيه ، وهو يوم الثلاثاء السابع عشر من شعبان ( ١٦٥ه ) ، أعنى لستة أشهر ونصف من بدء الحصار ، وقبل تسليم المدينة بنمانية عشر يوماً فقط ، وفيها يصف الكاتب ما عاناه أهل سرقسطة من أهوال الحصار والحوع ، ثم يشير إلى مقدم الأمير تميم بعساكره ، ويلومه على إحجامه عن لقاء النصارى في قوله :

<sup>(</sup>۱) وردت هذه الرواية خلال ترجمة ابن الأبار للفقيه على بن مسعود الحولاني ، وقد نشرت مع تراجم أخرى ملحقاً لتراجم «التكلة» وذلك في كتاب المشتشرقين الإسبانيين . Miscalanea de Estudios y Textos Arabes (Madrid 1916) p.205) وعبرنا على نفس هذه الترجمة أيضاً في كتاب الذيل والتكلة لابن عبد الملك المراكشي (المحطوط المصور المحفوظ بالحزانة العامة بالرباط) الحزء الأولى .

<sup>(</sup> ٢ ) أوردها الأستاذ Lacarra في مقاله السالف الذكر .

« وماكان إلا أن وصلت ، وصل الله برك بتقواه ، على مقربة من هذه الحضرة ، ونحن نأمل منك بحول الله أسباب النصرة ، بتلك العساكرالتي أقر العيون بهاؤها ، وسر النفوس زهاؤها ، فسرعان ما انتنيت وما انتهيت ، وارعويت وما أدنيت ، خايباً عن اللقاء ، ناكصاً على عقبيك عن الأعداء ، فما أوليتنا غناء ، بل زدتنا بلاء ، وعلى الداء داء ، بل أدواء ، وتناهت بنا الحال جهداً والتواء ، بل أذللت الإسلام والمسلمين ، واجر أت فضيحة الدنيا والدين . فيالله وياللإسلام ، لقد اهتضم حومه وحماه أشد الاهتضام ، إذ أحجمت أنصاره عن إعزازه أقبح الإحجام ، ونكصت عن لقاء عدوه ، وهو في فئة قليلة ، ولمة رذيلة ، وطايفة قليلة » .

ثم يشير الكاتب بعد ذلك إلى أهمية سرقسطة الدفاعية وعواقب سقوطها الوخيمة على مركز المرابطين في شبه الحزيرة في قوله :

«فا هذا الحين والفزع ، وما هذا الهلع والحزع ، بل ما هذا العار والضيع ، أتحسبون يا معشر المرابطين وإخواننا في ذات الله المؤمنين ، إن سبق على سرقسطة القدر ، بما يتوقع من المكروه والحذر ، أنكم تبلغون بعدها ريقاً ، وتجدون في ساير بلاد الأندلس عصمها الله مسلكاً من النجاة أوطريقاً —كلا والله ليسومنكم الكفار عنها جلاء وفراراً ، وليخرجنكم منها داراً فداراً ، فسرقسطة حرسها الله هي السد الذي إن فتق ، فتقت بعده أسداد ، والبلد الذي إن استبيح لأعداء الله ، استبيحت له أقطار وبلاد ، فالآن أيها الأمير الأجل ، هذه أبواب الحنة قد فتحت ، وأعلام الفتح قد طلعت ، فالمنية ولا الدنية ، والنار ولا العار ، فأين النفوس وأعلام الفتح قد طلعت ، فالمنية و أين الهم المرابطية ، فلتقدح عن زنادها ، الأبية ، وأين الأنفة والحمية ، وأين الهم المرابطية ، فلتقدح عن زنادها ، بانتضاء حدها ، وامتضاء جدها ، واجهادها ، وملاقاة أعداء الله وجهادها ، فإن حزب الله هم الغالبون » .

ويتوجه الكاتب فى ختام رسالته ، بألضراعة إلى الأمير أن يقبل علىسرقسطة، وألا يتأخر قبل وقوع الكارثة فيقول :

"ولن يسعك عند الله ، ولاعند مؤمن ، عذر فى التأخر والارعواء من مناجزة الكفار والأعداء . وكتابنا هذا أيها الأمير الأجل ، اعتذار تقوم لنا به الحجة فى جميع البلاد ، وعند ساير العباد ، فى إسلامكم إيانا إلى أهل الكفر والإلحاد ، ونحن مؤمنون ، بل موقنون أجابتك إلى نصرتنا ، وإعدادك إلى الدفاع عن

حضرتنا ، وأنك لا تتأخر عن تلبية نداينا ، ودعاينا إلى استنقاذنا من أيدى أعداينا . . فأقبل بعسكرك على مقربة من سرقسطة ، عصمها الله ، ليخرج الحميع عها ، ويبرأ إلى العدو وقمه الله مها ، ولا تتأخر كيفا كان طرفة عين ، فالأمر أضيق ، والحال أزهق ، فعد بنا عن المطل والتسويف قبل وقوع المكروه والمخوف ، وإلا فأنتم المطالبون عند الله بدماينا وأموالنا ، والمسئولون عن صبيتنا وأطفالنا ، لإحجامكم عن أعداينا وتثبطكم عن إجابة نداينا ، وهذه حال نعيذك أبها الأمير الأجل عنها ، فإنها تحملك من العار ما لم تحمله أحداً ، وتورثك وجميع المرابطين المخزى أبدا . . ومهمى تأخرتم عن نصرتنا ، فالله ولى الثأر لنا منكم ، ورب الانتقام ، وقد بريتم بإسلامنا للأعداء من نصر الإسلام ، وعند الله لنا لطف خيى ، ومن رحمته ينزل الصنع الحقى ، ويغنينا الله عنكم وهو الحميد المغنى "(۱)

كتبت هذه الرسالة المؤثرة قبيل سقوط سرقسطة بفترة يسبرة ، وإنه لتبدو من تلك الفقرات التى نقلناها مها ، حقيقة لاشك فيها ، وهي أن جيشاً مرابطياً بقياد الأمير أبى الطاهو تميم ، قدم إلى سرقسطة قبيل سقوطها لاستنقاذها من أيدى النصارى ، وعسكر على مقربة مها ، وتقول إحدى الروايات النصرانية ، إن هذا الحيش قد وصل إلى حصن سانتا ماريا الواقع على بعد ثمانية عشر كيلومتراً من سرقسطة (٢)ولكن ما الذي فعل هذا الحيش بالضبط ؟ وهل بذل أية محاولة جدية لاستنقاذ سرقسطة والدخول مع النصارى في معركة حاسمة ؟ إنه مع استثناء الرواية النصرانية التي أشرنا إليها من قبل ، والتي تقول بأن معركة عنيفة وقعت بين

<sup>(</sup>١) نشرنا هذه الرسالة بأكلها في باب الوثائق. وقد نقلناها عن مخطوط الإسكوريال رقم ٨٨٤ الغزيرى ، لوحة ٥٥ ا إلى ٢١ ب. هذا وقد نشر هذه الرسالة وانتفع بها من قبل صديق الدكتور حسين مؤنس في بحث عنوانه «الثغر الأعلى الأندلسي في عصر المرابطين » ( مجلة كلية الآداب بجامعة القاهرة – المجلد الحادى عشر الحزء الثاني ديسمبر سنة ١٩٤٥). بيد أنه ذهب في التمهيد إليها (ص١٣٣٠) إلى نتيحة نحسب أنها لا يمكنأن تدلى بها ، فذكر أنها بالمقارنة بالوثيقتين الأخريين المنشورتين بعدها، قد كتبت في سنة ٣٢٥ ه ه أي بعد سقوط سرقسطة بإحدى عشر عاماً. هذا في حين أن نص الرسالة وفقراتها المتوالية تدلى قطماً بأنها كتبت وقت حصار سرقسطة وقبيل سقوطها بقليل ، في شهر شعبان سنة ٢١٥ ه ، ومن الواضح أنها دعوة يائسة موجهة إلى قائد المرابطين يومئذ الأمير أبي الطاهر تميم ، بأن يتقدم بجنده ، وقد كان على مقربة من سرقسطة ، لإنجاد المدينة المحصورة وإنقاذها قبل فوات الوقت و أقطع دليل على صحة هذا الرأى فضلا عن نص الرسالة ذاته ، هو أن الأمير أبا الطاهر تميم قد توفي بقرطبة في سنة ٢٠٥ ه ( روض القرطاس ص ٢٠٠) .

<sup>(</sup> ٢ ) مقال الأستاذ Lacarra السالف الذكر ، نقلا عن المؤرخ Zurita

المرابطين والنصارى ، هزم فها المرابطون ، ثم سلمت المدينة على أثر ذلك ، يبدو مما جاء فى هذه الرسالة ، أن الحيش المرابطى النزم الحمود والإحجام ، ولم يبذل أية محاولة لإنقاذ المدينة ، ثم ارتد بعد ذلك على أعقابه ، وهذا ما يؤيده رواية ابن الأبار التى سبقت الإشارة إليها . ثم يؤيده أيضاً مع اختلاف فى تصوير الوقائع ، ما ورد فى روض القرطاس ، من أنه بعد سقوط سرقسطة ، وصل من العدوة جيش من عشرة آلاف فارس ، بعثة أمير المسلمين على لاستنقاذها ، فوجدها قد فرغ مها وملكها العدو ، ونفذ حكم الله فها(١).

#### - £ -

وإنه ليحق لنا أن نتساءل بعد ذلك عن البواعث التي حملت قائد الحيش المرابطي الأمير أبا الطاهر تميا ، على اتخاذ هذا الموقف السلبي ، في مثل هذه الآونة العصيبة من حياة المدينة المسلمة العظيمة ، وحملت الحيش المرابطي على الإحجام عن لقاء العدو في محاولة يائسة لإنقاذها . فأما من الناحية العسكرية ، فإنه يمكن أن يقال إن ذلك قد يرجع إلى تفوق النصاري في الكثرة على الحيش المرابطي ، تفوقاً خشي معه الأمير تميم أن يدخل في معركة غير مأمونة العواقب . وتميم لم يكن من أكابر القادة المرابطين ، وإنما كان يقود الحيش بصفته الأميرية ، ولم يكن انتصاره ، في موقعة أقليش راجعاً إلى مقدرته وصفاته الحاصة ، وإنما كان راجعاً بالأخص الم شجاعة قائديه المحربين محمد بن عائشة ، ومحمد بن فاطمة ، ولولاهما لما اشتبك في المعركة ولا ثر الارتداد . وكان الحيش المرابطي قد فقد إلى ذلك الحين معظم قادته العظام ، أمثال سير بن أبي بكر ، ومز دلى ، وعبد الله بن فاطمة ، معظم قادته العظام ، أمثال سير بن أبي بكر ، ومز دلى ، وعبد الله بن فاطمة ، ومحمد بن الحاج ، ويمكن أن يقال أيضاً إن موقع سرقسطة بعيداً عن مراكز تموين الحيش المرابطي وإمداده في بلنسية ومرسية وقرطبة ، لم يكن مما يشجع على القيام بأية محاولة عسكرية خطرة .

على أن هذه الأعذار العسكرية وأمثالها ، لم تكن تكفى لتبرير موقف الحيش المرابطى ، وإحجامه عن القيام بعمل إنقاذ مشرف ، واتقائه بذلك صدع هيبته فى أنحاء شبه الحزيرة ، ولوم التاريخ والأجيال . وإنما قد ترجع البواعث الحقيقية لتقاعس المرابطين عن المغامرة بإنقاذ سرقسطة ، إلى أنهم كانوا يشعرون بأن الاحتفاظ بهذه المنطقة النائية من شبه الحزيرة — منطقة الثغر الأعلى — كان يلقى

<sup>(</sup>١) روض القرطاس ص ١٠٦.

عليهم مسئوليات عظيمة ، لوقوعها بين أعداء أقوياء يتر بصون بها باستمرار ، وأن سر قسطة لم تكن بظروفها وروح شعبها كثيرة الولاء لحكمهم ، ومن ثم فإن المرابطين لم يعنوا فما يبدو ، بأن يتجشموا في سبيل إنقاذها تضحيات عسكرية عظيمة .

وهكذا تركت سرقسطة لمصيرها ، واضطرت بعد أن عانت من أهوال الحصار ، وعصف الجوع والحرمان والمرص ، أشنع الحطوب والمحن ، وبعد أن يئس أهلها من إجابة صريحهم ، وتلتى الإنجاد من أى مكان ، أن تخاطب ألفونسو (ابن رذمير) أن يمنح أهلها هدنة مؤقتة (لم تعين لنا الرواية مدتها) ، فإذا لم يأتهم الإنجاد المنشود ، سلمت إليه المدينة ، وتعاهد الفريقان على ذلك ، ثم مضى هذا الأجل دون أن يتلتى المحصورون أية معونة ، فاضطرت المدينة إلى التسليم (۱).

وتلحص الرواية العربية الوحيدة ــ وهي رواية ابن الكردبوس ــ شروط هذا التسلم فما يلي :

أن تسلم سرقسطة إلى ملك أراجون (ابن رذمير) ، ومن أحب المقام بها من أهلها فاله ذلك ، على أن يؤدى جزية خاصة ، ومن أحب أن يرحل إلى حيث شاء من بلاد المسلمين ، رحل وله الأمان التام ، وعلى أن يسكن الروم (الأرجونيون والفرنج) المدينة ، والمسلمون ربض الدباغين ، وعلى أن كل أسير يفلت للروم من المدينة ومحصل عند الإسلام ، فلا سبيل لمالكه إليه ولا اعتراض له عليه .

وقد كان ربض الدباغين من أحياء سرقسطة المتطرفة ، ويقع على ضفة الهر الهمي ، حسما يبدو ذلك من أقوال ابن عذارى التى تقدم ذكرها . وكانت سياسة الملوك النصارى ، فيما يتعلق بمن يبتى من السكان المسلمين فى المدن المفتوحة ، هو أن يسمح لهم بالبقاء فى منازلهم داخل المدينة لمدة سنة أو نحوها ، ثم يلزمون بعد ذلك بالانتقال إلى الأرباض ، وهى الأحياء المتطرفة أو الضواحى ، وقد منح سكان سرقسطة وفقاً للرواية النصرانية هذا الامتياز بالبقاء فى أحيائهم داخل المدينة مدى عام ، ينتقلون بعده إلى ربض الدباغين ، وغيره من الأرباض الحارجية ، وهذا هو ما اتبع فيما بعد فى عهود تطيلة وطرطوشة وغيرهما من قواعد الثغر المقتوحة . ويضيف ابن الكردبوس إلى ما تقدم ، أنه ماكاد ملك النصارى يستقر بالمدينة ، حتى غادرتها كثرة أهلها المسلمين ، وأنه لما شهد حموعهم الزاخرة ركب بنفسه وأمرهم أن يبرزوا جميع ما لديهم ، فأبرز الفارون أموالا لاتحصى ، ولكنه

<sup>(</sup>١) روض القرطاس ص ١٠٦٠

بعد أن رآها سمح لهم بالاحتفاظ بها ، وتركهم يسيرون إلى حيث شاءوا فى أمان ، ووجه معهم من رجاله من يشيعهم إلى داخل أعماله ، ولم يأخذ مهم سوى مثقال واحد عن كل أحد من الرجال والنساء والأطفال(١).

وتضع الرواية الإسلامية تاريح تسليم سرقسطة في يوم الأربعاء الثالث من شهر رمصان سنة ١٩٥ هـ، وهو يوافق ١٨ ديسمبر سنة ١١١٨ م (٢)، وتضع الرواية النصرانية هذا التاريخ في يوم ١١ ديسمبر، أو في ١٨ ديسمبر (٣). و دخل ألفونسو الأرجوني وحلفاؤه المدينة ، بعد أن قطع لأهلها المسلمان العهود المذكورة ، وسمح لهم مدى فترة قصيره باستبقاء قاضهم ابن حفصيل، وبالإحتكام إلى شريعهم . ولكن مسجد سرقسطة الحامع ، حول منذ السادس من يناير سنة ١١١٩ م إلى كنيسة سلمها ألفونسو المحارب إلى الرهبان البرنارديين ، وسميت كنيسة لاسيو Sac أى الكنيسة العظمى . وفي رواية أخرى أن مسجد سرقسطة وأنه حول عندئذ إلى كنيسة الا بعد ذلك بثلاثة أعوام في أكتوبر سنة ١١٢١ م ، الحامع لم يحول إلى كنيسة سميت باسم «سان سالبادور» San Salvador وأنه حول عندئذ إلى كنيسة سميت باسم «سان سالبادور» تجاسستون دى بيارن وجعلت سرقسطة عاصمة مملكة أراجون ، وجعل منها مركز لأسقفية ، ومنح «سيدا» للمدينة المفتوحة في ظل ألفونسو ، وأقطع الحي الذي كان يقطنه النصارى المعاهدون ، وعهد إليه بالإشراف على توزيع الغنائم على الحند الفاتحن ، وكوف شائر الفرسان الذين عاونوا في الفتح (٥) .

وهكذا سقطت سرقسطة ، بعد أن حكمها المسلمون منذ الفتح أكثر من أربعة قرون ، وبعد أن لعبت فى تاريخ الثغر الأعلى الأندلسي ، أعظم دور ، سواء من الناحية العسكرية أو السياسية أو الحضارية .

ولما سقطت الحاضرة الإسلامية ، ودخلها النصارى ، غادرها معظم أعيانها

<sup>(</sup>١) ابن الكردبوس فى كتاب « الاكتفاء » ( نحطوط أكاديمية التاريخ لوحة ١٦٤ أ ) .

<sup>(</sup>٢) ابن الأبار في الحلة السيراء ص ٢٢٥ ، والبيان المغرب (الأوراق المحطوطة السابقة

الذكر). وذكر المقرى أنه كان في يُوم الأربعاء الرابع من رمضان (نفح الطيب ج ٢ ص ٥٨٥).

<sup>(</sup>٣) راجع مقال الأستاذ Lacarra السالف الذّكر حيث يشير إلى الروايات النصرانية .

<sup>(</sup> ٤ ) مقال الأستاذ Lacarra السالف الذكر.

ه ) M. Lafuente: ibid; V. III. p. 238 ( ه ) موكذلك « تاريخ الأندلس في عهد المرابطين و الموحدين » ترجمة محمد عبد الله عنان ، الطبعة الثانية ، ص ١٤٥ .

وأكابرها المسلمين ، من الحكام والعلماء والقضاة وغيرهم ، على نحو ما وقع عند سقوط طليطلة . ويقول لنا ابن الكردبوس، إن من غادرها من أهلها عند دخول النصارى بلغ خمسن ألفاً ، بيد أنه يبدو هذا العدد مبالغ فيه . ولما رأى ملك أراجون كبرة المهاجرين من المسلمين فيما بعد ، وخشى أن ينهار عمران المدينة ، أصدر أمره بمنع هجرة المسلمين إلا بإذن خاص ، وكان المهاجرون يقصدون بالأخص بلنسية ، وقواعد شرقى الأندلس .

وكان سقوط سرقسطة ، بعد سقوط طليطلة ، ضربة جديدة قاصمة للأندلس ، وكان نذيراً بسقوط باقى قواعد النغر الأعلى فى يد مملكة أرجوان ، التى لم تكن منذ ربع قرن تشغل سوى رقعة صغيرة فى شمالى مملكة سرقسطة ، ثم أخذت تنمو بسرعة على حساب المملكة الإسلامية ، ثم كان نذيراً فى نفس الوقت بتصدع الحبهة الدفاعية فى شمالى شرقى الأندلس ، وهى التى كانت سرقسطة معقدها المنيع ، ومن ذلك الحين تواجه منطقة بلنسية ، خطر العدوان النصرانى المباشر من الشمال ، كما كانت تواجهه من الغرب . وأخطر من ذلك كله ما أصاب هيبة المرابطين العسكرية بسبب هذه الضربة من تصدع وانهيار ، وقد كانت هذه الهيبة ، منذ الزلاقة ثم أقليش فى أوج قوتها ، ثم أخذت منذ أقليش تخبو شيئاً فشيئاً ، الهيبة ، منذ الزلاقة ثم أقليش فى أوج قوتها ، ثم أخذت منذ أقليش تخبو شيئاً فشيئاً ، خي جاء سقوط سرقسطة فأصابها بأول ضربة حقيقية ، هزت من أركانها فى أنحاء شبه الحزيرة ، ومن ذلك الحين تصطرم اسانيا النصرانية ضد المرابطين بروح مضاعف من التحدى والعدوان والثقة بالنفس .

.... 0 ....

وماكاد ألفونسو المحارب يستقر فى سرقسطة وينظم شئونها ، حتى اعتزم أن يتابع ظفره بافتتاح ما بتى من قواعد الثغر الأعلى ومعاقله ، وكانت تطياة قد سقطت فى يده قبيل سقوط سرقسطة بنحو عاسن فى سنة ١١١٧م (١١٥ه) ، فسار فى قواته نحو طرسونة الواقعة جنوب غربى تطيلة واستولى عليها ، وأعاد بها مركز الأسقفية القديمة ، ثمسار منها إلى برجة (١) الواقعة فى جنوب تطيلة ، واستولى عليها ، وافتتح عدة أخرى منه الحصون والبلاد الواقعة فى نلك المنطقة ، ومنها الأجون ، ومالن، ومجايون وأبيلا وغيرها، وتمت هذه الفتوح كلها فى سنة ١١٢٠م

Borja و برجه هي Tarazona و برجه هي

(١٣٥ ه)(١). ثم عبر ألفونسو جبال سيرا مولينا التي تفصل بين أراجون وقشتالة ، وزحف على قلعة أيوب وكانت من أمنع ما بتى من معاقل الثغر الأعلى، فاستولى علمها كذلك . وكانت أنباء هذه المحن المتوالية ، التي نزلت بمسلمي الثغر الأعلى ، و نوالى سقوط قواعده في أيدى النصاري ، قد وصلت إلى أمر المسلمين على بن يوسف، فاهتم لها ، وكتب إلى أخيه الأمر أبي إسحق ابراهيم بنّ يوسف، والى إشبيلية منذ وفاة والها السابق القائد محمد بن فاطمة فى سنة ١١٥ ه ، بتجهنز الحيوش ، والمبادرة إلى السير لقتال ملك أراجون ( ابن رذمير ) ، ووضع حَد لعدوانه ، وكتب في نفس الوقَّت إلى القادة والرؤساء بالأندلس أن يهضوا بقواتهم مع أخيه ، وأن يكونوا تحت إمرته . فحشد إبراهيم قواته ، ووافته قوات قرطبة بقيادة واليها ابن زيادة ، وقوات غرناطة بقيادة واليها الأمير محمد بن تينغمر اللمتونى ، وقوات مرسية بقيادة أبي يعقوب ينتان بن على ، وجماعة أخر من الرؤساء والقادة ، وعدد كبير من المتطوعة . وسار الأمير إبراهيم في هذه القوات الجرارة صوب الشمال . وكان ألفونسو قد انتهى وفقاً لبعض الروايات من افتتاح قلعة أيوب ، وصار منها لافتتاح دروقة قريننها فى المنعة والأهمية ، والواقعة في جنوبها . وفى رواية أخرى أنه لم يكن قد انتهى بعد من افتتاح قلعة أيوب ، حينما اقتربت منه الجيوش المرابطية . وكان ألفونسو حينما علم بتحرك المرابطين وسيرهم إلى قشتالة قد استقدم سائر قواته ، واجتمع له وفقاً لأقوال الرواية الإسلامية زهاءً اثنى عشر ألف فارس ، غير المشاه والرماة وهم جموع غفيرة لاتحصى. ووقع اللقاء بين المسلمين والنصارى في ظاهر بلدة صغيرة تسمى كَتُنْدة أو قَتُنْدة على مقربة من دورقة ، وذلك فى الرابع والعشرين من شهر ربيع الأول ــ وعلى قول آخر ربيع الثانى ــ سنة ١٤٥ هـ (يونيه أو يوليه سنة ١١٢٠ م ) . ونشبت بين الفريقين معركة عنيفة ، كانت الدائرة فها على المسلمين ، فهزموا هزيمة شديدة ، أو « هزيمة منكرة » على قول ابن الأثير وكثر القتل فيهم ، وسقط مهم في ميدان القتالُ ، وفقاً لأقوال الرواية الإسلامية نحو عشرينَ أَلفاً من المتطوعة ، وتنوه الرواية الإسلامية بنوع خاص بمن استشهد في الموقعة من العلماء والفقهاء ، وفي

<sup>(</sup>۱) روض القرطاس ص ۱۰٦، وكذلك M. Lafuente: ibid; V. III. p. 238. ولقل المقرى عن ابن اليسع أن تطيله وطرسونة قد سقطتا فى أيدى النصارى فى سنة ٢٥، ( ١١٣٠ م ) وهذا منافض لما يذكره روض القرطاس وتؤيده الرواية النصر انية منأن سقوط طرسونة وغيرها من معاقل المثغر الأعلى كان فى سنة ١٣٥هه هـ (١١٢٠ م ) .

مقدمهم العلامة أبو على الصدف ، وأبو عبد الله بن الفراء قاضى ألمرية ، وارتد الأمير إبراهيم بن يوسف فى فلول الحيش المرابطى إلى بلنسية (١) . وكانت نكبة جديدة ساحقة لاسبانيا المسلمة ، ولهيبة المرابطين العسكرية . ومما هو جدير بالذكر أن الأمير إبراهيم هذا الذى قاد المرابطين فى تلك الموقعة ، هو الذى ألقف الفتح بن خاقان باسمه كتابه « قلائد العقيان » وأهداه إليه فى مقدمته ، فى عبارات فخمة رنانة (٢) .

وعلى أثر الموقعة استولى ألفونسو على قلعة دروقة ، وأنشأ على مقربة منها ، عند منابع نهر «خلوكا » محلّة جديدة محصنة ، سميت قلعة «مونريال » ، لتكون حاجزاً لصد الحيوش الإسلامية ، التى تنساب من طرق مرسية وبلنسية ، ولتكون في نفس الوقت منزلا لحمعية دينية جديدة من الفرسان ، أسست لحاية الدين .

<sup>(</sup>١) تراجع في حوادث موقعة كتندة ، ابن الأثير ج ١٠ ص ٢٠ ، و ابن عذارى في البيان المغرب (١) و الأوراق المخطوطة السالفة الذكر ) و المقرى في نفح الطيب ج ٢ ص ٥٠ ، وكذلك ابن الأبار في كتابه « المعجم في أصحاب الإمام القاضى أبي على الصدنى » ( المكتبة الأندلسية – المجلد الرابع ص ٧ ) . و من المراجع القشتالية : F. Codera : ibld; p. 262 - 267, M. Lafuente: ibid; Vol. III. p. 239

<sup>(</sup>٢) كتاب قلائد العقيان – المقدمة – ص ٣ و ٤ .

## الفضال أابع

## الصراع بين ألفو نسو المحارب وبين المرابطين

النصارى المعاهدون. موقفهم من الحكومة الإسلامية . تحفزهم للإيقاع بالمسلمين. نصارى غر ناطة . هدم كنيستهم في قولحر . اتصالهم بألفونسو المحارب وتحريضه على غزو الأندلس . خروج ألفونسو إلى الغزو . اختر اقه أراضي الثغر إلى بلنسية . مسيره إلى جزيرة شقر فدانية فشاطبة . اختر اقه لأراضي مرسية حتى بسطة ثم وادى آش . تأهب المرابطين لر د النصارىوإحاطتهم بغرناطة . وصف ابن الصير في لأحوال المدينة . انضام المعاهدين للجيش الأرجوني . مسر ألفونسو نحو الشال . ملاحقة الحيوش المرابطية له . نشوب المعركة في فحص الرنيسول بين المسلمين والنصاري . مسير ألفونسوإلى الحنوب حتى شلوبانية . عوده صوب غرناطة فوادى آش . المناوشات المستمرة بينه وبين المسلمين . اتجاهه نحو مرسية فبلنسية . انحلال قواته وعوده إلى بلاده . ما تدل عايه غزوة ألفونسو المحارب . ضعف الدفاع عن الأندلس . خطر النصاري المعاهدين . معاقبتهم بالتغريب وفقاً لفتوى ابن رشد . التعتيب والأسوار بالأندلس . نشاط الغزو النصراني بالثغر الأعلى . عودة ألفونسو المحارب إلى غزو أزاضي بلنسية . موقعة القلاعة . رواية ابن القطان . الوثائق الرسمية المرابطية عن الموقعة . كتاب أمير المسلمين لأهل بلنسية . ألفونسو يشغل بالحرب في قشتالة وفرنسا . نشاط المرابطين في غزو أراضي الثغر . تحفز ألفونسو لافتتاح قواعد الثغر الباقية . زحفه على مكناسة واستيلاؤه علمها . زحفه على مدينة إفراغة . مبادرة المرابطين إلى مدانعتة . محاصرته لإفراغه وتصميمه على أخذها . وصول الحيوش المرابطية بقيادة ابن غانية . نشوب المعركة الحاسمة بين الفريقين تحت أسوار إفراغة . الهزيمة الساحقة على النصاري . موت ألفونسو المحارب وما يقال حوله . أهمية النصر المرابطي وآثاره . ألفونسو المحارب وخلاله . تأملات حول موقف المرابطين بعد نصر إفراغة . بنوهود يستقرون في روطة . عماد الدولة بن هود . ولده سيف الدولة . انضواؤه تحت حماية ملك قشتالة . نزوله له عن قاعدة روطة . بعض

الروايات الخاصة بذلك . نهاية رياسة بني هود .

## ١ ــ غزوة ألفونسو الكبرى للأندلس

لم تمض بضعة أعوام على سقوط سرقسطة ، حتى وقعت بالأندلس حادثة عدوان لم يسبق لها مثيل في تاريخ الغزوات النصرانية ، من حيث اتساع نطاقها ، وخطورة العوامل الموجهة لها ، ونعني بذلك الغزوة الكبرى التي قام مها ألفونسو المحارب ملك أراجون في قلب الأندلس ، بناء على تحريض النصاري المعاهدين . ولقد تحدثنا من قبل ، في كتابنا « دول الطوائف» عن أحوال النصاري المعاهدين ، وظروف حياتهم في ظل الحكومات الإسلامية المتعاقبة ، منذ عصر الإمارة والخلافة ، ثم في ظل دول الطوائف ، وأشرنا إلى ماكانت تتمتع به طوائف المعاهدين ، فى ظل هذه الحكومات الإسلامية ، من ضروب الرعاية والتسامح ، والتمتع بمزاولة شعائرهم ، وتقاليدهم ، والاحتكام إلى قوانينهم وقضاتهم ، والتحدث بلغتهم الحاصة ، دون حيف أوضغط متعمد يلحق بهم ، ودون مطار دات دينية من أى نوع تعصف بأمنهم وسلامهم ، وأنهم كانوا يؤلفون فى مختلف القواعد الإسلامية ، مجتمعات متقدمة مز دهرة ، ويشغلون فى أحيان كثيرة فى القصر وفى الحكومة ، مناصب النفوذ والثقة ، وإن كانت التواريخ النصرانية توثر مع ذلك كله ، أن تقدم إلينا مجتمع المعاهدين فى صور قاتمة ، وتزعم بأنهم كانوا ضحية الحور والإرهاق ، يعانون من ضغط الحكومة الإسلامية المادى والأدنى ، فى صور وأوضاع شتى .

وقد أشرنا فى نفس الوقت إلى ماكان يتسم به أولئك النصارى المعاهدون من نكران الصنيعة ، وعدم الولاء للحكومات الإسلامية ، بالرغم مماكانت تحيطهم به من ضروب الرعاية والتسامح ، وكيف أنهم لم يدخروا دائماً وسعاً فى الكيد لها ، والتآمر على سلامها ، ومداخلة أعدائها النصارى الإسبان ، وتحريضهم عليها ، ومعاونتهم على الإيقاع بها فى كل فرصة سانحة ، وضربنا لذلك عديد الأمثلة التاريخية ، التى تسجل على النصارى المعاهدين أعمال الخيانة والغدر ، والتآمر مع أعداء الأندلس المسلمة على القضاء علها (١).

ولما سقطت سرقسطة فى أيدى النصارى ، وتوالت انتصارات ألفونسو المحارب ، وتوالت محن المسلمين فى الثغر الأعلى ، وظهر التخاذل على الحيوش المرابطية ، أخذت طوائف المعاهدين فى التحفز ، ولاح لها أنها تستطيع أن تعمل عملا مثمراً لضرب الأندلس ، بالتفاهم مع عاهل الثغر الأعلى ، وإمداده بما وسعوا من ضروب الإمداد والعون .

وكان أشد طوائف المعاهدين نشاطاً في تدبير هذه المؤامرة الكبرى، نصارى ولاية غرناطة ، وكانوا من أكبر طوائف المعاهدين عدداً ، وأغناهم مالا ، وأكثر هم ازدهاراً ومقدرة ونفوذاً ، وكانت لهم خارج غرناطة ، تجاه باب إلبيرة ، في طريق قرية قولحر ، كنيسة عظيمة شامخة ، فريدة في العارة والطراز ، فلم استولى أمير المسلمين يوسف بن تاشفين على غرناطة ، خاطبه الفقهاء في

<sup>(</sup>١) يراجع الفصل الحاص بذلك من كتاب « دول الطوائف » ص ٣٩٥ – ٤٠١ .

هدمها لما يدلى به صرحها الشامخ من نطاول المعاهدين ، فأمر بتحقيق رغبتهم ، وخرج أهل غرناطة لهدم الكنيسة المذكورة ، فى آخر جمادى الآخرة سنة ٤٩٢ه ، فصيرت فى الحال ركاما ، وغدت قاعا صفصفا(١) .

ويحاول دوزى أن يصور هذا الحادث هدم الكنيسة - في صورة اضطهاد عام أنزله المرابطون بالنصارى المعاهدين ، ويقول لنا إنهذا الاضطهاد شمل هدم الكنائس بصفة عامة ، وشمل أيضاً أشياء أخرى لايستطيع أن يتكهن بها ، لأن الرواية الإسلامية تلتزم الصمت إزاء ذلك ، ، ومن ثم فإنه يحاول أن يصور لنا استدعاء النصارى المعاهدين لألفونسو المحارب في صورة الإستغاثة والانتقام لما نزل بهم من صنوف الاضطهاد المضي (٢). ويتابعه في هذا المعنى المستشرق الإسباني سيمونيت ، فيقول لنا إن نصارى مملكة غرناطة ، كان قد وقع عليهم اضطهاد شديد من جراء تعصب المرابطين ، فهدمت كنائسهم ، وطورد قساوسهم وانتهكت شديد من جراء تعصب المرابطين ، فهدمت كنائسهم ، وطورد قساوسهم وانتهكت الملك ألفونسو المحارب ، وكان قد اشهر في أنحاء شبه الحزيرة بقوته وفتوحاته وانتصاراته ضد الكافرين (يريد المسلمين ) (٣) . ولكن سترى أن هذا الاستدعاء وانتصاراته ضد الكافرين (يريد المسلمين ) المعاهدون لضرب الأندلس المسلمة قدمنا ، سوى مؤامرة كبرى دبرها النصارى المعاهدون لضرب الأندلس المسلمة في الصميم .

ذلك أنه لما ترددت أصداء انتصارات ألفونسو المحارب، في جنبات الأندلس، وشعر المعاهدون بأن فرصة العمل قد سنحت ، بعثوا إليه بكتهم ورسلهم المتوالية، يلحون عليه في غزو الأندلس وافتتاح غرناطة . وقد كانت غرناطة حسما تقدم قاعدة الحكم المرابطي في الأندلس ، وكان لهذه الصفة فيما يبدو أثرها في قيام المعاهدين بها ، بالدور الرئيسي في هذه المؤامرة . وبعث أولئك المعاهدون إلى ألفونسو زماما يشتمل على أسماء اثني عشر ألفاً من أنجاد مقاتلهم ، على أهبة لمعاونته ، وأنه يوجد غيرهم حموع غفيرة مسترة على قدم الأهبة ، وبعثوا إليه في نفس الوقت بأوصاف غرناطة ، وما تشتمل عليه من الثروات والمحاصيل الحمة ،

<sup>(</sup>١) الإحاطة في أخبار غرناطة لابن الخطيب ( القاهرة ١٩٥٦ )ج ١ ص ١١٤ .

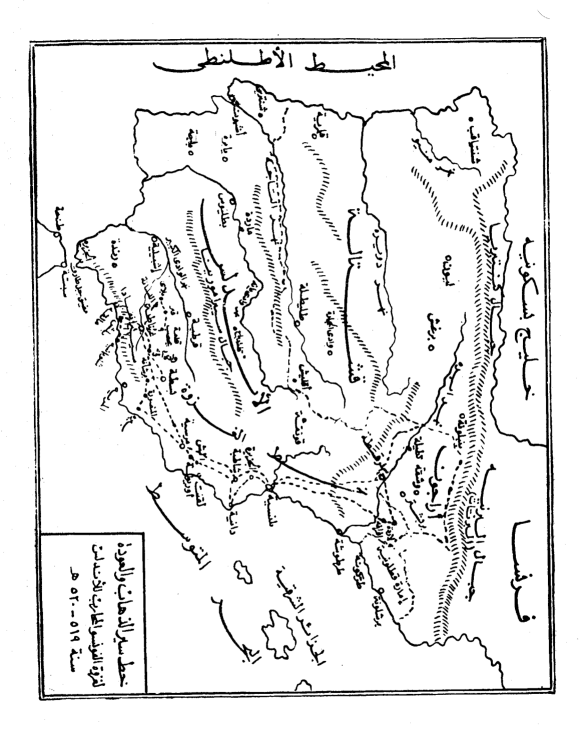
Dozy: Recherches. V. I. p. 348 & 349 ( Y )

F. J. Simonet: Historia de los Mozárabes de Espana, p. 745 ( °)

والعيون والأنهار الغزيرة ، وما تمتاز به من حسن الموقع ، وروعة العارة ، وازدهار العمران ، وكونها عاصمة الأندلس . وكان لهذه الدعوة المقرونة بالعون والإنجاد ، وهذا الإغراء بصفات الحاضرة الإسلامية التالدة ، أثرها في نفس الفونسو المحارب ، وفي شحذ همته ، وإذكاء أطاعه ، وكان يشعر عندئذ أن الظروف ممهدة ، وأن تضعضع قوى المرابطين منذ موقعة كتُندة ، مما يسهل له السبيل إلى اختراق الأندلس ، وتحقيق الغاية المنشودة .

فخرج من سرقسطة في أول شعبان سنة ١٩٥ ه ( سبتمبر سنة ١١٢٥ م ) فى قوة مختارة من أربعة آلاف ، وقيل فى خسة آلاف فارس مع أتباعهم من من الرجَّالة والرماة ، وقد بلغوا خمسة عشر ألفاً ، وكان معه الكُّونت جاسَّتون دى بيارن الذي اشترك في حملة سرقسطة ، وفي ركبه عدد من رجال الدين في مقدمتهم أسقفا سرقسطة ووشقة ، وقد تعاهدوا حميعاً وتحالفوا بالإنجيل على ألايفر أحد منهم(١) ، وهكذا كان للحملة طابعها الصليبي ، الذي طبع سائر الغزوات والحملات النصرانية ، منذ حصار سرقسطة . وسار ألفونسو تحملته شرقاً ، واخترق أراضي لاردة وإفراغه الإسلامية ، وهويعيث فها ، ثم انحرف جنوبا ودخل أراضي مملكة بلنسية ، وهو ينسف الزروع ومحرق القرى ، وقاومته في بلنسية قوة مرابطية ، بقيادة أبي محمد يدّر بن ورقاء (أواخر شهر رمضان) ، وكان من الصعب أن تجتمع القوات المرابطية للوقوف في وجهه ، لأنه حرص على إخفاء وجهته الحقيقية ، ولبث طول الوقت متحركاً في قواته . وفي أثناء ذلك كانت جموع المعاهدين تهرع إلى الانضام إليه حيثما وجد ، حتى اجتمعت له إعداد وفيرة ، وكانوا يدلونه على الطرق والمسالك ، ويكشفون له مواطن الضعف لدى المسلمين ، في المدن والحصون التي عمر بها . ولما غادر بلنسية سار منها إلى جزيرة شُنُقُر فقاتلها أياماً ، ثم رحل منها إلى دانية ، فعاث في وادمها ، وقاتلها ليلة عبد الفطر من هذه السنة ، واستمر في مسيره مخترقاً شرقي الأندلس مرحلة مرحلة ، ومنازلا سائر قواعده وحصونه ، ماراً بشاطبة ، وألش وأوريولة ، حتى وصل إلى مرسية ، ثم اجتاز منها إلى ببرة ، فالمنصورة ، فبرشانة ، حيث توقف أياما . ثم سار إلى مدينة بسطة ، وحاول منازلتها وافتتاحها ، لسهولة موقعها ،وضعف

<sup>(</sup>١) الحلل الموشية ص ٦٧ . وهو الذي يأخذ بالتقدير الأول. ويأخذ ابن عداري في البيان المغرب بالتقدير الثاني ( الأوراق المحطوطة السالفة الذكر – هسبير س ص ٨٣ ) .



تحصيناتها ، ولكنه لم ينجع ، فغادرها إلى وادى آش ، ونزل بقرية القصر القريبة منها ، وأخذ ينازل منها وادى آش ، ويقاتلها أياماً ، وذلك فى أوائل شهر ذى القعدة من السنة المذكورة ، واستمر فى محاولته زهاء شهر ، ولكنه لم ينل منها مأرباً .

وهنا نجد وصفاً دقيقاً لبقية هذه الغزوة الحريثة فى أقوال مؤرخ غرناطى معاصر تقريباً ، هو أبو بكر ابن الصير فى كاتب الدولة المرابطية ومؤرخها فى كتابه « الأنوار الحلية فى أخبار الدولة المرابطية » ، وهو مؤلف لم يصل مع الأسف إلينا ، ولم نتلق منه سوى شذور يسيرة ، على يد بعض المؤرخين اللاحقين ، مثل ابن عذارى ، وابن الحطيب ، وصاحب الحلل الموشية (١) .

يقول لنا ابن الصير في ، إنه لما اقترب ألفونسو المحارب بقواته من غرناطة ، تناجى النصارى المعاهدون بغرناطة باستدعائه ، فافتضح تدبيرهم ، وهم أميرها باعتقالهم ، فأعياه ذلك ، وتسلل المعاهدون من كل صوب إلى محلة الغزاة ، وكان المشرف على شئون الأندلس يومئذ الأمير أبو الطاهر تميم ، وقاعدته كما هو معروف بغرناطة ، فحشد سائر قواته ، وأمده أخوه أمير المسلمين على بجيش وفير ، وكان حينا سمع بعدوان ابن رذمير ، قد أمر بإعداده في العدوة ، وعبوره إلى الأندلس على وجه السرعة ، وانضمت إليه قوات مرسية وإشبيلية ، وأحاطت الحيوش المرابطية الحرارة بغرناطة ، حتى صارت كالمداثرة ، وصارت المدينة في وسطها كالنقطة . وتحرك ألفونسو من وادى آش ، ونزل بقرية دحمة غربي وادى آش ، في منتصف المسافة بينها وبين غرناطة ، فاشتد القلق بغرناطة ، وصلى الناس صلاة الحوف يوم عيد النحر ، واستعدوا بالسلاح . ويصف ابن عذارى حال غرناطة في قوله : « وجاءت الطلائع منبئة . . وانقطعت السابلة والواردة ،

<sup>(</sup>١) ترجم لنا ابن الحطيب لابن الصير في في الإحاطة ، فقال هو « يحيى بن محمد بن يوسف الأنصارى يكي أبا بكر ويعرف بابن الصير في ، من أهل غرناطة ، كان نسيج وحده في البلاغة والحزالة والتبريز في أسلوب التاريخ والتملي من الأدب والمعرفة باللغة والحبر . قال أبو القاسم (الملاحي) ، من أهل المعرفة بالأدب والعربية واللغة والتاريخ ، ومن الكتاب المجيدين والشعراء المطبوعين المكثرين . كتب بغرفاطة عن الأمير أبي محمد تاشقين ، وله فيه نظم حسن . وألف في تاريخ الأندلس كتاباً سهاه « الأنوار الحلية في أخبار الدولة المرابطية يمضمنه العجائب إلى سنة ثلاثين و خميائة ، ثم وصله إلى تمرب وفاته . وكتابا آخر في ذلك سها «قصص الأنبياء ، وسياسة الرؤساء » . توفى بغرناطة في حدود السبمين و خميائة (خطوط الإحاطة بمكتبة الإسكوريال رقم ١٦٧٣ الغزيرى لوحة ١٤١٥) .

وقلت المرافق ، وتزاحم الناس في المدينة [ وسكنت ] المساجد والمصاطب ، والرحاب، وكثر الحزع والإرجاف والموجان .. والأسوار معمورة بأهلااللهة ، وليس في الدور غير الصبية والنسوة »(١). وفي ظهر البوم التالي وصل النصاري إلى مقربة من شرق المدينة ، وكان عددهم قد بلغ عندئذ زهاء خمسين ألفاً ، وَنَشَبِ القَتَالَ بَيْهُمْ وَبِينَ المُسلمَنَ . قال ابن الصَيْرُ في : « وتوالى الحرب على فرسخين منها ، وقد أجلَّى السواد ، وتزاحم الناس بالمُدينة ، وتوالى الجليد ،وأظلت الأمطار». ولبث ألفونسو محملته بضع عشرة ليلة ، وهو ملتزم السكون بسبب الحليد والأمطار ، والمعاهدون بمدونه بالأقوات والمؤن . ثم أقلع عن غرناطة ، وقد ارتفع طمعه عنها ، لما لمسه من وفرة الحبوش المدافعة عنها ، وذلك في يوم ٢٦ ذي الحجة سنة ٢٠٥ ﻫ ( ٢١ يناير سنة ١١٢٧م ) ، وأنحى ألفونسو باللائمة على المعاهدين ، وزعيمهم ابن القلاّس ، لتقاعسهم ، وعدم وفائهم بما التزموه، فردوا اللوم إليه، واحتجوا ببطئه وتاومه حَيى تلاحقت الحيوش، وأنهم قد أضحوا بذلك عرضة للهلاك على يد المسلمين. وسار ألفونسو إلى قرية مرسانة ، ثم إلى بيش (٢) ثم اتجه شمالا إلى قلعة بحصب ، ثم انحدر غرباً نحو قبرة واللسانة (٣) والحيوش الإسلامية تلاحقه ، وتناوشه في معارك صغيرة ، وكانت قوات إشديلية قد تحركت عندئذ بقيادة والها الأمر أبي بكرابن أمر المسلمين، وانضمت إلى ماقي الحيوش المرابطية في مطاردة العدو". ثم أقام ألفونسو بقيرة أياماً ، وسار منها إلى بلاى<sup>(4)</sup>فاللسانة ثم انحدر جنوبا ، والمسلمون في أثره حتى قرية شيجة<sup>(6)</sup> القريبة من غرناطة ، وهنالك في فحص الرينسول(٦) وقعت بينه وبين المسلمين معركة ، كان فها الظهور في البداية للمسلمين . ولما جن الليل وقع في المعسكر الإسلامي حادث أثار فيه الاضطراب . وذلك أن الأمر تميما أمر بنقل خبائه ، من وهدة

<sup>(</sup>١) البيان المغرب ( الأوراق المخطوطة السالفة الذكر – هسبيرس ص ٨٤ ) .

<sup>(</sup> ٢ ) مرسانة و بالإسبانية Maracena و بيبش و بالإسبانية Beas قريتان من أعمال غرناطة تقع الأولى في شمالها الشرقي و الأخرى في شمالها الغربي .

<sup>(</sup>٣) قلمة يحصب هي اليوم بالإسبانية Alcalà la Real ، وقبرة هي Cabra ، واللسانة هي Lucena

Aguilar القديمة ، وتسمى اليوم Poley ( ٤ )

<sup>(</sup> ه ) شيجة هي قرية Espejo الإسبانية .

<sup>(</sup>٦) فحص الرينسول أو أرنسول يقع جنوبي غرناطة وبالإسبانية Arinsol .

كان فيها إلى نجدة ، فظن الناس أنه ينوى الانسحاب ، فاختل الأمر ، وكثر الفرار ، وفى الغد هجم النصارى على محلة المسلمين ، واستولوا عليها ، ووقعت الهزيمة على المسلمين (مارس سنة ١١٢٧م) .

وسار ألفونسو بعد ذلك في قواته نحو الحنوب الشرقي ، واخترق جبال سيرًا نڤادا (جبل الثلج) ، وانحدر إلى الشاطئ نحو وادى شلوبانية العميق المتحصن المحاز ، ويروىأنه قال عند رؤيته: « أى قبر هذا لو ألفينا من يرد علينا التراب» . ثم سار غرباً نحومدينة بلِّش مالقة ، وأنشأ بها مركباً صغيراً يصيد له حوتاً ،أكل منه «كأنه نذر كان عليه وفي به ، أوحديث أراد أن نخلد عنه » . ثم عبر جبال سيبرًا نقادا مرة أخرى، عائداً إلى غرناطة، وعسكر بقرية دلر على مقربة منها، ثم انتقل منها إلى قرية هـَمُدان الواقعة في جنوبها ، وهنالك وقعت بينه وبن المسلمين معركة شديدة ثم انتقل بعد يومن إلى « المرج » La Vega ، وفرسان المسلمين في أثره تضيق عليه ، ثم نزل بعين أطسة ، وهي على أتم الأهبة والحذر ، وسار بعد ذلك إلى وادى آش ، وقد أصيب كثير من عسكره ، خلال المناوشات العديدة التي وقعت بينه وبنن المسلمين ، ولما رأى أنه لم محقق بغزوته الطويلة المدى ، أي هدف يذكر ، عول على العود إلى بلاده ، فأنجه شرقاً نحو مرسية ، فشاطبة فبلنسية ، وقدلحق بعسكره خلال السير نحو عشرة آلاف منالنصاري المعاهدين ، الذين فروا من مواطنهم خيفة الانتقام والهلكة، هذا والعساكر الإسلامية تلاحقه في كل موطن، والوباء يعصف بعسكره ، حتى وصل إلى بلاده مفلولا ، قد حطمه وجنده الإعياء والوهن ، وذلك بعد أن أنفق في غزوته خمسة عشر شهراً ، وهو مع ذلك ، «يفخر بما ناله في سفره من هزيمة المسلمين ، وفتكه في بلادهم وكثرة ما أسر وغنم »<sup>(١)</sup> .

تلك تفاصيل غزوة ألفونسو المحارب الشاملة ، لأقطار الأندلس الشرقية والحنوبية ، وهي قد انتهت بعد المعارك والمناوشات العديدة ، التي خاضها مع المسلمين ، إلى فشل مطبق ، ولم محقق ملك أراجون من ورائها أية نتيجة عملية .

<sup>(</sup>۱) راجع فى تفاصيل غزوة ألفونسو المحارب للأندلس: الحلل الموشية ص ٦٦ – ٧٠، وابن الحطيب فى الإحاطة ( القاهرة ١٩٥٦ ) ج ١ ص ١١٦ – ١١٩ ، وكلاهما ينقل رواية ابن الصير فى مفصلة . وابن عذارى فى البيان المغرب ، وهو يقدم لنا نفس الرواية ، ولكن مزيدة عملومات وتفاصيل أخرى ( الأوراق المخطوطة السالفة الذكر – هسبير س ص ٨٤ و ٨٥) . وراجع ابن الأثير ج ١٠ ص ٢٢٤ .

ولكنها مع ذلك قد كشف عن حقيقة هامة ، وهي أن نظم الدفاع عن الأندلس ، لم تكن يومئذ وفق ما يجب من المتانة والإحكام ، وأن خطط القيادة المرابطية ، منذ نكبة سرقسطة لم تكن كفيلة ، بردع عدوان المالك النصرانية . ولم يكن أدل على هذه الحقيقة من أن ملكا من ملوك اسبانيا النصرانية ، استطاع أن يخترق الأندلس من الثغر الأعلى ، حتى شاطئ البحر المتوسط ، دون أن تستطيع قوة إسلامية ، مرابطية أو غيرها ، أن تقف في سبيله .

وثمة حقيقة أخرى كانت جديرة بالاعتبار ، وهي أن النصاري المعاهدين الذين يعيشون فى ظل الحكومة الإسلامية ، ويتمتعون برعايتها ، لم يكونوا يشعرون نحوها بذرة منالولاء ، بلكانوا ممثلون خطراً داخلياً على الأندلس ،ولايدخرون وسعاً في الكيد لها ، وممالأة أعداتُها ، وتحريضهم على التنكيل بها ، وقد سبق أن أشرنا من قبل في كتابنا « دول الطوائف» إلى هذه الحقيقة ، وبينا كيف كانت الأحقاد والشكوك ، تحيط بمجتمع المعاهدين ، وبالأخص منذ سقوط طليطلة ، وكيف أن بعيدي النظر من الوزراء والفقهاء ، كانوا ينصحون بالحذر مهم ، ويدعون إلى ردعهم والتضييق عليهم ، كما فعل الوزير الكاتب عبد المحيد بن عبدون في رسالته عن الحسبة(١). ولقدكانت دعوةالمعاهدين لألفونسو المحارب، ومعاونتهم له في غزو الأندلس ، على هذه الصورة البعيدة المدى ، تمثل بالنسبة لهم ذروة الححود والاجتراء والحيانة ، ومن ثم فقدكان لابد منأن بحدث موقفهم أَسُوأَ الْأَثْرُ فِي الْأَمَةِ الْأَنْدَلْسِيةِ وَالْحَكُومَةِ الْإِسْلَامِيةِ ، وَكَانَ لَابِدُ أَن تَتَخَذُ في حقهم إجراءات رادعة ، تكفل قمع دسائسهم وعدوانهم بصورة حاسمة . وهذا ما حدث بالفعل عقب انتهاء غزوة ألفونسو المحارب ، فإن ما حدث على أثرها من بوادر السخط على المعاهدين ، والتوجس من مكائدهم ، حمل كبير الجماعة فى قرطبة القاضى أبا الوليد بن رشد ، على أن يعبر البحر إلى المغرب ، ثم قصد إلى أمير المسلمين على بن يوسف بمر اكش ، وشرح له أحوال الأندلس ، وما منيت به على يد المعاهدين ، وما جنوه علمها من استدعاء النصارى ، وما يترتب على ذلك من « نقض العهد والحروج على الذمة » ، وأفتى بتغريبهم ووجوب إجلائهم عن أوطانهم ، وهو أخف ما يؤخذ به في عقابهم . فأخذ أمر المسلمين مهذه الفتوى ، وصدر عهده إلى حميع بلاد الأندلس ، بتغريب المعاهدين إلى العُدوة

<sup>(</sup>۱) كتاب « دول الطوائف » ص ۳۹۹ و ۲۰۰ .

(المغرب) ، فنفيت منهم جموع غفيرة ، وسيق الكثير منهم إلى مكناسة ، وسلا وغيرهما من بلاد العدوة ، وهلك منهم خلال العبور والسفر عدد جم ، وتفرقوا شذر مذر ، وضم أمير المسلمين منهم عدداً إلى حرسه الحاص ، امتازوا فيما بعد بالإخلاص والبراعة . على أن هذا التغريب لم يكن شاملا ، فقد بقيت فى غرناطة وفى غيرهما من القو اعد ، جماعات من النصارى المعاهدين ، لأسباب مختلفة ، لتنمو وتزدهر مرة أخرى . وقد وقع تغريب المعاهدين فى شهر رمضان سنة ٢١٥ه ه (أواخر سنة ١١٢٧ م) وكانت نكبة بالغة لم يصب المعاهدين مثلها منذ بعد()

وينوه المستشرق سيمونيت بما أصاب المعاهدين من جراء هذا النبي من الآلام والمحن ، ويقول إن العناية الإلهية شاءت أن ترد هذه القسوة ، بما أنزل بعد ذلك بقرون بالموريسكيين أو العرب المتنصرين عند نفيهم من اسبانيا من قسوة مماثلة . وهذه مقارنة غير موفقة ، لأن ما أنزلته اسبانيا بالموريسكيين قبل النبي وخلاله ، من ضروب القسوة المروعة ، يندر أن نجد له مثيلا في صحف الاستشهاد القومى .

## ٢ ـــ التعتيب والأسوار

وقد كانت سنة ٧٠٠ ه ، هذه وهى التى وقعت فيها غزوة ألفونسو المحارب والنصارى المعاهدين للأندلس ، واشتدت فى نفس الوقت حركة محمد بن تومرت المهدى بالمغرب ، سنة التحصينات ، والمنشآت الدفاعية سواء ، فى المغرب أو الأندلس . فأما فى المغرب ، فقد شرع أمير المسلمين على بن يوسف فى تسوير حاضرته مراكش ، وكانت حين إنشائها فى سنة ٤٦٢ ه ، قد أقيم السور فقط حول المسجد والقصبة اللتين ابتناها يوسف بن تاشفين . وبقيت المدينة ذاتها دون أسوار تحميها . وكان الذى أشار على أمير المسلمين بتسويرها ، القاضى أبا الوليد ابن رشد ، حينها اشتدت حركة المهدى ، واستفتى أمير المسلمين فقهاء المغرب ، والأندلس فى أمره ، فأفتى ابن رشد بوجوب إنشاء أسوار للمدينة ، تقوم مجاينه وحماية الساكنين معه . وشرع أمير المسلمين في بناء أسوار مراكش فى جمادى الأولى

<sup>(</sup>۱) يراجع في ذلك الحلل الموشية ص ٢٦ و ٧٠، وابن الحطيب في الإحاطة ج ١ ص ١٦٩ و ١٢٠ ، والبيان المغرب (الأوراق المحطوطة – هسيير س ص ٨٦). وأشباخ في «تاريخ الأندلس قي عهد المرابطين والموحدين » (الطبعة الثانية) ص ١٤٧ – ١٥٠. وراجع : « : « Historia de los Mozárabes (Madrid 1896) p. 716-751

سنة ٧٠ه ( ١١٢٦م ) وهذه هي رواية صاحب الحلل الموشية وابن عذاري (١). ويضع ابن القطان رحلة ابن رشد إلى مراكش وبناء سورها وفقاً لنصحه في سنة ٣٢٥هـ . ويقول لنا صاحب روض القرطاس، ويتابعه ابنخلدون إن بناء أسوار مراكش كان في سنة ٢٦هـ(٢). والرواية الأولى أرجح فها يبدو ، لأن القاضي ابن رشد توفى فى أواخر سنة ٧٠٥هـ ( أواخرسنة١١٢٦م ) . وحشد أمير المسلمين حموعاً غفيرة من الفعلة والصناع فتم بناء السور في نحو ثمانية أشهر . كما تم بناء الحامع ومناره . وبلغت النفقة على السور وحده سعين ألف دينار من الذهب العين، ثم أصلح هذا السور ، وأنشلت به أبراج جديدة وزيد فيه حتى شمل مقابر المدينة ، وذلك في سنة ٣٠٠ ه . وبعث أسر المسلمين على بن يوسف في الوقت نفسه ، كتابه إلى الأندلس ، بوجوب إنشاء الأسوار ، فأرجئ النظر في ذلك حتى صرف الأمر تميم عن ولاية الأندلس وجاز إلى مراكش وهنالك توفى ، وقُدِّم أبوعمر ينالة اللمتونى على غرناطة ، وقدِّم أبو حفص عمر بن أمير المسلمين على قرطبة . وعمد ينالة إلى تعتيب غرناطة وفرض« المعتب» (إتاوة الدَّار) على سائر أهلها ،واشتد قى تحصيل المال ، وأصلحت الأسوار وأكملت في أقرب وقت . ثم جاء سيل شديد فصدم الأسوار ، وسقطت منها أجزاء كبيرة مما يلي باب الرملة وباب إلبيرة ، وهلك كثير من الناس . وتولى أهل قرطبة إصلاح أسوارهم ورمِّها على سالف عادتهم ، دون تعتيب ودون ضغط. وكذلك فعل أهل إشبيلية نحو أسوارهم ، فجمعت النفقة بأيسر أمر ، ودون إجحاف ، وأقيمت الأسوار وأصاحت . وتولى النظر في إصلاح أسوار ألمرية رجلمن أهلها بعرف بابنالعجمي ، فاستعمل الحزم والرفق معاً ، وأبدى الناس إقبالا على أداء الإتاوة المطلوبة ، وأصلحت الأسوار وأكلت دون ضغط ولا إرهاق .

واستمر بنالة اللمتونى ، والياً على غرناطة حتى ، عزل عنها فى حمادى الأولى سنة ٢٧٥ ه ، أى بعد سنة وتسعة أشهر . وكان ظلوماً جاثراً ، وكان من أعمال ظلمه أن استدعى فقهاء جيّان وعلماءها إلى غرناطة ، ثم قبض عليهم، وأودعهم السجن دون جريرة ، وسار إلى الغزو فى شرقى الأنداس ، وتركهم فى المطبق ،

<sup>(</sup>١) الحلل الموشية عن ٧٠ و ٧١ ، ، وابن عذارى في البيان المغرب ( الأوراق المحطوطة السالفة الذكر هسيرس ص ٨٦) ، ونظم الجمان ( المحطوط لوحة ٣٣ ب ) .

<sup>(</sup>۲) روض القرطاس ۸۹، وابن خلدون ج ٦ ص١٨٤، و في كتاب « الإستبصار في عجائب الأمصار » أن سور مراكش قد أنشئ في سنة ١١٥ ه و هي رواية ضميفة ( ص ٢٠٩ ) .

فلما نمى ذلك إلى أمير المسلمين على بن يوسف، أمر بعزله، وعين ولده أباحفص عمر والى قرطبة والياً لغرناطة . فلما وصل إلى غرناطة بادر بالإفراج عن الفقهاء والعلماء المعتقلين ، وردهم إلى بلدهم مكرمين ، واستراح الناس من ظلم ينالة وجوره (١٠) . ٣ ــ موقعة القلاعة

لما عاد ألفونسو المحارب من حملته الأندلسة الفاشلة ، عاد إلى استئناف نشاطه في أراضي الثغر ضد المرابطين . وكان المسلمون ما بزالون محتلون من الثغر الأعلى ، المنطقة الواقعة شرقي سرقسطة ، فيها بين نهري سنكا وسحري فرعي إبرة ، وأهم قواعدها لاردة وإفراغة ومكناسة الواقعة عند ملتقي إبرة وسيرى ، وكذلك المنطقة الممتدة بعد ذلك على طول نهر إبرة ، حتى مصبه عبر ثغر طرطوشة ، وكان ألفونسو يرمى إلى إجلاء المسلمين عن هذه المنطقة ، جتى يكفل اتصال مملكته بالبحر المتوسط عن طريق ثغر طرطوشة الهام . وكان ثغر طرَّكونة الواقع شمال طرطوشة ، قد سقط فى أيدى النصارى قبل ذلك بنحو أربعن عاما . ونحنُّ نذكر أن هذا الثغر كان من أعمال مملكة سرقسطة أيام بني هود ، وأنه لما توفى المقتدر بن هود فى سنة ٤٧٤ هـ ( ١٠٨١م ) قسمت مملكته بن ولديه بوسف المؤتمن وأخيه المنذر ، وأن المنذر بن هود اختص بالحانب الشرق من مملكة سرقسطة وفيه ثغرا طرّكونة وطرطوشة . ثم توفى المنذر بن هود فى سنة ٤٨٣ ﻫ ( ١٠٩٠م ) وخلفه ولده الطفل سلمان الملقب بسعد الدولة ، وكان الكونت رامون برنجير الثانى أمير برشلونة ، ومن ورائه أحبار قطلونية ، يتوقون إلى انتزاع ثغر طرّ كونة من المسلمين وإعادته كما كان مركزاً رئيسياً للكنيسة القطلونية ، فكتبوا بذلك إلى البابا أوربان الثانى ، وهو محرك الحرب الصليبية الأولى في المشرق ، فشجع مشروعهم وباركه ، وأسبغ عليه الصفة الصليبية ، وأصدر طائفة من المنح والمزايا الدينية لمن يشتركون في هذه الحملة . وكتب إلى سائر الأمراء والبارونات والفرسان ورجال الدين ، في البلاد المحاورة ، محتمم على الاشتراك في هذه الحرب المقدَّسة ، وهكذا جهزت حملة صليبية قوية لافتتاح طرَّكونة ، على رأسها رامون برنجبر ، وجاءت وفاة المنذر بن هود في تلك الآونة بالذات مشجعة للغزاة . وسارَّت الحملة إلى طرَّكونة واستطاعت انتزاعها من المسلمين بسهولة (١٠١٠م) أضعف وسائلها الدفاعية ، وتخلى المستعنن بن هود صاحب سرقسطة عن إنجادها،

<sup>(</sup>١) البيان المغرب ( الأوراق المحطوطة السالفة الذكر – هسبير س ص ٨٦ ، و٨٧ ) .

ولأن الجيوش المرابطية ، لم تكن قد وصلت يومئذ في زحفها نحو الشمال ، إلى الثغر الأعلى .

وبسقوط طرّكونه فى يد أمير برشلونة ، وضمها إلى مملكة قطلونية ، لم يبق من ثغور مملكة سرقسطة القديمة سوى طرطوشة ، وكان ألفونسو المحارب يتوق إلى انتزاع هذا الثغر ، ولكنه كان مضطراً إلى أن يحوض قبل ذلك معارك عديدة مع المرابطين ، الذين يسيطرون على متطقى لاردة وإفراغة ، وما وراءهما من الأراضي حتى مصب بهر إبرة . ومن ثم فإنه ما كاد يعود من حملته الأندلسية ، حتى أخذ يعد العدة لتنفيذ مشروعه . ولم يمض سوى عامين حتى خرج فى قواته من سرقسطة ، وزحف شرقاً نحو بهر سينكا فى اتجاه إفراغة ولاردة . وكانت هذه المنطقة قد غدت منذ سقوط سرقسطة ، مسرحاً للصراع المستمر بين المسلمين والنصارى ، وكانت للمرابطين فها يبدو حاميات قوية فى تلك القواعد ، وكانت لهم فوق ذلك قوات متحركة ، تنساب بسرعة من شرقى الأندلس ، من منطقة بلنسية ، كلها هم النصارى بالعدوان .

على أنه يبدو أن ألفونسو المحارب ، لم يرد أن يشتبك في هذه المنطقة من الثغر الأعلى مع المرابطين في صراع حاسم ، قبل أن يقضى على قواتهم في جنوني الغر ، وقد كانت تلاحقه نحو الشهال باستمرار. ومن ثم فقد سار في قواته جنوبا نحو أراضى بلنسية ، وكان على بن يوسف قد علم من عماله في بلنسية وما والاها أن ألفونسو المحارب يتأهب لغزو أراضى المسلمين ، فخشى على أن تكون حركة شاملة كالتي قام بها المحارب في قلب الأنداس ، وأمر محشد قوات من السود تتكفل بنفقاتها مختلف المدن ، كل وفق طاقتها ، ثم أرسلت هذه الحشود إلى مرسية وواليها يدر بن ورقا – تعزيزاً للجيوش المرابطية في شرقى الأندلس . وهنا يحيق شيء من الغموض حول تفاصيل الموقعة التي نشبت على أثر ذلك بين الأرجونيين والمرابطين ، وحول موقعها . وتذكر لنا الرواية الإسلامية الوحيدة التي لدينا عن الموقعة – وهي رواية ابن القطان – أن الموقعة نشبت في مكان يعرف بالقليعة أو القلاعة ، وأن القليعة هذه تقع على مقربة من جزيرة شقر جنوبي بلنسية ، وكان ابن زدمير (ألفونسو الأرجونيين ، ويضع أبن القطان تاريخها في سنة ٢٠٥ ه (١١٢٩ م) ، ويقول لنا إن قوات المسلمين كلها كانت بقيادة في سنة ٢٠٥ ه (١١٢٩ م) ، ويقول لنا إن قوات المسلمين كلها كانت بقيادة في سنة ٢٠٥ ه (١١٢ م) ، ويقول لنا إن قوات المسلمين كلها كانت بقيادة في سنة ٢٠٥ ه (١١٢ م) ، ويقول لنا إن قوات المسلمين كلها كانت بقيادة

ابن محور ، وأن المسلمين أصيبوا فيها بهزيمة فادحة ، وفي معظمهم قتلا وأسراً ، واحتوى العدو على سائر أسلابهم ومتاعهم ودوابهم ، وبلغت خسارتهم نحو اثنى عشر ألفاً بن قتيل وأسر (١)

أما الغموض الذي يحيق بأمر هـذه الموقعة ، فيأتى مما تذكره لنا الرواية النصرانية وهو أن القلعة أو القلاعة هذه Alcolea ، إنما هي بلدة صغيرة محصنة تقع على الضفة اليسرى لنهر سينكا أحد أفرع نهر إبرة ، على مقربة من إفراغة ، ولها قصبة منيعة ؛ ومعنى ذلك أن الموقعة نشبت بين المرابطين والموحدين في الثغر الأعلى ، لا في أراضى بلنسية . وتضيف الرواية النصرانية إلى ذلك أن ألفونسو المحارب استولى على أثر الموقعة على بلدة القلاعة ، وحصنها ثم أقطعها لأحد أكابر رجاله ممن أبلوا في خدمته (٢) .

ثم إنه يوجد من جهة أخرى فى الرواية النصرانية ما يفيد أن ألفونسو المحارب قد حاصر بلنسية فى أوائل سنة ١١٢٩ م ، وهو مما يعزز قول الرواية الإسلامية فى أن المعركة قد نشبت بين الأرجونيين والمسلمين فى أراضى بلنسية .

هذا ؛ والى جانب رواية ابن القطان المتقدمة عن الموقعة ، توجد لدينا عنها وثيقتان مرابطيتان ، تلقيان عليها ، وعلى تاريخ وقوعها ، . مزيداً من الضياء ، ويستخلص منهما ما يأتى :

أولا — أن الموقعة وقعت فى « القلعة » أو « الةلاعة » . ونحن نرجح قول الرواية الإسلامية فى تحديد موقع القلاعة ، بأنه على مقربة من جزيرة شقر .

وثانيا -- أن وقوعهاكان فى النصف الأول من سنة ٢٣هـ ( النصف الأول من سنة ١١٢٩ م ) .

وثالثا — أن المرابطين، أصيبوا فى تلك الموقعة بهزيمة شديدة، وقد كانوا بقيادة الأمير أبى محمد بن أبى بكر بن سير اللمتونى، وهو ابن أخت على بن يوسف، المعروف بابن قنونه، باسم أمه أخت الأمير.

والوثيقة الأولى هى عبارة عن رسالة كتب بها أمير المسلمين على بن يوسف إلى الأمير أبى محمد بن أبى بكر من حضرة مراكش ، ومؤرخه فى السابع من شهر شعبان سنة ٥٢٣ هـ ، وذلك رداً على كتابه الذى أرسله إلى أمير المسلمين ينبئه

<sup>(</sup>١) ابن القطان في « نظم الجمان » ( المخطوط السابق ذكره لوحة ٣٤ ب ) .

M. Lafuente: ibid; Vol. III. p 240 ( Y )

فيه بخبر الموقعة . والرسالة من إنشاء كاتب الأندلس وإمام النثر بها يومئذ ، أبي مروان بن أبي الحيصال ، وقد كان يتولى الكتابة في بلاط مراكش ، وفيها ينحى أمير المسلمين باللوم القارص على قائده أبي محمد بن أبي بكر ، وينوه بتقصيره وخذلانه في عبارات لاذعة يقول فها :

« وإن لبيان العذر بتلك الحال لقصير ، وإن الله على ذلك المشهد المضيع لمطلع بصير ، توافقتم مع عدوكم ، وأنتم أوفر منه عدة وأكثر حمعاً ، وأحرى أن تكونوا أشد عن حريمكم منعاً ، وأقوى دونه دفعاً ، فتبت وزللتم ، وجد ونكلتم ، وشد عقدة عزيمته وحللتم ، وكنتم في تلك الوقعة قرة عين الحاسد ، وشماتة العدو والراصد ، وقد كانت نصبة توليكم بين يديه بشيعة هائلة ، ودعامتكم لولا انثناؤه عنكم مائلة ، فشغله عنكم من غررتموه من الرجل الذي أسلمتوه للقتل ، وفررتم ، ونصبتموهم دريئة للرماح ثم طرتم ، ولولا مكان من أور دتموه من المسلمين ولم تصدروه ، وخذلتموه من المحاهدين ولم تنصروه ، لانكشف دون ذلك الرماح جنتكم ووقاؤكم ، وأصيبت بها ظهوركم وأقفاؤكم ، عاقبكم الله بما أنتم أهله (١).

والوثيقة الثانية عبارة عن رسالة كتب بها أيضاً آمير المسلمين على بن يوسف إلى قادة الحيش المرابطي الذين هزموا في موقعة «القيلاعة»، مؤرخة في الحادي عشر من شعبان سنة ٢٧٥ ه من حضرة مراكش، رداً على كتابهم في وصف المعركة، وفيها يقول إنه لا محيص عن القدر، وإنه لم يأل جهداً في العمل لإعلاء كلمة الإسلام، وبذل الأموال وحشد الرجال، وإنه لو استطاع أن يكون حاضراً بنفسه لديهم لفعل، ثم يطمئهم ويؤكد لهم أنه لا هم له إلا الذياد والدفاع عهم والتوفر عليه بأقصى جهد (٢).

وإنه ليبدو لنا من رسالة ثالثة كتبها أمير المسلمين على بن يوسف إلى قاضى بلنسية وساير الفقهاء والوزراء والأعيان والعامة ، عند نزول ابن رذمير عليها ، أن ألفونسو الأرجوني ، بعد أن أحرز نصره في موقعة القلاعة المتقدمة الذكر ، قد سار بقواته شمالا مخترقا أراضي ولاية بلنسية ، وأنه اقترب من ثغر

<sup>(</sup>۱) يراجع نص هذه الوثيقة بأكمله فى باب الوثائق . وقد نقلناها عن محطوط الإسكوريال رقم ۱۸۸ الغزيرى (لوحة ۷۱ ب – ۷۲۱) وسبق أن نشر هذه الوثيقة وعلق عيها الدكتور حسين مؤنس فى بحثه الذى سبقت الإشارة إليه (مجلة كلية الآداب بجامعة القاهرة سنة ۱۹۶۹) .

<sup>(</sup> ٢ ) يراجع نص هذه الرسالة فى باب الوثائق . وقد نقلناها عن نفس المحطوط ( لوحة ٧٧ب و٣٧ ا ) وسبق أن نشر هذه الوثيقة أيضاً الدكتور حسين مؤنس فى بحثه السالف الذكر .

بلنسية ، ورابط أمامه حيناً. والواقع أن ابن القطان يذكر لنا بعد حديثه عن موقعة القلاعة ، أن قوة من النصارى أغارت على غليرة Cullera الواقعة على البحر على مقربة من جنوبى بلنسية ، واكتسحت ماوجدت (١)، وعندئذ وجه قاضى بلنسية الخطيب أبو الحسن إلى أمير المسلمين رسالة استغاثة ، هى التى يرد عليها في رسالته . وقد صدرت رسالة أمير المسلمين من حضرة مراكش مؤرخه في السابع من شعبان سنة ٣٢٥ ه ، في نفس اليوم الذى أرخت فيه الرسالة الأولى ، الموجهة إلى الأمير محمد بن أبى بكر بلومه ، وتقريعه على تخاذله في «القلاعة». وفي هذه الرسالة يشير أمير المسلمين برفق إلى هز ممة جنده في القلاعة، وأن ذلك لم يكن إلا بسبب تخاذلم ، وعدم اعتبارهم بمواعظه ، ثم يطمئن أهل بلنسية ، ويؤكد لهم أنه ان يتركهم إلى الضياع ، ولن يألو جهداً للذب عنهم ، وأنه وأنه يشكر بلل سائر ولاته ، بإرسال الأقوات، والتعجيل بإنفاذها في أقرب وقت، وأنه وأنه يضعهم من باله في أعز مكان ، ويختمها بالدعاء لأهل بلنسية « بأن يشد الله أزرهم ، ويصح أمرهم ، ويسد ثغرهم ، ومحفظ الألفة عليهم (٢٠). والظاهر أن ألفونسو المحارب ، قد اكتبى في زحفه بأعمال العيث والتخريب ، ولم محاول مهاحمة بلنسية ذاتها (٢).

#### ٤ ــ موقعة إفراغة

شغل ألفونسو المحارب ، عقب غزوته الكبرى خلال الأندلس ، بضعة أعوام ، بالحرب مع منافسه ملك قشتالة الفي ألفونسو ريمونديس ولد زوجه أوراكا ، ولما انهت هذه الحرب بعقد الهدنة بين قشتالة وأراجون في سنة ١١٣٠م، حول ألفونسو المحارب نشاطه إلى وجهة أخرى ، غير العدوان على الأندلس . فعبر جبال البرنيه في بعض قواته إلى فرنسا ، وحاصر مدينة بيونة الواقعة شمال ناڤار ، ولم توضح لنا الرواية النصرانية بواعث هذه الحركة ، من جانب ملك أراجون ، ولكن الظاهر ، أنه قام بها إنجاداً لبعض أتباعه من السادة الفرنج ، اللذين تجاور أراضيهم ناڤار ، وانهى الحصار باستيلاء ألفونسو على بيونة (سنة اللذين تجاور أراضيهم ناڤار ، وانهى المحسار باستيلاء ألفونسو على بيونة (سنة المدينة على المناهد الأندلس .

<sup>(</sup>١) نظم الحان (المخطوط السابق ذكره لوحة ٣٤ ب).

<sup>(</sup>٢) نشرنا هذه الوثيقة في باب الوثائق ، منقولة عن محطوط الإسكوريال السالف الذكر ( لوحة ٧٧ ب - ٧٣ ا ) .

M. Lafuente: ibid; Vol. III. p. 240 ( r )

وكانت الحيوش المرابطية فى الثغر الأعلى وشرقى الأندلس ، خلال هذه الفترة ، التى شغل فيها ألفونسو المحارب بحروبه فى قشتالة وجنوبى فرنسا ، تقوم بالإغارة على الأراضى النصرانية المحاورة والعيث فيها ، وكانت تخرج بالأخص من طرطوشة ولاردة ، وهما أهم القواعد التى بقيت بأيدى المسلمين فى الثغر الأعلى ، لتجتاح أراضى النصارى المحاورة فى أراجون وإمارة برشلونة . ووقعت بين المسلمين والنصارى فى تلك الفترة ، عدة معارك ، وشغل الكونت رامون برنجير الثالث أمير برشلونة ، معاونة حلفائه الأرجونيين لرد غارات المسلمين .

فلما عاد ألفونسو المحارب إلى استثناف نشاطه ضد المسلمين ، كان أهمِمايشغله هو الاستيلاء على ما بقي من قواعد الثغر الأعلى ، وإجلاء المسلمين عنها .وكانت هذه القواعد ، تنحصر أولاً في لاردة وإفراغة ومكناسة الواقعة ، في المثلثالواقع بن نهرىسنكا وسحرى فرعي نهر إبرة (الإيبرو) ، وثانيا فى ثغر طرطوشة الواقع على البحر المتوسط عند مصب إبرة . وكان تغر طرطوشة كما قدمنا بالأخص هدف ملك أراجون ، إذ كان الاستيلاء عليه ، محقق له الاستيلاء على ما بهي من مجرى نهر إبرة ، ويضمن له سلامة الملاحة في هذآ النهر العظيم ، ويصل ما بن مملكته وبن البحر . ومن ثم فقد وضع ألفونسو مشروعه الكبير من شقين ، يتضمن الأوَّل الاستيلاء على القواعد الإسلامية ، الواقعة في مثلث نهري سنكا وسحري ، ثم يتبعها بالشق الثاني وهو الاستيلاء على طرطوشة . وأعد ألفونسو حملة جديدة قوية للبدء في تنفيذ مشروعه ، واشترك في هذه الحملة كثير من الأشراف والفرسان الفرنسين ، على غرار ما حدث في حملة سرقسطة ، وبدأ ألفونسو بالزحف على مدينة ( مكننسة ) مكناسة الواقعة عند ملتق نهرى سحرى وإبرة ، وهي قاعدة حصينة ، ولكن الدفاع عنها لم يكن ميسوراً لوقوعها في السهل المكشوف، فهاجمها النصارى بشدة ، واضطرت إلى التسلم بعد مقاومة عنيفة ، وذلك فى يونيه سنة ١١٣٣ م (أواخر سنة ٧٧٥ هـ) .

واتجه ألفونسو بعد ذلك إلى الاستيلاء على مدينتي إفراغة ولاردة ، وبدأ الزحف على إفراغة وهي تقع على الضفة اليمني لهر سنكا على مسافة قريبة من شمال مكناسة . ولم يكن الاستيلاء على إفراغة بالأمر الهين ، لموقعها الحصين فوق الربى العالية في نهاية منحدر وعر ضيق ، تصعب مهاحمته ، ويسهل الدفاع عنه . ومن جهة أخرى ، فقد شعر المرابطون ، من أهبة ألفونسو وعنف تحركاته ، أن

المعركة الحاسمة بينهم وبين النصارى فى الثغر الأعلى ، أضحت على وشك الوقوع . وكانوا مذ وقفوا على حركات ألفونسو وأهباته ، لافتتاح قواعد الثغر الباقية ، قد رأوا من باب التحوط والاستعداد ، أن يعقدوا التفاهم والسلم مع أمر برشلونة رامون برنجير الثالث ، وذلك خشية أن ينتهز الفرصة فيهاهمهم من جانبه ، ويضطر المرابطون إلى القتال فى جهتين ، فاتفقوا على أن يؤدوا له جزية سنوية قدرها اثنا عشر ألف دينار ، وذلك عن أمر على بن يوسف وتوجيه . فغضب لذلك أنفونسو ، وأقسم بأنه سوف ينتزع تلك البلاد التى تؤدى عنها الحزية ، ويقطع بذلك منفعها عن الطرفن الحصيمن (١).

ومن ثم فإنه ما كادت مكناسة تسقط فى يد العدو ، حتى بادر المرابطون فى الثغر ، وفى وسط شرقى الأنداس ، إلى التأهب للدفاع عن إفراغة ولاردة ، وهرع الزبير بن عمرو اللمتونى من قرطبة إلى الثغر الأعلى ، فى ألنى فارس ، ومعه مقادير وفيرة من المؤن . وهرع إليه الأمير أبو زكريا يحيى بن غانية والى بلنسية ومرسية ، فى قوة تقدرها الرواية بخمسائة فارس ، وكان من أعظم وأشجع القادة المرابطين . وكذلك حشد عبد الله بن عياض والى لاردة قواته . وكان أهل إفراغة حيماً ضيق عليهم ألفونسو الحصار ، وأخدت مواردهم فى النضوب ، قد كتبوا إلى يحيى بن غانية باعتباره عميد القادة المرابطين ، بطلب الإنجاد والأقوات ، وأنذروه فى كتابهم ، بأنه إن لم يفعل خضعوا لألفونسو ، وسلموه المدينة . ولكن ابن غانية لم يكن فى حاجة إلى مثل هذا النذير ، وكانت مهمة إنجاد إفراغة وإنقاذها ابن غانية لم يكن فى حاجة إلى مثل هذا النذير ، وكانت مهمة إنجاد إفراغة وإنقاذها ابن غانية لم يكن فى حاجة إلى مثل هذا النذير ، وكانت مهمة إنجاد إفراغة وإنقاذها ابن غانية لم يكن فى حاجة إلى مثل هذا النذير ، وكانت مهمة إنجاد إفراغة وإنقاذها المن لديه ، ولدى سائر القادة المرابطين منذ البداية منتهى الغيرة والاهمام (٢٠) .

وفى تلك الأثناء كان ألفونسو قد وصل بقواته إلى إفراغة ، وضرب حولها الحصار ، فقاومته حاميها وأهلها بقيادة واليها سعد بن محمد بن مردنيش أشد مقاومة ، واضطر أن يرفع الحصار غير مرة ، ثم يعود إليه ، وحملته هذه المقاومة ذاتها ، على مضاعفة جهوده فى التضييق على المدينة المحصورة ، والتصميم على أخذها . وأقسم ألفونسو تحت أسوار إفراغة ، كما أقسم أبوه سانشو رامرز قبل ذلك بأربعين عاما ، تحت أسوار وشقة ، أن يفتتح إفراغة أو يموت دونها ، وأقسم معه عثرون من سادته ، وأمر ألفونسو كذلك أن يؤتى برفات القديسين إلى المعسكر

<sup>(</sup>١) ابن القطان في نظم الحان (المخطوط السالف الذكر).

<sup>(</sup>٢) ابن القطان في نظم الحمان ( المخطوط السالف الذكر ) .

إذكاء لحاسة الحند ، وأن يتولى الأساقفة والرهبان قيادة الصفوف أسوة بالقوامس (الكونتات) . وهنا تختلف الروايتان الإسلامية والنصرانية في تصوير الوقائع ، وبيما تقول الرواية الإسلامية إنه ماكادت الحيوش المرابطية تصل إلى إفراغة ، حتى نشبت الموقعة الحاسمة بين المسلمين والنصارى ، إذا بالرواية النصرانية تقدم إلينا تفصيلا آخر ، وهو أنه ماكادت القوات المرابطية تصل إلى ظاهر إفراغة ، وتتقدم إلى إنجادها ، حتى وقعت بيها وبين النصارى معركتين متواليتين ، وهزم المرابطون في الموقعتين ، ولحأوا إلى الفرار ، وعندئذ دب اليأس إلى أهل المدينة وعرضوا التسليم ببعض الشروط ، فرفض ألفونسو كل عرض التسليم ، وصم على اقتحام المدينة بالسيف ، فانقلب المحصورون إلى مقاومة اليأس ، ونظ على اقتحام المدينة بالسيف ، فانقلب المحصورون إلى مقاومة اليأس ، ونظ المرابطون قواتهم ، وعادوا إلى محاولة إنقاذ المدينة ، ودبروا كميناً جذبوا إليه المرابطون قواتهم ، وعادوا إلى محاولة إنقاذ المدينة ، ودبروا كميناً جذبوا إليه الأرجونيين ، على يد قافلة من المؤن . وهنا نشب القتال واضطرمت الموقعة .

وعلى أى حال ، فقد نشبت بين المرابطين وبين النصارى تحت أسوار إفراغة ، موقعة من أشد وأعنف ، مما عرف فى تاريخ المعارك الحاسمة فى النغر الأعلى . وتقدر الرواية الإسلامية قوات المرابطين بنحو ثلاثة آلاف فارس (۱) ، وهو تقدير لا يتفق فى نظرنا مع ضخامة المعركة ونتائجها ، وتقدرهم الرواية النصر انية بعشرة آلاف فارس (۲) . وأما الحيش النصرانى ، فتقدره الرواية الإسلامية بإثنى عشر ألف فارس (۳) . ومن المرجح على أى حال ، أن القوات النصرانية كانت تتفوق فى الكثرة على المسلمين . ووقع بين الفريقين قتال شديد مروع ، وأبدى المسلمون فى الكثرة على المسلمين . ووقع بين الفريقين قتال شديد مروع ، وأبدى المسلمون بقيادة ابن غانية ضروباً رائعة من البراعة والبسالة ، وقاتل الأرجونيون كذلك بفيض من الشجاعة ، وكان ملكهم يقود المعركة بنفسه ، وخرج أهل إفراغة ، فانقضوا على النصارى ، وكثر القتل فهم ، وهلكت مهم عدة كبيرة من القادة والأكابر ، ومزقت صفوفهم تمزيقاً ، فاسبم ، وهلكت مهم عدة كبيرة من القادة والأكابر ، ومزقت صفوفهم تمزيقاً ، فاسبم ، وهلكت مهم عدة كبيرة من القادة والأكابر ، ومزقت صفوفهم تمزيقاً ، فاسبم ، وهلكت مهم عدة كبيرة من القادة والأكابر ، ومزقت صفوفهم تمزيقاً ، وأصيبوا بهزيمة ساحقة ، لم يصهم مثلها منذ موقعتى الزلاقة وأقليش (۱) ، واستولى

<sup>(</sup>١) ابن الأثيرج ١١ ص ١٣ ، وهو يحدد القوات المرابطية على النحو الآتى : قوات قرطبة ألف فارس ، وقوات مرسية وبلنسية خسائة فارس ، وقواتلاردة مائتا فارس .

<sup>(</sup>٢) . M.Lafuente: ibid; Vol. III. p. 248. (٢) . وكذلك أشباخ في تاريخ الأندلس في عهد المرابطين والموحدين ( الترجمة العربية ) ص ١٦٤ .

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير ج ١١ ص ١٣ .

<sup>( ؛ )</sup> راجع في تحديد معالم الموقعة خريطة الثغر الأعلى ( ص ٩١ من هذا الكتاب ) .

المسلمون على محلتهم وعتادهم وسلاحهم ، وكان ذلك فى اليوم السابع عشر من يوليه سنة ١١٣٤ م (٢٣ رمضان سنة ٥٢٨ هـ)(١) .

وتختلف الرواية اختلافاً بيناً في مصير ألفونسو المحارب. ومعظم الروايات النصرانية على أنه سقط خلال الموقعة . ويؤيد هذه الرواية صاحب « الأخبار الطليطلية) وردريك الطليطلي. وثوريتا وغيرهم. واكن الذي يشر ريباً حولها ، هو أن جثة ألفونسو المحارب لم توجد قط بين ضحاياً الموقعة (٢٠). وأما الرواية الأخرى، فهي أن ألفونسو توفي بعد الموقعة بأيام قلائل ، ويروى مؤرخ قطلوني معاصر في وصفه للمعركة، أنه حين تمت الهزيمة الساحقة علىالنصاري، عمد ألفونسو إلى الفرار بصحبة فارسن فقط ، ولحأ إلى دير القديس « خوان دىلابنيا » في سرقسطة ، وَهَنالِكَ تُوفَى نَحْماً وِيأْساً، لثمَانية أيام فقط من الموقعة، وذلك في ٢٥يوليه سنة ١١٣٤. وهذاً ما تؤيده الرواية الإسلامية مع خلاف يسبر . فإن ابن الأثبر يقول لنا في حديثه عن الموقعة ، أن ابن ر ذمبر ( ألفونسو ) لحق عقب هز بمته بمدينة سرقسطة ، « فلما رأى ما قتل من أصحابه ، مات مفجوعاً بعدعشرين يوماً من الهزيمة  $^{(7)}$ ويقول ابنَ القطان أن ابن رذمر فر في شرذمة قليلة جداً ، ولحق عمدينة سرقسطة ، واله العقل ، مخبول الذهن ، ثم خرج منها إلى وشقة فأقام بها محتلا أشهراً قليلة ثم حان أجله<sup>(1)</sup>. ويقول لنا صاحب الروض المعطار ، إن ألفونسو فر عقب هز تمة ، وأوى إلى حصن خرب في رأس جبل شاهق ، مع الفل الذي بتي معه ، تم غادره متسللا بالليل حيما أحدق به المسلمون (٥).

<sup>(</sup>۱) تختلف الرواية العربية في تاريخ الموقعة فيضعه ابن عذاري في سنة ٢٨ه ه ( الأوراق المخطوطة السالفة الذكر – هسير س ص ١٠٠) . ويقول لنا ابن القطان إنها وقعت في سنة ٢٩ه ه ويقول في موضع آخر إنها وقعت سنة ٢٨ه ه ( المخطوط السابق ذكره ) ويضعها ابن الأثير في سنة ٢٩ه ه ( ج ١١ ص ١٣) . ويقول لنا صاحب الروض المعطار إنها وقعت في رمضان سنة ٢٥ه ه ( صفة جزيرة الأندلس ص ٢٤) . ولكن الرواية النصرانية تحدد لنا تاريخها تحديدا دقيقاً واضحاً ، وهو يوليه سنة ١١٣٤ ، الموافق لرمضان سنة ٢٥ه ه .

عدد و المامش حيث يعدد ( ٢ ) يراجع في ذلك . M. Lafuente : ibid ; Vol. III. p. 243. والهامش حيث يعدد الروايات النصرانية المؤيدة لسقوط ألفونسو في الموقعة . وراجع أيضاً : F. Codera : Decadencia بروايات النصرانية المؤيدة لسقوط ألفونسو في الموقعة . وراجع أيضاً : y Disparición de los Almoravides p. 269 - 272

<sup>(</sup>٣) ابن الأثيرج ١١ ص ١٣.

<sup>(</sup>٤) في نظم الجمان (المخطوط السابق ذكره).

<sup>(</sup>ه) الروض المعطار ص ٢٥.

وقد كان لنصر المرابطين فى إفراغة ، صدى عميق فى سائر أرجاء الأندلس، وفى اسبانيا النصرانية بنوع خاص ، وعادت سمعة المرابطين العسكرية ، إلى سابق مكانتها فى شبه الحزيرة ، وذاع صيت يحيى بن غانية ، قائد المرابطين فى ذلك اليوم المشهود ، وسنرى فيا بعد كيف يضطلع ابن غانية فى قيادة المرابطين فى شبه الحزيرة بأعظم دور . وقد نظم الشاعر أبو جعفر بن وضاح المرسى ، فى واقعة إفراغة ، ومديح ابن غانية قصيدة يةول فها :

وشب منك الأعادى نار غيان كالعين يهفو عليها وطف أجفان كأنما شربوا منها بغدوان من يكسر النبع لم يعجز عن البان إلا فرائد أشياخ وشبان كأن نصالها ترجيع ألحان

شيرت برديك لما أسبل الوانى دنفت فى غاية الحَطِّى تحسوهم عقربهم بسيوف الهند مصلتة هون عليك سوى نفس قتلتهم وقفت والحيش عقد منك منترا والحيل تنحط من وقع الرماح بها

وكان من أثر موقعة إفراغة ، وهلاك ألفونسو المحارب ، أن انقشع الحطر مدى حين ، عما به بأيدى المسلمين من أراضى الثغر الأعلى، وعن شرق الأندلس، واختفت من ميدان الصراع بين المسلمين والنصارى ، شخصية خطرة كانت تهدد عشاريعها البعيدة المدى وتصميمها المستميت ، سلام المسلمين ، وسلامة الوطن الأندلسي . وقد كان ألفونسو المحارب في الواقع ، مثل فرناندو الأول ، وألفونسو السادس ، من أعظم ملوك اسبانيا النصرانية ، في العصور الوسطى . وكان افتتاحه لسرقسطة ، فائحة عصر جديد لمملكة أراجون ، كما كان افتتاح ألفونسو السادس لطلبطلة فائحة عصر جديد لمملكة قشتالة ، وقد غدت مملكة أراجون في ظله ، باتحاد مملكة ناقار معها ، منذ عهد أبيه سانشو ، قرينة مملكة قشتالة من المقواعد الإسلامية ، وكانت أمامه ، استطاع هو أن يوطد حدود مملكته ، وأن يوسع رقعها ، بافتتاحه سرقسطة وتطيلة وطرسونة وقلعة أيوب ودورقة وغيرها ، من القواعد الإسلامية ، وكانت أمامه ، بزواجه من أوراكا ملكة قشتالة ، قرصة لأن يغدو قيصراً لإسبانيا الكبرى ، ولكن بغض لنير أراجون — كان كفيلا بتحطيم مثل هذا المشروع ، وكانت الحرب مغض لنير أراجون — كان كفيلا بتحطيم مثل هذا المشروع ، وكانت الحرب مغض لنير أراجون — كان كفيلا بتحطيم مثل هذا المشروع ، وكانت الحرب مغض لنير أراجون — كان كفيلا بتحطيم مثل هذا المشروع ، وكانت الحرب من خلاف حول السلطان ، وما أبداه أشراف قشتالة من مغض لنير أراجون — كان كفيلا بتحطيم مثل هذا المشروع ، وكانت الحرب

الأهلية التي نشبت من جراء ذلك بين قشتالة وأراجون ، تتيح للمسلمين أوقاتا للتهادن ، كما تتيح لم فرص الغزو في الأراضي النصرانية . والرواية الإسلامية نفسها تشيد بعظمة ألفونسو المحارب . ويصفه ابن الأثير في قوله «وكان من أشد ملوك الفرنج بأساً ، وأكثر هم تجرداً لحرب المسلمين وأعظمهم صبرا »(١) . هذا وسوف نعني عند الكلام عن تاريخ اسبانيا النصرانية في عهد المرابطين ، بالتحدث عن أحوال أراجون وقشتالة في عهد ألفونسو المحارب .

ومما هو جدير بالملاحظة ، أن المرابطين ، بالرغم من نصرهم الساحق في موقعة إفراغة ، وتمزيقهم للجيش الأرجوني شّر ممزق ، لم يفكروا في الاستفادة من نصرهم بالزحف تواً على سرقسطة ، ومحاولة استردادها ، وقد كانت علىمقربة من ساحة نصرهم ، وكان سحق الحيش الأرجوني ، وهلاك عاهله ، مما يشجع على الاضطلاع بمثل هذه المحاولة ، ولكن المرابطين قنعوا في ذلك الموطن بالنصر ، وانصرفوا إلى قواعدهم ، على غرار ما حدث عقب نصر الزلاقة ، حيث أحجم عاهل المرابطين يوسف بن تاشفين عن مطاردة القشتاليين ، وانتهاز فرصة انهيار الحيش القشتالي لمحاولة استرداد طليطلة ؛ ومن الغريب أن المرابطين كانوا في نفس الوقت الذي اضطرمت فيه معركة إفراغة سنة ٢٨٥ ه يقومون بغزوات مخربة عقيمة في أراضي قشتالة ، بقيادة الأمر تاشفين ، ولد أمير المسلمين على بن يوسف، ولو أنهم حشدوا مزيداً من قواتهم في الثغر الأعلى ، على أثر انتصارهم فى إفراغة بقيادة قائدهم البطل يحيى بن غانية ، لكانت لديهم بلاريب فرصةً مرجحة ، لاسترداد الثغر الإسلامي العظيم ــ سرقسطة ــ وفي رأينا أن المرابطين، بإحجامهم عن استغلال ظفرهم في الزلاقة وإفراغة ، وإحجامهم في الحالة الأولى عن محاولة استرداد طليطلة ، وفي الثانية عن محاولة استرداد سرقسطة ، قد ارتكبوا في الحالتين خطأ عسكرياً لاشك في خطورته ، وكانت له في الحالتين نتائج بعيدة المدى

### حاتمة ملك بني هود بالثغر الأعلى

لما دخل المرابطون سرقسطة بدعوة أهلها ، فى أواخر سنة ٥٠٣هـ هـ (١١١٠م) كان قد غادرها آخر ملوكها من بنى هود ، عبد الملك بن أحمد المستعين بنهود الملقب بعاد الدولة . ولم يكن عبد الملك قد حكم سوى فترة يسيرة ، دب الحلاف

<sup>(</sup>١) ابن الأثير ج ١١ ص ١٣.

خلالها بينه وبين أهل سرقسطة لمحالفته النصارى وانضوائه تحت لوائهم ، حسيا فصلناه من قبل في كتاب « دول الطوائف» . وسار عبد الملك في أهله وأمواله إلى قاعدة روطة المنيعة ، الواقعة على الضفة اليسرى لنهر خالون أحد أفرع نهر إبرة الحنوبية ، على قيد خمسة وثلاثين كيلومتراً من سرقسطة . وكان بنو هو د قله أنشأوا هذه القاعدة ، وحصنوها وزودوها بالأبنية الضخمة ، وأعدوها لتكون لهم عند الضرورة ملجأ ومثوى . وفي بعض الروايات أن الذي أنشأ حصن روطة ، وأسبغ عليه مناعته الفائقة ، هو المستعنن والد عبد الملك ، وأنه حفر فيه إلى إلى الوادى سرباً أتقن أدراجه ، تنيف على أربعائة درج فلا ينقطع فيه المباء(١) . واستقر عبد الملك في هذه القاعدة ، وأنشأ بها إمارة صغيرة . والطاهر أن إمارة روطة كانت تشمل يومئذ ، رقعة من الأراضي ، تمتد شمالا حتى برجة الواقعة شمال غربي سرقسطة ، على مقربة من تطيلة ، يدل على ذلك ما يذكره صاحب البيان المغرب في أخبارسنة عشر وخمسهائة من أن الأمير أبا بكر صاحب سر قسطة، خرج إلى الغزو ، وهاجم حصن روطة ، وأثخن في أنحائه ، ثم تحرك إلى برجة ، وبها عماد الدولة بن المستعين بن هود ، فضيق عليها ، وبالغ في إرهاقها ، حتى صالحه أهلها ، فرجع عنها إلى سرقسطة(٢) . وعلى أى حال فإنه يبدو أن المداء كان مستحكماً ، بن عماد الدولة وبن المرابطين ، ومن ثم فقد وضع عماد الدولة نفسه تحت حماية ملك أراجون القوى ، ألفونسو المحارب ، خشية من نقمة المرابطين سادة سرقسطة ، واستمر عبد الملك عماد الدولة ، في حكم إمارته الصغيرة نحو عشرين عاماً ، حتى توفى محصن روطة فى شعبان سنة ٢٤هـ (١١٣٠م) . وكانت سرقسطة قد سقطت في تلك الأثناء في أيدى النصاري ، وأصبح ألفونسو المحارب سيد هذه الأنحاء بلا منازع . وتوجد ثمة رواية مفادها أن عِماد الدولة بن هود ، لبث أمراً بسرقسطة ، تحت حماية المرابطين ، حتى سقطت المدينة في أيدى. النصارى ، وعندئذ فر مها إلى روطة (٣). بيد أن هذه الرواية ضعيفة لاتؤيدها آية رواية أخرى . وينقضها بالعكس ، ماسبق أن ذكرناه من توالي الولاةالمر ابطين على سرقسطة ، مذ دخلها ابن الحاج حتى سقوطها في أيدى النصاري في سنة ۱۱۱۸ ه (۱۱۱۸م).

<sup>(</sup>١) ابن الكردبوس فى كتاب « الإكتفاء » ( مخطوط الأكاديمية السالف الذكر لوحة ه١٦٠ب) .

<sup>(</sup>٢) ابن عذاري في البيان المغرب ( الأور اق المخطوطة – هسبير س ص ٧٨ ) .

<sup>(</sup>٣) ابن الكر دبوس في كتابه السالف الذكر ( المخطوط لوحة ١٦٥ب ) .

ولما توفى عماد الدولة خلفه في إمارة روطة وأعمالها ، ولده أبو جعفر أحمد ابن عبد الملك ، وتلقب بسيف الدولة المستنصر بالله . وكذلك المستعن بالله ، واستمر في حكم روطة وما حولها من الحصون والأراضي ، وحذا حدُّو أبيه في محالفة النصاري ، والانضواء تحت حماية ألفونسو المحارب ملك أراجون . بيد أنه ما لبث أن شُعر بوطأة هذا النبر . ورأى أن يتجه إلى الناحية الأخرى من اسبانيا النصرانية ، إلى ناحية قشتالة . وكان ملك قشتالة الفتي ألفونسو ربمونديس ، الذي تسميه الرواية العربية أدفنش بن رمند باسم أبيه ريموند البورجوني ، وبالسُّليطين أي الملك الصغير ــ لانه تولى الملك وهو حدث، وأضحى بعد وفاة أمه أورَّاكًا في سنة١٢٦٦م، ملكاً على ليون وقشتالة ولمَّا مجاوز الحادية والعشرين. وكان ألفونسو ربمونديس ، بعد أن انهى النضال بينه وبن خصمه ومنافسه ألفونسو المحارب، زوج أمه القديم بظفره، وأضحى سيد قشتالة القوى، بيدو لسيف الدولة حليفاً أفضل . وتعرف الرواية اللاتينية « سيف الدولة » معرفة جيدة ، وتسميه «سفادولا » Zafadola ، وتقول لنا إن سيف الدولة عرض على أولاده ووزرائه ، فكرة التحالف مع ملك قشتالة والانضواء نحت لوائه ، فوافقوا علمها ، وأنه بعث إلى ملك قشتالة برغبته في زيارته ، وبأن يرسل إليه بعض فرسانه لحمايته ، خوفاً من المرابطين ، فبعث إليه الملك ببعض أكابر فرسانه ، وصحبوه إلى بلاط طليطلة ، فاستقباه الملُّك بتر حابوعطف، وعامله معاملة ملك ، وقدم إليه طائفة من الهدايا النفيسة ، وتأثر سيف الدولة بما رآه من فخامة بلاط قشتالة ، وكرتم معاملته ، فأعلن أنه ينضوى تحت لوائه وحمايته ، ويضع نفسه هو وأولاده تحت تصرفه ، ثم نزل له عن حصن روطة ، مقابل حصون وبلاد في منطقة طليطلة وإسترامادورة ، أعطاه إياها ملك قشتالة ، فانتقل إلىها ووضع نفسه في خدمته (١).

وتقدم إلينا بعض الروايات النصرانية الأخرى ، قصة سيف الدولة في صيغة أخرى ، فتقول إن سيف الدولة لما برم مجاية ملك أراجون المرهقة ، وخشى من انقلاب رعيته عليه لمحالفته للملوك النصارى ، قرر أن يعترف محاية ملك قشتالة ، ونزل له عن روطة الهود ، وغيرها من المواقع المنيعة ، الباقية من مملكته الصغيرة،

A. P. Ibars : Valencia Arabe (Valencia 1901) T.I. قراجع هذه الرواية في T.I. وكذلك في P. Codera : Dec. y Disp. de los Almóravides, p. 24-26 وكذلك في p. 466-467

فاستقبله ملك قشتالة بترحاب ، وأعطاه فى مقابل ذلك ، عدة أمكنة فى قشتالة وليون ( سنة ١١٣٢ م )(١).

وتحدثنا الرواية العربية عن سيف الدولة المستنصر بن هود ، وعن تنازله عن حصن روطة لملك النصارى ، ولكنها تختلف في تفاصيل ذلك . ويضع ابن الاثير هذا التنازل في حوادث سنة ٢٩٥ ه ( ١١٣٤ م ) ، ويقول لنا إن المستنصر ابن هود ، عقد في هذه السنة الصلح مع « السليطين» ( ألفونسو ريمونديس ) . وكان « السليطين» قد أكثر من غزو بلاد المستنصر وقتالها حتى ضعف عن مقاومته ، فرأى أن يريح نفسه وجنده مدة ، فاستقر بينهما الصلح لمدة عشر سنين ، على أن يسلم المستنصر حصن روطة ، وهو من أمنع الحصون وأحصنها ، وتسلم النصارى الحصن « وفعل المستنصر فعلة لم يفعلها قبله أحد » (٢) .

ويقدم إلينا ابن الكردبوس عن هذه الواقعة رواية ضافية ، ينفرد فيها بتفاصيل خاصة ، خلاصها أن طاغية الروم الإنبرطر الملقب بالسلطين ، هو الذي راسل المستنصر ، وعرض عليه أن يتخلي له عن روطة ويعوضه عنها بقشتالة ماهوأحسن وأفيد ، نحيث يغدو وأقرب إلى بلاد غربي الأندلس ، وأنه سوف نخرج معه بنفسه إلى طائفة من البلاد المتاخمة لقشتالة يدعو أهلها لطاعته ، وأنه على يقين من أن أهل هذه البلاد سوف يستجيبون إلى دعوته ، لأن المرابطين قد أذاقوهم العذاب ، وهم يكرهونهم ، ويتمنون زوال دولتهم ، وأخيراً أنه لم يبق من أبناء الملوك المسلمين سواه ، أى المستنصر ، وهكذا تخلي المستنصر لملك قشتالة عن روطة وهي « معقل ما أبصر مثله من يعقل » . وعوضه عنها ملك قشتاله بقرى ومزارع مغلة في بلاده . ثم خرج معه إلى غربي الأندلس ، في قوات كثيفة ، ومزارع مغلة في بلاده . ثم خرج معه إلى غربي الأندلس ، في قوات كثيفة ، وخشي أهل هذه البلاد حميعاً ، إن أطاعوه وانضموا تحت لوائه ، فإن العدو وخشي أهل هذه البلاد حميعاً ، إن أطاعوه وانضموا تحت لوائه ، فإن العدو يغلبهم و عملكهم ، وهكذا رجع المستنصر من مشروعه بأخسر صفقة (٣) . ويستفاد يغلبهم و عملكهم ، وهكذا رجع المستنصر من مشروعه بأخسر صفقة (٣) . ويستفاد من رواية ابن الكردبوس هذه ، أن ملك قشتالة ، كان يرمي إلى استخدام المستنصر من رواية ابن الكردبوس هذه ، أن ملك قشتالة ، كان يرمي إلى استخدام المستنصر من رواية ابن الكردبوس هذه ، أن ملك قشتالة ، كان يرمي إلى استخدام المستنصر من رواية ابن الكردبوس هذه ، أن ملك قشتالة ، كان يرمي إلى استخدام المستنصر من رواية ابن الكردبوس هذه ، أن ملك قشتالة ، كان يرمي إلى استخدام المستنصر من مشرواية ابن الكردبوس هذه ، أن ملك قشتالة ، كان يرمي إلى استخدام المستنصر من مشرواية ابن يرمي المن يقور الكرد و المناس المنه يقر المنه المناس من المنه يقل المناس المنه يقس المناس المناس

M. Lafuente: ibid; Vol. III p. 247. (1)

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير ج ١١ ص ١٣.

<sup>(</sup>٣) وردت رواية ابن الكردبوس فى كتاب « الإكتفاء » ( مخطوط أكاديمية التاريخ السابق الذكر لوحة ١٦٥ ب ) .

في إنشاء إمارة متاخمة لقشتالة من ناحية الحنوب الغربي ، تتكون من بعض البلاد والقرى الإسلامية النائية المحاورة لحدود قشتالة ، وذلك لكى يجعل مها قاعدة أمامية لعدوانه على أراضى الأندلس ، ووسيلة للضرب والتفريق بين المسلمين في تلك المنطقة ، بيد أنه فشل في مشروعه واقتصر سيف الدولة المستنصر ، في مقامه بقشتالة ، على الأماكن والأراضى التي منحت له ليعيش فيها . ويقول لنا ابن الأبار إن ملك قشتالة عوضه عن روطة بنصف مدينه طليطلة (١). وهذه رواية تدعو إلى التأمل ، لأن طليطلة كانت في ذلك الوقت عاصمة مملكة قشتالة ، وتقول لنا الرواية اللاتينية السالفة الذكر إن ملك قشتالة منح المستنصر حصوناً وبلاداً في منطقة طليطلة وإستر امادورة ، وهو أقرب إلى المعقول ، ور مما شملت هذه الأماكن حياً و دوراً في طليطلة ذاتها . ويضع ابن الأبار تاريخ تنازل المستنصر عن روطة في شهر ذي القعدة سنة ٤٣٤ ه ( ١١٣٩ م) .

وهناك رواية أخرى يقدمها إلينا ابن الحطيب، وهي تختلف في مضمونها عما تقدم، وخلاصها أن المستنصر بن هود لحأ إلى حماية ابن رذمبر ، أعنى ألفونسو المحارب ملك أراجون ، وليس إلى حماية ملك قشتالة ، وأن أبن رذمبر عاوضه عن روطة بأماكن من أعمال مدينة تنطيلة في شمالي الثغر فانتقل إليها بأهله وأمواله (٢٠). وهكذا انتهت بتخلي المستنصر عن قاعدة روطة وأعمالها ، رياسة بني هود فيما تبقي من أنقاض مملكة سرقسطة القديمة . وأقام المستنصر في مقره الحديد في كنف ملك قشتالة بضعة أعوام أخرى ، إلى أن سنحت له فرصة للتدخل في حوادث الأندلس ، وشق طريقه إلى الرياسة من جديد ، وهو ما سنعني به في موضعه المناسب .

<sup>(</sup>١) ابن الأبار في الحلة السيراء ص ٢٢٥.

<sup>(</sup>٢) ابن الحطيب في أعمال الأعلام ص ١٧٦.

# الفضل لخامس

## الأمير تاشفين بن على

## وغزواته وأعماله فى شبه الحزيرة

قاعدة التولية لدى المرابطين . على بن يوسف يولى ولده تاشفين شئون الأندلس . الخلاف حول تاريخ هذه التولية . خروج تاشفين إلى غزو قشتالة . غزوة لوالى إشبيلية . القشتاليون يغزون أراضى قرطبة . غزوة ينتان بن على لأراضى أراجون . تاشفين يفتتح حصن السكة . عود القشتاليين إلى غزو أراضى قرطبة . مسير تاشفين إلى لقائم وهزيمهم . غزو القشتاليين لأراضى إشبيلية وردهم . عودهم إلى الغزو بقيادة ملكهم ألفونسو ريموندس . التقاء تاشفين وقواته بالنصارى قرب بطليوس . هزيمة القشتاليين وفرارهم . خروج تاشفين إلى الغزو .اللقاء في موقعة البكار . هزيمة المرابطين في البداية ثم ثباتهم وانتصارهم . قصيدة أبى بكر الصير في مديح تاشفين ونصحه . إيضاح عن مكان الملوقعة . حوادث أندلسية نحتلفة . غزوة قشتالية لأراضى الأندلس . توغل القشتاليين وعيثهم حتى الموقعة . حوادث أندلسية نحتلفة . غزوة قشتالة . غزوة قشتالية أخرى لأراضى قرطبة . أراضى شريش . غزوات جديدة لتاشفين في أراضى قشتالة . غزوة قشتالية أخرى لأراضى قرطبة . التنويه بتاشفين وحسن إدارته . عود تاشفين إلى نقل قاعدة الحكم المرابطى من غرناطة إلى قرطبة . التنويه بتاشفين وحسن إدارته . عود تاشفين إلى الغرب . اختياره لولاية العهد مكان أخيه سير . ظروف هذه التولية وبواعثها .

#### - 1 -

وضح مما تقدم ، مما ذكرناه فى أخبار ولاة الأندلس وأقاليمها ، أن الدولة المرابطية ، كانت تعتمد فى حكم الأندلس على عصبية القبيل والأسرة ، فيتولى الحكم بها الأمراء من أبناء أمير المسلمين وقرابته وأصهاره ، ويتولى هؤلاء كذلك قيادة الحيوش المرابطية ، ويضطلع بالقيادة العامة ولد الأمير . وقد طبقت هذه القاعدة منذ البداية ، فكان الأمير سير ابن أبى بكر اللمتونى قائد الحيوش المرابطية ، ومتولى شئون الأندلس فى عهد يوسف بن تاشفين ، ثم كان أبو الطاهر نميم وللا يوسف متولى القيادة العامة ، منذ وفاة والده ، وولاية أخيه على بن يوسف ، وكذلك متولى شئون الأندلس ، وقاعدته الإدارية غرناطة . ولبث تميم فى منصبه عدة أعوام ، قاد فيها الحيوش المرابطية منذ موقعة أقليش فى سنة ١٠٥ ه (١١١٨م) ، وموقعة كننذة فى سنة ١٠٥ ه (١١١٨م) ، وموقعة كننذة فى سنة ١١٥ ه (١١٢٧م) ، ولكى الأمير تميم ولاية إشبيلية إلى جانب ولاية غرناطة ثم صرف عن إشبيلية فى العام التالى ، ووكل

إشبيلية الأمير أبو بكر بن على بن يوسف . واستمر الأمير تميم بعد ذلك والياً على غرناطة . ومتولياً لسائر شئون الأندلس . حتى توفى سنة ٢٠ه ( ١١٢٦م ) و مما هو جدير بالذكر أن القاضى أبا الوليد بن رشد ، حيما عبر إلى العدوة فى هذا العام نفسه ، على أثر غزوة ألفونسو المحارب . بمالأة النصارى المعاهدين ، كان يقصد \_ إلى جانب سعيه لدى أمير المسلمين على بن يوسف فى تغريب المعاهدين أن يسعى كذلك فى عزل أخيه تميم عن ولاية الأندلس ، وتعيين غيره (١). ولكن القدر عجل بوفاة تميم . فعندئذ عهد أمير المسلمين على بن يوسف بشئون الأندلس ، إلى ولده تاشفين بن على ، فعر إليها فى جيش مرابطى جديد من خسة آلاف فارس ، ولم يلبث أن بدأ سلسلة جديدة من الغزوات فى أراضى قشتالة .

وتختلف الرواية في تاريخ تولية تاشفين لشئون الأندلس . فهناك قول بأن توليته كانت في سنة ٧٠٥ ه عقب عزل عمه تميم (٢) . وهناك قول آخر بأن هذا التعيين كان في سنة ٧٢٥ أو ٧٢٥ ه (٣) ، ثم هناك قول ثالث بأنه كان في سنة التعيين كان في سنة بدو من أقوال صاحب البيان المغرب عن غزوات تاشفين بالأندلس ، وهي أقوال تؤيدها الرواية النصرانية . أن تاشفين كان موجوداً بالأندلس منذ سنة ٧٢٥ ه ، وأنه قد التهي في هذا العام ذاته بالقشتاليين على مقربة من قلعة رباح (٥). وهذه الرواية يؤيدها أيضاً ما يذكره لنا ابن القطان في حوادث سنة ٧٢٥ ه ، وهو أن علياً بن يوسف ، عزل ولده الأمير أبا بكر عن ولاية إشبيلية ، وغربه مكبولا إلى الصحراء ، لأنه لم يرض عن بيعة أخيه ، وتوليه شئون الأندلس ، وعين مكانه لولاية إشبيلية أجداى والى قرطبة (١) . ويؤيد ابن عذارى واقعة عزل الأمر أي بكر ولكنه لايذكر لنا شيئاً عن تغريبه ، ويقول لنا إن الذي خلفه في ولاية إشبيلية هو عمر بن سبر ، وذلك في شعبان سنة ٧٢ه ه (١). وفضلا عن ذلك ، فإن صاحب البيان المغرب . ينقل إلينا عن ابن الوراق رواية وفضلا عن ذلك ، فإن صاحب البيان المغرب . ينقل إلينا عن ابن الوراق رواية

<sup>(</sup>١) الحلل الموشية ص ١٠٧ .

<sup>(</sup>۲) روض القرطاس ص ۲۰۹.

<sup>(</sup>٣) ابن الخطيب في الإحاطة ( القاهرة ١٩٥٦ ) ج ١ ص ٤٥٤ و ٧٥٤ .

<sup>(</sup>٤) ابن خلدون ج ٦ ص ١٨٦ .

<sup>(</sup>ه) البيان المغرب (الأوراق المخطوطة – هسبيرس ص ٩٠) .

<sup>(</sup>٦) ابن القطان في نظم الحمان ( المخطوط السالف ذكره ) .

<sup>(</sup>٧) البيان المغرب ( الأوراق المحطوطة – هسيرس ص ١١٠ ) .

أخرى مفادها أن ولاية تاشفين للأندلس كانت فى سنة ثلاث وعشرين و خمسائة ، وأنه قدم إلى غرناطة فى السابع والعشرين لذى حجة من هذا العام(١) .

وعلى أى حال فإن حديث غزوات تاشفين فى شبه الحزيرة يبدأ بالفعل قبل هذا التاريخ. ويستفاد من رواية صاحب روض القرطاس أن تاشفين قد عبر إلى شبه الحزيرة منذ سنة ٥٢٠ ه، وأنه خرج فى أواخر هذا العام أوأو ائل العام التالى فى جيشه، وفى أجناد الولايات، غازياً إلى أراضى طليطلة، فعاث فى أحوازها، واقتحم اثنين من حصومها، ثم سار نحو الغرب، والتي بالنصارى فى موضع يعرف « بفحص الضباب » فهزمهم هزيمة شديدة، وافتتح ثلاثين حصناً من حصون هذه المنطقة وكتب إلى أبيه بالفتح (٢٠).

وقام الأمير تاشفين بعد ذلك بعدة غزوات فى أراضى قشتالة ، وخاض مع القشتاليين معارك عديدة . وبالرغم من أن الرواية العربية تحدثنا عن غزوات تاشفين ووقائعه فى عبارات حماسية ، فإنها لا تقدم إلينا تفاصيل شافية عن هذه الوقائع . وكذلك فإن الرواية النصرانية ليست دقيقة ولا واضحة فى هذا الموطن .

وفى وسعنا أن نتتبع غزوات الأمير تاشفين وحروبه مع النصارى منذ سنة هر ١١٢٨ م) ، فنى تلك السنة غزا القشتاليون أراضى الأندلس بحيش ضخم ، ووصلوا فى زحفهم إلى جبال الكرس ، على مقربة من قاعة رباح ، فخرج الأمير تاشفين إلى لقائهم ، فارتدوا عائدين إلى بلادهم .

وفى العام التالى ، أعنى فى سنة ٢٣٥ه ه ( ١١٢٩ م ) ، سير الأمير تاشفين جيش إشبيلية بقيادة واليها عمر بن سير اللمتونى ، فأغار على أطراف قشتالة ، فخرج إليه زهاء ثلاثمائة فارس للعدو وقاتلوه بشدة ، فانهزم المرابطون ، وقتل وأسر الكثير منهم . وكانت هذه الهزيمة ترجع بالأخص إلى نهاون عمربن سير وعدم تحوطه ، فرفع أمره إلى أمير المسلمين على بن يوسف ، فألزمه بدية من أسر، وعزله عن ولاية إشبيلية ، وولى مكانه الأمير أبا زكريا يحيى بن على الحاج .

وفى سنة ٢٤هـ ( ١١٣٠ م ) انحدرت القوات القشتالية جنوباً حتى أصبحت على مقربة من قرطبة ، فاستغاث واليها عبد الله بن تينغمر بالأمير تاشفين ، فبادر إليها فى قواته ، فارتد القشتاليون أدراجهم ، ولم يشاءوا الاشتباك مع المرابطين ،

<sup>(</sup>١) البيان المغرب ( الأوراق المحطوطة – هسبير س ص ٩١) .

<sup>(</sup>٢) روض القرطاس ص ١٠٧.

وتحول الأمير تاشفين بقواته إلى جيان . فلبث بها قليلا يرقب الحوادث ، ثم سار منها إلى غرناطة(١) .

وتوفى فى أوائل هذا العام محمد بن يوسف بنيد روالى بلنسية ، فعين مكانه ينتان بن على وهو الابن الأصغر لعلى بن يوسف. وخرج ينتان بقواته غازياً فى أراضى أراجون . فلقيه النصارى بقيادة الكونت جاستون دى بيارن (وتسميه الرواية العربية غشتون) فهزم النصارى ، وقتل الكونت وسيق رأسه إلى غرناطة وطيف بها على رمح ؛ ثم حملت إلى أمير المسلمين بمراكش ، فطيف بها هنالك أبضاً .

وفي رمضان من نفس هذا العام . خرج الأمير تاشفين بجيش غرناطة ومتطوعها ، واتصل به جيش قرطبة إلى حصن السكة Aceea من عمل طليطلة ، وكان ملك قشتالة ، قد شحنه بالمقاتلة للإغارة على أراضي المسلمين ، فحاصره تاشفين ، وافتتحه عنوة ، وقتل من كان به ، وأسرقائده تلبو فرنانديث وكان من مشاهير فرسان قشتالة – وكذلك ضباطه ، وتزيد الرواية النصرانية على ذلك ، أن القتلى من حامية الحصن بلغوا مائة وتمانين ، وأن تاشفين سار بعد ذلك إلى حصن بارجاس فقتل من رجاله خمسن . واستمر في تقدمه حتى وصل إلى «سان سرقاندو» من ضواحي طليطلة ، ثم ارتد بعد ذلك بقواته جنوباً وعاد إلى غرناطة ، فاستقبله الناس أفخم استقبال (٢)

وفى صفر سنة ٢٥ ه ( يناير ١١٣١م ) ، هزم المرابطون قوة من القشالييين كانت نغير على الحدود وتضيق على المسلمين .

وفى هذا العام أسندت ولاية قرطبة إلى ابن أخت على بن يوسف ، عبد الله ابن أبى بكر المعروف بابن قنونة . وفيه شبت النار بسوق الكتانين بقرطبة ، واتصلت بسوق البز ، فأتت عليه وأسفرت عن خسائر فادحة ، ورجم الناس ابن المناصف صاحب السوق لتقصيره في المعونة (٢).

وفي ربيع الأول سنة ٢٦٥ ه (يناير ١١٣٢ م) ، نمي إلى الأمير تاشفين أن

<sup>(</sup>١) نقلنا أخبار هاتين الغزوتين ، عن البيان المغرب (الأوراق المخطوطة السالفة الذكر – هسبيرس ص ٩١) .

<sup>(</sup>٢) البيان المغرب ( الأوراق المخطوطة – هسبير س ص ٩١ ) . وابن القطان في نظم الحمان ( المخطوط السابق الذكر لوحة ١٠٠ ) .

<sup>(</sup>٣) نظم الجمان ( المخطوط السالف الذكر لوحة ٢٨ب).

القشتاليين خرجوا من طليطلة متجهين صوب قرطبة، فبادر بالسير إلى قرطبة، ثم انجه إلى لقاء العدو في قواته الخفيفة، وترك الثقل بحصن أرجونة، وفي تلك الأثناء كان القشتاليون قد وصلوا حصن شنت إشتيين على مقربة من جيان، واستولوا عليه ثم ساروا إلى قرية براشة. وهناك التي الفريقان، ووقعت بينهما معركة عنيفة، هزم فيها القشتاليون وقتل منهم عدد جم، وأسر قائد القشتاليين وعدة من أكابر ضباطه، واستولى المرابطون على مقادير وافرة من الأسلحة والدواب والثياب، وسار الأمير تاشفين بالأسرى والغنائم إلى قلعة رباح القريبة من ميدان المعركة، فأصلح أحوالها وحصن أسوارها، وترك الأسرى لدى أهلها، ليفتدوا بهم من يستطيعون من أسراهم، ثم عاد في قواته ظافراً إلى غرناطة (١).

وقد سجل لنا ابن القطان من أحداث هذا العام بعض صور أخرى غير أخبار الحرب والغزوات ، فذكر لنا أن المجاعة اشتدت فيه بقرطبة ، وانتشر الوباء بين الناس، وكثر الموت، وبلغ سعر المد من القمح خسة عشر دينارا ، وذاعت الفوضى وكثر أهل الشر ، فجد الوالى ابن قنونة في مطاردة أهله ، وقتل الكثير منهم .

وفى أواخر هذا العام ، أعنى ٢٦٥ ه ، خرج جيش من القشتاليين بقيادة الكونت ردر بجو كونثالث إلى ناحية إشبيلية وأغاروا على أراضيها من جهة حصن القليعة ، وعاثوا فيها قتلا وسبياً، ثم انحدروا فجأة إلى الشرف (٢) على مقربة من المدينة وقتلوا من أهله حموعاً غفيرة ، وأخد والى المدينة عمر بن الحاج اللمتونى على غرة ، فبادر فى قواته إلى لقاء القشتاليين بالوادى على ضفة النهر ، وبعث سرية من فرسانه إلى الضفة الأخرى ، فأسرت بعض القشتاليين وجاءت بهم فأمر الوالى بضرب أعناقهم أمام أعين إخوانهم فى الضفة الأخرى ، فاضطرم القشتاليون سخطاً وحماسة، واقتحموا النهركالسيل المنهمر ، وأطبقوا على المرابطين ، ووقعت بينهما معركة عنيفة ، قتل فيها عمر بن الحاج ومعظم جنده ، فأغلقت المدينة

<sup>(</sup>١) ابن الخطيب في الإحاطة ج ١ ص ٥٥٩ . والبيان المغرب (الأوراق المخطوطة المشار إليها . " هسبير س ص ٩٤ و ٥٥) .

<sup>(</sup>٢) إقليم «الشرف» في الحغرافية الأندلسية ، هو السهل الممتد غرباً من إشبيلية حتى لبلة ، وجنوباً حتى شاطىء المحيط ، ويشمل حصن القصر ، ولبلة ، وولبة ، وجزيرة شلطيش ، وجبل العيون . وقد سمى بهذا الاسم لأنه «مشرف من ناحية اشبيلية» (الإدريسي في نزهة المشتاق . الحزء الخاص بوصف المغرب وأرض السودان ومصر والأندلس طبعة دوزي ص ١٧٤ و ١٧٨) .

أبوابها دون الغزاة ، واشتد الحوف بالناس ، وكان ذلك فى منتصف رجب من السنة المذكورة(١) .

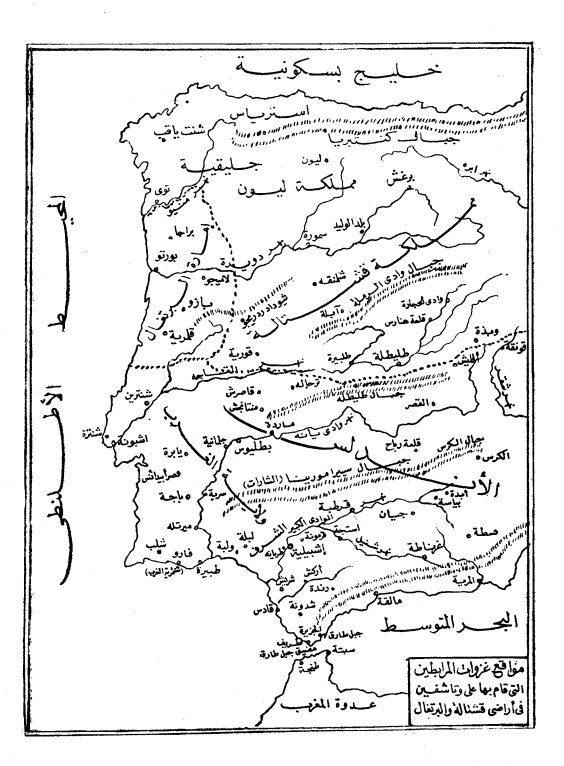
وزحف القشتاليون على إشبيلية حتى صاروا على قيد فرسمين منها ، وهم يثخنون فى أحوازها قتلا وسبيا وتخريباً ، وكان الأمير تاشفين ، حينا نمى إليه عدوان القشتاليين قد نهض فى قواته إلى إشبيلية ، فطارد العدو وطهر منه الوادى . وارتد النصارى إلى بلادهم مثقلين بالغنائم والسبى .

وتزيد الرواية الإسلامية على ما تقدم . أن الأمير تاشفين سار في قواته نحو الغرب ومعه ابن قنونة والى قرطبة ، والتي بقوة من النصاري ، كانت قد أغارت على أحواز يابرة ، فهزمها المرابطون ، وقتلوا معظم رجالها ، وأنقذوا منها الغنائم والأسرى(٢).

بيد أنه لم يمض قليل عن ذلك . حتى بدت نيات القشتاليين واضحة في استثناف العدوان على نطاق واسع ، في أوائل سنة ٢٨٥ هـ (١١٣٤ م) حشد ألفونسو ريمونديس (ألفونسو السابع) أو ألفنش بن رمند كما تسميه الرواية العربية ، جيشاً ضخا من آلاف عدة ، وبه كثير من أبطال قشتالة وأنجاءها المشهورين، وقصد إلى ناحية بطليوس ، وعاث في أحوازها، وخرب أراضها، فهمض إليه الأمر تاشفين من إشبيلية في قوات ضخمة، ووقف من أدلائه وطلائعه على خط سير العدو ، ورابط للقائه في مكان يقع شرقى بطليوس على مقربة من سهل الزلاقة ، الذي اشهر بانتصار جده العظيم يوسف بن تاشفين فيه ، على ألفونسو السادس (٢٧٩ هـ)، وماكادت طلائع العدو تبدو ، وقد ملأت حموعه وغنائمه السهل ، حتى تأهب المرابطون للقائه مجاسة وتوثب . ونظم الحيش الإسلامي مثليا نظم يوم الزلاقة في وحدات متناسقة ، فاحتل المرابطون ، وعلى رأسهم الأمير تاشفين القلب ، تتقدمهم البنود البيض مكتوبة بالآيات ، واصطفت إلى جانبيه القوات الأندلسية تتقدمها الرايات الحمراء بالصور الهائلة ، واحتل الحناحين أهل الثغور وذوو الحلاد ، وعليهم الرايات المرقعات ، واحتل المقدمة أنجاد زنانة ، وافيف الحشم ذوو العائم ، وأمامهم الأعلام المصبغات ، ونشبت بين الفريقين ولفيف الحشم ذوو العائم ، وأمامهم الأعلام المصبغات ، ونشبت بين الفريقين

<sup>(</sup>١) البيان المغرب (الأوراق المخطوطة – هسبير س ص ٩٧) ونظم الجان (المخطوط السالف الذكر لوحة ٧١ ب)، وابن الخطيب في الإحاطة ج ١ ص ٤٦٠.

<sup>(</sup>٢) ابن القطان في نظم الحان (المخطوط السابق ذكره لوحة ٧٢ أ) .



معركة عنيفة ، دارت فها الدائرة على القشتاليين ، فهزموا شر هزيمة ، ولحأوا إلى الفرار ، وقد قتلت وأسرت منهم حموع غفيرة ، واستنقذ المسلمون الأسرى والغنائم من أيدي القشتاليين، وكان ذلك في حمادي الأولى من سنة ٢٨هـ ( مارس سنة ١١٣٤ ) وقفل الأمر تاشفين في قواته ظافراً إلى قرطبة . ثم سار منها إلى غرناطة فاستقبل استقبالا فخماً ، وأنشده الشعراء مهنئين ، فمن ذلك قصيدة طويلة جاء فها:

أما وبيض الهند عنك خصـوم فالروم تبــذل ما ظباك تروم عن نفسه حيث الكلام وخــيم على قمم الملوك هجوم(١)

تمضى سيوفك فى العدا ويردها دار هجمت بيوتها بظياك فأبدأ

وفي شهر ذي الحجة من نفس العام ( ٢٨٥ ه ) خرج الأمير تاشفين أثر عيد النحر، بقوات غرناطة وقرطبة وقوات المحاهدين من الحيل والرجل، إلى الغزو، فسار نحو الغرب ، وقد انضم إليه جيش إشبيلية « بفحص الريحانة » ثم سار إلى موضع تسميه الرواية «بالبكار» وهو طريق للعدو لا محيص منها . ولما رأى القشتاليون القوات المرابطية ، وضعوا خطة لاجتذابها إلى هذا الموضع ، وأقبل المرابطون بالفعل إليه ، وندب القشتاليون نخبة من أنجادهم تبلغ نحو ألفن ، فانقضت على المرابطين فجأة عند دخول الظلام ، في هذا الموضع الحرج ، واستطاعت أن تخترق صفوفهم في عدة مواضع ، فدب الحلل بالحيش المرابطي، ونفرت الحيل وشردت واقتحمت الأخبية ، وعلاالصياح بن المسلمين ، وفروا من كل جانب، ووصلت سرية من النصاري إلى خيمة الأمر تاشفين، فأشار إليه بعض خاصته بأن يبادر بالفرار ، فأبي ، فأحدق به فرسان الأندلس وأبجاد المرابطين، وحالوا بينه وبين العدو ، ووقعت بين الفريقين معركة عنيفة ، والأمير تاشفين ثابت فوق فرسه ، متشح بسيفه ودرعه ، يشدد الضرب والطعان ، قال المؤرخ « فلم ير أربط منه جأشاً ولا أشهم نفساً ، في مطلع ذلك الهول» ، واستطاع أحد الحند العبيد أن يقضى على قائد القشتاليين المهاجمين بطعنة نافذة ، ثم انجلت الظلمة عن هز بمةالنصاري ، وقد اجتمعت منالقتلي من الحانبين أكداس ضخمة . وفي صباح الغد سار الأمير تاشفين في قواته إلى حصن قشرش ، وهو من

<sup>(</sup>١) البيان المغرب (الأوراق المخطوطة هسيرس – ص ٩٧) ، وابن الحطيب في الإحاطة ج ١ ص ٤٦٠ و ٤٦١ . ولم يذكر لنا ناظم هذه القصيدة .

حصون المسلمين ثم غادره عائداً إلى قرطبة (١) . وقد وجه إليه كاتبه أبو بكريحيي ابن الصبر في بهذه المناسبة قصيدة ضافية ، يهنئه فيها بالسلامة ، ويحذره من خدع الحرب، ويسدى إليه بعض النصائح فيما بحب أن يكون عليه القتال . وهي طويلة في نحو ستن بيتاً . نقتطف منها الأبيات الآتية :

یا أیها الملأ الذی یتقنیع ومن الذی غدر العدو به دجی تمضی الفوارس والطعان یصدها واللیل مرضج الترایك بینهم عن أربعین ثنت أعنها دجی لولا رجال كالحبال تعرضت فثبت والأقدام تزلق والردی لا یعظمن علی الأمیر فانها ولكل یوم حنكة و تمرس یا شجع الأبطال لیسلة أمسه ومها فی نصائح الحرب:

واحذر كمين الروم عند لقائها واخ لا تبقين النهر خلفك عند ما تلقى أجعل مناجزة العدو عشية وور وصدمه أول وهلة لا ترتدع بعد وجاء فى ختامها فى مخاطبة تاشفين وتهنئته :

یا تاشفین أقم لحیشک عسفین و هجم العدو دجی فروع مقبلا کم وقعة لك فی دیارهم انثنت النعمة العظمی سلامتك التی کادت تكون ولو إذاً لتزلزلت وهوت بأندلس عقاب لم تدع

من منكم البطل الهمام الأورع فانفض كل وهو لا يتزعزع عنده ويدمرها الوفاء فترجع صبح على هام الكماة ملمع ألفان ألف حاسر ومقنع ماكان هذا السيل مما يسودع حول السرادق في الأسنة تقرع خدع الحروب وكل حرب يخدع وتجارب في مثل نفسك تنجع اليوم أنت مع التجارب أشجع

واخفض كمينك خلفها إذ تدفع تلقى العدو فنشره متوقع ووراءك الصدف الذى هو أمنع بعد التقدم فالنكوص يضعضع

بالليل والقدر الذي لاينفع ومضى يهيم وهو منك مروع عنها أعزتها تبذل وتخضع فيها من الظفر الرضى والمقنع عنها البسيطة والحبال الحُشع فيها لذكر الله صوت يرفع

<sup>(</sup>١) نظم الحمان (المخطوط السابق ذكره لوحة ٧٥) . والبيان المغرب ( الأوراق المخطوطة السالفة الذكر – هسبيرس ص ٩٨ و ٩٩) .

لأَضَيَّع الرحمن سعيك إنه سعى به الإسلام ليس يُضيع نستودع الرحمن منك وديعة فهو الحفيظ لكل ما يستودع (١)

وتشر الرواية القشتالية إلى هذه الموقعة (٢) ، ولكنها كالرواية العربية ، لاتوضح لنا مكان وقوعها توضيحاً ، كافياً ، والظاهر مما تشير إليه أقوال صاحب البيان المغرب ، من أن الأمير تاشفين ، سار غداة المعركة في قواته إلى حصن «قشرش» أنها وقعت على مقربة من هذا المكان . وتقع قشرش أو قاصرش الموقعة ، جنوبي نهر التاجه وشمال شرقي بطليوس وغربي ترجاله . أما تاريخ الموقعة ، فتضعه الرواية العربية حسيا تقدم ، في أواخر شهر ذي الحجة من سنة الموقعة ، فتضعه الرواية العربية حسيا تقدم ، في أواخر شهر ذي الحجة من سنة ليحو ثلاثة أشهر فقط من موقعة إفراغة ، التي هزم فيها ألفونسو المحارب وفقل حياته ، هذا في حين أنه يبدو من أقوال الرواية النصرانية ، أنها وقعت قبل موقعة إفراغة .

ومما يلفت النظر، ما يذكره لنا ابن القطان غير مرة من هجوم أسراب الحراد على بسائط الأندلس وإتلافها في هذين العامين الأخيرين. وقد ذكر لنا أنه في العام الذي وقعت فيه الغزوة السابقة – وهو يضع تاريخها في سنة ٢٢٩ هـ « محت الحراد ما على الأرض من زرع وكلاً ، وأمر الناس بالحروج إليها فساقوا منها خسة آلاف عدل ، وثلاثمائة وثلاثين عدلا ، وما غاب عن العيون أكثر تركت في الموضع الذي قتلت فيه ولم تحمل ».

ومما يذكر من أحداث هذه الفترة أيضاً ، أنه في سنة ٢٩ه ه ، وقع بقرطبة هياج شديد ، وثارت العامة ضد الهود على أثر ظهور قتيل مسلم في بعض أحيائهم ، واقتحموا منازل الهود ، وبهبوها ، وقتل خلال ذلك عدد مهم . ووقعت في نفس الوقت بعض اضطرابات عمدينة إشبيلية ، من جراء ثورة العامة ضد قاضها أي بكر بن العربي ، وكان يشتد في زجرهم ، ومعاقبهم بمختلف العقوبات الأليمة المبتكرة (٢٦).

<sup>(</sup>١) راجع الحلل الموشية حيث يشير إلى هذه الموقعة بإيجاز ( ص ٩٢ ) ، ثم يورد قصيدة. ابن الصبر في كلها ( ص ٩٣ – ٩٦ ) .

M. Lafuente: ibid; Vol. III. p. 248 ( Y )

<sup>(</sup>٣) البيان المغرب ( في الأوراق المخطوطة السالفة الذكر حمسيرس ص ١٠١ ) .

وفى نفس هذا العام ، وقع حادث مروع بجامع قرطبة . هو مصرع قاضى قرطبة أحمد بن خلف التجيبي ( أو أبو عبد الله بن الحاج وفقاً لابن القطان ) . وثب به أحدهم فطعنه مخنجره ، وهو راكع حين صلاة الحمعة ، فسقط مضرجاً بدمه ، ووقع بالحامع هرج عظم ، وأخرج المرابطون منه أميرهم تاشفين في حراسة قوية ، وقبض على القاتل وقتل لحينه في صحن الحامع ، وتوفى القاضى في مساء نفس اليوم ، وهو الحامس والعشرون من صفر سنة ٢٩ هـ(١) .

وتقص علينا الرواية النصرانية قصة غزوة قام بها القشتاليون في سنة ١١٣٣ م ومعهم سيف الدولة المستنصر بن هود . في أراضي الأندلس . على غرار غزوة ألفونسو المحارب . وتقول لنا إن ألفونسو رىمونديس ملك قشتالة قسم جيشه لهذا الغرض إلى قسمين . بقصد تسهيل التموين والحركة . سار هو على رأس أحدهما. وقاد الآخر سيف الدولة . والدون ردربجو كونثالث دى لارا زعيم ليون . وعبر الحيشان جبال سيبرًا مورينا . (جبل الشارات) . واجتمعا علىمقربة من قرطبة، وكان الفصل فصل الحصاد فأمر ملك قشتالة بانتساف حقول القمح والكروم والزيتون وغيرها . فساد الرعب بين المسلمين وهجروا السهول والقرى . إلى الحصون ومغائر الحبال . و وصل الحيش النصراني في زحفه إلى أحواز إشبيلية ، وهو بحرق المزارع والقرى والقلاع المهجورة ، ويدمرالمساجد وبحرق المصاحف. ويقبض على الفقهاء ويعذبهم . وشمل هذا العيث المروع الذي كانت تقوم به سريات خفيفة من الفرسان النصارى ، سائر المنطقة الواقعة ما بن قرطبة وإشبيلية ، وامتلأت صفوف القشتاليين من الغنائم والأسرى والأقوات ، ومن ثم سار ملك قشتالة إلى شريش ، فخربها وهدمها ، ثم سار إلى قادس . ولما رأى ذلك أمراء الأندلس ، بعثوا إلى سيف الدولة يطلبون إليه أن يعمل ملك النصارى ، على تحريرهم من نير المرابطين ، فبعث إليهم بعد التفاهم مع ملك قشتالة محتَّهم على انتزاع الحصون ومقاتلة المرابطين ، وعندئذ يأتي هو وملك قشتالة لإنجادهم . بيد أن الملك اعتزم أن يعود أدرَّاجه على الأثر ، وألا يغامر بالبقاء في أرض لا يأمن مغبتها ، وارتد إلى منطقة طليطلة<sup>(٢)</sup> .

<sup>(</sup>١) البيان المغرب ( الأوراق المخطوطة – هسبير س ص ١٠ و ١٠١ ) ؛ وابن القطان في نظم الجمان (المخطوط السابق ذكره) .

M Lafuente: ibid; (cit. Crónica Alionso VII); Vol. III. p. 249 ( Y )

وتقدم إلينا الروايات الإسلامية أنباء هذه الغزوة في عبارات موجزة . ويضع ابن القطان حدوثها فى سنة ٢٦٥ هـ ( ١١٣٢ م ) ، ويقول لنا إنه فى هذه السنة خرج السليطين ( ألفونسو ريمونديس ) وابن هود إلى بلد المسلمين ، فهبطوا إلى إشبيلية ، وأنبسطت خيلهم ، واقتحمت ما وجدت ، ثم هبطوا إلى شريش ، فدخلوها وقتلواكل من فيها ، وبالغوا فى النكاية بالمسلمين، ثم رجعوا إلى بلادهم. ويقول لنا ابن عذارى نقلا عن ابن حمادة ، إن العدو وصل إلى حومة شريش والبحيرة ، ولم يلقه أحد من المسلمين . ويضع تاريخ هذه الغزوة في سنة ٧٧هـ ( ١٩٣٣ م ) متفقاً بذلك مع الروايّة النصرانية<sup>(١)</sup> .

ولكن الرواية العربية من جهة أخرى تشير إلى غزوات ثلاث أخبرة قام ها الأمير تاشفين . وبالرغم من أنها تذكر لنا التاريخ والمكان فى كل غزَّوة ، فإنها لا تقدم لنا عنها تفاصيل شافية . وقد وقعت الأولى فى سنة ٥٣٠ هـ ( ١١٣٥ م ) ، وفها التَّبي الأمر تاشفين بالقشتاليين في مكان يعرف « بفحص عطية » فهزمهم ، وقتل مهم حموَّعاً غفيرَّة . وفى العام التالى أعنى سنة ٥٣١ هـ ( ١١٣٦م ) ، غزا الأمر تاشفين أرض قشتالة ، واقتحم مدينة كَرَكي على مقربة من قلعة رباح فلم بجد مها أحداً .

وقد أورد لنا ابن الخطيب لهذه المناسبة أبياتا نظمها الكاتب الكبير أبو عبد الله ابن أبى الحصال ممتدح فيها الأمير تاشفين ، ويشير إلى موقعة كركى ، وفيها يقول:

الله أعطاك فتحاً غير مشترك ورد عزمك عن فوت إلى درك واضمم يديك ودعه في يد الملك قد كان بعدك للأعداء مملكة حتى استدرت عليهم كورة الفلك فما تركت كميا غير منفغر ولا تركت نجيعاً غير منسفك فصحبتهم جنود الله باطشة والصبحمن عبرات الفجر في مُسكُك (٢)

أرسل عنان جواد أنت راكبه

ووقعت الغزوة الثالثة في سنة ٥٣٢هـ (١١٣٧م) ، وكانت لمدينة « أشكونية » ( أو أشكلونة Escalona وفقاً لصاحب نظم الحمان ) وقد كانت حسبا يقول لنا صاحب الروض المعطار من أعمال كورة تدمير أى مرسية (٢٠). وهذا

<sup>(</sup>١) نظم الحان (المحطوط السابق الذكر لوحة ١٧٢) ،والبيان المغرب (الأوراق المحطوطة

<sup>(</sup>٢) ابن الحطيب في الإحاطة – محطوط الإسكوريال السالف الذكر ( لوحة ٢٩ ) .

<sup>(</sup>٣) الروض المعطار (صفة جزيرة الأندّلس) ص ٢٢ و ١٧٢ .

ما لا يمكن قبوله لأن ولاية تدمير كانت كلها من الأراضي الإسلامية. بيد أن الرواية النصرانية تلتي بعض الضوء على أخبار هذه الغزوة ومكانها، فتقول لنا أن الأمير تاشفين، قام قبيل عبوره إلى العدوة باجتياح أراضي بلدتي وبذة، وألاركون. وهما من أعمال مقاطعة قونقة الواقعة على الحدود، ثم دخل قونقة وأخضعها. وكان أهلها قد أعلنوا الحروج والثورة وذلك في سنة ١١٣٧م(١)، وتقول الرواية الإسلامية إن تاشفين دخل أشكلونة (ألاركون؟) عنوة، وقتل كل من كان بها وسبى نساءها، واحتوى على أسلامها. ومنها عدة من النواقيس العظيمة. ودخل قرطبة وبين يديه الأسلاب والغنائم، فكان يوما مشهوداً. ثم تضيف الرواية إلى ذلك قولها إن الأمير تاشفين حمل من سبى هذه الغزوة عند عبوره إلى العدوة في نفس العام ستة آلاف سبية (٢).

وأخيراً . فإن تاشفين قبيل مغادرته للأنداس وحين خروجه من قرطبة قاصداً إلى العدوة . بلغه قيام النصارى بغز و منطقة جيان ، فاستعد للسبر إلى لقائهم . وكان القشتاليون قد خرجوا في حشود عظيمة ، وساروا نحو الوادى الكبير ، واقتربوا من بيناسة وأبيدة ، وعاثوا في تلك المنطقة ، واستعدوا لعبور النهر ، ولكن الأمطار هطلت بشدة ، واستمرت على هطلها عشرين يوماً حتى فاض النهر ، وعجزت الحيل المغيرة عن عبوره ، ووضع القشتاليون بعض المعادى فوق الماء ، وحاولوا عبور النهر ، فانكسر بعضها وغرق من كان فيها ، وتبعهم قائد جيان فأوقع بجاعة منهم ، وانصرف النصارى بعد أن هاجموا حصن شبيوطة من عمل أبدة و عجزوا عن اقتحامه . أما تاشفين فإنه لبث يترقب السير إلى الشهال ، مدى أسابيع ، والأمطار تهطل والسيول تغمر الطرق والبسائط و تعوقه عن السير ، مدى أسابيع ، والأمطار تهطل والسيول تغمر الطرق والبسائط و تعوقه عن السير ، فلم بلغه انصراف النصارى ، ارتد من فوره صوب طريق العدوة ، وجاز البحر عائداً إلى حضرة مراكش ، وكان ذلك في سنة ٣٧٥ هـ(٣) .

\_ 7 \_

ومما هو جدير بالذكر أن الأمير تاشفين ، كان حييما ولاه أبوه شئون الأندلس. عقب وفاة عمه أبي الطاهر تميم ، قد اتخذ مقره في غرناطة ، التي جعلتها الدولة

A. P. Ibars: Valencia Arabe; P. 478 (1)

<sup>(</sup>٢) نظم الحمان ( المخطوط السابق ذكره لوحة ٧٩ ) . وروض القرطاس ص ١٠٧ .

<sup>(</sup>٣) ابن القطان في نظم الحان ( المخطوط السابق الذكر ) .

المرابطية مركز الإدارة العامة لشئون الأندلس ، وكان الحاكم العام المرابطي يعتبر أحياناً في نفس الوقت والياً لغرناطة ، وكان من بن معاونيه يومئذ الكاتب والشاعر والمؤرخ البارع ، أبو بكر محى بن محمد بن يوسف الأنصاري ، المشهور بابن الصير في صاحب كتاب « الأنوار الجلية في تاريخ الدولة المرابطية » . تولى له منصب الكتابة ، فحظى لديه وكانت له فيه مدائح حمة(١). بيد أنه لم تمض بضعة أعوام على تولى تاشفين لمنصبه ، حتى صدر إليه مرسوم أبيه أمير المسلمين من مراكش في العشرين من رجب سنة ٢٦هـ(٢٦)، بتعيينه والياً لقرطبة وبأن مجعل قرطبة « دار سكناه ومقر مثواه » ، وأن يستخلف على غرناطة عند مغادرتها ، أبا محمد الزبير بن عمر ، ليقوم بالولاية على شئونها . وقد كان الزبير هذا من زعماء لمتونة المرموقين ، ويشيد ابن الخطيب بذكره ويصفه « بندرة الزمان كرماً وبسالة ، وحزماً وأصالة »(٣) . ويوصى أمير المسلمين ولده في هذا المرسوم الذي دبجه قلم الوزير الكاتب أبي عبد الله بن أنَّي الخصالُّ بقوله: « وعلى مقرر ما درك من العمل ، فازدد من التيقظ باتساع ذرعك ، وامتداد مسعاك ، واستعن بالله في إعلانك وأسرارك، وخذ من أوقات ليلك الأوقات المباركة، واجعل لنظرك حظا من سهرك ، ولفكرك مستمنحاً من يديك ، على مستظهر عين المشورة في مواطن الاشتباه ، فإن الله سبحانه يقول لرسوله : « وشاورهم في الأمر، (١) . ويستفاد مما تقدم أن على بن يوسف قرر أن ينقل مركز حكم الأندلس ، من غرناطة إلى قرطبة لأسباب رآها ، وهي أسباب رنماكانت سياسية وعسكرية في نفس الوقت.

ودخل تاشفين قرطبة والياً في شعبان من هذه السنة ( ٢٦هـ) ، وعزل واليها السابق عبد الله بن قنونة ، وسير إلى إشبيلية فاعتقل مها لأسباب لم توضحها الرواية، وذلك بالرغم من قرابته لأمير المسلمين (٥) .

<sup>(</sup>١) ابن الخطيب في الإحاطة (مخطوط الإسكوريال ١٦٧٣ الغزيري لوحة ١١٥)

<sup>(</sup> ٢ ) والظاهر أن ابن خلدون قد اعتبر أن هذا المرسوم ، هو مرسوم تولية تاشفين ولاية الأندلس ، ولذلك فإنه يضع تاريخ توليته لهذا المنصب في سنة ٢٦ ه ه (كتاب العبر ج ٦ ص٦٥ ١ ) .

<sup>(</sup>٣) ابن الحطيب في الإحاطة ج ١ ص ٤٥٨.

<sup>( )</sup> نقل إلينا صاحب البيان المغرب بعض محتويات هذا المرسوم (وقد وردت في الأوراق المخطوطة السابقة الذكر – هسبيرس ص ٥٥ و٩٦). وقد نشرنا في باب الوثائق بعض فقراته . ( ه ) ابن القطان في نظم الجان ( المخطوط السابق ذكره لوحة ٧٢ ) .

وقد استوفينا فيا تقدم ، ما وقفنا عليه من تفاصيل الغزوات والحروب التي قام بها الأمير ثاشفين خلال وجوده في شبه الحزيرة . أما عن أعماله الإدارية وأسلوبه في الحكم ، فلم نتلق الكثير . وقد لحص لنا ابن الصير في مؤرخ اللولة المرابطية ، سيرته في ذلك في عبارات موجزة خلاصها ، أن الأمير تاشفين عنى منذ ولايته لشئون الأندلس بإصلاح الحصون ، وسد الثغور ، وإذكاء العيون على العدو ، وتنظيم الحيش ، واقتناء الحيل والسلاح ، وتكوين فرق الرماة ، وتوسيع الأرزاق على الحند ، واستهاض همهم ، كما عنى بالغزو ومباشرة الحرب ، فقام بعدة غزوات توجت بالظفر على العدو ، وافتتح فيها عديد الحصون . وأما عن أسلوبه في الحكم ، فإنه سار في حكم الأندلس وتمهيد أحوالها بالحزم ، والتزم عن أسلوبه في الحكم ، فإنه سار في حكم الأندلس وتمهيد أحوالها بالحزم ، والتزم العدل في معاملة الرعية ، وكذلك في معاملة الحند ، فملك قلوب الحميع بعدله ورفقه ، « ولم يكن منه إلا الحد ، ولم تُنل عنده الحظوة إلا بالغناء والنجدة » (1).

وهذه أقوال يؤيدها صاحب البيان المغرب ، ويجملها فى قوله : « وساس ( أى تاشفين ) أهل الأندلس سياسة طار بها ذكره ، من الاستقامة ، واتباع ناموس الشريعة »(٢).

وتنوه الرواية فى نفس الوقت بصفات تاشفين الشخصية ، فتقول لنا إنه «كان بطلا شجاعاً حسن الركبة والهيئة لولا بخل أخل به ، وأنه كان يسلك طريق ناموس الشريعة ، ويميل إلى طريقة المستقيمين ، وقراءة كتب المريدين . وقيل إنه لم يشرب قط مسكراً ، ولا استمع إلى قينة ، ولا اشتغل بلذة صيد ، ولا غير ذلك مما يلهو به الملوك من ساير اللهو »(٣) . وينوه ابن الصير فى بورعه وتقواه ، وصيامه وقيامه (٤) .

- ٣ -

لبث الأمير تاشفين والياً على الأندلس ، وقائداً عاما للجيوش المرابطية بها

<sup>(</sup>١) ابن الحطيب عن ابن الصيرفى ، فى الإحاطة ج ١ ص ٥٦ ، وراجع أيضاً الحلل الموشية ص ٩٠ .

<sup>(</sup>٢) البيان المغرب في الأوراق المخطوطة المتقدمة الذكر .

<sup>(</sup>٣) البيان المغرب ( الأوراق المحطوطة السالفة الذكر -- هسبير س ص ٩٠ ) ، والإحاطة

ج ١ ص ٤٥٦ .

<sup>( ۽ )</sup> الإحاطة ج ١ ص ٧٥١ .

حيى سنة ٣٩٥ ه (١١٣٧ م) وقيل بل حتى سنة ٥٣١. وهو إلى جانب مهامه الإدارية يضطلع بالغزوات المستمرة في أراضي النصاري حسبا فصلناه من قبل . ثم وصلته أوامر أبيه أمير المسلمين بالعودة إلى المغرب ، فعبر البحر إلى العدوة في أوائل حادى الأولى من هذا العام (٣٩٥ ه)، و دخل مراكش في أول رجب ، وفي ركبه عدد كبير من سبى غزوة أشكونية حسبا تقدم ، فاستقبله أبوه أعظم استقبال ، وسعد بلقائه أو « فرح به » على قول المؤرخ . وكان مما يتصل بذلك ما يرويه لنا ابن عذارى ، من أن أمير المسلمين عليا ، كان قد مرض في العام السابق (٣٠٥ ه)، واشتد به المرض ، حتى كثرت الإشاعات ، وساءت الطنون ، وسرى القلق إلى بلاد الأندلس ، فلما تلتى تاشفين خطاب والده بالعود ، أسرع بالاستجابة والقفول (٢٠) . وفي العام التالى ، أعنى في سنة ٣٣٥ ه (١١٣٨م ) أصدر وفاة ولده الأكبر وولى عهده سير ، وأخذ له البيعة بذلك وفقاً للقاعدة التي وضعها مؤسس الدولة المرابطية يوسف بن تاشفين ، باختيار أمير المسلمين لولى عهده في حياته من بين أبنائه ، وعقد البيعة له .

ولاختيار تاشفين لولاية العهد قصة فصلتها الرواية ، وهي أنه في سنة ٢٧ه اختار أمير المسلمين على بن يوسف ولده الأمير سيراً لولاية عهده من بعده (٣) وجعل له الأمر في بقية حياته ، واختار في نفس الوقت ولده الأمير تاشفين لولاية الأندلس ، وولاه مدينة غرناطة وألمرية ، ثم قرطبة بالإضافة إلى ما في يده . وأبدى تاشفين في أداء مهام منصبه مقدرة وهمة مشكورة ، وظهر بالأخص في ميدان الجهاد ضد النصارى ، وذاع صيته في شبه الجزيرة وفي العدوة ، فكبر ذلك على أخيه سير ولى العهد ، وخاطب سير أباه في ذلك ، وأعرب له عن قلقه وامتعاضه لما ناله أخوه من بعد الصيت وحسن الذكر ، وأنه قد غطى بذلك على اسمه ، ونال إعجاب أهل المملكة ، وأنه لم يبق له معه اسم ولاذكر ، فحاول أمير المسلمين أن يرضى ولده وولى عهده سير ، باستدعاء أخيه تاشفين من الأندلس ، المسلمين أن يرضى ولده وولى عهده سير ، باستدعاء أخيه تاشفين من الأندلس ، ولما وصل تاشفين إلى مراكش ، نظمه أبوه في حاشية أخيه وصار من حملة من يتصرف بأمر أخيه ، ويقف ببابه كأحد حجابه » . وكان على بن يوسف متأثراً

<sup>(</sup>١) «روض القرطاس» ص ١٠٧ . والإحاطة ج ١ ص ٤٥٤ و ٢٦١ .

<sup>(</sup>٢) البيان المغرب (الأوراق المخطوطة – هسير س ص ١٠٣) .

<sup>(</sup>٣) ابن القطان في نظيم الجمان ( المخطوط السابق ذكره لوحة ٣٤ ا ) .

فى هذا التصرف بنفوذ حظيته قمرأم ولده سير ، وكان عظيم الإيثار والإرضاء لها ، وهى التى حملته على عزل تاشفين وإخماله إرضاء لأخيه .

ولكن شاء القدر أن يتوفى سير فجأة وفي حادث مروع مشين معاً وذلك في أوائل سنة ٣٣٥هـ . وتلتزم الرواية الإبجاز والتحفظ في شأن هذا الحادث ،ويقول لنا ابن عذارى ، إن سر أكان يركن إلى الراحةوالبطالة، ويصطحب أهل الفكاهة والحِون ، وأنه اقتجم ليلا على أخيه تاشفين في داره ، فضربه حتى مات ، وقيل غير ذلك . والظاهر ، وهو ما تصرح به بعض الروايات ، أن الأمر يتعلق بمحاولة مشينة ، فإن ابن القطان يقول لنا ، إن على بن يوسف كان قد فتن بولده سبر ، وقدمه ولى عهده ، ولم يكن أهلا لشيء ، فعكف على البطالة ، ودخلمتسوراً على أخيه عمر يريد زوجته ، فجرح جراحة عجلت منيته ، فجزع عليه أبواه . وكان مصرع سس على هذا النحو في آخر صفر سنة ٣٣٥ ه(١). وعندئذ تدخلت قمر مرة أخرى لتحمل على" بن يوسف على تقديم ولده الأصغر إسحاق لولاية العهد، وكانت قد تبنته وعنيت بتربيته عند موت أمه . واكن علياً اعتذر بصغر سنه وبأنه لم يبلغ الحلم ، وأنه سوف يستدعى الناس إلى الحامع لأخذ رأمهم فىذلك . واستدعى على الناس وأكابر المرابطين ، وعرض علهم الأمر ، فهتفوا حميعاً باسم تاشفين ، فنزل على عند هذه الرغبة ، وعقد البيعة بولاية العهد لولده تاشفين وذلك في الثامن من شهر ربيع الآخر ، ونقش اشمه في السكة ، وقلده النظر في الأمور الساطانية ، وكتب إلى سائربلاد العدوة والأندلس ببيعته ، فوصلت البيعات من كل جهةموئيدة للبيعة، ومؤرخة بشهر رجبسنة ٥٣٣هـ (١١٣٨م)(٢). على أن استدعاء الأمر تاشفين من الأندلس إلى العدوة ، ثم أخذ البيعة له على هذا النحو، لم يكن يُرجّع فقُط إلى ما تقدم من العوامل والظروف، وإنما كان راجعاً بالأخص إلى ما و قع في تلك الأثناء بالمغرب ، من تطورات وأحداث عظيمة ، ترتبت على ظهور المهدى محمد بن تومرت، ودعوته الدينية الجديدة ،

وما تلاها من قيام دولة الموحدين قى تينملتل ، واضطرام الصراع المرير بينها وبين

المرابطين .وهو ما سنعني بذكره وتفصيله في موضع آخر .

<sup>(</sup>١) البيان المغرب (الأوراق المخطوطة – هسبير س ص ١٠٤) ، وابن القطان فى نظم الجمان (المخطوط السالف الذكر لوحة ٨٢ ب).

<sup>(</sup>٢) البيان المغرب (الأوراق المحطوطة – هسير س ص ١٠٤). وابن الحطيب عن ابنالوراق في الإحاطة ج ١ ص ١٥٤، ١٠٥٥.

## الغضالنادس

### شرق الأندلس

ولاية بلنسية ومرسية . يحيى بن غانية . ندبه به لجاية الشرق . أصله ونشأته . ولايته لشرق الأندلس . مسيره في القوات المرابطية لإنجاد حصن أرنية . تقدمه نحو طليطلة . ما تقوله الرواية النصرانية عن انصراف المرابطين . النزوات في غربي الأندلس . أخبار الحزائر الشرقية ، ولاتها بعد الفتح المرابطي . وانور بن أبي بكر . محمد بن على بن غانية . استقلاله محكم الحزائر ، وقيام دولة بي غانية بها .

#### \_ \ \_

كان شرقى الأنداس فى عهد المرابطين ، يشتمل بعد سقوط سرقسطة ، على ولاينى بانسية ومرسية ، وكان يتبع بلنسية سائر الأراضى والقواعد الممتدة شمالا من شاطبة حتى الثغر الأعلى ، ومن البحر غرباً حتى قونقة ، ويتبع مرسية سائر الأراضى والقواعد الواقعة على ضفتى نهر شقورة ، والممتدة جنوباً حتى ولاية ألمربة .

وقد سبق أن أتينا على ذكر ولاة بلنسية ومرسية ، منذ الفتح المرابطى حتى سقوط سرقسطة ، الأمير أبوإ حتى ابراهيم ابن يوسف بن تاشفين ، أخو أمير المسلمين على بن يوسف ، وكان والى بلنسية أخوه الآخر الأمير أبو الطاهر تميم . وقد فصلنا فى حديثنا عن سقوط سرقسطة ، الدور الذى قام به الأمير تميم فى حوادث الحصار ، والدور الذى قام به أخوه إبراهم فى موقعة كتُندة المشئومة ( ٤١٤ هـ ) وهو يومئذ والى إشبيلية .

وخلف الأمر إبراهيم في ولاية مرسية ، أبو محمد يدرِّ بن ورقا ، أوحسبا يسميه صاحب البيان المغرب محمد بن يوسف يدرِّ ، والظاهر أنه تولى في نفس الوقت ولاية بانسية . ولما شعر يدرِّ باشتداد وطأة الغزوات النصرانية ، في شرقي الأندلس ، طلب إلى أمير المسلمين على بن يوسف ، أن يوجه إليه يحيى بن غانية لمعاونته ، فاستجاب أمير المسلمين إلى طلبه ، وبعث إليه بابن غانية ، وكان ذلك في سنة ١٥٥ ه ( ١١٢١ م ) . ويقول لنا صاحب البيان المغرب إن ابن غانية ،

وفد عندئذ إلى شرقى الأندلس والياً لمرسية (١) . ولكن الظاهر أنه قدم إليه بصفة قائداً للجيوش المرابطية ، وأنه لم يتشح بثوب الولاية إلا فيما بعد ، حينما توفى يدرِّر فى سنة ٣٤٥ هـ(٢).

وهو الأمير أبو زكريا محيى بن على بن غانية الصحراوى ، الذي لعب فيما بعد في حوادث الأندلس في أو آخر العهد المرابطي ، أعظم دور ، و اضطلعت أسرته -بنو غانية ـ فيما بعد ، في الحزائر الشرقية ، وفي إفريقية ، ضد الموحدين ، بأخطر صراع . وقد ُسمِّى بنو غانية ، باسم أمهم غانية ، وهي لمتونية من قرابة يوسف بن تاشفين ، وربماكانت تسميها بهذا الإسم دلالة على أصلها الإقليمي ، أو بعبارة أخرى نسبة إلى بلاد غانة ، وهي التي افتتحها المرابطون عند مطلع نهضتهم في مشارف الصحراء الكبرى . وتلقيب الولد باسم الأم دون الأب ، من الأمور الذائعة في أسر لمتونة ، خصوصاً متى كانت الأم تمتاز بصفاتها وخلالها العالية . ولدينا من ذلك أمثلة أخرى ، مثل الأمر محمد بن عائشة ، ولد يوسف ابن تاشفين، والقائد محمد بن فاطمة . وكان والد محيى، على بن يوسف، منزعماء قبيلة مستُّوفة أحد بطون صهاجة . وربى يحيى وأخوه محمد ، الذي ولى حكم الحزائر الشرقية فها بعد ، في بلاط مراكش ، في عهد يوسف وولده على ، ثمَّ عبر يحيى إلى الأندلس وهو فتى ، وعاش فى كنف الأمر أبى عبد الله محمد بن الحاج اللمتونى، والى قرطبة فى أواخر عهد يوسف، وتزوج أمه غانية بعد وفاة أبيه على ، فندبه لحكم مدينة إستجَّة ، فكانت أول ولاية أسندت إليه . ولما تولى على بن يوسفُ الأمر ٰبعد أبيه ، عزل ابن الحاج عن ولاية قرطبة ، لانضمامه الى الحوارج عليه ، المناصرين لابن أخيه يحيي بن أبي بكر والى فاس ، وقد ذكرنا خبر خروجه فى بداية حكم على وفشل ثورته ، فانفصل عندئذ يحيى بن غانية عن ابن الحاج وحماعته . ثم عفا على عن ابن الحاج وغره من القادة الموالين ليحيي ، وعينَ ابن الحاج لولاية المغرب مكان أخيه أبى الطاهر تميم بن يوسف، الذي وُلِّي حَكم الأندلس ، ثم نُدب ابن الحاج بعد ذلك لولاية بُلنسية ، ومنها سار إلى سرقسطة ، وقد فصلنا أخباره وغزواته فيما تقدم .

ولسنا نجد في الأعوام التالية ، أثراً لأخبار يحيى بن غانية ، بين مختلف

<sup>(</sup>١) ابن عذارى فى البيان المغرب ( الأوراق المخطوطة هسبيرس ص ٨١) .

<sup>(</sup>٢) ابن الحطيب في الإحاطة (مخطوط الإسكوريال رقم ١٦٧٣ الغزيري) لوحة ٣٩١.

الولاة . والظاهر أنه كان عندئذ ينتظم في قيادة الحيش ، لما ظهر من فاثق شجاعته وبراعته . ثم كان ندبه لولاية مرسية ، أولمعاونة والها يدِّر فىسنة ١٥هـ (١١٢١ م) حسمًا تقدم . ومن ذلك الحن يلمع اسم يحيي في حوادث شبه الحزيرة لمعانا شديداً ، فهو يقوم بقيادة الحيوش المرابطية في شرقي الأندلس بكفاية وبراعة ، وهو يكرر الغزو لأراضي النصاري في أراجون وقطاونية ، وقدكان له فيما يبدو دور ملحوظ في مقاومة قوات ألفونسو المحارب حييما اخترق شرقى الأندلس ، في غزوته التي قام بها استجابة للنصاري المعاهدين ( سنة١٩هـ) ومر فها بأراضي بلنسية ، واجتاز إلى جزيرة شُقْر ، وقاتل أهلها أياماً ، ثم تحول إلى دانية ، واتجه بعد ذلك صوب شاطبة ومرسية . وقاومه المسلمون أينما حل . ولما توفى يدّر والى بلنسية ومرسية فى سنة ٧٤٥ هـ ، كما تقدم ، ولتَّى محيى على شرقى الأندلس(١) ، بيد أنه كان أكثر انشغالا بشئون الحرب والقيادة ، وكان ينيب عنه فى حكم بلنسية ومرسية أخاه لأمه ، المنصور بن محمد بن الحاج . ولما حاصر ألفونسو المحارب إفراغة ، هرع يحيى فى قواته لإنجادها ، مع من هرع إليها من ولاة الأندلس الآخرين . وقاد حيى قوات الإنجاد في المعركة التي نشبت تحتُّ أسوار إفراغة بشجاعته وبراعته المأثورتين ، فكانت الهزيمة الساحقة على النصارى فى رمضان سنة ٧٨هـ ( يوايه سنة ١١٣٤ م ) حسيما فصلنا ذلك فى موضعه (٢) .

ولبث يحيى بن غانية ، بعد موقعة إفراغة ، والياً على شرقى الأندلس بضعة أعوام أخرى . وتقص علينا الرواية الإسلامية قصة غزوة أخرى ، فى الأراضى النصرانية ، اشترك فيها ابن غانية . وخلاصتها أن القشتاليين ضربوا الحصار بقوات كثيفة ، حول حصن «أرنبة »أو أرلبة (الله الواقع شرقى طليطلة ، على الحدود بين ولاية قونقة وقشتالة ، وكان من أمنع الحصون الإسلامية فى تلك المنطقة ، وضيق النصارى على حامية الحصن ، وقطعوا عنها الأقوات ، فنهض والى قرطبة الأمير عبد الله بن أبى بكر ، واستمد الأمير تاشفين ، واستمد فى نفس الوقت يحيى بن غانية والى مرسية وبلنسية ، وهرعت القوات المرابطية ، من قرطبة ومرسية ومن غانية والى مرسية ومرسية ومرسية ومن

( ٣ ) وهو الحصن الذي يسمى بالإسبانية حصن Oreja ، أو حصن أورليا Aurelia .

 <sup>(</sup>١) ولكن ابن عذارى يقول لنا إن الذى ولى على شرق الأندلس بعد وفاة يدر ، هو ينتان بن
 على اللمتونى (الأوراق المخطوطة السالفة الذكر – هسبير س ص ٩١) .

<sup>(</sup>٢) ابن الخطيب فى الإحاطة (مخطوط الإسكوريال السالف الذكر لوحة ٣٩١). وراجع (٢) Oaspar Remiro : Murcia Musulmana (Zaragoza 1905) p· 152—154.

إشبيلية ، واجتمعت تحت قيادة ابن غانية ، وسارت مسرعة لإنجاد الحصن وإمداده بالمؤن . واستعد القشتاليون للقاء المسلمين بقوات جديدة . ويضع صاحب البيان المغرب تاريخ هذا الحصار في سنة ٥٢٥ ه ( ١١٣٠ م)(١). ولكن الرواية النصرانية ، تضعه بعد ذلك بعدة أعوام في سنة ١١٣٧ م . وليس هنالك فى الرواية الإسلامية ، ما يدل على أن موقعة حدثت فى هذا الموطن بين المسلمين والنصارى . وكذلك فإن الرواية النصرانية ، تقول لنا إن هذا اللقاء بنن المسلمين والنصاري في أراضي طليطلة ، انتهي إلى خاتمة تتسم بالفروسة . وذلك أنالحيش المرابطي ، وقد كان وفقاً لأقوال هذه الرواية ، يتكون من ثلاثين ألف فارس ، سار من طريق طليطلة . وكان ملك قشتالة ألفونسو السابع ( ألفونسو ريمونديس) قد عهد محاية طليطلة إلى حامية قوية تشرف علمها زوجه الملكة برنجيلًا ، فلما وصل الحيش المرابطي إلى ظاهر أسوار طليطلة ، خرجت الملكة برنجيلا إلى شرفة « القصر » العالى المطل على نهر التاجُّه ، وبدت للقادة المسلمين مع وصائفها، وقد ازدانت بأفخر الثياب والحلى ، وبعثت إلى ابن غانية رسولها ، يؤنبه بلسانها لأنه قدم لمهاحمة بلد تدافع عنه امرأة ، في حين أن الإمير اطور ينتظرهم في جيشه عند حصن أرنبة (أورنخا)، فدهش ابن غانية وزملاؤه القواد المسلمون ، وأخذوا بذلك المنظر ، ولم يسعهم إلا أن ينحنوا قبالة الملكة المطلة علمهم ، تكر ممّاً لها وتعظيا ، ثم استأنفوا سيرهم ، دون أن يقوموا بأية محاولة . أما حامية حصن « أرنبة» فتمد اضطرت في النهاية إلى التسليم ( أكتوبر سنة ١١٣٧ م ) ولكن سمح لها أن تخرج بالأمان وأن تسبر إلى قلعة رباح (٢) .

وهكذا يبدو مما تقدم ، أنه لم تقع فى شرقى الأندلس ، فى الفترة التى تلت سقوط سرقسطة ، وموقعة كتُندة ، حوادث خاصة بهذه المنطقة ، سوى الغزوات المحلية العارضة ، والتى لم تقدم إلينا الرواية عنها تفاصيل شافية ، وقد كان شرقى الأندلس ، يردد صدى الحوادث العامة فى شبه الحزيرة ويشترك فيها ، كما تشترك باقى الولايات الأندلسية ، وقد كانت الجيوش المرابطية كلها ، سواء فى شرقى الأندلس أوغربه ، تعمل دائماً فى حركات موحدة شاملة .

أما عن أخبار الغزوات في الناحية الأخرى من الأندلس ، فإن الرواية

<sup>(</sup>١) البيان المغرب (الأوراق المخطوطة المشار إليها – هسبير س ص ٩٤) .

A. P. Ibras: Valencia Arabe (cit. Crónica Adefonsi Imperatoris) : رأجع (٢)

الإسلامية تقدم إلينا بعض التفاصيل الموجزة ، عن بعض الأحداث التي وقعت عقب مغادرة تاشفين بن على لشبه الجزيرة . ومن ذلك أن الزبير بن عمر والى قرطبة ، خرج في قواته غازياً لأرض النصارى ، وافتتح حصن مورة ( سنة ١٠ وفي نفس العام ردت قوات شنرين ويابرة عسكراً من النصارى (البر تغاليين ) حاول غزو الأراضى الإسلامية ، وقتلت وأسرت منه حملة وافرة ، واحتوت على أسلابه . وفي أو اخر هذا العام غزا ألفونسو ريمونديس ملك قشتالة أرض الأندلس ، وحاصر حصن إربلية ، فسارت قوات الأندلس من مختلف الأنحاء لرده وإنجاد الحصن ، ولكما تخلفت في الطريق ، ثم عادت من حيث أتت ، واضطر الحصن ، بعد أن أرهق الحصار أهله إلى التسليم (۱) .

#### - T -

تحدثنا فيا تقدم من أخبار أمير المسلمين على بن يوسف ، عما وقع فى أوائل عهده من استرداده للجزائر الشرقية (جزائر البليار) من البيزيين والجنويين فى أواخر سنة ٥٠٩ هـ (١١١٦ م) . ولما كانت الحزائر الشرقية ، تلحق دائماً بشرقى الأندلس ، فإنه يجدر بنا أن نتناول هنا ، طرفاً من أخبارها فى تلك الفترة .

وقد ذكرنا عندئذ، أن أمير المسلمين عين لولاية الحزائر عقب استر دادها، وانور بن أبي بكر اللمتوني (٢) بيد أنه يبدو من بعض الرسائل السلطانية المرابطية التي بين أيدينا، أنه قد سبقت ولاية وانور ولاية قصيرة الأمد للقائد أبي السداد والى دانية. فني رسالة صادرة عن على بن يوسف من حضرة مراكش، في الحادي والعشرين من ربيع الأول سنة ١٥٥ ه، أعنى عتب استر داد الجزائر ببضعة أشهر، يشير أمير المسلمين إلى موت القائد أبي السداد والى ميورقة، ويسند ماكان تحت نظره إلى واليها الجديد، ويسدى إليه النصح بأن يحسن السيرة في أهل الحزيرة، وأن يسلك طريق الرفق والعدل والحق، وأن يستعمل الحزم في ضبط أحوالها، وأن يستفيب في استرجاع من خرج من أهلها، وأن يستنيب من يرضاه في النظر على الأسطول والستخلص بثغر دانية، وأن يبذل جهده في

<sup>(</sup>١) ابن القطان في نظم الحان (المخطوط السالف الذكره لوحة ٨٢ ب).

<sup>(</sup>٢) هذه رواية ابن خلدون في كتاب العبر ج ٤ ص ١٦٥ .

استمالة الناس . ومهدئة روعهم ولاسيما بعد الذى « أحدثه السفيه المعتوه ابن أبى السداد من إبحاشهم وترويعهم »(١)

ويستفاد من هذه الرسالة أن القائد ابن أى السداد ، وقد كان والياً لثغر دانية ، حسما تقدم ذكره ، قد وُلى على ميورقة عقب استردادها فى أواخر سنة ٩٠٥ه ، وأنه توفى بعد قليل من ولايته ، وأنه لم يحسن السيرة مع أهل الحزائر خلال ولايته القصيرة . وعلى أثر وفاته ، قام أمير المسلمين على بن يوسف باختيار خلف له . وبالرغم من أن اسم الوالى الحديد لم يرد فى الرسالة ، ولا فى ديباجتها ، فإنه يبدو من المرجح أنه لم يكن سوى وانور بن أىي بكر ، وهو أول وال حقيتى ، وليها عقب الاسترداد .أما إغفال أى السداد فى رواية ابن خلدون وغيره ، فالظاهر أنه يرجع إلى قصر ولايته ، التى لم تتجاوز بضعة أشهر .

ولبث وانور بن أبى بكر والياً على الحزائر زهاء عشرة أعوام . وكان ظلوماً صارماً ، فعصف بأهل الحزائر واشتد فى إرهاقهم . وكان من أهم أسباب سخطهم عليه ، أنه أراد أن يرغمهم على ترك ثغر ميورقة ، وإنشاء مدينة أخرى داخل الحزيرة . تكون بعيدة عن البحر . وأخيراً اضطرمت الحزيرة بالثورة وغلب الثوار على وانور ، وقبضوا عليه ووضعوه فى الأصفاد ، وبعثوا إلى أمير السلمين يشرحون أحوالهم وظلاماتهم ، فاستجاب على إلى صريحهم ، وعين السلمين يشرحون أحوالهم وظلاماتهم ، فاستجاب على إلى صريحهم ، وعين والياً جديداً للجزائر ، هو محمد بن على بن غانية المسوفى ، أخو يحيى بن غانية الأصغر ، وكان عندئذ يتولى النظر على بعض أعمال قرطبة ، فقدم إلى الحزائر في سنة ٢٠٥ ه ( ١١٢٦م ) ، وأقر أهلها على ما فعلوه بوالهم السابق وانور ، وبعثه مصفدا إلى مراكش لينظر هنائك فى أمره (٢) .

وقد شاء القدر أن يكون تعيين محمد بن غانية لولاية الحزائر آلشرقية . ممهداً لتطور أحوالها ، ودخولها فى عهد جديد من تاريخها ، وقيام دولة جديدة مستقلة بها ، هى دولة بنى غانية . ذلك أن محمد بن غانية ضبط الحزائر ، وحكمها بقوة وحزم ، وطالت أيامه بها ، حتى توفى أمير المسلمين على بن يوسف

<sup>(</sup>۱) وردت هذه الرسالة ضمن مجموعة من الرسائل المرابطية نشرت بمجلة معهد الدراسات الإسلامية بمدريد بعناية الدكتور محمود مكى (العدد السادس) سنة ١٩٦١، ص ١٨٥ – ١٨٦. . (٢) ابن خلدون ج 4 ص ١٦٥، والمعجب للمراكشي ص ١٥١، ١٥٢، وراجع أيضاً:

A. Campaner y Fuertes : Bosquejo Hist. de la Dominación Islamita en las Alfred Bel : Les Benou Chania (Paris 1903) p. 5&18: فكذك Islas Baleares;p.137

( ٣٧٥ ه ) ، واضطربت أحوال الدولة المرابطية في المغرب ، وقامت الثورة في أنحاء الأندلس على المرابطين ، وولى أخوه يحيى بن غانبة قرطبة وما إليها من قبل تاشفين بن على بن يوسف في سنة ٣٨٥ ه ، وأخذ بخوض من ذلك التاريخ مع الثوار ومع النصارى ، حروباً ووقائع مستمرة ، إلى أن توفى بغرناطة في سنة ٣٤٥ ه . وفي خلال ذلك كان محمد بن غانية ، يعمل في مركزه النائى على توطيد سلطانه بالحزائر والاستقلال بها لنفسه ولعقبه . ومع ذلك فقد لبث على ولائه للدولة المرابطية وزعامة لمتونة ، واستمر يدعو في الحطبة لأمير المسلمين ، ولبني العباس . وكان خلال اضطرام الفتنة بالأندلس يستقبل اللاجئين من فلول المرابطين بالحزائر ، ويشملهم مجايته ورعايته .

وليست لدينا تفاصيل شافية عن حوادث الحزائر فى تلك الفترة . ويبدو أنها كانت تجوز عندئذ فترة استقرار وسلام ، بعيدة عما تجيش به شبه الحزيرة من الحوادث والحطوب . وكان محمد بن غانية حيما شعر بتوطيد سلطانه ، وتمكن استقلاله محكم الحزائر ، قد اختار لولاية عهده ولده الأكبر عبد الله . وهنا تختلف الرواية ، فقيل إن عبد الله خلف أباه بعد وفاته على حكم الحزائر ، ثم خلفه بعد وفاته أخوه الأصغر إسحاق . وقيل إن إسحاق حقد على أخيه عبد الله حيما عين لولاية العهد ، و دبر مؤامرة قتل فها أخوه وأبوه ، و تولى هو على أثرها حكم الحزائر ، وذلك فى سنة ٥٠٠ ه ( ١١٥٥ م) (١) .

ونحن نقف فى تتبع أحداث الحزائر الشرقية عند هذا الحد ، لنستأنفه فى فرصة أخرى فى موضعه المناسب .

A. Bel : : کشی فی المعجب ص ۱۵۲ ، وابن خلدون ج ۲ ص۱۹۰ ، وکذلك : : Les Benou Ghania, p. 19

الكائب ايثاني المفدى مجد بن تومَرت والموحدين المئرابطين والموحدين وقيام الدولة الموحدية بالمغرب

# الفضلالأوّل عمد بن تومرت

### نشأته وظهوره

حركة ابن تومرت وخصائصها المحلية . أول ظهور لابن تومرت في مراكش . أصله ومولده . معنى كلمة « تومرت » . نسبته البربرية . انتسابه إلى آل البيت . ما يحيط بهذه النسبة من الريب . نشأته . رحلته في طلب العلم إلى الأندلس ، ثم المشرق . قصة لقائه بالإمام الغزالي . سقم هذه القصة و بطلالها . ما ينقضها من الناحية الزمنية . ما يطبعها من ألوان الأسطورة . نبي البحث الحديث لصحماً. تأثر ابن تومرت بتعاليم الأشعرية و بآراء الغزالي . عوده بعد إتمام دراسته إلى المغرب . دعوته إلى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر . نزوله بالمهدية . سفره إلى بجاية . ماوقع بها من هرج من جرا. دعايته لإزالة المنكر . المناظرة بينه وبين طلبتها . مغادرته لبجاية ، ونزوله بملالة . لقاؤه بمبد المؤمن بن على وما يقال في ذلك من روايات وأساطير . مسيره إلى وانشريش ثم إلى فاس ومكناسة . نظرية الأمر بالمعروف واللهي عن المنكر . تفسيرها وفقا لابن حزم . تعليق العلامة جولدسيهر على النظرية . نزول ابن تومرت بمراكش . استمراره في حملته دون هوادة . مظاهر الحلل والفساد في العاصمة المرابطية . تعرضه لأخت الأمير وما وقع بسبب ذلك من الهرج . أمير المسلمين يأمر بمناظرته . قبول ابن تومرت . ما وقع في هذه المناظرة . الأصُّولو الفروع . تحريض الفقهاء للأمير على قتل ابن تومرت . اقتصاره على اعتقالَه ثم نفيه من مراكش . مسيره إلى إغات ثم إلى السوس . تجوله في بلاد المصامدة . نزوله بجبل إيجليز في هرغة . عكوفه على بث دعوته والتبشير بنظرية المهدى. إعلانه لإمامته وأنه هو المهدى . مبايعة أصحابه له بهذه الصفة . أصحاب المهدى ومراتبهم . تلقيبه بالمهدى والإمام المعصوم . ملخص شريعته . وضعه لكتب الدعوة لأصحابه . ما يدل على أن ابن تومرت كان يضمر مشروعه ويعمل له .

ننتقل الآن إلى ناحية أخرى من تاريخ الدولة المرابطية ، وهى ناحية طارئة عليها ، وقد شاء القدر بأن تحول وجهة سيرها من التقدم والتوطد ، إلى الإدبار والانحلال المفاجئ ، فبينا هى فى أوج قوتها ورسوخها، إذا بها تجد نفسها فجأة أمام فورة دينية صغيرة ، يضطلع بها فقيه متواضع ، وتضطرم بسرعة مدهشة ، حتى تغمر كل شيء فيها ، وتستغرق كل قواها ومواردها ، ثم تنتهى بعد صراع قصير الأمد ، بالقضاء عليها : تلك هى ثورة المهدى ابن تومرت .

إن التاريخ الإسلامى ، قلما يقدم إلينا حركة أكثر تواضعاً فى بدايتها ، وأبعد مدى فى نتائجها ، من تلك الحركة التى قام بها محمد بن تومرت السوسى ، المتشح بثوب المهدى ، والتى أسفرت عن قيام دولة من أعظم الدول الإسلامية ،

وأضخمها رقعة ، وأعظمها قوة وسلطانا ، هي الدولة الموحدية الكبرى .

ولقد كانت حركة ابن تومرت هي الثانية من نوعها في الغرب الإسلامي . وكانت الأولى هي حركة الشيعة ، التي أسفرت عن قيام الدولة الفاطمية في إفريقية (تونس) ، والتي كان زعيمها الروحي وأول خلفائها عبدالله ينشح كذلك بثوب المهدى المنتظر . وبالرغم من أن الدولة الفاطمية قد انتقات بعد ذلك إلى مصر ، فإن نشاطها وفتوحاتها ، وسلطانها الروحي والسياسي ، قد استمرت بلغرب ردحاً من الزمن، على يد ولاتها من القبائل البربرية ، التي كانت هي المادة الآدمية التي استندت إلها في قيامها وتوطدها بالمغرب .

بيد أن حركة المهدى ابن تومرت هى حركة مغربية مستقلة ، لم تنبعث كما هو الشأن فى قيام الدولة الفاطمية ، من الدعوة الشيعية المشرقية ، وإن كانت مع ذلك تستند إلى نظرية المهدى المنتظر ، وهى بذلك تمتاز بتخصصها القوى وصبغتها المحلية الربرية العميقة ، كما تمتاز بأساسها الديني الواضح . الذى انبعثت منه ، قبل أن تتطور بسرعة إلى حركة سياسية ، يتزعمها الإمام المعصوم والمهدى المنتظر ، وهى تتجه فى خصومتها المذهبية إلى الصراع المحلي المحض ، وتستمد لمقوماتها العوامل الدينية المحلية ، التي اختص ما المغرب منذ عصور .

ثم هى فوق ذلك تمثل معركة قومية داخلية ، تضطرم بين فريقين من القبائل البربرية ، تستظل كل مهما بشعارها الديبى الحاص . فقد رأينا كيف قام المرابطون فى البداية للجهاد فى سبيل الله ، وإحياء السنة ومحاربة البدع والضلالات . والانحراف عن أحكام الإسلام ، وقد كان يومئذ يسود كثيراً من القبائل البربرية ، ثم رأينا كيف استقرت رياسة الدولة المرابطية فى قبيلة لمتونة ، وحليفاتها كدالة ومستوفه وغيرها من بطون صنهاجة . وكذلك فإن حركة ابن تومرت . قامت فى البداية على شعار الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، وبدأت رياسته السياسية فى وطنه بالسوس الأقصى ، وفى قبيلته هرغة ، وغيرها من بطون متصمودة ، وإذن فقد كانت المعركة بين المرابطين والموحدين . تصطبغ فى نفس الوقت بالصبغتين الدينية والقومية .

— I —

فى أواخر سنة ١٤٥ه هـ ( ١١٢٠ م) وقعت بمدينة مراكش أول بادرة مؤذنة ببداية الثورة الدينية التي اضطلع بها محمد بن تومرت ضد الدولة المرابطية. فنى ذات يوم جمعة ، من هذه السنة ، دخل إلى المسجد الحامع رجل صغير القد ، متواضع الهيئة ، وجلس على مقربة من المحراب بإزاء الموضع المخصص لحلوس أمير المسلمين ، فلما اعترض على ذلك بعض سدنة الحامع ، تلا الآية « إن المساجد لله فلا تدعوا مع الله أحدا » . ولما حضر أمير المسلمين على بن يوسف ، بهض سائر الحضور ، إلا ذلك الرجل ، فلما انتهت الصلاة بادر الرجل بالسلام على على "، وقال له فيما قال «غير المنكر في بلدك ، فأنت المسئول عن رعيتك » وبكى . فلم يجبه أمير المسلمين بشيء . ولما عاد إلى القصر سأل عنه ، فقيل له إنه قريب العهد بالوصول ، وهو يؤلف الناس ويقول لهم إن السنة قد ذهبت ، فأمر على بن يوسف ، وزيره عمر بن ينتان أن يكشف عن أمره ومقصده ، فإن كانت له حاجة ينظر في قضائها ، فقال الرجل ليس لى حاجة ، وما قصدى الا تغيير المنكرات (١) .

كان هذا الرجل هو محمد بن تومرت ، وكان قد آب من رحلته إلى المشرق . ونزل عمراكش ، بعد أن طاف ببعض مدن المغرب الشهالية ، وهو يدعو الأمو بالمعروف والنهى عن المنكر . وأصل هذا الرجل من قبيلة هر غة إحدى بطون مصمودة الكبرى ، من قوم بها يعرفون « بايسرغين » وهم الشرفاء فى لغة المصامدة . وقد ولد بضيعة ، تقع فى جنوبى السوس الأقصى ، تسمى « بإنجلي ان وارغن » (٢٧ . وقد اختلف فى تاريخ مولده . وتضعه الرواية فيا بين سنى الاورغن » (٢٧ . وقد اختلف فى تاريخ مولده . وتضعه الرواية فيا بين سنى وخسين عاما أو خسة وخسين عاما ، مما يجعل تاريخ مولده فى سنة ٢٩٤ ه ، ويضع ابن خلكان تاريخ مولده فى العاشر من محرم سنة ٨٤٤ ه ، وابن الخطيب فى سنة ٢٨٤ ه ، وابن سعيد فى سنة ٤٩١ ه ، ويضعه الغرناطى فى سنة وخسين المواية أشد تباينا واختلافاً . ومن المتفق عليه أنه أبو عبد الله محمد بن عبد الله ، الرواية أشد تباينا واختلافاً . ومن المتفق عليه أنه أبو عبد الله ممن قوم يعرفون بينى يوسف من مسكالة من عمل السوس ، وبنو يوسف هم أخواله ، ومولده ،

<sup>(</sup>١) البيان المغرب (في الأوراق المخطوطة التي عثرنا بها).

<sup>(</sup>٢) المعجب ص ٩٩ ، وابن خلدون ج ٦ ص ٢٢٤ و ٢٢٠ .

<sup>(</sup>٣) يراجع في مولد ابن تومرت ، الزركشي في تاريخ الدولتين الموحدية والحفصية ( تونس ١٢٨ ) ص ١ ، وابن الأثير ج ١٠ ص ٢٠ ، وابن خلكان ج ٢ ص ٢٠ .

بموضع یسمی « نومکران » ، و هو موضع لا ماء فیه ، و إنما یشرب أهله من ماء المطر . و هنالك كانت دار أسرته (۱) . و كان یقال لوالده تومترت و أمغار ، و معناه فی لغة المصامدة ، الضیاء الذی یوقد فی المسجد ، و من ثم فقد عرفه التاریخ باسمه الذائع ، و هو محمد بن تومرت . كما عرفه بلقبه الدینی و هو المهدی . و یفسر لنا مؤرخه « البیدق » معنی كلمة « تومرت » التی لصقت بأبیه ، فیقول لنا ، إن اسم أبیه عبد الله ، شهر فی صغره إلی كبره « بتومرت بن و جلتید » . و ذلك أنه لما و لد فرحت به أمه و سرت ، فقالت باللسان الغربی « آتومرت آینو أیسلی آبیوی » ، و معناه : یا فرحی بك یا بنی . و كانت إذا سئلت عن ابنها و هو صغیر ، تقول باللسان الغربی « یا فرحی بلی یا بنی . و كانت إذا سئلت عن ابنها و هو صغیر ، تقول باللسان الغربی « یك تومرت » ، معناه صار فرحاً و سرورا ، فلب علیه اسم تومرت ، و ترك دعاؤه باسم عبد الله الذی سمی به أولا(۲) .

ومن المحقق الذي لا يقبل ذرة من الحدل ، أن ابن تومرت بربرى الحنس ينتسب إلى هر عة ومصمودة ، ومع ذلك فإنه نظراً لانتحاله صفة المهدى والإمام المعصوم ، لم يعدم رواية تنسبه لآل البيت ، إذ لابد ، وفقاً لأسطورة المهدى المنتظر ، أن يكون المهدى مهم . ومن ثم فإننا نجد إلى جانب نسبة ابن تومرت البربرية المحضة . تسبة أخرى ترجعه إلى آل البيت. أما نسبته البربرية فهي أنه محمد بن تومرت بن نيطاوس بن ساولا بن سفيون بن أنكليدس بن خالد . أو أنه محمد بن عبد الله بن وجليد بن يامصال بن حمزة بن عيسى . وهذه النسبة الثانية تمد بعد ذلك على يد بعض الرواة إلى آل البيت على النحو الآتى : ابن عبيد الله ابن إدريس بن إدريس بن عبد الله بن الحسن بن الحسن بن فاطمة بنت رسول الله (٢). وأما نسبته العربية العلوية فهي أنه محمد بن عبد الله بن عبد الرخمن بن هود بن خالد ابن عام بن عدنان بن صفوان بن سفيان بن جابر بن يحيى بن عطاه بن رباح بن ياسر ابن عام بن عدنان بن صفوان بن سفيان بن جابر بن يحيى بن عطاه بن رباح بن ياسر ابن العباس بن محمد بن الحسن بن على بن أبي طالب . ويؤيد هذه النسبة ابن رشيق في شجرة أنساب الحلفاء والأمراء ، وابن القطان ، وابن صاحب الصلاة ، مؤرخا

<sup>(</sup>١) ابن القطان في " نظم الحجان " ( المخطوط السابق ذكره لوحة ١٤ ب ) .

<sup>(</sup>٢) كتاب « أخبار المهدى ابن تومرت و ابتدا. دولة الموحدين » لابى بكر الصهاجى المكنى بالبيذق ، المنشور بعناية الأستاذ ليق بروڤنسال ( باريس سنة ١٩٢٨ ) ص ٣٠ ، وقد قرنت به ترجمة فرنسية .

<sup>(</sup>٣) أخبار المهدى بن تومرت ص ٢١.

الدولة الموحدية (۱) ، ويقول لنا المراكشي ، إنه رأى نخط المهدى نسبته المتصلة بالحسن بن الحسن بن على بن أبى طائب(۲) .

بيد أنه يوجد إلى جانب ذلك من المؤرخين ، من ينكر هذه النسبة على ابن تومرت ويعتبره دعيًّا فيها . ومن هؤلاء ابن مطروح القيسى ، وهو يصف ابن تومرت بأنه « رجل من هرغة من قبائل المصامدة يعرف بمحمد بن تومرت الهرغى » . وقال بعضهم إنه من قبيلة جنميسة (٢) .

ونحن لا نرى فى هذه النسبة العربية النبوية التى يدعها ابن تومرت لنفسه ، والتى يؤيدها بعض المؤرخين من أولياء الموحدين وكتاب دولهم ، إلا نحلة باطلة ، وثوباً مستعاراً ، أراد به أبن تومرت أن يدعم به صفة المهدي التى انتحلها شعاراً لإمامته ورياسته الدينية والسياسية ، ومما يلفت النظر أن كثيراً من القبائل والأسر البرية التى تشق طريقها إلى السلطان ، نحاول دائماً أن تنتحل الأنساب العربية ، كما هو الشآن فى بنى حمود الذين يرجعون نسبتهم إلى آل البيت ، وفى قبيلة صهاجة وهى الأم الكرى للمتونة ، صاحبة الرياسة فى الدولة المرابطية ، فإنها تزعم أنها تنتمى فى الأصل إلى العرب الهانبه (٤) .

وليست لدينا أية تفاصيل شافية عن نشأة ابن تومرت وحداثته . وكل ما يقال لنا من ذلك أنه نشأ في بيت نسك وعبادة ، وشب قارئاً محباً للعلم ، وكان يسمى في حداثته «أسافور» ، ومعناه الضياء لكرة ماكان يسرج القناديل بالمساجد التي يلازمها (٥٠٠ ولكن الرواية تتبع سيرة حياته منذ سنة ٥٠٠ ه (٢٠١٦م) ، في تلك السنة ، أو السنة التالية (٢٠٠ هـ) حسما ينقل إلينا ابن القطان ، عن الشيخ يحيى ابن وسنا من أهل خسين أصحاب المهدى – غادر ابن تومرت وطنه بالسوس في طلب العلم ، وعبر البحر إلى الأندلس ، ودرس في قرطبة حيناً ، ثم جازمن ثغر طلب العلم ، وعبر البحر إلى الأندلس ، ودرس في قرطبة حيناً ، ثم جازمن ثغر ألمرية إلى المشرق (٢) ، ومر في طريقه على المهدية ، وأخذ بها على الإمام المازرى ، وقضى ثم قصد إلى الإسكندرية ودرس بها على الإمام أبى بكر الطرطوشي ، وقضى

<sup>(</sup>۱) الحلل الموشية ص ۷۰ ، وابن خلدون ج ٦ ص ٢٢٥ و٢٢٦ ، والزركشي ص ١٠

<sup>(</sup>٢) المعجب ص ٩٩.

<sup>(</sup>٣) روض القرطاس ص ١١٠

<sup>(</sup>٤) روض القرطاس ص ٧٥.

<sup>(</sup>ه) ابن خلدون ج ٦ ص ٢٢٦.

 <sup>(</sup>٦) ابن القطان في « نظم الجان » ( المخطوط السابق ذكره لوحة ٢ ! ) .

بعد ذلك فريضة الحج ، ثم سافر إلى بغداد ، وهنالك درس الفقه والأصول على أبي بكر الشاشي الملقب بفخر الإسلام، ودرس الحديث على المبارك بن عبدالحبار وغيره (١). وفي بعض الروايات أن ابن تومرت لتي الإمام أبا حامد الغزالي ودرس عليه في بغداد ، وقيل بل لقيه بالشأم أيام تزهده (٢). ونحن نقف قليلا عند هذه الرواية ، التي يرددهاكثير من مؤرخي المشرق والمغرب ، إذ مني وأين كان هذا اللقاء ، وفي أي الظروف ؟ لقد خرج ابن تومرت من وطنه في طلب العلم في سنة • • ٥ أو ٥٠١ هـ ، وقضى فترة في الأنداس ، وفي المهدية ، وفي الإسكندرية، ثم سافر لقضاء فريضة الحج ، وقصد على أثر ذلك إلى بغداد ، وإذن فيكون من المرجح أنه لم يصل إلها قبل سنة ٥٠٤ أو ٥٠٥ ه . وقد كان الإمام الغزالى ببغداد يضطلع بالتدريس في المدرسة النظامية بين سنتي ٤٨٤ و ٤٨٨ هـ ( ١٠٩١ – ١٠٩٥ م) . وفي سنة ٤٨٨ ه غادر العاصمة العاسبة ، في رحلته التأملية الشهرة الَّتِي استطالت حتى سنة ٩٩٩هـ ، والتي زار فها دمشق وبيت المقدس والإسكندرية ومكة والمدينة . وإذن فيكون من المستحيل ماديا ، أن يكون ابن تومرت الذي غادر وطنه لأولمرة في سنة • • ٥ه ، قد استطاع أن يلتقي بالغزالي في بغداد أوغيرها من المدن التي زارها في خلال رحلته ، ثم إنه ليس من المحتمل أن يكون هذا اللقاء قد وقع عند عودة الغزالي إلى بغداد . ذلك أنه لم يمكث بها سوي فترة يسيرة ، ثم رحل منها إلى نيسابور حيث قام بالتدريس فنها استجابة لدعوة السلطان ملك شاه ، ثم غادرها بعد قليل إلى مسقط رأسه طوس ، وانقطع بها للعبادة والتأليف حيى توفی فی حمادی الثانیة سنة ٥٠٥ ه ( دیسمبر سنة ١١١٢ م) .

ويتضح من ذلك جلياً بطلان قصة اللقاء بين ابن تومرت والإمام الغزالى من الناحية التاريخية . وفضلا عن ذلك فإنه يوجد دليل مادى آخر على بطلانهذه القصة أو الأسطورة . ذلك أنها تقرن بواقعة أخرى خلاصتها ان ابن تومرت حيما لتى الإمام الغزالى ، وأخبره بما وقع من إحراق المرابطين لكتابه « إحباء علوم الدين » بالمغرب والأندلس ، تغير وجهه ، ورفع يده إلى الدعاء ، والطلمة يؤمنون ، فقال « اللهم مزق ملكهم كما مزقوه ، وأذهب دولتهم كما أحرقوه » ،

<sup>(</sup>۱) ابن خلدون ج ۳ ص ۲۲۲ ، والحلل الموشية ص ۷۰ ، والزركشي ص ۱ ، والمعجب ص ۹۹ .

<sup>(</sup> ۲ ) الحلل الموشية عن ابن القطان ص ۷۰ ، والمعجب ص ۹۹ ، وروض القرطاس ص ۱۱۰ و ابن خلکان ج ۲ ص ۴۸ ، و الزرکشی ص ۱ .

وان ابن تومرت ، رجا الإمام عندئذ أن يدعو الله أن يكون ذلك على يده ، فاستجاب الإمام ، ودعا الله بذلك (١) .

وينقض هذه الواقعة من أساسها ، أن قرار المرابطين بحرق كتاب « الإحياء » قد صدر لأول مرة فى سنة ٥٠٣ ه فى أوائل عهد على بن يوسف ، وذلك حسما يخبرنا ابن القطان ، أعنى بعد أن غادر الغزالى بغداد إلى نيسابور لآخر مرة ، وقبيل وفاته بنحو عام . فأين إذن ومنى كان لقاء ابن تومرت به ؟ وكيف نستطيع إزاء هذه المفارقات الزمنية ، أن نصدق تلك القصة التى نسجت حول حرق كتاب الإحياء ؟

هى أسطورة إذن ، نسجت كما نسجت نسبة ابن تومرت إلى آل البيت ، لتغدو هالة تحيط بشخصه وسيرته ، وتذكى عناصر الحفاء والقدسية ، حول شخصه وإمامته . وقد اختير الإمام الغزالى لبطولها بالذات لتبوئه يومنذ أسمى مكانة من العلم والدين والورع فى العالم الإسلامى ، ولشهرته الذائعة فى المغرب، وصلاته المعروفة بعاهل المرابطين يوسف بن تاشفين ، وتأثيره الشرعى لديه ، وتأييده لدولته . ويبدو لون الأسطورة فى هذه القصة التاريخية بنوع خاص ، فيا تزعمه الرواية من أن الإمام الغزالى ، حين رؤيته لابن تومرت ، شهد من صفاته وشمائله ، وتبين فيه من العلامات والآثار ، ما يدل على أمره ومستقبله ، وأنه كان يقول لحلسائه « لابد لهذا البربرى من دولة ، أما إنه يثور بالمغرب الأقصى ، ويظهر أمره ، ويعلو سلطانه ، ويتسع ملكه ، فإن ذلك ظاهر عليه فى صفاته ، وبان عنه فى شمائله » . ثم تزيد الرواية على ذلك ، أن بعض الصحب نقل ذلك إلى ابن تومرت ، وأخيره أن ذلك عند الشيخ فى كتاب ، فام يزل ابن تومرت ، وأخيره أن ذلك عند الشيخ فى كتاب ، فام يزل ابن تومرت ، وأخيره الرحيل إلى المغرب ليتابع قدره ، ويبحث عن مصره (٢) .

ولم يقف أمر هذه الأسطورة التي تجمع بن الغزالى وابن تومرت عند هذا الحد ، بل لقد كان من آثارها أنه يوجد كتاب منسوب للغزالى عنوانه « سر العالمن ، وكشف ما فى الدارين » أو بعنوان أقصر « السرالمكنون » وقد جاء فى

<sup>(</sup>١) الحلل الموشية ص ٧٦ و ٣٧٧ والبيان المغرب (الأوراق المخطوطة السابق ذكرها – هسبير س ص ٧٦).

<sup>(</sup>۲) روض القرطاس ص ۱۱۰ و۱۱۱.

أوله ما يأتى: «أول من استنسخه ، وقرأه على بالمدرسة النظامية سراً من الناس فى النوبة الثانية بعد رجوعى من السفر ، رجل من أرض المغرب يقال له محمد ابن تومرت من أهل سلمية ، وتوسمت فيه الملك »(١).

وليس أشد إمعاناً من ذلك كله في عالم الأسطورة . ومن ثم فإنا نجد كثيراً من المؤرخين والمفكرين يرفضون هذه الأسطورة والأخذ بها ، فأبن الأثير ينفيها بصراحة ويقول لنا « والصحيح أن ابن تومرت لم يجتمع به ( أى الغزالى )» (٢٠ . ويبدى ابن خلدون ريبه فيها ، ويحملها على محمل الزعم ، وكذلك يعاملها ابن الحطيب (٣) . وكذلك فإن البحث الحديث ينكرها وينفيها . ومن أصحاب هذا الرأى المستشرق الألماني ميللر (٤) ، والعلامة المستشرق إجناس جولدسيهر . ويستعرض جولدسيهر بنوع خاص ما في هذه القصة من مفارقات ومتناقضات تاريخية ثم يقول : « ويبدو من ذلك كله أنه يحق لنا أن نلغى من ترحمة ابن تومرت قصة الغزالي ، فهي غير مقبولة إطلاقاً ، سواء من حيث ترتيب الحوادث الزمنية ، قو من حيث منطق الحوادث الزمنية ، أو من حيث منطق الحوادث نفسها . وكل ما هنالك أننا نرى فيها تحقيقاً لحاجة أو من حيث منطق الحوادث نفسها . وكل ما هنالك أننا نرى فيها تحقيقاً لحاجة وصل في لمعة نور خارقة إلى السلطان ، وإلى سحق الدولة القائمة » (٥) .

على أن ذلك كله لا يعنى أن ابن تومرت لم يتأثر فى تعاليمه الدينية بآراء الغزالى ونظرياته . ومن المسلم به أن ابن تومرت ، قد تأثر خلال دراسته بالمشرق بالنظريات المشرقية فى علوم الكلام والأصول والسنة . ويقول لنا ابن خلدون، إنه تأثر بتعاليم الأشعرية ، وأخذ عنهم ، واستحسن طريقتهم فى الانتصار للعقائد السلفية والدفاع عنها ، وفى تأويل المتشابه من القرآن والحديث (٢) ، وهى

<sup>(</sup>۱) هذا ما ورد فى مقدمة العلامةجولدسيهر الفرنسية لكتاب«أعز ما يطلب»الآتى ذكره (ص١٩) ولكنا لم نجد هذه العبارة فى مخطوطى دار الكتب المصرية من هذا الكتاب (رقم ١٨٠و ٢٠٠ مجاميع). (٢) ابن الأثير ج١٠ ص ١٠١.

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون ج ٦ ص ٢٢٦ ، وابن الخطيب في الإحاطة في (القاهرة ١٩٥٦) في ترجمة إدريس بن يعقوب بن عبد المؤمن ج ١ ص ٤١٧ و ٤١٨.

A. Müller: Der Islam in Morgen und Abendland (Berlin 1885) B. II. ( & )
p. 641)

<sup>(</sup> ٥ ) مقدمة العلامة جولدسيهر (I. Goldziher) لكتاب محمد بن تومرت ( أعز ما يطلب ) Le Livre de Mohamad ibn Toumert (Alger 1903) Introduction, p. 12 ( ٦ ) ابن خلدون ٦ ص ٢٢٦.

مسائل سوف نعود إليها حيما نتحدث عن تعاليم المهدى الدينية . وأما فيما يتعلق بتأثير الغزالى ، فإن هذا التأثير يظهر فى آراء ابن تومرت ومشاريعه الدينية ، وخصوصاً فيما أبداه ابن تومرت من المعارضة للتقاليد الدينية الكائنة بالمغرب ، فإن هذه المعارضة كانت تعكس فى صور كثيرة ، ماكان قائماً من نظرية الغزالى الكلامية ، وبعض النظريات الأخرى فى المشرق . على أن هذا التأثير بتعاليم الغزالى ، لم يصل فى رأى جولدسيهر إلى الأعماق ، ولم يكن كبيراً ، ويلاحظ جولدسيهر بالأخص أن المهدى ، بالرغم مما يوصف به فى تراجمه من الورع والزهد ، لم يبد قط ميلا إلى المعارف الصوفية ، وإلى ذلك الحهد النفسي الذى يسمح للإنسان بالحياة فى ضمير الحقائق الدينية ، وهو الغرض الأساسى فى بحوث الغزالى الدينية . هذا إلى ماكان بينهما من خلاف فى المناهج ، وفى علم الشريعة ، وفى بعض النقط الكلامية الأخرى (1)

#### - Y -

ولما أتم محمد بن تومرت بغيته من الدراسة بالمشرق ، اعتزم العودة إلى المغرب، وكان قد قطع في دراسته وبحوثه مرحلة بعيدة المدى ، حى غدا على قول ابن خلدون : « بحراً متفجراً من العلم ، وشهابا واريا من الدين » . وركب ابن تومرت البحر من الإسكندرية في أواخر سنة ٥١١ه « (١١١٧م) ، ويقال إنه أخرج منفياً من الإسكندرية ، لما ترتب من شغب على نشاطه في مطاردة المنكر . بيد أنه استمر في دعوته إلى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وهو على ظهر السفينة التي أقلته ، فألزم ركابها بإقامة الصلاة وقراءة القرآن ، واشتد في ذلك حتى قبل إن ركاب السفينة ألقوه إلى البحر ، فلبث أكثر من نصف يوم يسبح إلى جانبها دون أن يصيبه شيء ، فلما رأوا ذلك أنزلوا إليه من رفعه من الماء ، وقد عظم في نفوسهم ، وبالغوا في إكرامه (٢) . ولما وصل الى المهدية ، نزل بمسجد من مساجدها ، وليس معه سوي ركوة ماء وعصا ، فتسامع به الناس ، وأقبل الطلاب يقرأون عليه مختلف العلوم ، وكان إذا شاهد منكراً من آلات الملاهي ، أو أواني الخمر ، بادر إلى إزالته و كسرها ، وأصابه منكراً من آلات الملاهي ، أو أواني الخمر ، بادر إلى إزالته و كسرها ، وأصابه منكراً من آلات الملاهي ، أو أواني الخمر ، بادر إلى إزالته و كسرها ، وأصابه منكراً من آلات الملاهي ، أو أواني الخمر ، بادر إلى إزالته و كسرها ، وأصابه منكراً من آلات الملاهي ، أو أواني الخمر ، بادر إلى إزالته و كسرها ، وأصابه من المناه المناه المناه المناه من المناه المناه المناه المناه المن آلات المناه المناه

<sup>(</sup>١) مقدمة جولدسيهر الفرنسية لكتاب محمد بن تومرت السابقة الذكر ص ٢٠.

<sup>(</sup>٢) ابن القطان في نظم الجان ( المخطوط السابق ذكره لوحة ١٥ ب) ، و المعجب ص ٩٩

بسبب ذلك بعض الأذى. ووصل خبره إلى الأمير يحيى بن تميم بن المعز بن باديس ملك إفريقية ، فاستدعاه مع جماعة من الفقهاء ، فلما رأى سمته ، واستمع إلى مناقشاته أعجب به وأكرمه وسأله الدعاء(١). ثم غادر المهدية إلى بجاية ، وجرى فيها على نفسأسلوبه من الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، وكان يقوم بدعوته بلا كلل ، حتى وقعت ذات يوم بسبب تشدده فى إزالة المنكر ، ضجة وشغب، وكان والى البلدة العزيز بن المنصور بن حماد الصنهاجي ، رجلا فظأ قاسياً ، فسخط عليه هو وخاصمه ، وأراد البطش به .ويفصل لنا ابن القطان بعض ما فعله ابن تومرت لإزالة المنكر ببجاية، وبعضماكان مها من المناكر والبدع، فيقول، إن ابن تومرت لما دخل بجاية لتى مها الصبيان فى زى النساء بالضفائر والأخراس والزينة ، وشواشي الحز ، وألني الأرذال قد فتنوا بذلك ، وانهمكوا فيه ، فشدد فى مطاردته ، وفي إزالة هذا الزىالمنكر . ثم إنه حضر عيداً فرأى فيه من اختلاط الرجال بالنساء والصببان المتزينن المتكحلين صوراً مثيرة ، فزجرهم ، ونغص عليهم اجمَّاعهم ، فوقع الهرج ، وسرى الشر ، وسُلُبُ النساء حليهن . وسأل العزيز عن ذلك ، فعرف بأنه لا سبب لهذا الهرج سوى الفقيه السوسى ، وذلك حسماكان يعرف ابن تومرت مذكان بالمشرق. فأمر بجمع الطلبة لمناظرته، فاجتمعوا فی دار أحدهم علی طعام وشراب ، واستدعی ابن تومرت للحضور ، فأبى ، فقصد إليه الكاتب عمر بن فلفول ، فلاطفه وتضرع إليه حتى قبل المناظرة ، واجتمع بالطلبة ، وسألوه فأجابهم عن كل مأ سألوا ؛ وسألهم فما استطاعوا الإجابة عن شيء . وتضرع إليه ابن فلفول عندئذ بأن يترك ماهو بسبيله من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر<sup>(٢)</sup> . وخشى ابن تومرت العاقبة ، فغادر بجاية إلى ناحية قريبة منها تسمى ملالة ، ونزل فى كنف أصحابها وهم من أعيان صماحة ، فآووه وأكروموه ، وطلب إليهم وإلى بجاية تسليمه إليه، فأبوا ، ولبث بينهم حيناً يدرس العلم ، وكان إذا فرغ يجلس على صخرة بقارعة الطريق قريباً من ملالة . فني ذات يوم وفد إليه كهل وفتي حسن التكوين ، رائع الحمال ، ولم يكن هذا الفي الوسيم سوى عبد المؤمن بن على بن علوى ، الذي شاء القدر أن يغدو فيما بعد أعظم أصحاب المهدى ، وأعظم قادته ، وخليفة

<sup>(</sup>١) ابن الأثير ج ١٠ ص ٢٠٢ ، وابن خلكان ج ٢ ص ٤٩ .

<sup>(</sup>٢) ابن القطان في « نظم الجمان » ( المخطوط ذكره لوحة ١٦ ب و١٧ ا ) .

تراثه ودولته . وكان قد قدم مع عمه من بلده القريب من تلمسان ، في طريقه إلى المشرق ، ليطلب العلم ، ويقضى فريضة الحج ، فسأله ابن تومرت عن شخصه وعن أحواله ، وُلما وقف على مقصده ، قال له إن العلم والشرف والذكر التي يطلمها موجودة ، وإنها تنال بصحبته ، ودعاه إلى معاونته فيما هو قائم به ، من إماتة المنكر ، وإحياء العلم ، وإخماد السدع . ويقدم إلينا ابن القطان عن لقاء عسد المؤمن بابن تومرت رواية أخرى ، خلاصها أن ابن تومرت حينًا خرج من مجاية ، واتخذ مقره في رابطة ملالة ، وأقبل عليه طلبة العلم ، كان ممن وفد عليه منهم الفقيه عبد الواحد بن عمر التونسي ، وتعلق به ولازْمه حيناً ، وكان التُونسي من فقهاء رباط تلمسان ، فلما توفى ، اتفق أصحابه وتلاميذه على استدعاء ابن تومرت ليقوم بالتدريس مكانه ، فوجهوا إليه عبد المؤمن ، وكان من تلاميذ التونسي المذكور (١). وأعجب عبد المؤمن كذلك بشخصية ابن تومرت وغزير علمه ، وعول على البقاء إلى جانبه . وهنا تدخل الأسطورة مرة أخرى ، فيقال إن ابن تومرت قد اطلع على كتاب في الحفر من علوم آل البيت ، ورأى فيه صفة رجل يظهر بالمغرب الأقصى ، من ذرية الرسول ، وان استقامة أمره ، وتوطد مركزه ، يكون على يد رجل من أصحابه ، هجاء اسمه كاسم عبد المؤمن، وبجاوز وقته المائة الخامسة ،وأنه ، أى ابن تومرت، كان يبحث عن هذا الرجل أيمًا حل ، فلما رأى عبد المؤمن وسمع اسمه « أدرك أنه هو الشخص المبتغي »(٣) . وقيل إن ابن تومرت التقي بعبد المؤمن بموضع يعرف بفنزارة من بلاد متيجة ، وان عبد المؤمن كان عندئذ يشتغل بتعليم صبيان القرية المذكورة<sup>(٣)</sup>. وبتى عبد المؤمن إلى جانب ابن تومرت ، وانقطع إليه واختص به ، ودرس عليهحيناً عملالة ، ثم غادرا ملالة معا، وذهبا إلى وانشريش، وهنالك انضم إليهما رجل من قبيلة هرغة ، أى قبيلة ابن تومرت ، هو أبو محمد البشير . وقصد ابن تومرت وصحبه بعد ذلك إلى تلمسان ، وقد تسامع الناس بخبره ، وذاع صيته ، فاستدعاه قاضها ، وهو ابن صاحب الصلاة ، وأنبه على مُسلكه ، ومخالفته لعقائد أهل قطره ، وطلب إليه العدول عن دعوته ، فأعرض

<sup>(</sup>١) ابن القطان في نظم الجمان (المخطوط السالف الذكر لوحة ٣ ب).

<sup>(</sup>٢) ابن خلكان ج ٢ ص ٤٩ ، والمعجب ص ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) المعجب عن ١٠٠٠.

عنه ابن تومرت ، وسار مع صحبه إلى فاس ، ثم إلى مكناسة . وهنالك اشتد فى مطاردة المنكر ، فاعتدى عليه الغوغاء بالضرب والأذى ، فغادرها إلى مركش<sup>(۱)</sup>.

ونظرية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر التي اتخذها ابن تومرت شعاراً له ، هي فكرة نختص تها الإسلام ، وهي مشتقة مما ورد في القرآن من قوله : « ولتكن منكم أمة يدعون إلى الحبر ، ويأمرون بالمعروف ، ويهون عن المنكر » ، وقوله : «كنتم خير أمة أخرجت للناس ، تأمرون بالمعروف ، وتنهون عن المنكر» ، ومما ورد في الحديث مما شُهُد بصحته قوله : « من رأى منكم منكراً فليغيره بيده إن استطاع ، فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبقلبه ، وذلك أضعف الإَمَانَ » ، وقواه : « لا طاعة في معصية ، إنما الطاعة في الطاعة ، وعلى أحدكم السمع والطاعة ما لم يؤمر بمعصية ، فإن أمر بمعصية ، فلا سمع ولاطاعة » .' وأساس هذه الفكرة الإسلامية ، هو التضامن الاجتماعي ، والمسئولية العامة عن حماية المحتمع من المنكر والرذائل التي ينهي عنها الدين . وقد تناول الإمام الفيلسوف ابن حزم القرطي هذه النظرية في كتابه الجامع «الفصل» وشرح لنا أصولها ومغزاها، وذكر لنا فيما يتعلق بتطبيق هذا الشعار في الأمر بالمعروفوالنهي عن المنكر ، بأنه قد ذهبت طوائف من أهل السنة والمعتزلة والخوارج والزيدية ، إلى أن سل السيوف في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر واجب، إذا لم مكن دفع المنكر إلا بذلك . فإذا كان أهل الحق في عصابة يمكنهم الدفع ، ولاييئسون منالظفر ، ففر ض عليهم ذلك ، وإن كانوا في عدد لايرجون لقلتهم وضعفهم بظفر ، كانوا في سعة من ترك التغيير باليد . ويزيد ابن حزم على ذلك ، أنه يجب إن وقع شيء من الجور وإن قل ، أن يكلم الإمام في ذلك ويمنع منه ، فإن امتنع وراجع الحق وأذعن للقود من البشرة أو من الأعضاء ، ولإقامة حد الزنا والقذف والحمر ، فلا سبيل إلى خلعه ، وهو إمام كماكان لا محلخلعه، فان امتنع من إنفاذ شيء من هذه الواجبات عليه ولم يراجع ،وجب خلعه وإقامة غيره ممن يقوم بالحق لقوله تعالى: « وتعاونوا على البر والتقوى ، ولاتعاونوا على الإثم والعدوان »(٢) .

ويعلق الإمام الغز الى أهمية كبيرة على تلك الفكرة ، ويصف الأمر بالمعروف

<sup>(</sup>٣) راجع الحلل الموشية ص ٧٧ و ٧٨ ، وابن خلدون ج ٦ ص ٢٢٧ .

<sup>(</sup>۱) أبن حزم في «الفصل في الملل والأهواء والنحل » (اَلقاهرة ١٣٢١هـ) ج ٤ ص ١٧١ و ١٧٣ ، و ١٧٦ .

بأنه «هو القطب الأعظم في الدين». ومن الطبيعي أن يكون الحاكم أو رئيس الدولة (الإمام)، هو المسئول الأول عن تنفيذ هذا المبدأ الأخلاقي، وأن يبذل ما في وسعه في قمع ما يخالف الشرع من الأعمال والذنوب، بيده، أي بواسطة مأموريه، ثم بلسانه أي بالوعظ والحث على الترزام أحكام الشرع. وقد كان منصب الحسبة في مختلف الدول الإسلامية في العصور الوسطى، مظهراً من مظاهر العمل على محاربة بعض أنواع المنكر، بيد أن هذه المطاردة للمنكر لم تكن وقفاً على الدولة، أو ممثليها الرسميين، وإنماكان حتى الحسبة بمتد إلى كل مسلم، فلكل مسلم أن يعمل أو أن ينبه على الأقل لإزالة كل منكر يراه، أو مخالفة لأحكام الشرع. وهذا المبدأ ما يزال مسلماً به في عصرنا في سائر المحتمعات الإسلامية، وإن كان الشرع يقصر استعالمه على التنبيه أو تبليغ السلطات المختصة.

يقول العلامة جولدسيهر معلقاً على هذا المبدأ: «كان أولئك الذين يحاولون تغيير المنكر ، وتغيير وجه الأمور ، رجال متحمسون مخلصون ، ولكنه كان أيضاً ذريعة لمغامرين أذكياء يحاولون الوصول إلىالسلطان بطريقه سهلة ، فيسبغون الصبغة الدينية على حركة ثورية ، وقد كان مبدأ الأمر بالمعروف ، شعار الحركات لقلب أسر حاكمة ، ورفع آخرين إلى مكانها ، وهو يبدأ بنقد الأسرة الحاكمة ، ثم يتلو ذلك شهر السيف ، وإثارة الحموع . فإذا نجح ذلك ، تم الوصول إلى الغابة المنشودة .

« وقد كان هذا الشعار كلمة تجمع لثورات أسر فى المشرق ، وكذلك فى إفريقية الشهالية ، التى كانت دائما مهادا خصبة لأولئك الذين يريدون إقامة صرح سياسى فوق أسس دينية . ولم تكن بين هذه ثمة حركة ، لا فى أوائلها ، ولا فى تقدمها ، تضارع فى اتساع نطاقها ، تلك الثورة التى أدت فى أعوام قلائل ، إلى طرد المرابطين ، وتأسيس الإمبر اطورية الموحدية القوية فى اسبانيا وشمال إفريقية » .

وبالرغم من أن جولدسيهر يرى بصفة عامة أن ابن تومرت لم يتأثر بتعاليم الغزالى ، فإنه فى هذا الموطن يقول لنا إن ابن تومرت ربما تأثر فى نظرية الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر بنفوذ الغزالى ، لأنه يعلق على هذه النظرية أهمية قصوى ، ويصفها كما تقدم « بالقطب الأعظم للدين »(١).

Mohamed : مقدمة جولدسيهر الفرنسية لكتاب «محمد ابن تومرت» أو أعز ما يطلب اbn Toumert et la Théologie de l'Islam dans le Magreb au XI Siècle, p. 85-87 895 - 96

ونزل ابن تومرت بالحاضرة المرابطية ، وكان ذلك في سنة ١٤٥٨ (١٦٢٠م) وعكف على طريقته في مطاردة المنكر وإزالته ، كلما استطاع إلى ذلك سبيلا ، والتقى فى المسجد الحامع بأمر المسلمين على بن يوسف، وجرى بينهما ما سبقت الإشارة إليه من الأحاديث . واستمر ابن تومرت في حملته الدينية الأخلاقية دون هوادة . وقد كانت مراكش وغيرها من المدن المغربية ، تبدى أيام المرابطين كثيراً من مظاهر التسامح الديني ، أو بعبارة أخرى كثيراً من مظاهر الاستهتار والفساد ، فقد كانت الحمر تباع علناً في الأسواق ، وكان النبيذ يشرب دون تحفظ ، وكانت الخنازير تمرح في أحياء المسلمين ، وكان القصف ذائعاً بسائر صنوفه ، ومظاهر التدين ضعيفة باهتة ، هذا إلى ماكان يسود الإدارة من تفكك، والقضاء من انحلال واغتصاب لأموال اليتامي ، وغير ذلك من ضروب الفساد(١) ، وهو ما يلخصه المراكشي في قوله مشيراً إلى عهد على بن تاشفين « واختلت حال أمر المسلمين بعد الحمسائة ، اختلالا شديداً ، فظهرت في بلاده مناكر كثيرة ، وذلك لاستيلاء أكابر المرابطين على البلاد ، ودعواهم الاستبداد . . واستولى النساء على الأحوال ، وأسندّت إلىهن الأمور ، وصارت كل امرأة من لمتونة ومسَّوفة ، مشتملة على كل مفسد وشرير وقاطع سبيل، وصاحب خمر وماخور ، وأمير المسلمين في ذلك كله يتزايد تغافله ، ويقوى ضعفه »<sup>(۲)</sup> .

ووقع ذات بوم حادث زاد فى لفت الأنظار لابن تومرت ولدعوته. وذلك أن الصورة أخت أمير المسلمين خرجت فى موكها ، ومعها عدد من الحوارى الحسان ، وهن جميعاً سافرات على عادة المرابطين ، من سفور النساء ، واتخاذ الرجال اللثام . ورأى ابن تومرت هذا الموكب ، فأنكر على النساء سفورهن ، وأمرهن بستر وجوههن ، وضرب هو وأصحابه دوابهن ، فسقطت الأميرة عن دابتها ، ووقع الاضطراب والهرج ، ورفع الأمر إلى أمير المسلمين على بن يوسف ، ففاوض الفقهاء فى شأن هذا الداعية المضطرم . وكانت المعلومات الى معت عنه منذ حادثة المسجد ، هو أنه حديث العهد بالوصول إلى مراكش ، وأنه يؤلف الناس ، ويقول لهم إن السنة قد ذهبت . وكان على بن يوسف قد أمر وزيره ينتان بن عمر أن يكشف عن مذهبه ، وعن أحواله ومطلبه ، فإن كانت له

<sup>(</sup>١) مقدمة جولدسيهر الفرنسية لكتاب محمد بن تومرت السالفة الذكر ص ٩٧ .

<sup>(</sup>٢) المعجب ص ٩٩

حاجة ينظر فى قضائها ، وكان جواب ابن تومرت حسبها أشرنا من قبل ، أن لا حاجة له إلا تغيير المنكر (۱).

ورأى أمير المسلمين أن يناظر الفقهاء هذا الرجل . وكان الفقهاء المرابطون محقدون على أبن تومرت لاعتناقه مذهب الأشعرية ، وما تملي به من تأويل المتشابه ، ولحملته علمهم ، وإنكاره لجمودهم إزاء مذهب السلف ، وإقراره كما جاء ، وذهابه إلى حدُّ تَكفيرهم ، فأغروا الأمير باستدعائه للمناظرةُ معهم(٢) ، وقبل ابن تومرت هذا التحدى ، وأبدى فى مناظرته للفقهاء المرابطين تفوقاً ظاهراً . وقد ورد ذكر هذه المناظرة في كتاب « أعز ما يطلب » ، الذي دونه الخليفة عبد المؤمن بن على عن إملاء ابن تومرت ، وملخص ذلك أن المهدى ، أو « الإمام العصوم ، المهدى المعلوم » كما يوصف ، طلب إلى مناظريه أن يختاروا من ينوب عنهم لمناظرته ، فقدموا من اختاروه ، فكان مما سألهم المهدى ، أن قال لهم طرق العلم هل هي منحصرة أم لا ، فأجاب مقدمهم المذكور ، نعم هي منحصرة في الكتاب والسنة والمعانى التي نبهت علما ، فقال المهدى ، إنما السؤال عن طرق العلم هل هي منحصرة أم لا ، فلم تذكر إلا واحداً منها ، ومن شرط الحواب أن يكون مطابقاً للسوءال ، فلم يفهم مناظره قوله ، وعجز عن الحواب . ثم سألهم المهدي عن أصول الحق والباطل ما هي ، فعاد مناظره إلىجوابه الأول ، فلما رأى المهدى عجزهم عن فهمالسوال، وعجزهم عن الحواب ، شرع يبين لهم أصول الحق والباطل ، فقال إنها أربعة وهي « العلم والحهل، والشك والظن»، ثم أحد يشرح ماهية كلمها في كلام طويل، تُم يستعرضُ الكتابِ بعد ذلك آراء المهدى مفصلة عن « الحهل » و « الشك » ، و « الظن » ، ثم عن « الأصل والحقيقة » ويقسمها إلى أقسام عديدة ، وكل قسم منها إلى فصول مختلفة (٣). وكان جل من حضر ذلك المحلس من الفقهاء المرابطين، من علماء الفروع ، وليست لهم معرفة بعلم الأصول . ونقول بهذه المناسبة إن علم الأصول أو أصول الدين، يقوم علىدراسة الشريعة واشتقاقها مزالكتاب والسنة ، ودراسة النصوص الشرعية ، والأدلة العقلية ، وتفاصيل العقائد ، وأصول الفقه

<sup>(</sup>١) البيان المغرب في الأوراق المخطوطة السالفة الذكر.

<sup>(</sup>۲) ابن خلدون ۹ ص ۲۲۷.

<sup>(</sup>٣) كتاب محمد بن تومرت أو أعز ما يطلب ( الجزائر سنة ١٩٠٣) ص ١ – ٥ و ١١ –١١٨.

أىمصادر الشريعة ، ومعرفة النبوة والرسالة ، وكل ما يتعلق بذلك . وأما علم الفروع ، فإنَّه يقتصر على دراسة فرائض العبادات والمعاملات وأحكامها ، والحدود والأقضية ، أو بعبارة أخرى ، على دراسة الحانب العملي والدنيوي من الشريعة . وقدكانت الدراسات المفضلة في ظل المرابطين هي علم الفروع . ويقول لنا المراكشي ، خلال حديث عن نفوذ الفقهاء أيام على بن يوسف ، إنه لم يكن يحظى عنده إلا من أتقن علم الفروع أعنى فروع مذهب مالك ، ثم يستطرد قائلا: « فنفقت في ذلك الزمان كتب المذهب ، وعمل بمقتضاها ، ونبذ ما سواها ، وكثر ذلك حتى نُسى النظر فى كتاب الله ، وحديث رسول الله ( ص ) ، فلم يكن أحد من مشاهير ذلك الزمان يعتني مهماكل الاعتناء »(١). وقدكان أخص ما تمتاز به هذه المناظرة الدينية ، هو أن ابن تومرت أبدى في مناقشته تمسكه بأصول الشريعة ، إزاء الفقهاء المرابطين ، وهم أقطاب علم الفروع ، وأراد أن يبين جهلهم بمناهج الشريعة الحقيقية ، فجعل المناقشة تجرى على الأصول لا الفروع ، وأبدى في عرضه لأصول الشريعة ، أنه يرجع خاصة إلى القرآن والحديث ، ولايرجع قط إلى قول مستخرج ، ولايعتبر الإجهاد مرجعاً من مراجع الشريعة ٢٦). ولم يكن بن الفقهاء المرابطين من استطاع أن يقدر براعة ابن تومرت ، وتبحره في علوم الدين ، سوى فقيه أندلسي هو مالك بن وهيب قاضي مراكش ، وقد كان من أكابر العلماء والأدباء ، وكان متمكناً من علوم الدين والفلسفة ، ولكنه كان لا يظهر من علمه إلا ما يروج في ذلك الزمان (٢). فبين لأمير المسلمين خطورة هذا الرجل ، وخطورة دعوته وتعالمه ، وقال له إن هذا رجل ، لايبغي الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، ولكنه يبغي تضليل العامة ، وإثارة الفتنة ، والوصول إلى السلطان ، وأشار عليه بقتله ، وأشار البعض الآخر على أمير المسلمين ، باعتقال الرجل وسحنه ، وعبر عن ذلك أحدهم بقوله للأمير : « ألقه فى الكبول لئلا يسمعك الطبول » . وخالفهم فى ذلك الوزير ينتان بن عمر ، وقال

<sup>(</sup>١) المعجب ص ٥٥ و٩٦.

<sup>(</sup>٢) جولدسيهر في مقدمته الفرنسية السالفة الذكر لكتاب محمد بن تومرت ص ٣٩ و ٠٠ .

<sup>(</sup>٣) المعجب ص ١٠٢، ويقول لنا المراكثي إن مالك بن وهيب هذا ، قد وضع كتاباً فريداً في بابه اسمه «قراضة الذهب في ذكر لئام العرب » ضمنه لئام العرب في الجاهلية والإسلام ، وأنه رأى هذا الكتاب في خزانة بني عبد المؤمن .

لعلى بن يوسف إن هذا وهن فى حق الملك ، ونوه بضعف الرجل وضآ لة شأنه . فأمر على بن يوسف وزيره أن يعتقله لديه أياما حتى يرى فيه رأيه . ولم تمض أيام على ذلك ، حتى جاءت الأنباء بوقوع الفتنة فى قرطبة ، وأخذ على بن يوسف فى التأهب للعبور إلى الأندلس . فطلب إلى وزيره أن يأتيه بابن تومرت ، فحضر بين يديه ، وقال له على بلغنى عنك ما صنعت ببجاية وغيرها فتورع الناس عن قتلك ، فعرفنى بحقيقة غرضك ، فقال ابن تومرت غرضى تغيير المنكر ، ورفع المغارم ، وألا تولى من قبيلتك أحد ، وان تتركوا اللثام لأنه من شأن النساء ، ولا تجوز به صلاة ، فزجره أمير المسلمين ، وأمر بإخراجه من مراكش . وكان ذلك فى أوائل سنة ٥١٥ ه هذا .

#### \_ ~ ~ \_

غادر محمد بن تومرت وصحبه مدينة مراكش إلى أعمات، وفي بعض الروايات أنه بالعكس استمر حيناً يقيم في خيمة بين مقابر المدينة، وينهال عليه الناس والطلاب، وهو يبث فيهم الدعوة ضد المرابطين، ويرميهم بالتجسيم والكفر، ثم انهى بأن أعلن بطلان بيعة على بن يوسف وخلع طاعته عن أعناق أصحابه و تابعيه (٢)، ولكنه اضطرأن يغادر مكانه حينا بلغه أن القوم يضمر وناعتقاله وقتله (٣). ولما حل ابن تومرت بأعمات استمر فيها على طريقته من مطاردة المنكر والحملة على المرابطين، واتخذ فصلاته و دعايته مسجداً خارج أعمات، فأمر صاحب المدينة بإخراجه وإبعاده (٤). فعندئذ قصد ابن تومرت وصحبه إلى بلاد السوس، ولحق نجبال المصامدة، وذهبأولا إلى مسفيوة، ثم إلى هنتاتة، ثم إلى إيكلين، ومر في خلال ذلك بكثير من المحلات البربرية، وهو يتوقف أوقاتا في بعضها، ويني المساجد، وينضم إليه الصحب والأتباع، وقد فصل لنا أبوبكر الصنهاجي صاحب ابن تومرت، برنامج رحلته منذ خروجه من أعمات، ومسيره

<sup>(</sup>۱) البيان المغرب (الأوراق المحطوطة السالفة الذكر) ، ورض القرطاس ص ١١٢ ، والحلل الموشية ص ٧٣ و ٧٤ ، وابن الأثير ج ١٠ ص ٢٠٢ ، والمعجب ص ١٠٢ و ١٠٣ ، وراجع كتاب أخبار المهدى ابن تومرت ص ٦٨ و ٦٩ .

<sup>(</sup>٢) ابن القطان نقلا عن ابن الراعي ( نظم الجان المخطوط لوحة ١٠ ب ) .

<sup>(</sup> ٣ ) هذه هي رواية أبي بكر الصنهاجي أحد أصحاب المهدى في كتابه « أخبار المهدى ابن تومرت » ( ص ٦٩ ) و نقلها صاحب روض القرطاس ( ص ١١٣ ) .

<sup>(</sup>٤) البيان المغرب في الأوراق المخطوطة المشار إليها ، وابن خلدون ج ٦ ص ٢٢٧ .

خلال جبال المصامدة ، ومن لقيه خلال رحلته من الصحب والأتباع . ورحل ابن تومرت وصحبه بعد ذلك إلى قرية إيجليز أو جبل إيجليز من بلاد هرغة ، بلده وموطن قومه وعشيرته ، ونزل فى مكان منبع لا يصل إليه أحد إلا من طريق لا يسلكها إلا الراكب بعد الراكب ، وتدافع عنها أقل عصبة من الناس (۱) ، وهنالك انهال إليه المصامدة من كل فعج ، وكثر صحبه وأتباعه ، وهو يدعوهم إلى التوحيد ، وإلى قتال المحسمين المرابطين ، وعكف على تدريس العلم . وكان يعنى بالأخص بأن يشرح لأنصاره و تلاميذه نظرية المهدى المنتظر والإمام المعصوم ، وماورد فيها من الأحاديث والأقوال المأثورة ، ويبث الحاصة من دعاته بين رؤساء القبائل يمهدون لتلك الدعوة ويبشرون بها . ولما شعر ابن تومرت بأن دعايته قد أتت تمرتها ، وأضحى الميدان مجهداً للعمل ، اعتزم أن يعلن إمامته (۲) . وفى اليوم الحامس عشر من رمضان سنة ٥١٥ ه ( ديسمر سنة ١١٢١م ) قام ابن تومرت خطيباً فى أصحابه وأعلن إليهم أنه المهدى المنتظر (۳) فى خطمة قصيرة ينقل إلينا نصها ابن القطان في «نظم الحان» فيما يلى :

« الحمد لله الفعال لما يريد ، القاضى بما يشاء ، لا راد لأمره ، ولامعقب لحكمه ، وصلى الله على سيدنا محمد رسول الله ، المبشر بالإمام المهدى ، الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلا ، كما ملئت جوراً وظلما ، يبعثه الله إذا نُسخ الحق بالباطل وأزيل العدل بالحور . مكانه المغرب الأقصى منبته وزمانه آخر الزمان ، واسمه اسم النبي عليه الصلاة والسلام ، ونسبه نسب النبي صلى الله تعالى وملائكته الكرام المقربون عليه وسلم ، وقد ظهر جور الأمراء ، وامتلأت الأرض بالفساد ، وهذا آخر الزمان ، والإسم الاسم والنسب النسب ، والفعل الفعل » .

وعلى أثر ذلك ، وفى ظل شجرة خروب وارفة ، هرع إلى المهدى عشرة من أصحابه الملازمين له ، وبايعوه على أنه المهدى المنتظر والإمام المعصوم ، وهؤلاء العشرة الأوائل من أصحاب المهدى هم : تلميذه وألصق الناس عبد المؤمن بن على ،

<sup>(</sup>١) ابن القطان في نظم الجمان (المخطوط السابق ذكره لوحة ٣٣ ١).

<sup>(</sup>٢) المراكشي في المعجب ص ١٠٣.

<sup>(</sup>٣) هذه رواية روض القرطاس (ص ١١٣) ، ويؤيدها ابن خلدون ، (ج ٦ ص ٢٢٨)، والحلل الموشية ص ٧٨ ، والزركشي ص ٤ ، ويقول ابن عذاري إنها كانت في سنة ١٨هـ ( الأوراق المخطوطة السالفة الذكر – هسبر س ص ٨٢ ) .

<sup>(</sup>٤) نظم الجمان ( المخطوط السابق ذكره لوحة ٢٣ ا ) . الحلل الموشية ص ٧٨ .

وكان أول من بايعه ، وأبو محمد عبد الله بن محسن الوانشريشي المسمى بالبشير ، وعبد الله بن ملويات ، وأبو حفص عمر بن يحيى الهنتاني ، وأبو حفص عمر بن على أزناج ( أصناك ) ، وسلمان بن مخلوف ، وإبراهيم بن إسهاعيل الخزرجي وأبو محمد عبد الواحد الحضرمي ، وأبو عمران موسى بن تمارى ، وأبو يحيى أبو بكر بن يكيت. وسمى هؤلاء العشرة بالمهاجرين الأولين وبالحاعة(١)، ثم بايعه من بعدهم خمسون رجلا ، فسموا أهل خمسين ، وهم الطبقة الثانية من أصحاب المهدى(٢). ثم بايعه من بعدهم سبعون آخرون فسموا أهل سبعين ، وهم الطبقة الثالثة . وكانت هذه الطبقات الثلاث تضم أخلص أنصار المهدى ، وأقدرهم . وقسم ابن تومرت بعد ذلك بقية أصحابه وأنصاره ، إلى طبقات تلى هذه ، فالطبقة الرابعة تتكون من طلبة العلم ، والطبقة الحامسة تتكون من الحفاظ ، وهم صغار الطلبة ، والطبقة السادسة تتكون من أهل الدار وهم أقارب المهدى وعشرته وخاصة خدمه . وقد ذكر لنا ابن القطان نقلا عن ابن صاحب الصلاة أسماء هؤلاء الحدم الذين كانوا يلازمونه ليل نهار . والطبقة السابعة تتكون من أهل هرغة بلد المهدى وموطن قبيلته ، والطبقة الثامنة تتكون من أهل تينملـّل ، والطبقة التاسعة من أهل جدميوه ، والطبقة العاشرة من أهل جنفيسة ، والطبقة الحادية عشرة من أهل هنتاتة ، والثانية عشرة تتكون من الحند ، والثالثة عشرة من الغزاة والرماة . ويقول ابن القطان إن الطبقة الثانية عشرة كانت تتكون من أهل القبائل ، والثالثة عشرة من الحند . ويضيف إلى ذلك طبقة أخرى ، هي الرابعة عشرة ، وهي طبقة «الفرات» ، وهم الأحداث الصغار الأميون. ووضع المهدى فيما بعد نظاماً خاصاً لمهام هذه الطبقات ورُتَمَها ، وجعل لكل منها مهمة تختص بها ، ورتبة لاتتعداها ، سواء فى السفر أوالحضر ، وشرع القتل جزاء لمن خالف الأوامر ؛ ومن تخلف عن الحضور أدب ، فإن تمادى قتل ،

<sup>(</sup>۱) الحلل الموشية ص ۷۹، وروض القرطاس ص ۱۱۳. ويذكر لنا ابن القطان اسمين، آخرين هما أبو الربيع سليمان بن الحضرى، وأبو عبد الله محمد بن سليمان مكان أبى محمد عبد الواحد الحضرى، وسليمان بن مخلوف (نظم الحمان لوحة ۳۳ ب). ويورد أبو بكر الصنهاجى فى كتابه أخبار المهدى بن تومرت أسهاء أخرى، ويذكر نفسه ضمن العشرة الأوائل (ص ۷۳). وكذلك يذكر ابن خلدون بعض أسهاء أخرى (ج ٦ ص ۲۲۸).

<sup>(</sup>۲) ذكر لنا أبو بكر الصَّهاجي صاحب كتاب أخبار المهدي ابن تومرت أساء «أهل خسين » ص ۳۳ و ۳۶ .

ومن لم فظ حزبه عزر بالسياط ، وكل من لم يتأدب بما أدب به ، ضرب بالسوط مرة أو مرتين ، فإن تمادى فى تصرفه وترك امتثال الأوامر قتل ، ومن داهن على أخيه أو أبيه أو ابنه أو من يكرم عليه قتل . وشدد المهدى فى تنفيذ شريعته وضبط الأمور بحزم ، وكان هذا النظام هو أساس الدولة الموحدية المستقبلة (١).

ولما كملت بيعة ابن تومرت على هذا النحو ، لقبه أنصاره بالمهدى والإمام المعصوم ، وكانوا من قبل يقتصرون على تلقيبه بالإمام . وسمى المهدى وأصحابه وأهل دعوته بالموحدين . ويقول لنا ابن خلدون ، إنه اختار لهم هذه التسمية تعريضاً بلمتونة في أخذهم بالعدول عن التأويل وميلهم إلى التجسيم (٢٦) . ووضع لهم في التوحيد كتابا باللغة البربرية سهاه « المرشدة » محتوى على معرفة الله تعالى ، والعلم تحقيقة القضاء والقدر ، والإيمان بما بجب لله تعالى ، وما يجب على المسلم من الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، ويتضمن الأعشار والأحزاب والسور ، وقال لهم إن من لا يحفظ هذا التوحيد ، فليس بموحد ، وإنما هو كافر لا تجوز إمامته ، ولاتؤكل ذبيحته . قال صاحب روض القرطاس « فصار هذا التوحيد عند قبائل المصامدة كالقرآن العزيز ، لأنه وجدهم قوماً جهلة لا يعرفون شيئاً من أمر الدين ولامن أمر الدنيا »(٣) . ووضع لهم بالبربرية كتباً أخرى في العقيدة منها كتاب سمى « بالقواعد » وآخر سمى « بالأمانة » ، ودونها كذلك بالعربية ، وكان ابن تومرت أبرع أهل عصره في إتقان اللغتين العربية والبربرية . ثم وضع بالعربية فيما بعد ، كتابه في العقيدة والعلم والإمامة الذي رواه عنه تلميذه وخليفته عبد المؤمن بن على والذي يفتتحه بقوله « أعز ما يطلب» وهي عبارة أصبحت تعتبر عنواناً للكتاب ذاته (١) . وسوف نتحدث في فصل خاص عن محتويات هذا الكتاب ، وعن عقائد المهدى وآرائه الدينية والسياسية بصفة عامة .

ولبث المهدى بن تومرت يبث دعوته ، ويعمل على توطيدها فى نفوس أنصاره ، بفصاحته وذلاقته ، ورقيق وعظه ، وأعوانه من المخلصين القادرين بجوبون جبال المصامدة ، ويدعون إلى إمامته ومهديته ، والناس يفدون عليه من كل صوب جموعاً غفيرة ، يبايعونه بالإمامة ، ويتبركون برويته ، حتى

<sup>(</sup>١) ابن القطان في نظم الجمان ( المخطوط السالف الذكر ص لوحة ١٠ ا و ب ) .

<sup>(</sup>۲) ابن خلدون ج ۲ ص ۲۲۹ .

<sup>(</sup>٣) ابن القطان في نظم الحمان ( المحطوط لوحة ١٣٤ ) . وروض القرطاس ص ١١٤ .

<sup>(</sup>٤) روض القرطاس ص ٨٠، وابن خلدون ج ٦ ص ٢٢٦.

استفحل أمره ، وعلا صيته ، وكثر جمعه ، وأضحى يمثل بما تنطوى عليه حركته من القوى الأدبية والمادية الضخمة ، خطراً داهما على سلطان المرابطين .

وإنه ليحق لنا أن نتساءل هنا ، هل كان محمد بن تومرت يضمر منذ الساعة الأولى مشروعه في انتحال صفة المهدى توسلا إلى نيل السلطان ، وانه مذ عاد عقب دراسته بالمشرق إلى المغرب ، كان يضطرم بهذه الأمنية الكبيرة ، أم أنه حمل على مشروعه ، بما رآه من نجاح دعوته ، وتكاثر أتباعه، وشعوره بقوة ملأه؟ يلوح لنا أن ابن تومرت كان يضطرم بأطاعه منذ الساعة الأولى ، وأنه كان يُ بداية أمره يتخذ الدعوة إلى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، ستاراً يتحسس به طريقه ، حتى تسنح له فرصة العمل المثمر . يؤيد ذلك ما سبق أن نقلناه عن المراكشي من أن ابن تومرت ، كان خلال محادثاته لتلاميذه وأنصاره ، يعني بأن يشرح لهم بالأخص نظرية المهدى المنتظر ، والإمام المعصوم ، ويبعثرسله ودعاته لإذاعتها بن القبائل. وتؤيده كذلك رسالة أشار إلها ابن القطان، قال إنها وجهت من المهدى في آخر شهر رمضان سنة ٥١١هـ إلى الفقيه القاضي على بن أبي الحسن الحذامي وفها يقول بعد البسملة : « أقول ، وأنا محمد بن عبد الله بن تومرت ، وأنا مهدى آخر الزمان »(١). وقد يؤيده أيضاً ما تردده تراحمه المختلفة من قصة لقائه بالإمام الغزالي ، وما ينسب إلى الغزالي ، حييًا وقف منه عليٌ ما فعل المرابطون بكتبه ، من دعائه بتمزيق دولتهم ، وزوال ملكهم ، وأن يكون ذلك على يده ، أي على يد ابن تومرت ، وما تردده هذه التراجم أيضاًمن أن ابن تومرت، قد اطلع في بعض كتب الحفر والملاحم السرية علىماورد فيها بشأن قدره ومصيره، وأنه وقف منها على العلامات والشواهد الحاصة التي يتميز بها المهدى المنتظر ، وهي علامات كانت كلها متوفرة فيه (٢)

<sup>(</sup>١) ابن القطان في نظم الجان (المخطوط السالف ذكره لوحة ١٤!).

<sup>(ُ</sup> ٢ ) المراكثي في المعجب ص ١٠٣ . وراجع أيضاً جولدسيهر في مقدمته الفرنسية لكتاب عجمد بن تومرت التي سبقت الإشارة إليها ص ٩٩ .

## الفضالاتياني

## الصراع بين المرابطين والموحدين المرحلة الأولى

على بن يوسف يرسل جيشاً لمحاربة المهدى . تحصن المهدى بجبل إيجليز . نزول الموحدين للقاء المرابطين . هزيمة المرابطين وفرارهم . أمير المسلمين يرسل جيشاً آخر لمحاربة الموحدين . هزيمة المرابطين للمرة الثانية ، ثم للمرة الثالثة . أثر هذا الظفر في توطيد أمر المهدى وتقوية شيعته . المهدى يوجه رسالة إلى المرابطين . غزوات المهدى للمرابطين ثم للقبائل الحارجة . افتتاحه لجبال درن . انتقاله من جبل إنجليز إلى تينملل . رواية عن استيطان المهدى لتينملل ، وفتكه بقبيلة هز ميرة . استعداد المهدى لمرحلة جديدة من الصراع ضد المر ابطين . تمييزه لأصحابه عن يد محمد البشير . قصة البشير ومعجزاته المزعومة . بعث المهدى قواته لغزو المرابطين . غزوها لكيك وأغات . هزيمة المرابطين في الموقعتين . حشد المهدى لسائر قواته . يعهد بقيادتها إلى محمد البشير وعبد المؤمن بن على . زحف الموحدين على مراكش . تفاصيل عن المعارك التمهيدية بين الموحدين والمرابطين . استعداد على ابن يوسف للدفاع . اللقاء الأول بين المرابطين والموحدين تحت أسوار مراكش . هزيمة المرابطين والتجاؤهم إلى داخل المدينة . حصار الموحدين لمراكش . اجتماع الحشود المرابطية من سائر الأنحاء . نشوب معركة جديدة بين الفريقين في بقعة البحيرة . هزيمة الموحدين وتمزيق قواتهم . مصرع قائدهم البشير ومعظم زملائه . انسحاب عبد المؤمن في فلواه ، وفتك القوات المرابطية بها . ارتداد الموحدين إلى تينملل . فداحة النكبة التي أصابت الحيش الموحدي . الحلاف حول تاريخ معركة البحيرة . مرض المهدى ووفاته . صفاته وخلاله وأحكامه . سفكه للدماء . خداعه واستغلاله لسذاجة الحاهير . تصدى ابن خلدون للدفاع عن صفته ونسبه وعن صحة دعوته . بواعث هذا الدفاع ، وما يتسم به من سقم وتناقض . مثل الداعية المحاتل الساعي إلى انتزاع السلطان . حكومة المهدى التيوقر اطية . الإتفاق على خلافة عبد المؤمن . قبر المهدى في تينملل .

#### \_ \ \_

كان واضحاً ، أن محمد بن تومرت أوالمهدى حسما نسميه منذ الآن ، كان مذ شعر بتوطيد أمره ، وتضخم أنصاره وحموعه ، يتأهب لمحاربة المرابطين . وهو قد أعلن ذلك لأنصاره « الموحدين » بالفعل مذ تمت بيعته وتسمى بالمهدى ، وأخذ الموحدون فى التأهب للحرب ، بعد أن رتبهم المهدى ، وجعل لكل عشرة مهم نقيباً . وسنرى فيا بعد كيف تنتظم الحيوش الموحدية وفق مهاج جديد ، وتتخذ لها فى الحروب خططاً مبتكرة ، كانت من أهم أسباب ظفرها .

وقد رأينا فيما تقدم ، كيف اضطر أمر المسلمين على بن يوسف أن يعبر

البحر إلى الأندلس فى أوائل سنة ٥١٥ه ، حينا سمع بأمر الفتنة التى حدثت بقرطبة ، وكيف أنه لم يمكث عندئذ طويلا بالأندلس ، ولم يضطلع بأية أعمال أوغزوات جديدة ، لما بلغه من تفاقم حركة ابن تومرت فى بلاد السوس ، وكان قبل ذلك بأشهر قلائل فقط قد سرحه ، عقب المناظرة التى وقعت بينه وبين الفقهاء ، واكتنى بإبعاده عن حاضرته مراكش ، فسار ابن تومرت إلى بلاد السوس ، وهنالك كشف عن حقيقة نياته ومشاريعه البعيدة المدى .

ولما عاد أمير المسلمين إلى مراكش حاول أن يستدرك ما فاته ، وأن يدبر أمر القبض على ابن تومرت ، ولكن الأمركان أخطر من ذلك وأعظم ، ولم يكن أمامه سوى محاربة الرجل ، الذي تحول فى فترة قصيرة من فقيه متواضع يدعو إلى تغيير المنكر ، إلى داعية سياسى خطر ، يتشح بثوب الإمامة المهذية ، ويجمع تحت لوائه قوى جرارة .

فبعث لقتاله والى السوس أبا بكر بن محمد اللمتونى ، وقيل إبرهيم بن تيعشت في جيش من الأجناد والحشم ، فقصد إلى السوس الأقصى ، وكان المهدى قد صعد عندئذ إلى جبل إيجليز من شعب جبال المصامدة ، وتحصن فيه مع أنصاره ، وكان لهذا الحبل طريق واحد ضيق وعر لا يستطيع أن يسلكه سوى فارس واحد ، وتصعب مهاحمته على أية قوة محاربة ، فلما قدم المرابطون نزلوا فى شرقى الحبل بمكان وعر ، فخرج المهدى من معقله ، وعقد مجلساً لأصحابه ووعظهم ، وقال لهم : أنظروا إلى أعدائكم ، واعلموا أن كل ما جاءوا به من خيل وعدة ، إنما هو لهتائم من الله تعالى لكم ، على غربتكم وفقركم ، فأعطاكم وأغناكم . ثم جهز لقتالم جيشاً من أنصاره من أهل هرغة وهنتاتة وتينملل ، وزوده بالأعلام البيض ، وندب لقيادته محمداً البشير الوانشريشي أحد أصحابه العشرة ، فنزل الموحدون من الحبل ، وماكاد اللقاء يقع بين الحبشين حتى هزم المرابطون وركتوا إلى الفرار ، واستولى الموحدون على أسلامهم من الحيل والسلاح ، وطاردوهم حتى مدينة مراكش ، ووقع هذا النصر الأول لحيوش المهدى ، فى شهر شعبان سنة مدينة مراكش ، ووقع هذا النصر الأول لحيوش المهدى ، فى شهر شعبان سنة مدينة مراكش ، ووقع هذا النصر الأول لحيوش المهدى ، فى شهر شعبان سنة مدينة مراكش ، ووقع هذا النصر الأول لحيوش المهدى ، فى شهر شعبان سنة مدينة مراكش ، ووقع هذا النصر الأول لحيوش المهدى ، فى شهر شعبان سنة مدينة مراكش ، ووقع هذا النصر الأول لحيوش المهدى ، فى شهر شعبان سنة مدينة مراكش ، و قديم المدينة مراكش ، و قديم هذا النصر الأول الميوش المهدى ، في شهر شعبان سنة مدينة مراكش ، و قديم هذا النصر الأول الميوش المهدى ، في شهر شعبان سنة مدينة مراكش ، و قول المورد و

وكان لهذا النصر أثر بالغ في ذيوع أمر المهدى، وتضاعف صيته ، وتضخم

<sup>(</sup>۱) أبن القطان في نظم الحمان ( المخطوط السالف ذكره لوحة ۳۷ ا) ، والحلل الموشية ص ۸۰ ، وروض القرطاس ص ۱۱؛ ، وابن خلدون ج ٦ ص ۲۲۸ .

شبعته ، وكان له بالأخص أثره فى تقوية الروح المعنوية لدى جموع الموحدين . وبادر على بن يوسف فجهز جيشاً آخر ، أضخم عدة وعدداً ، وسيره تحت إمرة الأمير أبى إبراهيم إسحاق ، وكان الموحدون قد كثر جمعهم ، وقويت نفوسهم ، وتزودوا بما غنموه من المرابطين من الحيل والسلاح . فلما التبى الحمعان للمرة الثانية سرى إلى الحشم والحند المرابطين رعب مفاجئ ، وانهزموا أمام الموحدين دون قتال ، وقتل منهم عدد وافر ، واستولى الموحدون على محلتهم ، وسائر عئدهم ، وكان لحذه الهزيمة الثانية أسوأ وقع فى نفس على بن يوسف ، فجهز على الأثر جيشاً عظيا ثالثا ، وعهد بقيادته إلى الأمير سير بن مزدلى اللمتونى ، فلم يكن فى قتال الموحدين أسعد حظاً من سابقيه ، فأصيب كذلك بهزيمة شديدة وقتلت من جنده حملة وافرة ، وكانت نكبة جديدة للمرابطين .

وبدا عندئذ ، لعلى بن يوسف على ضوء هذه الهزائم المتوالية لجيوشه ، أن السألة ليست فتنة محلية ، وأن المهدى لم يكن ثائراً عادياً ، بل إن الأمر أجل من من ذلك وأخطر ، وأن محاربة الموحدين أضحت بالنسبة للدولة المرابطية ، معركة حياة أو موت. وشعر المهدى من جهة أخرى أنه أضحى من حيث توطد أمره ، ووفرة حشوده ، وروح شيعته المعنوية ، التي أذكاها الظفر ، نداً قوياً للمرابطين ، وأنه يسير قدما في هزيمهم وتحطيم دولتهم ، وأنه لن يمضى سوى القليل، حتى ينزعهم سلطانهم ، ويقيم دولته الموحدية الحديدة على أنقاض دولتهم.

وكان من أثر هذه الثقة بالظفر النهائى ، أن وجه المهدى إلى المرابطين ، رسالة يدعوهم فيها إلى طاعته ، وينذرهم فيها بسحقهم إذا لم يستجيبوا . وإليك نص هذه الرسالة التى يوردهالناصاحب الحلل الموشية : « إلى القوم الذين استذلهم الشيطان ، وغضب عليهم الرحمن ، الفئة الباغية ، والشرذمة الطاغية ، لتونة ، أما بعد ، قد أمرناكم بما نأمر به أنفسنا من تقوى الله العظيم ولزوم طاعته ، وأن الدنيا مخلوقة للفناء ، والحنة لمن اتبى ، والعذاب لمن عصى ، وقد وجبت لنا عليكم حقوق بوجوب السنة ، فإن أديتموها كنتم فى عافية ، وإلا فستعين بالله على قتالكم حتى نمحو آثاركم ، ونكدر دياركم ، ويرجع العامر خالياً ، والحديد باليا ، وكتابنا هذا إليكم إعذار وإنذار ، وقد أعذر من أنذر ، والسلام عليكم ، سلام السنة ، لاسلام الرضى »(١).

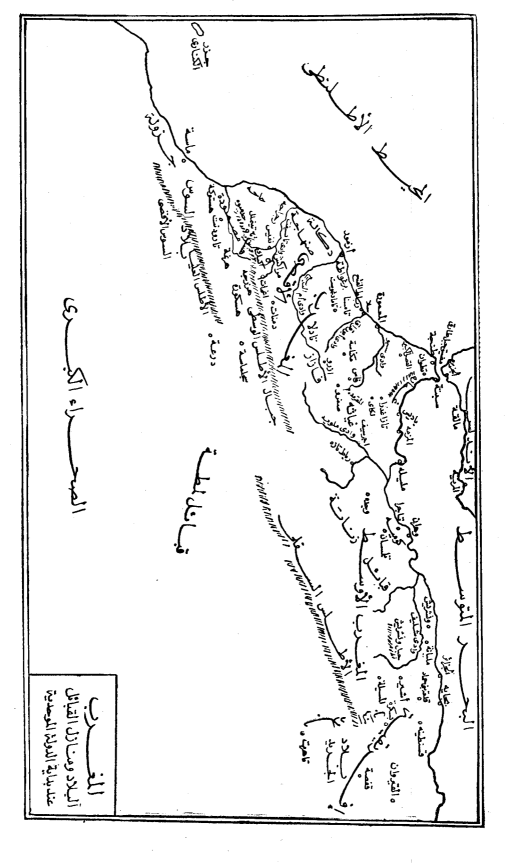
<sup>(</sup>١) الحلل الموشية ص ٨١.

وقعت هذه المرحلة الأولى من الصراع بنن الموحدين والمرابطين فى سنة ١٦٥ هـ ( ١١٢٢ م ) ور بما كذلك في سنة ١٧٥ه . وقد ذكر لنا أبو بكر الصنهاجي المكني بالبيذق ، وقد كان حسما يقرر لنا من حشم المهدى وخاصته ، في روايته في باب غزوات المهدى ، أو المعصوم كما يسميه ، ان هذه الغزوات الأولى بلغت تسع غزوات متوالية كانتكلها ضد المرابطين ، إلاواحدة منها ، وهي الغزوة السابعة ، فقد كانت لقبيلة هسكورة ، وكان من أبرز هذه الوقائع في مقاتلة المرابطين واقعتان ، الأولى نشبت بين المرابطين أوالحشم حسمًا ينعتهم ابن القطان ، وبين الموحدين في بلدة تادرارت، وكانتمعركة عنيفة هزم فها الموحدون ،وفني معظمهم أو قتلوا حميعاً حسما يروى ابن القطان . ونشبت الموقعة الثانية في آنسا ، وكانت الدائرة فى هذه المعركة على الموحدين ، فقتلت منهم حملة كبيرة . أما غزوة هـَــــْكورة ، فلأنها كانت من القبائل المتخلفة عن بيعة المهدى ، والاعتراف بطاعته ، وفي هذه الغزوة اشترك المهدى بنفسه في القتال ، وأصيب بجراح ، وأسرع أنصاره محمله وإنقاذه (١٠) . والواقع أن المهدى لم يقتصر في بداية أمره على مقارعة المرابطين أو لمتونة ، ولكنه شغل في نفس الوقت بمحاربة القبائل المحاورة المتخلفة عن بيعته وطاعته ، مثل هسكورة ، ورَجراجة ، وهزرجة ، وغجرامة ، وكثير من بطون المصامدة ، وكان بعض هذه القبائل مثل هزرجة وهسكورة من حلفاء لمتونة ، فكان المهدى يشتد في قتالهم ويرغمهم على الطاعة قبيلة بعد أخرى ، حتى دانت له سائر القبائل الحارجة ، من المصامدة ومن غير هم (٢) ، وجاز المهدى بعد ذلك إلى جبال دَرَن ، فاحتوى على سائر بلادها ومحلاتها من بلدة تامبوت إلى ماغوصة إلى جنفيسة، ثم جاز إلى تادر ارتحيث وقعت هز ممة الموحدين الأولى ، فأغار علمها الموحدون وقتلوا أهلها قتلا ذريعاً . وأنفق المهدى في تلك الحروب والغزوات المحلية زهاء ثلاثة أعوام ، من سنة ١٦٥ إلى سنة ١١٥ ه ( ١١٢٢ – ١١٢٤م ) ، وبذلك استطاع أن يبسط سلطانه المطلق على منطقة السوس كلها.

وفى سنة ١٨٥ ه ، غادر المهدى جبل إنجليز بعد أن أقام فيه ثلاثة أعوام ،

 <sup>(</sup>١) كتاب أخبار المهدى ابن تومرت ص ٧٤ - ٧٨ ، وابن القطان في نظم الحان (المخطوط السابق ذكره لوحه ٤٦ ا) .

<sup>(</sup>٢) ابن خلدون ج ٦ ص ٢٢٨ ، وروض القرطاس ص ١١٥ ، والزركشي ص ٤ .



وسار فى صحبه إلى تينملل ، وهي محلة صغيرة من عمل هرغة نقع فوق ربوة عالية فى سفح جبل درّن من شعب جبال الأطلس على قيد نحو مائة كيلومتر من جنوب غير فى مراكش ، فقسم أرضها وديارها على أصحابه ، وابتنى بها حصناً فى قمة الحبل يشرف عليها من على ، وابتنى كذلك داراً ومسجداً ، وأدار حول وهدانها سوراً . وكان اختيار المهدى لهذه البلدة يرجع بالأخص إلى حصانة موقعها الفائق ، وكان الوصول إليها من الغرب من طريق ضيق لايتسع إلا لفارس واحد ، ومن الشرق كذلك من طريق فى بطن الحبل تحت راكها حافات و فوقه حافات ، والسير فيها خطرشاق . وهكذا استقر المهدى فى تينملل ، وجعلها مقر رياسته ، ومركز جهاده ، وبذلك أضحى على مسافة قليلة من العاصمة المرابطية الكبرى (١).

ويقدم إلينا اليسع بن أي اليسع عن استيطان المهدى ليتنملل رواية ، خلاصها أن أهلها بعثوا إليه بطاعة قبيلهم هزميرة الحبل ، وأن سكناه لديهم أصلح له ، وأقرب إلى بثدعوته ، فسار إليهم ، وبايعوه ، فرأى المهدى من كثرتهم وحصانة وأكدوا له خضوعهم وطاعهم ، وبايعوه ، فرأى المهدى من كثرتهم وحصانة بلدهم ما راق لديه ، وكان نخرج إلى الشريعة فى خارجها ، ويجلس على حجر مربع أمام المحراب ، ويعظ الناس ، فلاحظ أن قبيلة هزميرة بحضرون دائماً متقادين سلاحهم . فسألم يوما لم تمسكون سلاحكم ، وإخوانكم الموحدون لا يمسكونه ؟ فتركوا حمل السلاح مدة . وكان المهدى قد توجس من كثرتهم وقوتهم ، ونظر فى أمرهم . فجاءوا ذات يوم إلى سهاع الوعظ دون سلاح . وكان الموحدون بالعكس قد تقلدوا سلاحهم ، فانقضوا عليهم ، وأوسعوهم قتلا ، وكان الموحدون بالعكس قد تقلدوا سلاحهم ، فانقضوا عليهم ، وأوسعوهم قتلا ، وفيت أموالهم ، وقسمت أراضهم بين الموحدين . ثم ابتنى المهدى سوراً حول تينملل ، وأقام فى قمة الحبل حصناً يكشف ما وراءه . وأخذ يبعث بقواته الى الأماكن المجاورة من أراضى قبيلة تينملل أو هزميرة فيغيرون علها ، وبقتلون أهلها ، ويسبون ويغنمون .

ووقعت هذه الحوادث كلها ، حسما نخر نا ابن القطان في سنة ١٨ ٥ هـ(٢) (١١٢٤م)

<sup>(</sup>۱) أتيح لى خلال إحدى زياراتى للمغرب أن أزور بلدة تينملل ، وأن أتأمل موقعها الحصين فى سفح جبال الأطلس ، وهى اليوم بلدة صغيرة تحتوى على مساكن قليلة وأمامها مسجد المهدى وهو فى حالة خربة ، وعلى مقربة منه موضع تظله الأشجار ، قيل لنا إنه قبر المهدى .

<sup>(</sup>٢) أبنالقطان عن اليسع، في نظم الحمان (المخطوط للسابق ذكره لوحة ٢٦ ب و٤٧ ا و ب).

وأخذ المهدى بعد ذلك يتأهب للمرحلة التالية ، وربما الحاسمة ، في صراعه مع المرابطين. وكان قد اعتاد أن يسميهم « بالمجسمين » . وترجع هذه التسمية إلى حديث نقله إلينا أبو بكر الصهاجى في كلامه عن الغزوة التاسعة ، وذلك أن المهدى سأل أنصاره الموحدين في هذه الغزوة ، وكان مشاركاً فيها ، عما يقوله المرابطون عنهم ، فقالوا إنهم لقبونا بالحوارج ، فقال المهدى « سبقونا بالقبيح » لوكان خيراً أحجموا عنه ، لقبوهم أنم ، فإن الله ذكر في كتابه : « فمن اعتدى عليكم ، فاعتدوا عليه » قولوا لهم أنتم أيضاً « المجسمون » . ومن ذلك الحين يطلق الموحدون على خصومهم المرابطين لقب المحسمين ، ويشير إليهم المهدى في سائر كتاباته مهذا اللقب (١) .

ورأى المهدى ، استعداداً لهذا الصراع ، أن يستوثق من ولاء أنصاره ، فأمر أن ينادى فى الحبل بدعوة الناس كافة ، وندب أبا محمد البشير لتمييز الناس ، فكان نخرج قوماً عن يمينه ويسميهم أهل الحنة ، ونخرج آخرين عن يساره ويسميهم أهل النار ، وهم الذين يشك فى ولائهم ، وفى اعتقادهم أن ابن تومرت هو المهدى المعلوم . ويقول لنا ابن القطان ، إن البشير كان يطلق أهل اليسار ، وهم يعلمون أن ليس لهم إلا القتل فلا يفر منهم أحد ، وكان إذا اجتمع منهم كثير قتلهم قراباتهم ، وقتل الأب ابنه ، والابن أباه والأخ أخاه ، ولم تقل لنا الرواية ، ماذا كان مقياس الولاء أو المروق فى هذا التمييز ، ولكن المفروض أنه انتهى مسحق المنافقين والمثبطين من صفوف الموحدين (٢) .

ولمحمد البشير هدذا ، وهو كما نذكر من أصحاب المهدى العشرة ، قصة ذكرها لنا ابن القطان نقلا عن اليسع فى أخبار سنة ١٩٥ه ، وهى الى وقع فيها التمييز . وذلك أن البشيركان منذ البداية يتظاهر بالبله ، ويلتزم الصمت والعزلة ، وتأخذه سنات من النوم ؛ فنى ذات يوم خرج المهدى إلى الناس ، وقال لهم ، أتعرفون البشير ، فقالوا ومن هو ؟ فقال لهم هو الونشريشي ، وأنتم تعلمون أنه أي لا يقرأ ولا يكتب ، وتعرفون أنه لا يثبت على آية ، ولكن الله قد جعله مبشراً لكم ، مطلعاً على أسراركم ، وهو من آيات الله تعالى فى هذا الأمر . وكان المهدى

<sup>(</sup>۱) كتاب أخبار المهدى ابن تومرت ص ۷۷، وراجع كتاب ابن تومرت مهدى الموحدين أو كتاب أعز ما يطلب ص ۲۰۸ .

<sup>(</sup>٢) ابن القطان في نظم الجمان ( المخطوط لوحة ٥٠ ا ) ، ونقل هذه الرواية ابن عذارى ( ٢) ابن القطاطة السالفة الذكر هسبيرس ص ٨٢) ، وابن خلدون ج ٦ ص ٢٢٨ .

قد عنى سراً بتحفيظ القرآن للبشير ، فاستعرضه أمامهم ، وقرأه عليهم فى أربعة أيام ، وركب أمامهم حصاناً فأتقن ركوبه ، ثم قال لهم المهدى ، إن البشير هــذا مطلع على الأنفس محدث ، وأنه يوجد إلى جانب الموحدين ، أقوام منافقون ، وقف البشير على دخيلهم ، وأنه لابد من النظر فى أمورهم حتى يتم العدل(١).

وفى العامين التاليين ، وقعت بين الموحدين والمرابطين بضعة معارك ، يصعب استجلاء تفاصيلها . وكان على بن يوسف قد بعث جيشاً ليحاول اقتحام تبنملل معقل المهدى ففشل وهزم . وكانت خطة المهدى ، أن يلتزم الدفاع فى معاقله الحبلية الوعرة ، وألا يهبط إلى السهل ، ليحمل أعداءه المهاحمين أن يصعدوا إليه إذا شاءوا قتاله (٢) ، وكانت هذه الحطة تكبد المرابطين مشقات حمة ، وكان الفشل مصير هم دائماً كلما حاواوا القيام بدور الهجوم .

وفي سنة ٢٠٥ ه بدأ المهدى في تنفيذ خطته من الاضطلاع بالهجوم ، وغزو لمتونة على نطاق واسع ، فبعث جيشاً ضخماً من الموحدين بقيادة أبي محمد البشير ، فغزا بهم أراضي كيك شمالي تينملل وغربي أغمات ، فبعث على بن يوسف لردهم جيشاً كبيراً حسن الأهبة ، بقيادة أخيه الأمير أبي الطاهر تميم ، فالتي الجمعان على مقربة من جبل كيك ، فوقعت الهزيمة على المرابطين ، وجد الموحدون في مطاردتهم حتى جبل وريكة قبلي أغمات ، فلقيتهم هناك قوات مرابطية جديدة بقيادة أبي بكر بن على بن يوسف ، وقبل بقيادة يطى اللمتونى ، وحموع غفيرة من أهل أغمات وغيرهم ، فأنهزم المرابطون مرة أخرى ، ووصل الموحدون في زحفهم إلى أسوار مراكش ، ثم ارتد قائدهم البشير بقواته عائداً إلى الحبل ، وأمر على بن يوسف أن تسد حميع الطرق الصاعدة التي ينزل منها الموحدون من الحبال إلى السهل ، حتى يعرقل بذلك نزولهم ، ويتني حرب المفاجأة التي درجوا عليها (٢). وكانخلال الأعوام الثلاثة التي قضاها المهدى بجبل إنجليز قدعهد حراسة عليها (٢) وكانخلال إلى الفلاكي الأندلسي ، وهو مغامر وقاطع طريق من أهل إشبيلية ، كان قد ذاع صيته ، وتاب ودخل خدمة الأمير ، فقام بمهمته خير قيام ، وأقام كان قد ذاع صيته ، وتاب ودخل خدمة الأمير ، فقام بمهمته خير قيام ، وأقام كان قد ذاع صيته ، وتاب ودخل خدمة الأمير ، فقام بمهمته خير قيام ، وأقام

<sup>(</sup>١) ابن القطان في نظم الجان (المخطوط السالف الذكر لوحة ٩٤ ا و ب) .

<sup>(</sup>۲) أخبار المهدى ابن تومرت ص ۷۵.

<sup>(</sup>٣) ابن القطان في نظم الحان (المخطوط السالف الذكر) وابن عذارى في البيان المغرب (الأوراق المخطوطة – هسبير س ص ٨٧) ، وابن خلدون ج ٦ ص ٢٢٨.

سلسلة من الحصون سد بها ثغرات الحبل، ثم كان له بعد ذلك شأن سوف نعود إليه . وكانت المعركة التالية أعظم المعارك التي اضطرمت بين الموحدين والمرابطين، وفيها وضع المهدى خطته لافتتاح مراكش والقضاء على الدولة المرابطية فى عقر دارها . وكان المهدى قد بلغ عندئذ ذروة سُلطانه ونفوذه بن قبائل المصامدة. ونفذت طاعته إلى أعماق تلك الحضاب ، وبلغت حموعه أعظم حد من الكثرة والتوثب والظمأ إلى القتال ، وكانت الانتصارات المتوالية التي أحرزتها حموع المهدى على المرابطين . تذكى من عزمه وثقته في بلوغ النصر النهائي . وعندئذ وجه المهدى رسالة نحطه قرئت على الموحدين في سائر النواحي، ووجهت بالأخص إلى جزولة ولمطة وهنكيسة ودرعة وصناجة القبلة وهسكورة القبلة . وسائر القبائل المجاورة ، وفيها يستدعيهم ويأمر هم بالقدوم عليه ، وكان المهدى إلى جانب تسميته للمرابطين بالملثمين والمجسمين ، والحشم ، قد أسبغ عليهم عندئذ اسما جديداً هو « الزراجنة » وذلك تشبهاً لهم بطائر يقال له الزرجان ، وهو طائر أسود البطن أبيض الريش . لأنهم أي المرابطين « بيض الثياب سود القلوب »(١) . وهرعت الحموع إلى المهدى من كل صوب . وهي فى غاية الاستعداد والأهبة ، واجتمع منها جيش عظيم قوامه نحو أربعين ألف مقاتل ، منهم أربعائة فارس فقط ، والباقى من الرجالة ، وقدم المهدى على هذا الحيش أبا محمد البشير أعظم قواده ، وعبد المؤمن بن على . وجعل عبد المؤمن إمام الصلاة ، ولم يصحبُ المهدى جيشه الحرار في هذه الغزوة لمرضه ، ونزل الموحدون من سفوح الحبال إلى السهول يقصدون إلى مدينة مراكش.

وهنا تضطرب الرواية أو لا فى تحديد تاريخ هذا الزحف الموحدى على العاصمة المرابطية ، وثانيا فى ترتيب الوقائع . فأما من حيث التاريخ فإن اليسع يضع تاريخ هذا الزحف فى سنة ٢١٥ه ( ١١٢٧م ) ، ولكن ابن القطان يعارضه ، ويقول إنه فى سنة ٢٤٥ه وهى السنة التى توفى فيها المهدى ، وأن هذا هو قول سائر المؤرخين . ويقدم إلينا ابن القطان تفاصيل بعض المعارك الأولى التى وقعت قبيل نشوب المعركة العامة تحت أسوار مراكش ، فيقول إن معركة وقعت بين الموحدين وبين المرابطين بقيادة أبى بكر بن يندوج بكيك هزم فيها المرابطون ، واستولى الموحدون على سائر سلاحهم ومتاعهم . ثم تلها معركة ثانية ، وكان المرابطون فى جيش ضخم

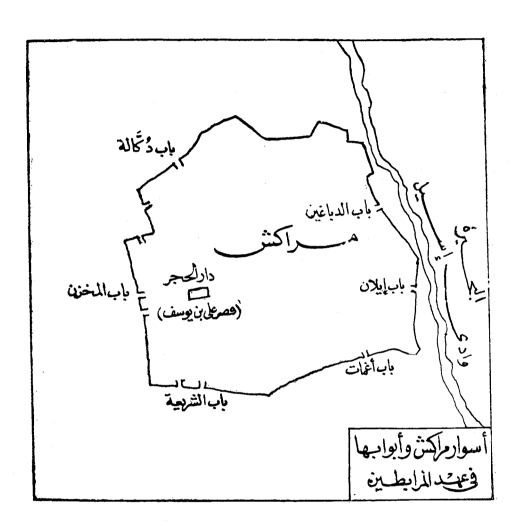
<sup>(</sup>١) ابن القطان في فظم الجان (المخطوط السالف ذكره).

بقيادة بكو بن على بن يوسف، ومعه يطي بن اسهاعيل، وكان الموحدون بقيادة محمد البشير ، ووقعت المعركة في الحروبة ، فأنهزم المرابطون ، وسقطت محلاتهم ومتاعهم ودوامهم وسائر أسلامهم فى أيدى الموحدين ؛ ثم وقعت معركة ثالثة أمام أغمات ، وكان المرابطون قد حمعوا أشتات قواتهم واستعدوا للقاء الموحدين من جديد ، وانضمت إلهم حشود عظيمة من أهل أغات . وكانت القوات الموحدية عندئذ بقيادة عبد المومن بن على وأبى حفص عمر بن أصناج ، وأبى عمر ان موسى بن تمارى . فنشبت بن الفريقين معركة هائلة ، هزم فها المرابطون، وقتل مهم ومن أهل أغات حموع غفيرة ، واستول الموحدون على سائر محلاتهم وعتادهم وسلاحهم(١) . ثم زحف الموحدون على مراكش ، ورابطوا تجاه باب الشريعة ، وكان على بن يوسف قد حشد في تلك الأثناء قواته ، واستعد للقاء الموحدين أعظم استعداد ، وبلغ الحيش المرابطي يومئذ زهاء مائة ألف مقاتل ما بين فارس وراجل، وكان تحت إمرة الزبير بن على بن يوسف. والتوالحمعان في ظاهر مراكش ، فكتب عبد المؤمن تنفيذاً لتوصية المهدى ، إلى على بن يوسف يدعوه إلى ما يدعوا إليه المهدى ، من قمع البدع ، وإحياء السنة ، والمبادرة إلى بيعة المهدى ، فرد عليه أمىر المسلمين محذره عاقبة مفارقة الحجاعة ، ويذكره الله فى سفك الدماء وإثارة الفتنة (٢٦)، فلم يلتفت عبد 'لمؤمن لتحذيره ، ونشبت بن الفريقين معركة هائلة ، هزم فها المرابطون ، وقتلت منهم حموع غفيرة ،وهرعت فلولهم مرتدة إلى المدينة ، فاز دحموا على الأبواب فى الدخول ، ومات منها فى الزَّحام خلق كثير ، وفر على بن يوسف إلى داخل المدينة من باب المحزز، وأغلقت المدينة أبوامها فاحتاط مها الموحدون وضربوا حولها الحصار .

واستمر حصار الموحدين لمراكش زهاء أربعين يوما . وكان ما يزال بداخل المدينة حموع ضخمة من القوات المرابطية ومنها زهاء أربعين ألف فارس ، وأعداد لا تحصى من الرّجالة ، وكان المرابطون نخرجون من وقت لآخر لقنال الموحدين ، وتنشب بين الفريقين تحت الأسوار معارك طاحنة ، يفنى فيها الكثير من الحانبين ، وكان من أعنف ماوقع من هذه المعارك ، معركة هزم فيها المرابطون قبالة باب دمركالة ، وهلك منهم عدد جم خلال الزحام الهائل ، الذي وقع عندد دخولهم من هذه

<sup>(</sup>١) ابن القطان في نظم الجمان ( المخطوط السابق ذكره ) .

<sup>(</sup>٢) المراكثي في المعجب ص ١٠٦ و١٠٧.



الباب ، وفرت مهم حموع لم يستطيعوا الدخول ، حتى وصلوا إلى وادى أم الربيع ، فلما عادوا بعد ذلك إلى المدينة أمر على بن يوسف بحلق لحاهم ، ومثل بهم ليكونوا عبرة لغير هم (١) .

وفي تلك الأثناء كان على بن يوسف قد استنفر سائر أمراء لمتونة وولاتها وقادتها، لموافاته بحشودهم ، فقدمت إليه الأمداد من سائر النواحي ، ووافاه بالأخص جيش ضخم حسن الأهبة ، قام بحشده والى سحلاسة وانودين بن سير . وخرج على ابن يوسف في قواته من المدينة ، وانضمت إليه الأمداد الزاحرة ، وتولى قيادة الحيوش المرابطية الشيخ أبو محمد وانودين بن سير . وكان الموحدون منذ بدء الحصار ، قد ضربوا محلتهم خارج المدينة تجاه باب الدباغين وباب إيلان أمام بستان كبير ، والبستان في اللغة الحلية يسمى بالبحيرة ، ومن ثم فقد سميت المعركة التي تلت عموقعة البحيرة <sup>(٢)</sup>. ففي ظاهر تلك البقعة وقعت بين المرابطين والموحدين أعظم معركة نشبت في ذلك الصراع المروع ، وكان المرابطون يتفوقون على الموحدين بكثرتهم تفوقاً ظاهراً ، وكان الموحَّدون من جهة أخرى ، قد أرهقتهم المعارك المتوالية التي اضطروا إلى خوضها خلال الحصار . وبدأ القتال بمعركة محلية نشبت بين جيش سحلماسة وحرس الأمير النصراني ، وبين قوة من الموحدين ، فهزم الموحدون في هـذه الحولة الأولى ، وكان لحذا النصر أثره في إذكاء روح المرابطين المعنوية ، والتدليل على أن الموحدين ليسوا من المنعة كما بدوا في المعارك الأولى . ثم نشبت بن الفريقين معركة عامة ، قاتل فيها الموحدون بشجاعة فائقة ، ولكن المرابطين فضلا عن كثرتهم ، كانت تحدوهم عندئذ ، روح مضطرمة من التوثب والظمَّأ إلى الانتقام ، فقاتلوا بشدة رائعة ، حتى رجحت كفتهم وأصيب الموحدون بهزيمة شنيعة، وقتلت مهم حموع غفيرة يقدرها ابن القطان بأربعين ألفاً، ويقول إنه لم يسلم من الموحدين إلا أربعائة بين فارس وراجل<sup>(٣)</sup>، بل قيل بأن الحيش الموحدي ، قد أفي عن آخره ولم تبق منه سوى فلول يسيرة (٤)، وسقط

<sup>(</sup>١) ابن عذاري عن ابن القطان في ( الأوراق المخطوطة السالفة الذكر هسبير س ص ٨٨ ) .

<sup>(</sup>۲) ابن الأثير ج ١٠ ص ٢٠٥.

<sup>(</sup>٣) ابن القطان في نظم الجمان ( المخطوط السالف الذكر لوحة ٥٠ ا ) . وراجع ابن عذارى ( في الأوراق المخطوطة – هسبيرس ص ٩٣ ) .

<sup>( ؛ )</sup> الحلل الموشية ص ٨٥ ، وهو أيضاً قول عبد الملك بن صاحب الصلاة مؤرخ الموحدين (أورده صاحب الحلل ص ٨٦).

فى الميدان أبو محمد البشير أعظم قادة الموحدين ، وسقط معه معظم الرؤساء والقادة ومن هؤلاء غير البشير ، أربعة من أصحاب المهدى العشرة ، هم سلمان بن محلوف الحضرى ، وأبو عمران موسى بن تمارى الكدميوى ، وأبو يحيى بن يكيت ، وأبو عبد الله محمد بن سلمان . ومما هو جدير بالذكر أن البشير لم يعتر له بأثر ، ولم توجد جثته ، فذاع بين المتعصبين من المصامدة أنه رفع إلى السهاء (۱) . ولكن الحقيقة هي أن عبد المؤمن بادر بدفنه فى مكان سقوطه . ولم ينقذ البقية اليسيرة الباقية من الموحدين سوى دخول الليل وهطل الأمطار ، فارتد قائدهم عبد المؤمن ، وهو جريح قد أصيب فى فخذه ، فى فلوله تحت جنح الظلام ، متجها صوب أغمات ، خيريح قد أصيب فى فخذه ، فى فلوله تحت جنح الظلام ، متجها صوب أغمات ، فطارده المرابطون ، حتى أرض هيلانة ، وهناك وقعت بينهما معركة أخرى ، وقتل منهم عدد قاتل فيها الموحدون بشجاعة اليأس ، ولكنهم هزموا مرة أخرى ، وقتل منهم عدد قاتل فيها الموحدون بنحو اثنى عشر ألفاً ، وكان الموحدون قد عادوا فجمعوا أشتات قواتهم ، وأوعبوا فى الحشد . وارتد المرابطون بعد ذلك إلى مراكش ، وسارت فلول الموحدين فى يوم السبت الثانى من جمادى الأولى سنة ٤٣٥ ه ( ١١ أبريل الساحةة للموحدين فى يوم السبت الثانى من جمادى الأولى سنة ٤٣٥ ه ( ١١ أبريل السنة ١٣٠٠ م ) .

وكان المهدى ابن تومرت عندئذ مريضاً ، فلما وقف على أخبار النكبة التي أصابت جيشه ، سأل هل « عبد المؤمن في الحياة » ، ولما أجيب بالإنجاب ، قال «الحمد لله قد بنى أمركم» . ويقول لنا أبو بكر الصنهاجي إنه هوالذي تولى إبلاغ المهدى نبأ نجاة عبد المؤمن ، وينقل لنا عبارات المهدى بألفاظها (٢) .

و هكذا أحرز المرابطون نصرهم الساحق على الموحدين، بعد أن منوا قبل ذلك بسلسلة من الهزائم المتوالية ، ويذكر لنا ابن صاحب الصلاة أن هزائم المرابطين بلغت قبل موقعة البحيرة نحو أربعين هزيمة ، وأن المهدى اشترك في أربع من هذه الغزوات الظافرة ، كما يذكر لنا أن الموحدين في موقعة البحيرة «قتلوا أحمعين، ولم ينج مهم إلا نفر يسير». وهذا القول من مؤرخ الموحدين ، يدلنا على فداحة النكبة التي نزلت مجيوش المهدى ، في تلك الموقعة الهائلة . والكن سوف نرى أن إحراز المرابطين لحذا النصر لم ينجهم من قدرهم المحتوم ، وأن ماوضعه المهدى

<sup>(</sup>۱) كتاب أخبار المهدى ابن تومرت ص ۲۸.

<sup>(</sup>۲) كتاب أخبار المهدى ابن تومرت ص ٧٩ .\_\_

من الأمل والثقة فى طالع تلميذه وزعيم أصحابه ، عبد المؤمن بن على ، كان ينم عن تنبؤ صادق و فراسة دقيقة (١) .

وقد سبق أن أشرنا إلى ما هنالك من خلاف حول تاريخ موقعة البحيرة ، فإن اليسع يضع تاريخها فى سنة ٢١٥ ه ، ويضعه ابن القطان فى سنة ٥٢١ ، ويضع ابن خلدون تاريخها فى سنة ٥٢١ ، ويقول لنا إن وقوعها كان لأربعة أشهر قبل وفاة المهدى ، وهو يتفق بعد ذلك مع نفسه فيقول لنا إن المهدى توفى فى نفس العام أى فى سنة ٢٢٥ ه<sup>(٢)</sup>. ولكنه لماكان من المتفق عليه أن هزيمة الموحدين وقعت قبيل وفاة المهدى بأشهر قلائل ، فإن هذه الرواية لا يمكن الأخذ بها ، إذ أن المعول عليه أيضاً ، هو أن المهدى توفى فى سنة ٢٤٥ ه .

ولدينا إلى جانب رواية ابن القطان رواية موحدية قاطعة ، تضع تاريخ المعركة في سنة ٧٤٥ ه ، هي رواية أبي بكر الصهاجي أحد أصحاب المهدى الذين شهدوا الموقعة (٦). ويأخذ مهذه الرواية ابن الأثير (١) وصاحب, وض القرطاس (٥)، والزركشي (٦). وأما عن وفاة المهدى ، فإن المتفق عليه ، أنه كان مريضاً وقت موقعة البحيرة ، وأن مرضه اشتد بعد وقوع الهزيمة ، ولم يعش طويلا أو لم يعش بعد ذلك سوى أيام قلائل . وليس أدل على ذلك من أن الموحدين يسمون العام الذي توفى فيه المهدى وهو عام ٤٢٥ ه بعام البحيرة (٧). ويصف لنا أبوبكر الصهاجي ، وقد كان شاهد عيان ، تصرفات المهدى الأخيرة ، فيقول لنا إنه استدعى الموحدين ، فحشروا كلهم ، ثم وعظ الناس حتى أضحى النهار ، ثم دخل الدار فغاب ساعة ، ثم خرج حاسر الرأس ، وقال للناس إنى مسافر عنكم سفراً بعيداً ، فضج الناس بالبكاء وودعوه ، ثم دخل داره ، ولم يره أحد بعد ذلك .

<sup>(</sup>۲) ابن خلدون ج ٦ ص ۲۲۹.

<sup>(</sup>٣) كتاب أخبار المهدى ابن تومرت ص ٢٨.

<sup>(</sup>٤) ابن الأثير ج١٠ ص ٢٠٤.

<sup>(</sup>ه) روض القرطاس ص ١١٦.

<sup>(</sup>٦) الزركشي في تاريخ الدولتين ص ٤.

<sup>(</sup>٧) ابن القطان في نظم الجان (المخطوط السالف الذكر لوحة ٤٢ ا) وابن خلكان ج ٢

ص ۲۵.

والمعول عليه أنالمهدى توفى فى شهر رمضان سنة ٢٥٥ ه (أغسطس سنة ١١٣٠م)، ويقول لنا أبو بكر الصنهاجي إنه توفى يوم الأربعاء أويوم الحميس الحامس والعشرين من رمضان سنة ٢٥ه(١)، وتؤيد هذه الرواية رواية موحدية أخرى، هي رواية عبد الملك بن صاحب الصلاة مؤرخ الدولة الموحدية ، مع خلاف يسير فى يوم الوفاة ، وهي أن المهدى توفى يوم الأربعاء الثالث عشر من رمضان سنة ٢٥٥٤ ، وقال ابن القطان ، ويتابعه صاحب الحلل الموشية إنه توفى يوم الاثنين الرابع عشر من رمضانسنة ٢٥٥٤. وكان عمر المهدى عند وفاته ، على الاثنين الرابع عشر من رمضانسنة ٢٥٥٤ ، وكان عمر المهدى عند وفاته ، على قول ابن القطان ، نحواً من خمسن سنة (١٤)، وعلى قول ابن الأثير إحدى وخسين قول ابن القطان ، نحواً من خمسن سنة (١٤)، وعلى قول ابن الأثير إحدى وخسين وفى الثانية إلى سنة ٢٩٤ه ، وفى الثانية إلى سنة ٢٩٤ه ، وقد سبق أن أشرنا إلى هذا الحلاف فى تاريخ مولد المهدى .

وكان المهدى ابن تومرت من أعظم الدعاة الدينيين ، وأغزرهم علما ، وأشدهم دهاء ، وأقواهم نفساً ، وأشدهم تأثيراً فى النفوس . وكان إلى جانب ذكائه ودهائه ، يتمتع بمنطق قوى ، ومحاجة قاطعة ، وذلاقة مؤثرة . وكان خطيباً مفوها ، فصيحاً فى العربية والبربرية معاً ، يستميل الحموع برائع بيانه ووعظه . وكان متمكناً من علوم القرآن والسنة ومن الأصولين ، أصول الفقه وأصول الدين ، شديد التقشف والزهد والورع ، لم يلبس قطسوى ثياب الصوف من قميص وسراويل وجبة ، وقد يرتدى الثياب المرقعة ، ولايقبل على شيء من متاع الدنيا ، حتى قيل إنه كان يقتات من غزل أخت له فى كل يوم ، رغيفاً بقليل من سمن أوزيت ، ولم يتحول عن ذلك حيماً سما شأنه وأقبلت عليه الدنيا (٢٠). وكان

<sup>(</sup>۱) أخبار المهدى ابن تومرت ص ۸۳ ، وابن القطان فى نظم الحان (المخطوط السالف ذكره لوحة ۲۲ ا ) .

<sup>(</sup>٢) أورده روضَ القرطاس ص ١١٧.

<sup>(</sup>٣) ابنالقطان في نظم الحمان ( المحطوط السابق ذكره لوحة ١٤٢ ) ، والحلل الموشية ص ٨٦

<sup>(؛)</sup> ابن القطان فى نظم الحمان (المخطوط لوحة ٣٣ ا). ونقله ابن عذارى فىالبيان المغرب (الأوراق المخطوطة سالفة الذكر ــ هسبير س ص ٩٤) .

<sup>(</sup>٥) ابن الأثير ج ١٠ ص ٢٠٥.

<sup>(</sup>٦) ابن القطان عن ابن صاحب الصلاة (في نظم الحمان المخطوط السابق ذكره لوحة ١٤٥)، وابن خلكان (عن المغرب) ج ٢ ص ٥٢.

ظهوره فى ذلك المحتمع البربرى الساذج، الذى اختاره مسرحاً لدعوته، والذى كان يخيم عليه الحهل المطبق، وتعصف به الحرافات والأساطير، يتسم بصفات الزعامة الحارقة أو النبوة، ومن ثم فقد ألى ابن تومرت الطريق ممهداً ليعلن دعوته، وليتشح بثوب المهدى المنتظر، وينتحل صفة الإمام المعصوم، وقد كان ابن تومرت من بين دعاة المهدية، أو فرهم عزماً وبراعة، وأشدهم تأثيراً وسحراً.

وكان يدعو الناس إلى عبادة الله تعبالى ، ويخبرهم بأنه تعبالى قد فرض عليهم الصلوات الحمس فى يومهم وليلهم ، وفرض عليهم زكاة تؤخذ من أغنيائهم ، وترد على فقرائهم ، ويأمرهم بقراءة القرآن وحفظه، ولزوم الأحزاب التي ألفها لهم بعد صلاة الصبح ، وبعد المغرب ، وأمر المؤذنين ، إذا طلع الفجر ، أن ينادوا « أصبح ولله الحمد » إشعاراً بلزوم الطاعة وحضور الحاعة ، وللغدو لكل ما يؤمرون به ، وفرض عقوبة المخالفين .

ولكن ابن تومرت إلى جانب هذه الصفات الحلابة ، كان يتسم بطائفة من الصفات المثيرة ، فقد كان شديد التعصب ، صارم النفس ، سفاكا للدماء ،غير متورع فيها ولا متحوط ، يهون عليه سفك دم عالم من الناس في سبيل رأيه وبلوغ مقصده ، لا تأخذه شفقة ولا رحمة في دماء خصومه ، ويستحل سبي نسائهم وأولادهم ونهب أموالهم (١) ، ويسبغ على هذا السفك المروع ، صفة الشرعية ، لما يزعمه من مخالفة خصومه لأحكام الكتاب والسنة ، أو لمبدأ التوحيد الذي اتخذه شعاره . وقد رأينا فيما تقدم من مراحل صراعه مع خصومه أمثلة عديدة من هذا الإسراف المغرق في سفك الدماء ، وربماكان فيما ذكر عن المهدى من أنه «كان حصوراً لا يأتي النساء » (٢) ما يفسر بعض عوامل هذه القسوة المروعة ، وهذا الظمأ إلى سفك الدماء .

ويلاحظ العلامة جولدسيهر بهذه المناسبة أن ابن تومرت كان يبث في أذهان أنصاره بتدرج غير محسوس ، فكرة محاربة المرابطين ، وأنه حيما كان في بداية أمره ، يقتصر على الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، ويتبع ما يقضى به الدين من العمل على حقن الدماء ، واكنه منذ اتشح بصفة المهدى ، أخذ يشهر الحرب،

<sup>(</sup>١) روض القرطاس ص ١١٧.

<sup>(</sup>٢) ابن القطان في نظم الجمان ( المخطوط لوحة ١٤ ب و٣٣ ا ) ، ونقله ابن خلدون ج ٦

ص ۲۲۹ .

ويدعو إلى سفك الدماء ، ويقول إن المحاربين الذين يسقطون فى هذه المعارك ، إنما هم شهداء فى سبيل الله(١) .

كذلك تنوه الرواية بما جبل عليه ابن تومرت من الحداع والكيد والمكر ، وكيف أنه لحأ إلى هذه الصفات فى استهواء الحاهير وخداعها ، واستغلال جهلها ، وسذاجتها ، حتى ذاعت دعوته ، وتمكن أمره (٢) .

ومن الغريب الذي يلفت النظر في هذا الشأن موقف العلامة الفيلسوف ابن خلدون من ابن تومرت ودعوته ، فهو يدافع عن المهدى ، وعن صحة دعوته وصدق إمامته ، في نبذة طويلة يقول فها :

« ويلحق هذه المقالات الفاسدة ، والمذاهب الفائلة ، ما يتناوله ضعفة الرأى من فقهاء المغرب من القدح في الإمام المهدى صاحب دولة الموحدين ، ونسبته إلى الشعوذة ، والتلبيس فيما أتاه من القيام بالتوحيد الحق ، والنعي على أهل البغي قبله، وتكذيبهم لحميع مدعياته في ذلك ، حتى فيما يزعم الموحدون أتباعه من انتسابه في أهل البيت ، وإنما حمل الفقهاء على تكذيبه ، ما كمن في نفوسهم من حسده على شأنه ، فإنهم لما رأوا من أنفسهم مناهضته في العلم والفتيا وفي الدين بزعمهم ، ثم امتاز عنهم بأنه متبوع الرأى ، مسموع القول ، موطأ العقب ، نفسوا عليهذلك ، وغضوا منه بالقدح في مذاهبه ، والتكذيب لمدعياته ، وأيضاً فكانوا يؤنسون من ملوك لمتونة ، أعدائه تجلة وكرامة لم تكن لهم من غيرهم ، لماكانوا عليه من السداجة ، وانتحال الديانة ، فكان لحملة العلم بدولتهم مكان من الوجاهة ، والانتصاب للشورى كل فى بلده ، وعلىقدره فى قومه ، فأصبحوا بذلك شيعة لهم، وحرباً لعدوهم ، ونقموا على المهدى، ما جاء به من خلافهم ، والتثريب عليهم، والمناصبة لهم ، تشيعاً للمتونة ، وتعصباً لدولتهم .ثم يقول دفاعاً عن المهدى : « وما ظنك برجل نقم على أهل الدولة ما نقم من أحوالهم ، وخالف اجتهاده فقهاءهم، فنادى فى قومه ودعا إلى جهادهم بنفسه ، فاقتلع الدوُّلة من أصولها ، وجعل عالمها سافلها ، أعظم ماكانت قوة ، وأشد شوكة ، وأعز أنصاراً وحامية ، وتساقطت فى ذلك من أتباعه نفوس لا محصها إلا خالقها ، قد بايعوه على الموت ، ووقوه بأنفسهم منالهلكة ، فتقربوا إلى الله تعالى باتلاف مهجهم فى إظهار تلك الدعوة ،

<sup>(</sup>١) جولدسيهر في مقدمته الفرنسية السالفة الذكر لكتاب «أعز ما يطلب » ص ١٠٠٠ .

<sup>(</sup>۲) روض القرطاس ص ۱۱۶ و۱۱۷.

والتعصب لتلك الكلمة حتى علت على الكلم ، ودالت بالعدوتين من الدول ، و هو يحالة من التقشف والحصر ، والصبر على المكاره ، والتقلل من الدنيا ، حتى قبضه الله، وليس على شيء من الحظو المتاع في دنياه .. فليت شعرى ، ما الذي قصد بذلك إن لم يكن وجه الله ، و هو لم يحصل له حظ من الدنيا في عاجله . و مع هذا فلو كان قصده غير صالح لما تم أمره ، و انفسحت دعوته ، سنة الله التي قد خلت في عباده » (1).

وابن خلدون يقدم إلينا هذا الدفاع عن المهدى في معرض كلامه عن أخطاء المؤرخين وأوهامهم ودعاويهم المغرضة . وهو يقدم إلينا منها نماذج ، يصاحبه التوفيق في بعضها ونحطئه في البعض الآخر . ونحن نرى أن التوفيق قد أخطأه في هذا الدفاع عن المهدى ابن تومرت ، وعن صدق دعوته . وقد استعرضنا فيما تقدم من حديثنا عن حياة المهدى ، ما محملنا على الشك أولا ، في صدق انتسابه إلى آل البيت ، وثانيا في انتحاله دعوة المهدية ، وهي دعوة نشك أيضاً في صدقها من الناحية الدينية والتاريخية . ونحن نعتقد أن مفكراً عظما ، ومؤرخاً فيلسوفاً ، وضعى العقلية ، كابن خلدون ، لا يمكن أن يؤمن بصدّق هذه الدعوة ، وإنما حمل ابن خلدون على الدفاع عن المهدى و دعوته، بواعث خاصة ، أولها أن بني خلدون أسرة المؤرخ ــ كانت مذ غادرت الأندلس في أوائل القرن السابع الهجرى ــ قد نزلت بتونس ، وعاشت في رعاية بني حفص ملوك الدولة الحفصية الموحدية التي أسسها الأمير أبو يحيي زكريا بن عبد الواحد بن أبي حفص عمر الموحدي ، وتولى أجداد المؤرخ في ظلهم مناصب النفوذ والثقة ، وبدأ هو حياته العامة في ظلهم ، وعاش في كنفهم ردحاً من الزمن ، وأهدى أول نسخة من مقدمته وتاريخه للسلطان أبى العباس الحفصى (سنة ٧٨٤هـ) ، فلم يكن من المعقول أن يجاهر المؤرخ في مقدمته ، بالطعن في إمامة المهدى ودعوته ، وهي التي كانت أساساً لقيام الدولة الموحدية . وثانياً أنه ليس من المنطق السليم ، أن يكون نجاح دعوة المهدى ابن تومرت، وما ترتبعليه من قيام الدولة الموحدية، دليلا على صدق هذه الدعوة ، لأن النجاح السياسي والعسكري لداعية أو متغلب لم يكن قط في ذاته دليلا على صدق إمامة أو دعوة دينية ، وثالثاً أن إنكار صدق دعوة المهدى ابن تومرت لم يكن قاصرًاً على الفقهاء المرابطين ، الذين يعلل ابنخلدون طعنهم في هذه الدعوة بما كان بجيش في صدورهم من حقد على رجل يتفوق عليهم

<sup>(</sup>١) ابن خلدون – المقدمة (بولاق) ص ٢٢ .

بعلمه ، ويغض بهذا التفوق من مكانتهم ونفوذهم القديم لدى الدولة اللمتونية ، بل شمل هذا الإنكار كثيراً من المؤرخين .

ولا يكتنى ابن خلدون بالدفاع عن صحة دعوة المهدى ، بل يقرن ذلك بالدفاع عن نسبه فى آل البيت ، وهو هنا فى تدليله أضعف منطقاً ، حيماً يقول أنه لا دليل يعضد إنكار هذه النسبة ، والناس مصدقون فى أنسابهم . وهو إذ يشعر هنا بضعف منطقه ، يقول لنا إن ظهور المهدى لم يكن يتوقف على نسبته ، وإنما قام أمره بعصبيته القبلية فى هرغة ومصمودة ، وأن هذا النسب الفاطمى ، كان أمراً خفياً عنده وعند عشيرته يتناقلونه بينهم (١) .

ويذكرنا موقف ابن خلدون فى الدفاع عن دعوة المهدى ابن تومرت ونسبه، موقفه عن نسب بنى عبيد الحلفاء الفاطميين ، فهو يتصدى لتأييده وإثباته ، ويعتبر الطعن فيه من « الأخبار الواهية » التى عنى بتفنيدها فى مقدمته ، وأن هذا الطعن يرجع بالأخص إلى الأحاديث التى لفقت لبنى العباس خصوم الفاطميين تزلفاً إليهم ، ويعتمد هنا على نفس النظرية التى لحأ إليها فى الدفاع عن دعوة المهدى ، وهو أن ظهور الفاطميين ، وقيام الدولة الفاطمية المترامية الأطراف ، واتصال أمرها نحواً من مائتين وسبعين عاما ، كل ذلك لا يمكن أن يتم لدعى (٢). وهى طريقة معكوسة فى التدليل ، ونظرية واضحة الضعف والسقم ، إذ كان على بن خلدون أن يقدم لنا الأدلة المباشرة ، على صحة نسب الفاطميين لآل البيت ، كما قدم خصومهم الأدلة على بطلان هذه النسبة .

وقد تناول كاتب مشرقى من كتاب النصف الأول من القرن الثامن الهجرى هو الحسن بن عبدالله العباسى فى كتابه «آثار الأول وترتيب الدول » مَثَل ابن تومرت وقصة ظهوره ، فى معرض الكلام عن الزهاد ، والمغالطين باسم الزهد ، والدعاة الذين يعمدون إلى الطعن فى أحوال الملك ، وإثارة الحاهير ، وخطر تركهم ، وأنه « ينبغى للملك أن ينظر فى حالة هذه الطائفة ، ويميز محقهم من مبطلهم ، ويفرق بين الزاهد والمتزهد ، وفيهم أصناف من أهل الغلط فى طريق الزهد والمغالطة لأغراض أخر ، مهم صنف يغلب عليهم محبة الرياسة والإمرة ، ويتفق أعراض الملك عهم وانقباضه لمخالفة طبعه لطباعهم » ، وأن ذلك مما محملهم على الطعن أعراض الملك عهم وانقباضه لمخالفة طبعه لطباعهم » ، وأن ذلك مما محملهم على الطعن

<sup>(</sup>١) ابن خلدون في المقدمة ص ٢٣.

<sup>(</sup>٢) ابن خلدون في المقدمة ص ١٧ و ١٨.

على أحوال الملك ، وإهماله لضوابط الشريعة ، ثم يجمعون حولهم الحموع ، ويقصون عليهم من الأمور ، « ما يحركون به عزائمهم لتغيير المنكر ، ونصرة الحق ، فإن أهمل الملك أمرهم عظم وتفاقم ، وكان منهم خطر عظيم » .

ويعتبر هذا الكاتب مَثَلُ ابن تومرت، هو أقرب ما جرى في هذا المعنى ، معنى الداعية المتزهد المخادع الذى يبطن انتزاع الرياسة ، وأنه تذرع بالأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، ومعه طائفة يسيرة ، حتى اشتهر أمره ، ولم يعن الملك بشأنه ، ولم يدر بخلده أنه قد يغدو خطراً على ملكه ، حتى كثرت جموعه واشتدت شوكته ، وانتهى بالاستيلاء ، على البلاد وقيادة الحيوش (١)

وقد بجح المهدى فى إقامة نوع من الحكومة الثيوقراطية (الدينية) ، وكان الجاعة أو أصحابه العشرة الأوائل هم أعضاء وزارته ، يبحث معهم جلائل الأمور ، وعندئذ يخلو بهم ولايحضر معه أحد سواهم . فإذا جرى البحث فى أمور أقل أهمية ، حضر الخمسون من الصحب فى هيئة جمعية استشارية ، وإذا جرى البحث فى الشئون العادية حضر معهم السبعون . ومن جهة أخرى فقد ذكر لنا اليسع أسهاء سبعة رجال ، قال إنهم كانوا للمهدى رجال مشورته ، وهم أبوسلمان من هرغة ، وأبو الحسن ، وأبو وزغيغ بن ياموهل بن ياوجان ، وأبو دايور يغور ميوركن ، من أهل تينملل ؛ وقطران بن ماغليفة ، وأبو محمد سكانة ، وأبو عمران موسى بن واحمد بن من أهل هنتاتة (٢) .

واتخد المهدى شعاراً لحيوشه علما أبيض كتب على أحد وجهيه ، « الواحد الله . همد رسول الله . المهدى خليفة الله » ، وكتب على الوجه الثانى « وما من إله إلاالله. وما توفيقي إلا بالله . وأفوض أمرى إلى لله » (٣)

وأماً عن شخصه ، فقد كان المهدى ، حسياً تصفه الرواية ، رجلا ربعة حسن التكوين ، مفلج الثنايا ، عظيم الهامة ، أسمر مشوب بحمرة ، غائر العينين ، حديد البصر ، أقنى ، خفيف العارضين ، له شامة سوداء في كفه الأيمن (١٠).

<sup>(</sup>۱) كتاب «آثار الأول وترتيب الدول» المنشورعلي هامش تاريخ الحلفاء للسيوطي (القاهرة

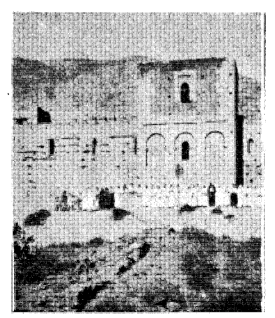
<sup>(</sup>٢) هذا ما نقله إلينا ابن القطان عن اليسع في نظم الحجان ( المخطوط السالف ذكره لوحة ١٠٠ب ٣٣٠).

<sup>(</sup>٣) ابن القطان في نظم الجمان ( المخطوط لوحة ٣٤ ب ) .

<sup>(</sup>٤) ابن القطان في نظم الجان (المخطوط لوحة ١٤ب)، وكذلك ابن خلكان ج ٢ ص ٢٠، وروض القرطاس ص ١١٧.



تینملل : محراب جامع المهدی ابن تومرت



تینملل : إحدی واجهات جامع المهدی وأمامها لفیف من قبیلة جندافة

ولما توفى المهدى ، كتم أصحابه الأقربون موته حيناً تختلف الرواية فى مداه . ويذهب ابن القطان، ويتابعه صاحب روض القرطاس، إلى أن هذا الكتمان استمر زهاء ثلاثة أعوام حتى سنة ٧٧٥ ه(١)، وهي رواية تحمل طابع المبالغة . وعلى أي حال، فقد كتمت وفاة المهدى حتى اتفق أصحابه على اختيار من مخلفه منهم ، وقدكان هذا الخليفة الأول لدولة الموحدين هو عبد المؤمن بن على ، تلميذ المهدى وأحب أصحابه إليه ، وكان أول ماعمله أن قام بمواراة المهدى في مثواه الأخبر . ويقول لنا ابن القطان ، وهو من أوثق مؤرخي الموحدين ، إن المهدى دفن بتينملل دون تخصيص للمكان ، ويقول لنا ابن خلدون إن عبد المؤمن قام بدفن المهدى في مسجده الملاصق لداره (٢<sup>)</sup> ، الكائن بتنملل . وقد أتيح لنا أن نزور تينملـّل ، وأن نشهد مسجد المهدى. وتينملل اليوم محلة صغيرة (مدشر) تقع على سفح التل . المنحدر إلى الوادي ، وتظللها من الوراء البعيد آكام الأطاس العالية ، ومن بينها قمة « طبوتقال » الشهيرة التي يزيد ارتفاعها على أربعة آلاف متر ، ومها مساكن قليلة، ولا يعدو سكانها مائة من الأنفس، ولكنها مازالت تشهر بكونها بلد المهدى ابن تومرت ، وأما المسجد فهو قائم في سفح الحبل ، وهو اليوم طلل دارس لا تقام فيه الشعائر ، ولكن جدرانه وعقوده مازالت قائمة ، وله محراب حميل . ولم نجد به ضريح المهدى حسها تشر إلى ذلك الرواية التارنخية .

بيد أنه توجد على قيد نحو ستين متراً من المسجد ، بقعة صغيرة تظلها الأشجار ، وتقع فوق ربوة منحدرة ، فهذه البقعة تعينها الرواية المتواترة ، وهى رواية قبيلة جندافة ، التى تقطن هذه الناحية منذ أجيال ، بأنها تضم رفات المهدى وبها قبره ، وإن لم يك ثمة ما يدل على وجود قبر بها ، ولاتميزها سوى بضعة أحجار زرقاء ظاهرة الرؤوس ، يقال إنها شواهد القبر . وربماكانت هذه الرواية المتواترة فى تعيين قبر المهدى ، تتفتى مع ما يقول لنا ابن خلكان ، من أن المهدى «قد دفن بالحيل ، وان قبره هناك مشهور يزار» (٢) . وعلى أى حال فإن المتفق عليه هو أن المهدى يثوى ثواءه الأخير بتينملل مبعث دعوته ، ومهد دولته ، وذلك سواء داخل مسجده أو فى بقعة قريبة منه .

<sup>(</sup>١) ابن القطان فى نظم الجمان (المخطوط السابق ذكره) ، وروض القرطاس ص ١١٩ ٠ وابن خلدون ج ٦ ص ٢٢٩ .

<sup>(</sup>۲) ابن خلدون ج ۲ ص ۲۲۹.

<sup>(</sup>٣) ابن خلکان ج ٢ ص ٥٢,

# الفصل ليالث

## عقيدة المهدى أبن تومرت

### وتعاليمه الدينية والسياسية

تراث المهدى الفكرى والدينى . كتاب أعز ما يطلب و محتوياته . فاتحته . طريق العلم . تحصيل الفقه . التواتر . رأى ابن تومرت في أصول الشريعة . حملته على الاجهاد . تمسكه بالتفسير الظاهرى . فظرية الإمام المعصوم هي السبب . معارضة الغزالي لهذه النظرية . ابن تومرت لم يتأثر بتعاليم الغزالي . تعليق العلامة جولدسيهر على ذلك . فكرة التوحيد عند ابن تومرت . نظريته في الإمامة . كيف يعرض لنا وجوب الإيمان بها . نظرية المهدى المنتظر . اعتمادها على الأحاديث الموضوعة . كيف يعرضها لنا ابن تومرت . وجوب طاعة المهدى باعتبارها طاعة الله ورسوله . قواعد علوم الدين والدنيا . تكفير من يشك في أمر المهدى . حملة ابن تومرت على المرابطين . العلامات التي ينسبها لهم . ما أحدثو، من المناكر . تحريم طاعتهم ووجوب جهادهم . نعته فم بالمجسمين . حملته على اللثام . مظاهر الفساد أيام المرابطين . الطائفة التي تقوم آخر الزمان وتقاتل على الحق . استعارة فكرة التوحيد من المعزلة . المرابطين . الطائفة أبي يعقوب يوسف . كتاب موطأ المهدى ومحتوياته . انتشار كتب المهدى بين البر برية . تصنيف الحليفة أبي يعقوب يوسف . كتاب موطأ المهدى ومحتوياته . انتشار كتب المهدى بين البر برية .

نقف الآن قليلا في تتبع ذلك الصراع المرير، الذي اضطرم بين المرابطين والموحدين، لنستعرض طرفاً من عقائد المهدى وآرائه ومبادئه الدينية والسياسية.

لقد انتهى إلينا لحسن الطالع من تراث المهدى ، الفكرى والديبى ، ما يلقى الضياء على تلك المبادئ والآراء ، التى اتخذها سنداً لدعوته الدينية ، والتى جعل منها عقيدة جديدة ، يمكن أن توصف بالعقيدة الموحدية .

ويجتمع تراث المهدى الفكرى والدينى فى كتابين ، أولها يضم مبادئه ، ونظرياته فى الأصول ، وفى الإمامة ، وفى التوحيد والعلم ، وهو أهم الكتابين ، وقد عرف بكتاب (أعز ما يطلب) لاستهلاله بتلك العبارة ، والثانى كتاب « الموطأ » أو « موطأ الإمام المهدى » ، وقد وضعه المهدى فى العبادات والمعاملات والحدود ، أو بعبارة أخرى فى علم الفروع ، على مثل موطأ الإمام مالك .

وقد وُصف الكتاب الأول فى أصل نسخته المخطوطة بأنه « سفر فيه جميع

تعاليق الإمام المعصوم ، المهدى المعلوم ، رضى الله عنه ، مما أملاه سيدنا الإمام الحليفة أمير المؤمنن أبو محمد عبد المؤمن بن على أدام الله تأييدهم ، وأعز نصرهم ومكن سعودهم » . ومعى ذلك أن الكتاب لم يصل إلينا من المهدى مباشرة ، وأن الذي نقل إلينا تعاليم المهدى وآراءه ودونها ، هو تلميده عبد المؤمن بن على أول خلفاء الموحدين .

ويضم هذا الكتاب فصولا وأبواباً عديدة ، ويشتمل على الكلام عن الحهل والشك والظن ، والأصل والفرع والتواتر ، وعن الصلاة ، وكون الشريعة لاتثبت بالعقل ، وعن العموم والحصوص ، وعن العلم ، وعن العقيدة ووجود البارى سبحانه ،وعن التنزيهات والتسبيحات ، ثم الكلام عن الإمامة وعلامات المهدى ، وعن طوائف المبطلين من الملثمين والمحسمين وعلاماتهم ، وعن الطائفة التي تقاتل عن الحق وتقوم بأمر الله ، وعن علاماتها وخواصها ، وعن التوحيد وثبوته ، وما يتعلق بذلك من الإيمان بالله ورسوله ، وعن تحريم الحمر وماورد في ذلك ، ويختم الكتاب بفصل عن الحهاد ، وهو منسوب للخليفة أبي يعقوب يوسف ولد الحليفة عبد المؤمن .

#### - 1 -

يفتتح المهدى كتابه بهذه الفقرة الرنانة الى أضحى مستهلها عنواناً لكتابه وهى:

« أعز ما يطلب، وأفضل ما يكتسب، وأنفس ما يدخر، وأحسن ما يعمل،
العلم الذى جعله الله سبب الهداية إلى كل خير، هو أعز المطالب، وأفضل
المكاسب، وأنفس الذخائر، وأحسن الأعمال».

وأول ما يلفت النظر فى أسلوب الكتاب جزالته ، فالمهدى رغم أصوله ونشأته البربرية ، يقدم إلينا آراءه فى أسلوب قوى ، وبيان عربى متين ، ولكنه إلى جانب ذلك مولع بالتصنيف والتقسيم ، يكثر من ذلك فى كل باب وفصل، وهذه النبذة التى يبدأ بها المهدى كتابه ، والتى يحدثنا فيها عن فضل العلم وطرقه ، تعتبر نموذجاً لما يتبعه فى سائر الفصول من التصنيف والتقسيم المستمر لعناصر موضوعاته وآرائه :

« والذى يستعين به طالب العلم على فتح ما انغلق ، وكشف ما التبس ، إخلاص النية ، واغتنام الفوائد ، والحرص على الزيادة ، والرغبة إلى الله في

الهداية والتوفيق . والعلم نور في القلب تتميز به الحقائق والحصائص ، والحهل ظلام في القلب تلتبس به الحقائق والحصائص . وطرق العلم منحصرة في ثلاثة : الحس ، والعقل، والسمع. فالحس على ثلاثة أقسام: متصل ومنفصل ، وما بجده الإنسان فى نفسه . والعقل على ثلاثة أقسام : واجبوجائز ومستحيل . والسمع على ثلاثة أقسام : الكتاب والسنة والإجماع . والكلام الآن في الطريق الذي هو السمع فيما علق عن الإمام المعصوم ، المهدى المعلوم ، رضى [ الله عنه ] في ذلك ، أول هذا الأمر برباط هرغة ببلد السوس سنة خمس عشرة وخسمائة ، أن تحصيل الفقه في السُّنة نخمسة أوجه : « أحدها كيفية الأخذ والنقل عن الرسول (ص) . والثاني معرفة السند . والثالث معرفة مايتعلق بالمتن . والرابع معرفة الصحيح والسقيم . والحامس معرفة الإستنباط والتأويل » . ثم يتحدث عن الأخذ عن الرسول ، وعن النقل ، وتسمية التواتر والآحاد ، ويقسم ذلك إلى أقسام وفروع عديدة (١) . و بحدثنا خلال ذلك عن مناظرته للفقهاء المر أبطين بأعمات، وماتلاه علمهم من إيضاح ما عجزوا عن الإجابة عنه ، من تبيان أصولَ الحق والباطل ، وفي رأيه أن هذه الأصول تنحصر في أربعة : هي العلم والحهل والشك والظن ، وهو يفيض في شرح نظرية ، وبيان الأدلة علمها ، ثم يتحدث عن كل أصل من الأصول الأربعة ، ويقول لنا إن الحهل والشك والظن هي من أصول الضلال ، ويدلل على أقواله بالآيات القرآنية . ثم يفيض بعد ذلك في التحدث عن التواتر والأخبار المتواترة وأصولها وفروعها، ويقسمها إلىأقسام عديدة متفرعة، ويشرح دورالأصلوالفرع فى الإثبات فى حديث طويل متعدد الأقسام والفروع. وهويعتبر « التواتر » علما ويفيض في بيان أقسامه وخصائصه ، والدور الذي يؤديه كمصدر من مصادر العلم ، وطريقة التمييز بين ما يثبت بالتواتر ، وما يثبت بالآحاد . وهو يرىأن أفضل التواتر ماكان صادراً عن أهل المدينة ، لأن « الإسلام والشرائع والرسول والصحابة ، إنما كانوا في المدينة » ولهذا « صار عمل أهل المدينة حجة على غير هم »<sup>(٢)</sup> ، وبحاول أن يدعم شروحه بما أثر عن الرسول والصحابة ، من أقول وأعمال . و محدثنا المهدى بعد ذلك عن « الصلاة » وعن معناها ، وبيان فضلها ، وحكمتها وتفاصيلها ، وبيان أحكامها ، وذلك في حديث طويل جداً ، يتخلله

<sup>(</sup>۱) كتاب « أعز ما يطلب » للمهدى محمد بن تومرت ( الحزائر سنة ۱۹۰۳ ) ص ۲ ، ۳ .

<sup>(</sup>٢) كتاب محمد بن تومرت أو أعز ما يطلب ص ٤٩.

كثير من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية بحاول بها أن يدعم أقواله وآراءه (١). على أن هذه الشروح الحدلية ، مهما دلت عليه من مقدرة في العرض ، والسفسطائية ، ليست هي أهم ما يعرض لنا ابن تومرت من نظرياته الدينية ، وإنما تبدو أهمية تعاليمه وتظرياته في عدة مسائل خاصة ، هي التي تعتبر قوام مذهبه الديني .

وأول هذه المسائل هو رأى ابن تومرت في أصول الشريعة ، وهو يرى قبل كل شيء « أن الشريعة لا تثبت بالعقل من وجوه ، منها أن العقل ليس فيه إلا الإمكان والنجويز وهما شك ، والشك ضد اليقين ، ومحال أخذ الشيء من ضده »، و « منها ان الله سبحانه وتعالى مالك الأشياء يفعل في ملكه ما يريد ، ويحكم فى خلقه ما يشاء ،فليس للعقول تحكم ولا مدخل فيما حكم به المولى » . وهو يقصد بإشارته هذه الرد على بعض من لا خلاق لهم « فَمَا ذَهْبُوا إليه من أن الشريعة لاحكمة فها ، وأنها ليست على سنن العقل جارية ، طعناً منهم في الدين ، وجهلا حكمة الله تعالى » . وهو محمل في نفس الوقت على من « ذهبوا إلى الاستنباط من عَقُولِهُم ، وتحسين الأشياء على مادتهم ، وجعلوا أقيسة في الشرع عدولا منهم عن الحق ، و ذلك كله فاسد (7) ، وعنده أن أصول الشريعة تنحصر في عشرة وهي: أمر الله ونهيه ، وخبره بمعنى الأمر ، وخبره بمعنى النهى ، وأمر الرسول ونهيه ، وخبره تمعني الأمر ، وخبره تمعني النهي، وفعله، وإقراره » . وتنحصر الفروع في خمسة : « وهي الواجب والمندوب والمحظور والمكروه والمباح » . وهو لا نخص إلإحماع والقياس بالذكر ، باعتبارهما من أصول الشريعة ، ولكنه يقول إنهما داخلان فيما تقدم ، ماثلين فيه ، ثم يفيض في شرح ذلك على طريقته من تصنيف القياس إلى أقسام وفروع لا نهاية لها . ومما هو جدير بالذكر أنه يعتبر « قياس الوجود » ، إنما هو « قياس المحسمة » وهم في نظره المرابطون ، ويعتبره من ضروب القياس الفاسد(٢) ، ثم يعود إلى القياس في موضع آخر ، فيقول إنه « لا فرق بين القياس العقلي والشرعي في الإضطّر اد إذا حقق معناه ، فإن القياس العقلي هو المساو اة فيما يجب ويجوز ويستحيل . والقياس الشرعى هو المساواة في الوجوب أو التحليل

<sup>(</sup>۱) كتاب محمد بن تومرت أو أعز ما يطلب ص ٦٣ – ١٦٣.

<sup>(</sup>٢) كتاب محمد بن تومرت أو أعز ما يطلب ص ١٦٣.

<sup>(</sup>٣) كتاب محمد بن تومرت ص ١٦٥.

أو التحريم ، فهذه الثلاث هي المعتبرة في القياس الشرعي ، وهي مضطردة في حميع الشرع ، فهي خرج عن هذه الثلاث أو واحدة منها لم يصح قياس ولايقاس بعضها على بعض لأنها متناقضة . ولايصح القياس في المتناقضات ، خلافاً لما ذهب إليه من لامعرفة عنده بالقياس ، فقاسوا المتناقضات كالمحرمات على المباحات ، ومزقوا الشرع كل ممزق (١) .

أما عن الاجتهاد كأصل منه أصول الشريعة ، فإن ابن تومرت محمل عليه ، ويقول مشراً إلى إثبات الذي ، إنه قلب للحقائق ، وقلب الحقائق محال ، ثم يقول « إن هذه القاعدة كثيرة الإلتباس ، وعها زل كثير من الناس ، وبالحهل بها ، وعدم التحقيق لها ، قالوا كل محتهد مصيب ، فجعلوا هذه المقالة سلما إلى هدم الشريعة ، وإسناد الأحكام إلى غير مستندها ، وعكس الحقائق عن موضوعها ، وصيروا الحلال حراما ، والحرام حلالا ، وجعلوا الشرع متناقضاً ، واتبعوا قولة كل قائل ، وإن تناقضت ، واعتقدوا الحق في المحتهدات وإن تعارضت »(٢).

ومعنى ذلك بقول آخر أن ابن تومرت كان يأخذ فى تفسير الشريعة بالمذهب الظاهرى ، فيايقول به من وجوب الاعتماد فى استقاء الأحكام على القرآن والسنة دون غيرهما ، وقد كان الإمام الفيلسوف ابن حزم القرطبى ، يرى فوق ذلك أن يطبق المذهب الظاهرى على العقائد ، ويرى أنه يجب أن يؤخذ بمعنى الكلمة المكتوبة والحديث الثابت ، ويعتبرهما حاسمين . ومن الغريب أن الظاهرية لم تنتظم فى ظل الموحدين إلى مدرسة مذهبية إلا بعد المهدى بنحوستين عاماً فى عصر الحليفة يعقوب المنصور ، فنى هذا الوقت ، فقط اعترف بأن الظاهرية هى المدرسة الفقهية الرسمية . المنافرة بمن المسائل من مدرسة ناجحة ، وقد أخفقت فى حل كثير من المسائل (٢٠) .

وإنكار ابن تومرت لقيمة الاجتهاد كمصدر من مصادر الشريعة ، ومعارضته لحهود المحتهدين في تجديد الشريعة ، والاستنباط في مجال الاجتهاد ، من الأمور المنطقية ، لأن ابن تومرت يتشح بثوب « الإمام المعصوم » الذي لا تبحث آراؤه ، ولاترد أحكامه . ويلاحظ العلامة جولدسيهر أن ابن تومرت يخالف بهذه النظرية سائر الآراء السنية التي تسلم بقيمة آراء المجتهدين في الإمامة وغيرها ، ويفرض سائر الآراء السنية التي تسلم بقيمة آراء المجتهدين في الإمامة وغيرها ، ويفرض

<sup>(</sup>۱) كتاب محمد بن تومرت ص ۱۷۳ ، ۱۷۶.

<sup>(</sup>۲) كتاب محمد بن تومرت ص ۲۰.

<sup>(</sup>٣) الأستاذ شتروتمان في دائرة المعارف الإسلامية (مقال الظاهرية ، وابن حزم ) .

على أتباعه وجوب الاعتقاد فى الإمام المعصوم ، والإمام المعلوم ، وذلك وفقاً لرأى الشيعة . فهم يعتبرون ، حسما بصوغ لنا رأيهم الشهرستانى « بأن الإمامة ليست قضية مصلحية ، تناط باختيار العامة ، وينتصب الإمام بنصبهم ، بل هى قضية أصولية ، وهى ركن من أركان الدين ، لايجوز للرسول إغفاله وإهماله ، ولاتفويضه إلى العامة وإرساله . ويجمعهم أى الشيعة القول بوجوب التعيين والتنصيص ، وثبوت عصمة الأئمة وجوباً عن الكبائر والصغائر » (١) . كذلك يلاحظ جولدسيهر بهذه المناسبة أن ابن تومرت بموقفه من الاجتهاد ، يعارض الإمام الغزالي ، الذي يعلق أهمية كبيرة على مبادئ الاجتهاد . ومن جهة أخرى ، فإن الغزالي ، الذي يعلق أهمية كبيرة على مبادئ الاجتهاد . ومن جهة أخرى ، فإن الغزالي يعارض نظرية الإمام المعصوم في غير كتاب من كتبه . وقد أشار إلى فإن الغزالي من مختلف الفصول ، ثم يحمل على فكرة « المعصوم » ويسخر منها كتبه في ذلك من مختلف الفصول ، ثم يحمل على فكرة « المعصوم » ويسخر منها في عبارة موجزة (٢) .

ثم إن الحلاف بين ابن تومرت والغزالى لايقف عند هذا الحد . والواقع أنه ليس من الحقيقة فى شيء ، أن يقال إن ابن تومرت قد تأثر بتعاليم الغزالى سواء من تتلمذه المزعوم عليه بالمشرق ، أو بدراسة كتبه ونظرياته . وإليك ما يقوله لنا العلامة جولدسيهر فى ذلك : «إن المستخلص من قراءة كتب الغزالى أن ابن تومرت لم يسترشد سواء فى تعاليمه أو أعماله بتعاليم الغزالى ، بل هناك ما هو أكثر ، لم يسترشد سواء فى تعاليمه أو أعماله بتعاليم الغزالى ، بل هناك ما هو أكثر ، يتأثر بنفوذ الغزالى المشخصى . ذلك أن طريقة «الأستاذ» الرفيقة الموفتة ، وميوله يتأثر بنفوذ الغزالى الشخصى . ذلك أن طريقة «الأستاذ» الرفيقة الموفتة ، وميوله المشبعه بالتوقير للإيمان التقليدى ، هى أبعد مما نجده فى تصرفات الثورى «المصمودى» . ولو أن الغزالى عاش مدة أطول ليتبع حياة ابن تومرت ، والمناب إليه أن يصدر فى شأنه فتوى ، لأصدر فتواه بنقض عمل تلميذه المزعوم ، وأنه لا يوحد أجدر بلوم الغزالى ، من ذلك التقديم المغصوب « للتأويل » بين والطبقات الدنيا لشعب يتسم بالبداوة »(٢) .

<sup>(</sup>١) كتابالمللو النحلللشهرستاني المنشور على هامش الفصل و النحل لابن حزم «القاهرة» ج ١ ص • ١٩٠.

<sup>(</sup>۲) المنقذ من الضلال (طبعة القاهرة سنة ۱۳۰۹ ص ۱۹). وراجع مقدمة العلامة جرلدسيهر الفرنسية لكتاب (محمد بن تومرت) Mohamed ibn Tcumert et la Théologie de الازنسية لكتاب (محمد بن تومرت) I'Islam dans le. Maghreb au XI eme Siècle, p. 21, 22& 40

<sup>(</sup>٣) جولدسيهر في مقدمته الفرنسية السالفة الذكر ص ٨٣.

ثم يحدثنا ابن تومرت بعد ذلك عن « العموم والحصوص ، والمطلق والمقيد ، والمحمل والمفسر ، والناسخ والمنسوخ ، والحقيقة والمجاز ، والكناية والتعريض والتصريح ، والأسهاء اللغوية التي غلب عليها العرف وخصصها ، والأسهاء المنقولة من اللغة إلى عرف الشرع » ، وهو يتناول هذه الأشياء على ضوء الدين ، و يمثل لها بمختلف الآيات القرآنية . ثم يعود فيحدثنا من جديد عن العلم وفضله وتقاسيمه في فصل خاص ، ينحو فيه منحاه المأثور في التصنيف والتقسم .

#### \_ Y \_

بعد ذلك ينتقل بنا ابن تومرت إلى مسألة العقيدة ، و بحدثنا عن التوحيد في وعن دلائل وجود البارى سبحانه ، وتنزيه عن التشبيه . وإذا كان التوحيد في الأصل ركناً من أركان الإسلام الأساسية ، فإنه يعتبر هنا وبنوع خاص أساساً لمذهب ابن تومرت الديني والسياسي معاً ، وهو يتحول على يد المهدى من صفته الدينية إلى فكرة سياسية ، هي التي أضحت أساس الدولة الموحدية ، ودعامة سلطانها الأولى . ويلاحظ العلامة جولدسيهر بهذه المناسبة ، أن فكرة التوحيد لم يبق معناها فيما بعد ، هو الاعتبراف بوحدانية الله ، ولكن غدا معناها الحضوع لحكومة الموحدين (۱) ، ويستشهد على ذلك بما ذكره ابن صاحب الصلاة في تاريخه من خضوع الزعيم الأندلسي إبراهيم بن همشك لحكومة الموحدين في سنة ٢٤٥ هو وصفه ذلك الخضوع في قوله : « توحيد ابن همشك لحكومة الموحدين في سنة ٢٥٥ هو الاستسلام برغبته في « التوحيدوالتوبة » (۲) ويقدم إلينا ابن تومرت بعد ذلك صيغة التوحيد وصيغ التسبيح التي وضعها لأتباعه ، وهي صيغ تردد مضمون عبارات التوحيد والتقديس التي عرفت منذ الأجيال (۲) .

على أن أهم ما يتضمنه كتاب ابن تومرت ، هو كلامه عن الإمامة وعن الإمام المعصوم ، وعن المهدى وعلاماته ، وعن قيام الطائفة التي تقوم فى آخر الزمان لتقاتل فى سبيل الحق . ويمكننا أن نعتبر هذا الفصل لب الكتاب ، ولب مذهب

<sup>1.</sup> Goldziher: Materialien zur Kentniss der Almohaden Bewegung. (1) 12. der Mog. Gesellsch. 1887). p. 70.

<sup>(</sup>٢) فى كتاب «المن بالإمامة على المستضعفين «(نخطوط أكسفورد السالف الذكر ، لوحة ١٢٦ ب).

<sup>(</sup>٣) كتاب المهدى أبن تومرت ص ٢٤٠ – ٢٤٤ ، وقد نقلنا بعضها في باب الوثائق في نهاية الكتاب .

ابن تومرت كله ، ولب دعوته السياسية كلها ، فإن الإمامة الدينية ، هي الشعار السياسي الذي انتحله ابن تومرت ، دعامة لزعامته وسلطانه . ونظرية المهدى المنتظر ، هي الثوب الروحي الذي اتشح به ، لتأييد شرعية إمامته وقدسيها . ونحن نعرف أن الإمامة هي شعار الدعوة الشيعية ، الديني والسياسي ، وأنها تخص بها آل البيت دون سواهم ، وعلى كر العصور . ولكن ابن تومرت ، في تمسكه بنظرية الإمامة ، يبدو مستقلا ، بعيداً عن الدعوة الشيعية ، وممثلا لدعوة خاصة ، وإن كان في نفس الوقت يحرص على أن ينتسب إلى آل البيت ، حتى تتوفر فيه شرعية الإمامة ، وإليك كيف يعرض لنا ابن تومرت نظرية الإمامة وخصائصها حين يقول :

« هذا باب فى العلم ، وهو وجوب اعتقاد الإمامة على الكافة ، وهى ركن من أركان الدين ، وعمدة منعمد الشريعة ، ولايصحقيام الحق فى الدنيا إلابوجوب اعتقاد الإمامة في كل زمان من الأزمان إلى أن تقوم الساعة . ما من زمان إلاوفيه إمام لله قائم بالحق فى أرضه من عاد إلى نوح ، ومن بعده إلى ابراهيم . . ولايكون الإمام إلا معصوماً من الباطل ليهدم الباطل ، لأن الباطل لأيهدم الباطل ، وأن يكون معصوماً من الضلال ، لأن الضلال لالهدم الضلال .. وَأَن يكون معصوماً " من الحور لأن الحائر لا يهدم الحور بل يثبته ، وأن يكون معصوماً من البدع ، لأن المبتدع لايهدم الكذب بل يثبته ، وأن يكون معصوماً من العمل بالحهل ، لأن الحاهل لأيهدم الحهل ، وأن يكون معصوماً من الباطل لأن المبطل ، لا يهدم الباطل ، كما لاتدفع النجاسة بالنجاسة ، وكما لاتدفع الظلمة بالظلمة ، كذلك لايدفع الفساد بالفساد ، ولايدفع الباطل بالباطل ، وإنما يدفع بضده الذي هو الحق ، لايدفع الشيء إلابضده ، ولا تدفع الظلمة إلا بالنور ، ولايدفع الضلال إلابالهدى ، ولايدفع الحور إلا بالعدل ، ولاتدفع المعصية إلا بالطاعة ، ولايدفع الاختلاف إلا بالأتفاق ، ولا يصح الاتفاق إلا باستناد الأمور إلى أولى الأمر ، وهو الإمام المعصوم من الباطل والظلم» (١). ثم يعود ابن تومرت فيؤكد أهمية الإمامة كركن جوهرى من أركان الدين ، ووجوب اعتقادها والحضوع لها في قوله :

« والإمامة هي عمدة الدين و عموده على الإطلاق في سائر الأزمان ، وهو دين السلف الصالح ، والأمم السالفة إلى إبراهيم وما قبله ، فاعتقادها دين، والعمل بها

<sup>(</sup>۱) كتاب محمد بن تومرت ص ۲٤٥ و ۲٤٦.

دين ، والتزامها دين ، ومعناها الإتباع والاقتداء ، والسمع والساعة ، والتسليم ، وامتثال الأمر ، واجتناب النهى ، والأخذ بسنة الإمام فى القليل والكثير » ( ) . وإنه لا يمكن أن تكون ثمة تأكيدات أخطر من هذه وأشد فعلا ، وأبعد أثراً فى النفوس ، لتأكيد الزعامة الدينية والسياسية ، والانضواء تحت لوائها ، والإذعان لسلطانها . وقدكان المهدى مخاطب بأسلوبه القوى المنذر ، مجتمعاً يسوده الجهل ، وتسيطر عليه الحرافة ، فكانت أقواله وتعاليمه تنساب إلى هذا المجتمع الساذج ، كقرآن جديد . كيف لا وهو يؤكد بأنه « لا يكذب مهذا ، إلا كافر أو جاحد أومنافق أوزائغ أومبتدع أومارق أو فاجر أو فاسق ، أو رذل أو نذل ، لا يؤمن بالله واليوم الآخر » ( )

#### \_ T -

ثم إن هذه الإمامة المطلقة الواجبة الطاعة في كل زمان ومكان ، لابد أن تتوج بصفة خاصة تؤكد من شرعيتها وتزيد في قدسيتها ، وتجعلها أقرب إلى مراتب النبوة ، وتلك هي صفة المهدى المنتظر . وهي أسطورة من أقدم الأساطير الدينية في الإسلام . ويرجعها البعض إلى عصرالنبي ذاته . وهنالك طائفة من « الأحاديث» تشر إلى هذه الأسطورة . وهنالك أيضاً طائفة من الأقوال المأثورة تنسب لجاعة من أكابر الصحابة . ولكن هذه الأحاديث والأقوال ، موضع كثير من الجدل والريب ، وهي على الأغلب من خلق الشيعة الذين استغلوا هذه الأسطورة على كر العصور ، واتخذوها سبيلا إلى تحقيق السلطان السياسي . وخلاصة هذه الأحاديث والأقوال « إنه لابد في آخر الزمان من ظهور رجل من آل البيت ، يؤيد الدين ويظهرالعدل ، ويتبعه المسلمون، ويعيد مجد الإسلام ودولته ، ويسمى بالمهدى » أو على حد عبارتهم المأثورة ، وهي أن المهدى مخرج في آخر الزمان « فيملأ الأرض عدلا كما ملئت جورا » . وقد كان قيام الدُّواة الفاطمية الشيعية بإفريقية ثم بمصر ، في أوائل القرن الرابع الهجري ، أعظم وأروع استغلال لهذه الأسطورة . وهذا الثوب القدسي – ثوب المهدى المنتظر – هو الذي اعتزم محمدَ بن تومرت أن يتشح به ، وأن يتوج به أمامته وسلطانه السياسي . ومن ثم فإنا نراه ، بعد أن محدثنا عن أهمية الإمامة . وكونها ركن الدين الركن ، يعرض

<sup>(</sup>۱) كتاب محمد بن تومرت ص ۲۵۳ و ۲۵۶.

<sup>(</sup>۲) كناب محمد بن تومرت ص ۲۵٤.

النا نظرية المهدى بقوة وحماسة . وهو يستهل كلامه بوصف مثىر لأحوال العصر الذي تلا عصر النبوة والحلفاء الأربعة ، وما ساد فيه من ضروب التفرق والهوى والفتن ، وهو العصر الذي « يذهب فيه العلماء ، ويظهر الحهال ، ويذهب الصَّالَّحُونَ ، وتبقَّى الحثالة ، ويذهب الأمناء وتبقَّى الحونة ، وتذهب الأئمة ، وتظهر المبتدعة ، ويذهب الصادقون ، ويظهر الدجالون ، ويذهبأهل الحقائق، ويظهر أهل التبديل والتغيير والتلبيس والتا ليس ، حتى انعكست الأمور ، وانقلبت الحقائق وعطلت الأحكام ، وفسدت العلوم ، وأهملت الأعمال ، وماتت السنن ، وذهب الحق ، وارتفع العدل ، وأظلمت الدنيا بالحهل والباطل، واسودت بالكفر والفسوق والعصيان ، وتغررت بالبدع والأهواء ، وامتلأت بالحور والظلم والهرج والفتن » . ثم جاء المهدى فى زمان الغربة ، فى الوقت الذى عُكَست فيه الأمور ، وقلبتالحقائق ، وبدّلت الأحكام « وخصصه الله بما أودع فيه من معانى الهداية ، ووعده قلب الأمور عن عاداتها ، وهدمها تهدم قواعدها، ونقلها إلى الحق بإذن الله ، حتى تنتظم الأمور على سنن الهدى ، وتستقيم على منهاج التقوى ، وينهدم الباطل من قواعده ، وتنهدم بانهدامه فروعه ، ويثبت الحقّ من أصله ، وتثبت بثبوته فروعه ، ويظهر العلم من معادنه ، ويشرق نوره فى الدنيا بظهوره ، حتى مملأها عدلا، كما ملئت قبله جوراً ، بوعد ربه كما وعد، وبفضله كما سبق ، هذا ما وعد الله للمهدى ، وعد الحق الذي لانخلفه »<sup>(۱)</sup> .

وهذا المهدى ، الذى تستحيل على يده شئون العالم ، من الفساد الشامل ، والظلم المطبق ، إلى الصلاح والعدل الشامل ، « لاند له فى الورى» ولن يجد « من يعانده ، ولامن ينازعه، ولامن يخالفه ، ولامن يضاده» ، ومن ثم فإن ابن تومرت يؤكد لأتباعه وأنصاره وجوب طاعة المهدى ، والإيمان برسالته ، والإذعان لمشيئته ، والاستسلام لحكمه ، وذلك بصورة مطلقة يعرضها لنا على النحو الآتى:

« فالعلم به واجب ، والسمع والطاعة له واجب ، واتباعه والاقتداء بأفعاله واجب ، والإيمان به والتصديق به واجب على الكافة ، والتسليم له واجب ، والرضى محكمه واجب ، والانقياد لكل ما قضى واجب ، والرجوع إلى علمه واجب ، واتباع سبيله واجب ، والاستمساك بأمره حتم ، ورفع الأمور إليه بالكلية لازم » .

<sup>(</sup>۱) كتاب محمد بن تومرت ص ۲۶۹ – ۲۰۰۱ .

وليس ذلك فقط ، فإن طاعة المهدى ، والاستسلام إليه ، إن هي إلا طاعة الله ورسوله ذاتها ، « فإن سنة المهدى هي سنة الله ورسوله ، وأمره أمر الله ورسوله ، وطاعته طاعة الله ورسوله ، والانقياد له الانقياد إلى الله ورسوله ، وموافقته موافقة الله ورسوله ، وتعظيم حرماته تعظيم حرمات الله ورسوله . هو أعلمهم بالله ، وأقربهم إلى الله ، به قامت السموات والأرض ، وبه كشفت الظلمات ، وبه تدفع الأباطيل ، وبه تظهر المعارف ، وبموافقته تُنال السعادة ، وبطاعته تنال الركات» (١) .

أما أولئك الذين تسول لهم أنفسهم محالفة المهدى، ومعارضته أو الشك فى أمره، فويل لهم . ولم ينس ابن تومرت أن يتوعد هؤلاء بشر النكال . ذلك أن من ناوأ المهدى « فقد تقمع فى الردى ، وليس له التطرق إلى النجاة » . ثم إن « أمر المهدى حتم ، ومن خالفه يقتل ، لا دفع له فى هذا لدافع ، ولاحيلة فيه لزائغ ، ثبت بثبوت نصوص الكتاب ، وقواطع الشرع ، وبيان العلم ، ودام مادامت السموات والأرض بإذن الله الواحد القهار »(٢) .

ويتحدث ابن تومرت بعد ذلك في فصل قصير عن «القواعد التي بني عليها علوم الدين والدنيا » يتناول فيه أموراً شي ، ومما جاء فيه : «أن القيام بأمر الله واجب ، وأن الفساد بجب دفعه على الكافة ، ولا بجوز التمادى فيه ، وإن من منع فريضة واحدة كمن منع الفرائض كلها ، وان التمادى على ذرة من الباطل، كالتمادى على الباطل كله ، وأن الهوى لا يجوز إيثاره عن الحق ، وان الدنيا لا يجوز إيثارها على الآخرة ، وان الحقلا يجوز تلبيسه بالباطل، وأن العلم ارتفع، وأن الجهل عم ، وأن العدى ارتفع ، وأن الباطل عم ، وأن المدى ارتفع ، وأن الباطل عم ، وأن المدى ارتفع ، وأن المدلى التفع ، وأن الدخال عم ، وأن العدل التفع ، وأن الجور عم ، وأن الرؤساء الحهال استولوا على الدنيا ، وأن اللوك الصم البكم استولوا على الدنيا ، وأن الدجالين استولوا على الدنيا ، وأن المدحالين استولوا على الدنيا ، وغتم ابن تومرت هذا الفصل ، بالعود إلى الكلام عن المهدى في فقرة المخص فها كل ما تقدم ، ويؤكده بقوة ، وذلك على النحو الآتى :

« إن الباطل لا يرفعه إلا المهدى ، وان الحق لا يقوم به إلا المهدى ، وان المهدى معلوم فى العربوالعجم ، والبدو والحضر ، وان العلم به ثابت فى كل

<sup>(</sup>۱) كتاب محمد بن تومرت ص۲۵۲.

<sup>(</sup>۲) كتاب محمد بن تومرت ص ۲۵۱ و ۲۵۶.

مكان ، وفى كل ديوان ، وأن ما علم بضرورة الإستفاضة قبل ظهوره ، يعلم بضرورة المشاهدة بعد ظهوره ، وأن الإيمان بالمهدى واجب ، وأن من شك فيه كافر ، وأنه معصوم فيما دعا إليه من الحق ، لا يجوز عليه الحطأ فيه ، وأنه لا يكابر ، ولا يضاد ، ولا يخالف ولا ينازع ، وأنه فرد فى زمانه ، صادق فى قوله ، وأنه يقطع الحبابرة والدجاجلة ، وأنه يفتح الدنيا شرقها وغربها ، وأنه يملؤها بالعدل ، كما ملئت بالحور ، وأن أمره قائم إلى أن تقوم الساعة »(١).

- 1 -

لم ينس ابن تومرت في الوقت إلذي يعرض فيه دعوته ، ويشيد بنظريته الإمام المعصوم والمهدى المنتظر ، وهي التي اتخدها دعامة لزعامته الدينية ، وسلطانه السياسي ، أن ينظم حملته ضد أصحاب الأمر القائم ، ضد أولئك المرابطين ، الذين كان يرمى إلى تحطيم دولتهم ، والاستيلاء على تراثهم . ومن ثم فإنه بخصهم في كتابه بفصل ، يشهر فيه عليهم الحصومة والبغض ، ويحاول أن يسبغ على حملته لون القداسة ، وأن يردها إلى أصول دينية ، وهو ينعهم « بالمبطلين ، والملاثمين ، والمحسمين » . ويقول لنا إن لهم علامات خاصة يعرضها لنا في قوله :

« حميع علاماتهم ظاهرة ، منها ما ظهر قبل مجيئهم من كادم ، ومنها ما ظهر بعد أخذهم البلاد ، ومنها ما ظهر من أحوالهم وأفعالهم . فالذى ظهر منها قبل مجيئهم خمس ، إحداهن أنهم الحفاة ، والثانية أنهم العراة ، والثالثة أنهم العالة ، والرابعة أنهم رعاء الشاء والبهم ، والخامسة أنهم جاهلون بأمر الله . والذى ظهر منها بعد أخذهم البلاد سبع ، إحداهن أنهم فى آخر الزمان ، والثانية أنهم ملوك ، والثالثة أنهم يتطاولون فى البنيان ، والرابعة أنهم يالمون مع الإماء ويستكثرون من الحوارى ، والحامسة أنهم صم ، والسادسة أنهم بكم ، يعنى أنهم صم عن الحق لايستمعون إليه ، بكم عن الحق لايقولون به ، ولايأمرون به ، وكل ذلك راجع إلى الحهل والعدول عن الحق ، والسابعة أنهم ما هم أهلاللأمانة فى القيام بأمر الله . والذى ظهر من أحوالهم وأفعالهم ثمان ، إحداهن أنهم فى أيديهم سياط كأذناب البقر ، والثانية أنهم يعذبون الناس ويضربونهم بها ، والثالثة أن نساءهم روئوسهن كأسنمة النجب ، يعنى أنهن بجمعن شعورهن فوق روئوسهن حتى تكون شعورهن على تلك الصفة ، والرابعة أنهم كاسيات عاريات ، والحامسة أنهن ما ثلات يعنى على تلك الصفة ، والرابعة أنهم كاسيات عاريات ، والحامسة أنهن ما ثلات يعنى على تلك الصفة ، والرابعة أنهم كاسيات عاريات ، والحامسة أنهن ما ثلات يعنى على تلك الصفة ، والرابعة أنهم كاسيات عاريات ، والحامسة أنهن ما ثلات يعنى

<sup>(</sup>۱) كتاب محمد بن تومرت ص ۲۵۷.

عن الحق والرشاد ، والسادسة أنهن مميلات يعنى لغير هن ، والسابعة أنهم يغدون في سخط ، والثامنة أنهم يروحون في لعنة . هذه علاماتهم ، وحملة علاماتهم عشرون أخبر الرسول بجميعها قبل وجودهم ، فظهرت كلها على وفق ما أخبر به »(۱). ويحاول ابن تومرت أن يثبت صحة هذه العلامات بإيراد « أحاديث » تنسب روايتها إلى عمر بن الحطاب وإلى أني هريرة ، وفيها ذكر للعلامات المتقدمة ، وأنها من علامات الساعة ، و « أحاديث » أخرى يدمغ فيها الرسول أصحاب هذه العلامات ، بالنار والسخط والغضب واللعنة ، ويذكر فيها صفة نسائهن على العلامات ، بالنار والسخط والغضب واللعنة ، ويذكر فيها صفة نسائهن على

ويتناول ابن تومرت بعد ذلك مثالب المرابطين ، وتحريم طاعتهم ، والحض على جهادهم ، فى عدة أبواب رتبت كما يأتى :

النحو الذي تقدم ذكره (۲).

(۱) باب فيم أحدثوه من المناكير والمغارم، وتقلبهم في السحت والحرام يأكلون فيه ويشربون، وفيه يغدون وفيه يروحون، وتجسيمهم وكفرهم أكبر (٢) باب في تحريم معونتهم على ظلمهم، وتصديقهم على كذبهم، وبيان أفعالهم معرفة أتباعهم الذين أعانوهم على ظلمهم، وصدقوهم على كذبهم، وبيان أفعالهم (٤) باب في وجوب مخالفتهم وتحريم الاقتداء بهم، والتشبه بهم، وتكثير سوادهم وحبهم (٥) باب في وجوب بغضهم ومعاداتهم على باطلهم وظلمهم (٦) باب في تحريم طاعهم واتباع أفعالهم (٧) باب في وجوب جهادهم على الكفر والتحسيم وإنكار الحق، واستحلال دماء المسلمين وأموالهم وأعراضهم (٨) باب في وجوب جهاد من ضيع السنة ومنع الفرائض (٩) باب في وجوب جهادهم على ارتكاب المناكر والفجور وتماديهم على ما لايؤمرون به (١٠) باب في وجوب جهادهم على العناد والفساد في الأرض (٢)

وهو خلال ذلك يحاول أن يؤيد أقوالهوأحكامه بمختلف الأحاديث والآيات القرآنية . وهو ينعى على المرابطين بنوع خاص – وهو ينعهم هنا بالمحسمين الكفار مسألة اللثام ، وتشبههم فى ذلك بالنساء ، فى تغطية الوجوه بالتلثيم والتنقيب ، وتحريم ذلك ، واعن وتشبه نسائهم بالرجال فى السفور ، وعدم التلثيم والتنقيب ، وتحريم ذلك ، واعن

<sup>(</sup>۱) كتاب محمد بن تومرت ص ۲۵۸ و ۲۵۹.

<sup>(</sup>۲) كتاب محمد بن تومرت ص ۲۹۰ و ۲۹۱ .

<sup>(</sup>٣) كتاب محمد بن تومرت ص ٢٦١ – ٢٦٦ .

من يرتكبه ، وفقاً لحديث تنسب روايته لابن عباس ، ونصه : « لعن رسول الله صلى الله عليه وسلم المتشهات من النساء بالرجال ، والمتشهن من الرجال بالنساء شملهم اللعنة حميعاً » (1) على أنه من الإجحاف البين أن تنعى هذه المسألة بالذات مسألة اللثام – على المرابطين ، وتعتبر في حقهم جرماً يستوجب اللعن . ذلك أنها ليست سوى مسألة تقليد قومى وقبكى لا شأن له بالدين . وقد قيلت في أصل اللثام وسببه أشياء كثيرة ، منها ما سبق أن أشرنا إليه من قبل ، وهو أن أهل لمتونة وهى قبيلة المرابطين – كانوا يتخذون في أعراسهم نوعاً خاصاً من الحجاب ، ومنها أنه حدث ذات مرة في بعض حروبهم أن نساءهم كن يقاتلن معهم محجبات ، حتى يحسن بذلك في عداد الرجال ، ومنها أنهم كانوا يلجأون إلى اللثام تخفياً من طلبة ثأر الدم ، وأخيراً أن اللثام كان من ضرورات الحاية من لفح العواصف والرمال والحر والبرد . وما تزال عادة اللثام قائمة حتى اليوم بين بعض قبائل موريتانيا والسودان وغيرها ، ويقال إن الحكمة في ذلك هو أن الرجال الأشراف لا يكشفون عن أنفسهم . وأما عن سفور النساء ، فقد قبل إنه لكى يظهر الخطاطهن عن الرجال (٢).

وأما حملة ابن تومرت على المرابطين بسبب ما أحدثوه من « المناكر والمغارم » فإن لها ما يبررها . وقد سبق أن أشرنا إلى ماكان يسود العاصمة المرابطية ، (مراكش) وقواعد المغرب الأخرى ، أيام المرابطين ، من مظاهر الاستهتار والفساد ، ومن ذلك ذيوع الحمر والقصف علناً فى الأسواق ، وغير ذلك من مظاهر الحروج على الدين . وهذا ما يردده المراكشي فى قوله مشيراً إلى على بن يوسف : «وكان رجلا صالحاً ، إلا أنه كان ضعيفاً مستضعفاً ، ظهرت فى آخر زمانه مناكر كثيرة ، وفواحش شنيعة ، من استيلاء النساء على الأحوال واستبدادهن بالأمور ، وكان كل شرير أوقاطع طريق ، ينتسب إلى امرأة قد جعلها ملجأ له ، وزراً على ما تقدم »(٣). ومما هو جدير بالذكر أن أمثال هذه المناكر ، لم تلبث أن ظهرت فى دولة الموحدين ، بعد ذهاب المهدى بفترة قصيرة . ومن ذلك أن ظهرت فى دولة الموحدين ، بعد ذهاب المهدى بفترة قصيرة . ومن ذلك أن

<sup>(</sup>۱) كتاب محمد بن تومرت ص ۲٦٤.

<sup>(</sup>۲) الإستقصاء لأخبار دول المغرب الأقصى للسلاوى ج ۱ ص ۹۸ و ۹۹ ، وكذلك العلامة Materialien zur Kentniss der Almohaden Lewegung (Z. (er : جولدسيهر في مقاله : Morg. Gesellsch. 1887 p. 101)

<sup>(</sup>٣) المعجب ص ١٠٣.

عبدالمؤمن أول الحلفاء الموحدين ، أبى على ولده الأكبر محمد إتمام بيعته لولاية العهد ، لأنه كان مدمناً لشرب الحمر ، ولنقائص أخرى كانت تنسب إليه(١) .

على أنه إذا كان المرابطون ، أو كما بنعهم ابن تومرت ، طائفة المطلبن من الملشمين والمحسمين ، كانوا يتصفون بما يرمهم به من العيوب والمثالب التي يستحقون من أجلها اللعنات ، والتي تستوجب بغضهم ومعاداتهم ومجاهلتهم ، فإن هناك طائفة أخرى بشر الرسول بظهورها ، وهي التي تقاتل على الحق وتقاتل عنه ، وتقوم به إلى آخر الزمان ، وأن هذه الطائفة تقوم بأمر الله ، لايضرها من خدلها أو خالفها ، وأنها ظاهرة على من عاداها إلى يوم القيامة ، وأنها تقاتل على أمر الله وتقهر عدوها إلى قيام الساعة ، وأنها تقاتل على الحق حتى تجتمع مع عيسي بن مرسم ، وحتى يقاتل آخرهم الله جال ، وأن الله يفتح الدنيا كلها لأهل عيسي بن مرسم ، وحتى يقاتل آخرهم الله جال ، وأن الله يفتح الدنيا كلها لأهل الغرب ، وأخيراً أن هذه الطائفة ينصرها الله حتى تقوم الساعة . وبالرغم من أن ابن تومرت لا يقول لنا من هي هذه الطائفة بصريح العبارة ، فإنه من الواضح أنه يعني بها طائفة الإمام المعصوم ، والمهدى المعلوم ، أو بالحرى طائفته الحاصة ، طائفة الموحدين ، وهو يحاول هنا كعادته ، أن يؤيد كل أقواله و نبوءاته بطائفة من الأحاديث ؟

وقد سبق أن أشرنا إلى ما ذكره ابن تومرت ، عند الحديث عن العقيدة ، عن التوحيد ودلائل وجود البارى سبحانه . ويلاحظ العلامة جولدسهر ، أن ابن تومرت قد استعار عبارة «التوحيد»، ومعناها التعلق بفكرة الله وصفاته ، من «المعتزلة» ، فهم الذين يعطون إسم «التوحيد» في تعريفهم لفكرة الله ، وهذا ما يوضحه لنا الشهرستاني في قوله عن المعتزلة : « واتفقوا على نبي روية الله تعالى بالأبصار في دار القرار ، ونبي التشبيه عنه من كل وجه ، جهة ومكاناً وصورة وجسما وتحيراً وانتقالا وزوالا وتغيراً وتأثراً ، وأوجبوا تأويل الآيات المتشامة فها ، وسموا هذا النمط «توحيداً» (٢٠) .

ومن ثم فإن ابن تومرت ، كان يُشْهَرِّر في ظل هذا التفسير لمعنى التوحيد ،

<sup>(</sup>١) المعجب ص ١٣١.

<sup>(</sup>۲) کتاب محمد بن تومرت ص ۲٦٧ – ۲۷۰ .

<sup>(</sup>٣) الشهرستانى فى كتاب «الملل والنحل» ، المنشور على هامش كتاب «الفصل» (القاهرة ١٣١٧ هـ) ص ٥٥.

بالفكرة المادية التي كانت ذائعة في المغرب في ظل المرابطين ، والتي تناقض فكرة التوحيد الحقيقية ، ويعتبر المرابطين مسئولين عن فكرة «التجسيم»، و«التشبيه » الذائعة بين رعاياهم ، وينادى من أجل ذلك بقتالهم ، لأنهم هم السبب في نشر ذلك الإلحاد الذي يسود العقيدة، وأنهم يقيمون نظاماً دينياً ، لا تتوجه فكرة الله . ومنى كان المرابطون على هذا النحو من أهل الشرك ، فيجب أن يشهر عليهم الحهاد في سبيل الله (١).

ويعود ابن تومرت فيتناول التوحيد هنا من ناحية أخرى ، وذلك كعادته في أبواب متعاقبة . أولها أن التوحيد ، هو أساس الدين الذي بني عليه ، ثم يحدثنا عن معنى التوحيد ، وتفسير لفظه ، وعن فضله ، وعن شروط الشهادة ، وكون التوحيد يهدم ماكان قبله من الفكر والآثام ، وعن وجوب العلم بالتوحيد وتقديمه على العبادة ، وعن كون التوحيد هو دين الأولين والآخرين من النبيين المرسلين ، وكون دين الأنبياء واحد ، وعن معرفة طريق إثبات العلم بالتوحيد . ثم يتلو ذلك التحدث عن الإيمان وفضله ، والإيمان بالرسول ، وعن معنى الإيمان والعلم ، واتباع الكتاب والسنة ، يتخلل ذلك كله طائفة من الآيات والأحاديث للشرح والتدليل (٢).

\_ 0 \_\_

يتناول ابن تومرت بعد ذلك طائفة من المسائل الدينية الأخرى التى لاتتصل أصلا بدعوته الدينية أو السياسية ، ولكنها تتضمن مع ذلك ، بعض وقائع وأقوال تتصل بهذه الدعوة . وهو قد تحدث من قبل فى فصل خاص ، عن الصلاة وفضلها وتفاصيلها . وهو يتحدث هنا عن الطهارة ، وعن رفع العلم ، ورفع الدين والموالاة . وفى هذا الفصل يكرر ما سبق ذكره ، من الأحاديث المتعلقة بالناس ، الذين محملون سياطاً كأذناب البقر ، والنساء الكاسيات العاريات ، والمائلات رؤوسهن كأسنمة البخت ، وهى التى يعدها بين علامات الملثمين المحسمين . ثم محدثنا بعد ذلك عن « التبديل والتغيير بعد رسول الله » . وفى هذا الفضل يعود إلى ذكر المهدى ، وما روى بشأنه من أحاديث ، تدلى بأنه يكون من آل البيت ، وأن اسمه يطابق اسم النبى ، وأنه عملاً الأرض عدلا

<sup>(</sup>١) جولدسيهر في مقدمته الفرنسية لكتاب « أعزما يطلب » التي سبق ذكرها ص ٥٦ و ٦١ .

<sup>(</sup>۲) کتاب محمد بن تومرت ص ۲۷۱ – ۲۸۰.

كما ملئت جوراً ، وأنه يكون من عترة الرسول من ولد فاطمة (١)، وما ورد فى شأن خروج الدّجال وهز يمته (٢). ثم يلى ذلك كلام طويل فى بابين لاعنوان لهما ، وكلاهما يفيض بالأحاديث والأقوال المأثورة المتعلقة بالحنة والنار (٣).

وبعد أن بحدثنا ابن تومرت عن « الغلول والتحذير منه » وهو الحيانة ، ويقدم إلينا في ذلك طائفة من القصص النبوية ، يختم كتابه بفصل طويل في « تحريم الحمر » . وقد رأينا فيا تقدم من حياة ابن تومرت ، كيف كانت الحملة على الحمر ومطاردتها ، وإراقتها وكسر أوانيها ، من أخص ما شغله في دعوته إلى إزالة المنكر ، وكيف أنه كان يتعرض لصنوف من السخط والأذى ، كلما نشط إلى ذلك ، وهو يقرر أن الحمر محرمة « بالكتاب والسنة وإجماع الصحابة » ويستعرض ما ورد في ذلك من الآيات والأحاديث ، ويبن لنا أنواع الحمر المجمع على تحريمها في عصر الإسلام ، وهي التي كانت تصنع من العنب والتمر والعسل والشعر ، وهي كلها محرمة في رأيه قليلها وكثيرها ، ومن الواجب إراقتها وكسر أوانيها ، وهو يؤيد أقواله هنا بمختلف الأحاديث وأقوال الصحابة (\*).

أما الفصل الأخير من الكتاب ، وهو الذي يلى « كتاب تحريم الحمر» وعنوانه «كتاب الحهاد» فهو ليس من تأليف ابن تومرت ، وإنما هو من تأليف الحليفة أبي يعقوب يوسف ، ولد الحليفة عبد المؤمن بن على وذلك حسبا يبدو من النبذة التي اختيم بها الكتاب ، وأشير فيها إلى تمام « كتاب الحهاد» وجميع تعاليق « الإمام المعصوم ، المهدى المعلوم، وذلك مما أملاه سيدنا الإمام الحليفة أمير المؤمنين . . وذلك في العشر الأواخر من شعبان سنة تسع وسبعين وخسمائة »(٥).

وكتاب الحهاد ، والترغيب فيه ، يضم طائفة كبيرة من الأحاديث التي وردت في فضل الحهاد ، والحث عليه . وتبيان محاسنه ، وفضل الشهادة في سبيل الله . ويلحق بذلك الكلام على الحهاد بالمال وماورد فيه أيضاً من الأحاديث(٢). وهذا

<sup>(</sup>۱) كتاب محمد بن تومرت ص ۳۰۵ و ۳۰۳.

<sup>(</sup>۲) کتاب محمد بن تومرت ص ۳۰۹.

<sup>(</sup>٣) كتاب محمد بن تومرت ص ٣١٣ – ٣٤٦.

<sup>(</sup> ٤ ) كتاب محمد بن تومرت ص ٣١٣ – ٣٧٦

<sup>(</sup>ه) كتاب محمد بن تومرت ص ٤٠١.

<sup>(</sup>٦) راجع كتاب الحهاد ( من كتاب محمد بن تومرت ) ص ٣٧٧ – ٤٠٠ .

الفصل وما ورد فيه من الأحاديث العديدة ، يتفق تمام الإتفاق مع ما أثر عن مقدرة الحليفة أبى يعقوب يوسف العلمية ، وبراعته فى علم الحديث ، والعلوم الشرعية ، وتقدمه « فى علم الإمام المهدى »(١).

#### **-** 7 -

إن كتاب « أعز ما يطلب » حسما تبين من استعراض فصوله و محتوياته ، يمكن أن يعتبر وصية ابن تومرت العقيدية والسياسية ، و يمكننا أن نعتبر ماورد فيه من تعاليم ومبادئ ، خاصة بالإمامة والزعامة السياسية والدينية ، أساس الدولة الموحدية الروحى والسياسي . على أن ابن تومرت قد ترك لنا بالعربية مؤلفاً آخر ، هو كتاب «الموطأ » المسمى « موطأ الإمام المهدى » و هو كتاب ضخم يتناول فيه ، على نسق « موطأ الإمام مالك » ، أبواب العبادات والمعاملات والحدود .

ونحن نعرفأن مذهب الإمام مالك (٢٢) كان منذ أو اخر القرن الثانى للهجرة ، هو المذهب المفضل فى المغرب والأندلس . وبالرغم من أن ابن تومرت قد درس بالمشرق ، على عدد من أقطاب عصره ، فإنه لبث على تقاليد علماء المغرب الراسخة ، من اتباع المذهب المالكي ، ومن ثم فإنه يقدم لنا ثمرة شروحه للعبادات والمعاملات والحدود ، أو بعبارة أخرى لعلم الفروع ، متسمة باسم موسوعة الإمام مالك ، جارية على مذهبه وآرائه ، بل إنه ليبدو ، حسما جاء فى مقدمة «موطأ » ابن تومرت ، أن مصنفه ليس إلا مختصراً من مصنف الإمام مالك . فقد جاء فى مةدمته طبعته التى نشرت بالحزائر فى سنة ١٣٢٣ ه ( ١٩٠٥ م ) ، مايأتى : «قابلنا موطأ المهدى بموطأ الإمام مالك ، من رواية يحيى بن يحيى ، فوجدناه مختصراً منه محذف الأسانيد مع تقديم وتأخير وزيادة تراجم وتفاصيل على أسلوب مفيد وترتيب سديد » .

ويحتوى موطأ المهدى على سفرين: يتناول السفر الأول الكتب الآتية: الطهارة والصلاة، والحنائز والصيام، والاعتكاف والزكاة، والحج والحهاد، والإيمان والنذور.

ويتناول السفر الثانى الكتب الآتية : الضحايا والعفيفة ، والذبائح والصيد ، والأشربة ، والحدود ، والنكاح ، والطلاق ، والرضاع ، والبيوع ، والشفعة ،

<sup>(</sup>١) ابن صاحب الصلاة في كتاب «المن بالإمامة» المخطوط السالف الذكر لوحة ٤٦ أ .

<sup>(</sup>٢) الإمام مالك بن أنس (٥٥ – ١٧٩ هـ) أحد أقطاب المذاهب الأربعة .

والرهن ، والإجارة ، والمساقاة ، والفرائض ، والعتق ، والمكاتب، والتدبير ، والعقول ، والقسامة ، والتعدى والغصب ، والأقضية والحامع .

ومن الواضح أنه ليس فى كتاب «موطأ المهدى» ما بهمنا من الناحية التاريخية . بيد أننا نستطيع أن نتخذه دلالة على ماكان يتصف به ابن تومرت من النشاط العلمى ، والمقدرة الفقهية ، واجتهاده فى أن يبصر قومه بأحكام الدين الصحيحة ، ولاريب أن كتب ابن تومرت كانت تنتشر بين قومه بالبربرية لغتهم القومية ، فيزداد بذلك نفوذها وتأثيرها ، وقد كان من أعظم مزايا ابن تومرت العلمية ، مقدرته البارزة فى إتقان اللغتين العربية والبربرية ، وكان وعظه ومخاطبته لقومه بالبربرية ، تنفذ إلى سويداء قلوبهم ، وتزيدهم فتنة وبه وتعلقاً ، وتعمل على توطيد مكانت الدينية والسياسية . وكانت كتب ابن تومرت ، بعد القرآن والسنة ، هى أشد الكتب الدينية احتراماً بين أقوام الموحدين على اختلاف قبائلهم ، لأنها نظراً لكتابتها بالبربرية ، كانت ذائعة ، وكانت فى متناول كل إنسان .

## **الفِصِّل** *البع* **ا**لصراع بين المرابطين والموحدين

## المرحلة الثانية

خلافة عبد المؤمن . مختلف الروايات حول تاريخها وكيفية وقوعها . أهل عبد المؤمن ونسبته العربية . أساطير حول قدره وتخصيصه بالخلافة . مولده ونشأته . اتصاله بابن تومرت . قيادته للجيوش الموحدية . عزمه على استئناف الحهاد . خروجه من تينملل في القوات الموحدية . استيلاؤه على تازاجورت وقصبة تادله وعلى درعة وحصن تاسغيموت . عودته إلى تينملل . محاولة ابن ملوية وإلحمادها . إنسلاخ الفلاكى الأندلسي عن المرابطين وانضهامه للموحدين . اتخاد عبد المؤمن ألقاب الحلافة . غزواته في الأعوام التالية . استيلاؤه على تارودانت عاصمة بلاد السوس . هزيمة المرابطين وفرارهم . غزوه لأحياء بني يبغز . دفاع بني بيغز نم جنوحهم إلى الطاعة . حروج عبد المؤمن إلى الغزو ثانية . تحركه إلى أرض حاحة ونزوله في أحيا، بني ملول . إغارته عليها وقتله لأهلها . مسيره إلى أجر فرجان . لقاؤه بالمرابطين بقيادة تاشفين بن على والربرتير . هزيمة المرابطين . مبادرة جزولة لإنجاد المرابطين . هزيمتها ومقتل معظمها . ارتداد تاشفين إلى مراكش . رواية ابن عذارى عن هذه الموقعة . خروج تاشفين والربرتير ثانية لمحاربة الموحدين . اللقاء في تيزغور . هزيمة المرابطين وجرح الربرتير . الربرتير وأصله وظروف التحاقه بخدمة المرابطين . قيادته للمرابطين في معارك أراضي كدميوه والسوس . غزو عبد المؤمن لأرض السوس . تبادل النساء الأسرى بين الفريقين . حملة عبد المؤمن الكبرى . مسيره إلى الثهال الشرقى . غزوه لعدد من القواعد والقلاع المرابطية . اختراقه لأرض فازاز واحتلاله لأزرو . مسيره شمالا نحو فاس . وصول القوات المرابطية بقيادة تاشفين والربرتير . مقاساتها لأهوال البرد . انحدار الموحدين إلى منطقة الأطلس الوسطى . احتلالهم لوادى ملوية . مسير هم نحو أرض غياثة ونزولهم في جبل عفرا . نزول المرابطين قبالهم في السهل . عصف الرياح والأمطار بالمحلتين . رواية أخرى لابن القطان عن الحملة الموحدية إلى غياثة . مسير الموحدين إلى أرض لكاى . مسير المرابطين بقيادة تاشفين والربرتير في أثرهم . التحام الربرتير في بعض قواته مع الموحدين في تازغدرا . مسير الموحدين نحو القصر الكبير . مسير المرابطين في إثرهم . وصول الموحَّدين إلى المزمة . قصة مقتل ابراهيم أخي عبد المؤمن . اقتحام الموحَّدين لثغر مليلة وسَّبي نسائه . مسيرهم إلى تاجراً . الحملات الموحدية تقتحم وهران وبني واثون وجبل مديونة . ارتداد المرابطين إلى فاس وبقاء الموحدين قرب تلمسان . وفاة أمير المسلمين على بن يوسَّف. بلوغ الدولة المرابطية ذروتها في عهده . استخدامه للمرتزقة النصاري . إنشاؤه للفرقة الأجنبية بقيادة الربرتير . عزمه على إقالة ولده تاشفين . بعض الأحداث البي وقعت في أواخر عهده . صفاته وخلاله . حشده لأعلام الكتابة في بلاطه . أو لاده . اختلال الدولة المرابطية ، وانشقاقها في أواخر عهده . خروج بني رمانو على تأشفين بن على . مسير الربرتير لعقابهم . إنجاد الموحدين لهم . اقتحام الموحدين لبني عبد الواد وبني بيلومي. هزيمتهم ومصرع معظم أصحابهم على يد المرابطين . مسير عبد المؤمن من تلمسان إلى أرض

يلومى . مسير تاشفين إلى تلمسان . إرساله حملة قوية ومعها الربرتير إلى منداس . طريقة عبد المؤمن المبتكرة في لقاء خصومه . معركة منداس الكبرى . هزيمة المرابطين الساحقة وغنائم الموحدين الوفيرة . غزو النورمانيين لسبتة ورد الأسطول المرابطي لها . مصرع الربرتير في معركة بينه وبين الموحدين . رواية ابن عدارى عن ذلك . مغادرة النصارى للمعسكر المرابطي . استنفار تاشفين لسائر الحشود المرابطية . مقدم ولده تاشفين إليه وتوليته عهده . سير الموحدين ونزولجم بالصخرتين قرب تلمسان . نزول المرابطين قبالهم في سطفسيف . وصول الحشود المرابطية . اشتباك الفريقين وهزيمة المرابطين في معركة بظاهر الصخرتين . مسير تاشفين في قواته إلى وهران . إرساله ولده ابراهيم إلى مراكش . مقدم بعض سفن الأسطول المرابطي إلى مياه وهران . مسير عبد المؤمن في أثر تاشفين . فتك الموحدين بأحياء لمتونة في تلك الجهة . نزول الموحدين فوق جبل وهران . مغادرة معظم القادة المرابطين أضرام الموحدين النار حول الحصن . فرار تاشفين وخاصته إلى الحصن المطل على البحر . إضرام الموحدين النار حول الحصن . فرار تاشفين في الليل وسقوطه ومصرعه . روايات أخرى عن المحرع تاشفين . فتك الموحدين بالمرابطين . فرار الفلول المرابطية من تلمسان . دخول عبد المؤمن تاجررت وتتله لأهلها . روايات أخرى عن دخوله تاجررت وتلمسان . نوله بتلمسان و تنظيمه لشئون المنطقة . مسيره إلى فاس .

كانت خلافة عبد المؤمن بن على ، للمهدى ابن تومرت ، فى رياسة الموحدين ، حدثا ذا شأن ، وكانت فاتحة عهد جديد فى تاريخ الدولة الموحدية ، هو عهد التوطد والناء .

وتختلف الرواية أيما اختلاف في ظروف تولية عبد المؤمن . فهذاك القول بأن بيعة عبد المؤمن ، قد تمت على أثر وفاة ، المهدى أو بعدها بأيام قلائل ، وأن المهدى هو الذى رشحه لحلافته قبيل وفاته و هذه هي رواية ابن القطان ، إذ يقول لنا إنه لما توفى المهدى ، كتم أصحابه وأهل الدار ، وهم خدمته ، وأخته شقيقته ، موته ، وبايعوا الإمام أمير المؤمنين (يريد عبد المؤمن ) في الحين «بيعة سر» ، ثم يقول في موضع آخر ، إن عبد المؤمن بويع على أثر موت الإمام المهدى عام أربعة وعشرين وخمسائة «بيعة خاصة » . وهناك قول آخر ، بأنه لما توفى المهدى كتم أصحابه موته بعض الوقت ، حتى يتفقوا على من يتولى الحلافة من بعده . ويقول لنا ابن صاحب الصلاة مؤرخ الدولة الموحدية وكذلك ابن القطان ، إن هذه المدة استطالت إلى عام سبعة وعشرين وخمسائة ، أعنى مدى ثلاثة أعوام ، بويع من بعدها عبد المؤمن بيعته العامة ، وذلك حين أعلن موت الإمام المهدى . ثم يقص علينا ابن صاحب الصلاة بعد ذلك قصة الحيلة ، التي دبرها عبد المؤمن ليقنع الموحدين ببيعته ، وهي تتلخص في قصة الحيلة ، التي دبرها عبد المؤمن ليقنع الموحدين ببيعته ، وهي تتلخص في قصة الطائر والشبل ، اللذين درمهما خفية ، خلال هذه المدة ، الطائر على أن يدعو له بالحلافة ، والشبل على أن

يجلس بين يديه وادعاً هادئاً . ثم دعوته بعد ذلك الأشياخ الموحدين إلى مجلسه ، واستشارتهم فى أمر من يتولى الحلافة ، ودعاء الطائر له بنطقه « العز والتمكين للخليفة عبدالمؤمن أمير المؤمنين » ومثول الشبل بين يديه ، رابضاً مطيعاً لإشارته ، ونأثر الحاضرين بذلك ومبايعتهم له (۱) .

بيد أنه بغض النظر عما يطبع هذه الرواية من مبالغة ، وجنوح إلى الأسطورة ، فإنه توجد لدينا أكثر من رواية وثيقة تؤيد القول ، بأن بيعة عبد المؤمن ، قد تمت عقب وفاة المهدى ، ووفقاً لسابق إشارته . من ذلك ماذكره أبو بكر الصهاجى المكنى بالبيذق ، وهو كما تقدم من أصحاب المهدى الأوائل ، من أنه عقب وفاة المهدى في يوم الأربعاء أويوم الخميس الحامس والعشرين من شهر رمضان سنة ٢٤ ه ه ، بويع الحليفة أعنى عبد المؤمن في يوم السبت الأقرب من هذا التاريخ (٢). وما ذكره في موضع آخر من أنه عقب وفاة المهدى ، قام عبد المؤمن بإعلان ذلك النبأ للناس ، وعندئذ تقدم إليه أربعة من الصحب ، اثنان من الحاعة ، وهما عمر بن عبد الله الصهاجى المعروف بعمر أصناك ، وأبو إبر اهيم إسهاعيل ، واثنان من أهل خسين هما عبد الرحمن بن زكو ، ومحمد ابن محمد ، وبايعوه على ما بايعوا عليه المهدى ، ثم تبعهم سائر الناس حتى دخل الليل ، واستمرت البيعة ثلاثة أيام متواليات (٣) .

ويأخذ صاحب « الحلل الموشية » بمجمل هذه الراوية ، فيقول لنا إنه « لما توفي المهدى ، تفاوض بقية أصحابه وهم أربعة ، بمن يكون إمامهم بعده ، فوقع اتفاقهم على عبد المؤمن ، لما كانوا يشهدونه من تعظيم المهدى له ، بمحضر أصحابه وحميع الموحدين، ويقبل عليه ، ويستبشر بكلامه، فاتفقوا عليه وقدموه» (أكوكذلك يذكر لنا صاحب روض القرطاس أن المهدى بويع يوم الحميس الرابع عشر من رمضان سنة ٤٢٥ ه ، ويصف هذه البيعة ، بالبيعة الحاصة التي بايعه فها عشرة من أصحاب المهدى . وأما البيعة العامة فقد وقعت وفقاً لقوله في

<sup>(</sup>١) ابن القطان فى نظم الجمان (المخطوط السابق ذكره لوحة ٤٥ ا و٢٦ ا). وراجع رواية ابن صاحب الصلاة فى روض القرطاس ص ١١٩ و١٢٠.

<sup>(</sup>۲) كتاب أخبار المهدى ابن تومرت ص ۸۳.

<sup>(</sup>٣) كتاب أخبار المهدى بن تومرت ص ٨٥، والمعجب ص ١٠٨، ويورد المراكثي اسمين آخرين مع عمر أصناك، هما عمر بن مرزاك، وعبد الله بن سليمان.

<sup>(</sup> ٤ ) الحلل الموشية ص ١٠٧ .

٧٠ من ربيع أول سنة ٢٠ه ه ، بعد وفاة المهدى بنحو عامين بجامع تينملل (١٠) وفضلا عن ذلك ، فإن لدينا رواية المراكشي ، وهو أيضاً من مؤرخى الموحدين ، وهي رواية مفصلة واضحة ، خلاصها أن ابن تومرت استدعى قبل موته بأيام يسرة ، أصحابه من الجماعة وأهل خسين ، وهم من قبائل متفرقة لا يجمعهم إلااسم المصامدة ، فلا حضروا بين يديه ، نهض متكناً ، وخطب فيهم فذكرهم عاكان عليه السلف الصالح ، من الثبات في الدين ، والعزيمة في الأمر ، وما حدث من بعدهم من ظهور الفتنة ، التي أضحى فيها العالم متجاهلا مداهناً ، يقصد بعلمه الملوك ، ومجتلب الدنيا ، وكيف أن الله سبحانه قد خصهم بتأييده ، وحقيقة توحيده ، وهداهم بعد الضلالة ؛ ثم حذرهم من الفرقة واختلاف الكلمة ، فوأن يكونوا على عدوهم يداً واحدة ، ثم أعلن لهم اختياره عبد المؤمن لحلافته قائلا ومخرجه ، واختبر نا سريرته وعلانيته ، فرأيناه في ذلك كله ، ثبتا في دينه ، متبصراً في أمره » . وأنه على أثر ذلك قام القوم بمبايعه عبد المؤمن . ودعا لهم متبصراً في أمره » . وأنه على أثر ذلك قام القوم بمبايعه عبد المؤمن . ودعا لهم ابن تومرت ، ومسح وجوههم وصدورهم . ثم توفى ابن تومرت بعد عهده بيسير ، واجتمع أمر المصامدة على عبد المؤمن (٢) .

وهكذا يبدو أن عبد المؤمن ، تلتى بيعته عقب وفاة المهدى ، وربما قبيل وفاته ، وفقاً لرواية المراكشى ، وليس من المستبعد أن يكون عبد المؤمن وأصحابه قد كنموا موت المهدى حيناً ، حتى بجتنب الحلاف ، ويستوثق الأمر ؛ ذلك أنه لما توفى المهدى ، أخذكل زعيم ، وكل قبيلة ، تتطلع إلى اجتناء تراث المهدى ، برياسة الموحدين ، واشتد التنافس بينهم فى ذلك ، فخشى الحاعة والحمسون ، أن يفسد الأمر ، وأن تضطرم الفتنة ، فاجتمعوا وتفاوضوا ، ووقع اختيارهم على عبد المؤمن . وكان عبد المؤمن فى الواقع ، منذ البداية أرجح القوم مكانة ، إذ كان أوثقهم صلة بالمهدى ، وأشدهم اختصاصاً به ، واستثنارا محبه وثقته ، وكان يُنسب للمهدى قوله فيه وإنشاده كلها رآه :

تكاملت فيك أوصاف خصصت بها فكلنا بك مسرور ومغتبط السن أضاحكة والكف مانحــة والصدر متسع والوجه منبسط (٢٠)

(١) روض القرطاس ص ١٢١. ﴿ ٢) المعجب ص ١٠٨ و١٠٩.

<sup>(</sup>٣) المعجب ص ١١٠، ويقول ابن خلكان أن هذين البيتين ينسبان إلى أبى الشيص الخزاعى الشاعر المشهور (وفيات الأعيان ج ٢ ص ٣٩١).

وفضلا عن ذلك كله فقد كان عبدالمؤمن، غريباً بأصله وقبيلته عن المصامدة، ولم يكن له بينهم قبيل ولاطائفة، فكان ذلك مما شجع القوم على اختياره، اجتناباً لكل منافسة وخلاف(١).

أما عن أصل عبد المؤمن ونسبه ، فإن الرواية تختلف أيضاً ، فهو وفقاً لرواية أبي بكر الصهاجى ، عبد المؤمن بن على بن الأمر بن نصر بن نصر بن مقاتل بن كومى بن عون الله بن ورجايغ بن ينفر ابن مراو بن مطاط بن صطفور بن نفور بن رجيك بن يحيى بن هزرح بن قيس ابن عيلان . ثم يقول لنا أبو بكر معلقاً على هذا النسب ، إنه صحيح حى مقاتل ابن كومى بن عون الله ، وأما ما ورد بعد ذلك من الأسماء إلى قيس بن عيلان فضها اختلاف وتصحيف وتقدم وتأخر (٢) .

وينتمى عبد المؤمن إلى قبيلة كومية ، وهى بطن من بطون زناتة ، وذلك سواء عن أبيه أو أمه ، إذ هى كومية أيضاً ، فهو بذلك بربرى الأصل ، وحسما تدلى بذلك أيضاً نسبته . ولكن عبد المؤمن هو خليفة المهدى ، وهو أمر المؤمنين ، وإذاً فلابد أن يكون له — حسما حدث في شأن المهدى — نسبة عربية أولا ، ثم لابد أن تكون هذه النسبة متصلة بآل البيت . ومن ثم فإن الرواية تقول لنا إنه من ولد سليم بن منصور بن قيس بن عيلان بن مضر . وأما كيف تحولت نسبته العربية إلى النسبة البربرية ، فهو أن جَدًا من أجداده العرب ، نزل بساحل تلمسان ، فارًا من بعض الفنن بالأندلس ، وجاور بعض أحياء مطاطة ، إخوة زناتة ، فنسب ذلك إليهم بالحوار والحلف . وفي رواية أخرى أن نسبته ترجع مباشرة إلى آل البيت بانتسابه إلى جدته كنونة بنت إدريس بن إدريس بن عبد الله بن القاسم بن محمد بن الحسن بن على بن أبي طالب ، . والى كنونة هذه أيضاً يرجع السبة أمه تعلو بنت عطية ، فهو إذن ، وفقاً لهذه النسبة سليل آل البيت عن طريق أبيه وأمه (٢) . وقد كان عبد المؤمن نفسه ، حسما يروى لنا المراكشي ، ينكر نسبته البربرية ، ويقول إذا ذ كرت كمية (كومية) « لست منهم وإنما نحن القيس غيلان بن مضر بن نزار بن معد بن عدنان . ولكُمية علينا حق الولادة بينهم ، عيلان بن مضر بن نزار بن معد بن عدنان . ولكُمية علينا حق الولادة بينهم ، عيلان بن مضر بن نزار بن معد بن عدنان . ولكُمية علينا حق الولادة بينهم ،

<sup>(</sup>١) روض القرطاس ص ١١٩ ، وأبن خلدون ج ٦ ص ٢٢٩ .

<sup>(</sup>۲) كتاب أخبار المهدى ابن تومرت ص ۲۱ و۲۲ .

<sup>(</sup>٣) المعجب ص ١٠٩ ، وروض القرطاس ص ١١٩ .

والمنشأ فيهم ، وهم الأخوال » . ويزيد المراكشي على ذلك ، أنه أدرك من أولاد عبد المؤمن وأحفاده ، من ينتسبون لقيس عيلان بن مضر (١) .

وكما نُسجت حول ابن تومرت ودعوته ، واختيار القدر له ليكون مهدى آخر الزمان ، هالة من الأساطير ، لتو كد قدسيته وصدق رسالته ، فكذلك نسجت مثل هذه الهالة حول عبد المؤمن وخلافته للمهدى ، لتو كد أن القدر قد اختاره ، كما اختار المهدى منذ الأزل ، ليقوم مهذه الرسالة . وقد أورد لذا ابن القطان بعض ما ذكره أبو القاسم المؤمن في كتابه المسمى « فضائل الإمام المهدى » ، من أقوال وأمارات للتدليل على صدق رسالته . ومن ذلك أنه جاء في كتاب أبي عبد الله الباقر بن على زين العابدين بن الحسين ، الحض على الإيمان بالمهدى وطائفته ، وذكر عبد المؤمن بن على القيسى ، وأنه هو الذي وعد بالنصر والتأييد والفتح .

ويقول أبو القاسم، ان ذلك قد ورد أيضاً فى كتاب يحيى بن زيد ، وفى كتاب القاسم الأكبر ، وفيه جميع ماذكر من فضائل الإمام المهدى ، وعلاماته ومواضعه ورجاله ، والخليفة الآخذ عنه . وقد شرح ذلك كله صاحب كتاب «النصر» إدريس بن إدريس ، وأورد لتأييده أحاديث عديدة .

ثم ينقل إلينا ابن القطان بعد ذلك قول ابن عبد ربه صاحب العقد الفريد في أرجوزة نظمها بعد ذكر « المهدى » ووفاته (٢) ، حيث يقول :

ويرجع الأمر إلى عدنان لماجد قد خص من عيلان رب الفتوح صاحب الملاحم وقامع الأعراب والأعاجم وقول عبد الملك بن حبيب:

صاحب المهدى يأتى بعده خيرة الأعراب طرا والعجم أقبل الملك به من نعته أشيب اللحية ليس بالهرم

وأنه قد ورد ذلك أيضاً فى بعض الأراجيز القديمة ، وفيها شرح صفاته وأفعاله وفتوح، ويزيد أبو القاسم المؤمن على ذلك كله أنه رأى بالقدس فى رباط للنصارى اسم المهدى منقوشاً على رخامة بيضاء ، كما رأى اسم عبد المؤمن خليفته ، وأنه أى

<sup>(</sup>١) المراكشي في المعجب ص ١٠٩.

<sup>(</sup>۲) المقصود هنا «المهدى » بصفة عامة ، وليس المهدى بن تومرت ، لأن ابن عبد ربه قد عاش قبل المهدى ابن تومرت بنحو قرنين .

أبو القاسم ذكر ذلك للإمام المهدى ، فأمر بكتمانه حتى يحين الوقت الذى يكون فيه ظهوره (١) .

وهكذا نرى كُتاب الدولة الموحدية ومؤرخيها بجدون فى تقصى الأساطير، ونسجها حول إمامة المهدى ابن تومرت، وحول خلافة عبد المؤمن، حتى تتخذ الدعوة الموحدية، ومن بعدها الحلافة الموحدية، مكانتها من الرسوخ والقدسية.

وكان مولد عبد المؤمن في آخر سنة ٤٨٧ هـ ( أول سنة ١٠٩٥ م ) بموضع يعرف بتاجرا على مقربة من مرسى هنىن شمالى تلمسان ، وقيل إنه ولد سنة • ٤٩ هـ ، أو سنة • • • ه<sup>(٢)</sup>. ويبدو سقّم هذه الرواية الأخبرة ، إذا ذكرنا أن عبد المؤمن قد لتى المهدى ابن تومرت عُقب عوده من المشرق إلى المغرب في سنة ١٢٥ هـ ، وكان يومئذ شاباً ، ولم يكن غلاماً حدثاً . وكان والد عبد المؤمن فخَّاراً يصنع الآنية من الطين، وهي المعروفة بالنوابيخ، وكان بالرغم من ضعته رجلا عاقلاً محترماً من قومه (٢٠) . ويذكر لنا البيذق أن والد عبد المؤمن كان بالعكس قاضياً في زمانه وفي قومه<sup>(١)</sup> . ونشأ عبد المؤمن منذ البداية محباً للقراءة والدرس ، يلازم المساجد لتلاوة القرآن ، ولما بلغ نحو العشرين من عمره ، اعتزم الرحلة إلى المشرق ليتابع الدرس ، وقد رأيناً فيما تقدم كيف التقي هو وعمه مملالة على مقربة من بجاية بمحمد بن تومرت ، وكان يومئذ يقود حملته المعروفة ضد المنكر ، وكيف آنس فيه ابن تومرت نجابة وذكاء ، وشعر أنه سوف يغدو أعظم معاونيه ، وكيف استطاع أن يقنعه بالبقاء إلى جانبه يطلب العلم على يديه ، ويعاونه فيما هو قائم به « من إماتة المنكر ، وإحياء العلم ، وإخماد البدع » . كان ذلك فى أوائل سنة ١٢هـ . وقد بتى عبد المؤمن من ذلك التأريخ إلى جانب ابن تومرت ، ولازمه واختص به ، يؤازره في دعوته ، ويشاطره مصده أيما حل ، حتى كان من أمر ابن تومرت ما سبق ذكره من اشتداد دعوته الدينية ضد المرابطين ، ثم التجاؤه وصحبه إلى تينملـّل ، وإعلانه أنه هو المهدى المنتظر ، ومبايعة أصحابه وفي مقدمتهم عبد المؤمن له على ذلك .

<sup>(</sup>١)ُ ابن القطان في نظمُ الجمان ( المخطوط السللف الذكر لوحة ٥٣ ب و ١٥ ا ) .

<sup>(</sup>٢) الأولى هي رواية المراكثي (ص ١٠٩)، والثانية والثالثة أوردهما ابن خلكان في الوفيات ( ج٢ ص ٣٩١).

<sup>(</sup>٣) ابن خلكان ج ٢ ص ٣٩١ ، وروض القرطاس ص ١١٩ .

<sup>(</sup> ٤ ) گتاب أخبار المهدى ابن تومرت ص ٢٧ .

وقد رأينا فيما تقدم . كيف كان عبد المؤمن ، إلى جانب أبى محمد البشير ، أعظم قادة الموحدين . وكيف أنه عقب هزيمة البحيرة الساحقة (أوائل سنة ٢٥هـ) ومقتل البشير ، استطاع أن يجمع فلول الموحدين وأن ينقذها من الفناء المحقق ، وأن يقودها بالرغم من مطاردة المرابطين إلى تينملل ، وكيف أن المهدى ، وقد كان في مرض موته ، حيما أبلغ أمر الهزيمة ، سأل عن عبد المؤمن ، ولما علم بأنه سالم ، قال لأصحابه « الحمد لله قد بقي أمركم » .

## - 1 -

لم تخب فراسة المهدى فى تلميذه وصاحبه الأثير ، وخليفته من بعده ، فقد شاءت العناية الإلهية أن يغدو عبد المؤمن مؤسس دولة الموحدين الحقيقى ، وأن يقود الموحدين إلى ميادين النصر الباهر ، وأن يحقق لهم سلطان الإمبر اطورية الموحدية الكبرى فى المغرب والأندلس .

قضى عبد المؤمن بعد توليه الحلافة زهاء عام ونصف ، ينظم شئون الموحدين ويؤلف قلوبهم ، ويحشد حموعهم ، ويستنفرهم إلى الحهاد . ولما كملت أهباته ، اعترم أن يستأنف الحهاد لمقاتلة أعداء الدولة الموحدية – المرابطين – وافتتاح البلاد من أيديهم ، وإرغامهم على الطاعة ، واستقر رأى الموحدين بعد البحث والتشاور على أن تكون أولى غزاتهم لقصبة تادلة فى وادى درعة (۱) . فخرج عبد المؤمن من تينملل فى شهر ربيع الأول (وقيل فى شوال) سنة ٢٢٥ه (يناير سنة ١١٣٧م) فى جيش ضخم من الموحدين ، قوامه ثلاثون ألف مقاتل ، وسار أولا إلى قلعة تاز اجورت ، وكانت تدافع عهاحامية مر ابطية بقيادة يدر بن ولحوط ، فاقتحمها واستولى عليها ، وسبى أهلها (۲) . وفى رواية أخرى أن قائد تاز اجورت المرابطي كان يدعي يحيى بن مريم ، وأن عبد المؤمن قتله وقتل معه نحو عشرين ألفاً من المحسمين ، وأسر زوجته ميمونة بنت ينتان بن عمر ، وصحها معه إلى الحبل ، من المحسمين ، وأسر زوجته ميمونة بنت ينتان بن عمر ، وصحها معه إلى الحبل ، من المحسمين ، وأسر زوجته ميمونة بنت ينتان بن عمر ، وصحها معه إلى الحبل ، من المحسمين ، وأسر زوجته ميمونة بنت ينتان بن عمر ، وصحها معه إلى الحبل ، على افتديت فيا بعد بمن كان من أسرى الموحدين فى تامسان (٢) وسار عبدالمؤمن حتى افتديت فيا بعد بمن كان من أسرى الموحدين فى تامسان (٢) وسار عبدالمؤمن

<sup>(</sup>۱) إن تادله التي يذكرها بهذه المناسبة صاحب الحلل الموشية (ص ۱۰۷) ، وروض القرطاس (ص ۱۰۷) ، وابن خلدون (ج ٦ ص ۲۲۹) ليست هي بلدة تادلا الواقعة شمال شرقي مراكش ، ولكنها هي المحلة الحصينة الواقعة شرقي وادي درعة ، وذلك حسبما يستدل من سير الحملة الموحدية والمواقع التي استولت عليها ، ومنها مدينة درعة .

<sup>(</sup>۲) كتاب أخبار المهدى ابن تومرت ص ۵۵.

<sup>(</sup>٣) هذه رواية ابن القطان في نظم الحمان ( المحطوط السابق ذكره لوحة ٧٠ ) .

بعد ذلك إلى درعة ، واستولى عليها وعلى أحوازها ، ثم غزا سائر محلات تلك المنطقة وعاد إلى تنيملـّل .

وافتتح الموحدون فى هذا العام حصن تاسغيموت ، وهو حصن منيع يقع فوق الجبل ، وبه حامية من هزرجة ، فتواطأ معهم الموحدون على فتحه ، واستطاعوا أن يدخلوه ليلا ، وقتلوا واليه المرابطي أبا بكر بن وارصول ومن معه المرابطين ، وحملوا بابه الحديدي الضخم ، وركب فيما بعد على سور تينملل .

وكذلك افتتح الموحدون فى نفس العامحصن جلاوة ، افتتحه الشيخ أبوحفص عمر وحماعة من وجوه الموحدين ، ودخلوه عنوة وقتلوا كل من فيه . وكان أهل جلاوة هم الذين جرحوا المهدى فى إحدى غزواته ، وقام الحليفة من ناحيته بافتتاح حصن هزرجة وأحرقه ، وقتل معظم أهله . ثم دخل بلدة جشجال ، وأحرقها أيضا ، وسارمنها إلى أرض غجدامة ، وافتتح بلدة أجلاحال .

ودخل في هذا العام في طاعة الموحدين ، بعض بطون من هزرجة و هسكورة، ثم ارتدوا وعادوا إلى الحروج والعصيان (١).

ولما عاد عبدالمؤمن إلى تينملل، كانت قد وقعت خلال غيبته في تلك الغزوة حادثة خطيرة ، كادت تحدث صدعاً في صفوف الموحدين لو لم تخمد في المهد و ذلك أن عبدالله بن يعلى الزناتي ، الشهير بابن مكثوية ، وهو أحد أصحاب المهدى العشرة ، وكان من أشد المعارضن لبيعة عبدالمؤمن ، انتهز فرصة ابتعاد عبدالمؤمن بالحيش ، وسار إلى مراكش ، وتفاهم مع أمير المسلمين على بن يوسف على مهاحة تينملل ، وسحق حكومة الموحدين ، فعهد إليه على بن يوسف بقوة من المرابطين ، فسار بها إلى تاماذا جوست مجمع قبيلة كنفيسة على مقربة من تينمالل ، لكى يضمها إليه ، ويسير بقواته المحتمعة لتدمير العاصمة الموحدية ، وكان بتينملل عبد الله بن وسيد رن أحد زعماء كنفيسة ، فجمعهم فأعلنوا تمسكهم بالعهد الذي قطعوه للمهدى ، ونعوا على ابن ملوية تلك الحيانة ، وفي الحال قام واحد من أهل خسين هو أبوسعيد نخلف بن الحسن آتيكي ومعه غلامه ، وسار إلى محلة ابن ملوية في أسفل الحبل ، وقتلاه ، وحملا جثته إلى تينملل وصلبت بها ، وأخدت المحاولة في المهد . ولما عاد عبد المؤمن شكر لكنفيسة إخلاصها ، وقسم الغنائم . ثم هبط في المهد . ولما عاد عبد المؤمن شكر لكنفيسة إخلاصها ، وقسم الغنائم . ثم هبط

<sup>(</sup>١) أبن القطان في نظم الجمان (المحطوط السالف الذكر لوحة ٧١ أ).

ثانیة إلی الوادی ، واستولی علی أراضی صهاجة القریبة (أصناجان) وولی علیها علی بن ناصر ، وهو أحد زعمائها ومن أهل خسین(۱)

ويضع ابن القطان في أخبار هذا العام \_ سنة ٢٦هـ \_ حادثاً من نوع خاص، هو انضام الفلاّ كي الأندلسي ، وهو من قادة المرابطين، إلى الموحدين . وكان الفلا كي حسما تقدم أندلسي من أهل إشبيلية ، وكان في بداية أمره شقياً وقاطع طريق ، يتسم بالحرأة والشجاعة ، ثم تاب وسلك سبيل الاستقامة ، فعفا عنه والَّى إشبيلية ، وقدمه على الرماة والرجّالة . ونمى خبره إلى على بن يوسف، فاستقدمه إلى مراكش ، وقد مه على فرقة من الحند المرابطين ، وعهد إليه بحراسة محارج جبل دَرَن الَّتي بهبط منها الموحدون إلى السهل لكي يعيق سبيلهم . ثم وجهه إلى السوس لمكافحة الموحدين ، ووالى السوس حينئذ وانودين بن سبر ، فجد الفلاً كي في محاربة الموحدين ومكافحتهم . ثم فسد مابينه وبن على بن يوسف ، فانضم إلى الموحدين مع طائفة من جنده ، وأخذ يغير على حصون لمتونة ، ويفعل بها مثلًا كان يفعل من قبل بقواعد الموحدين ، وأخذ يغيرعلي جهات السوس وأغمات . واستمر في خدمة الموحدين مدى أعوام، ثم ارتد بعد ذلك ، وفقاً لقول ابن القطان (٢). بيد أنه لايذكر لنا ماذاكان مصبره بعد هذا الارتداد. ومن جهة أخرى، فإن بعض الروايات تضع انضهام الفلاكي إلى الموحدين في تاريخ لاحق ـــ في سنة ٥٣٥هـ أي بعد التاريخ الذي يقدمه لنا ابن القطان بنحو تسعة أعوام (٢٠). وفي العام التالي ، أعنى في سنة ٧٧٥ ه أعلنت بيعة عبد المؤمن الخاصة ،

وفى العام التالى ، اعبى فى سنة ٧٢٥ هـ اعلنت بيعة عبد المؤمن الحاصة ، وعقدت بيعته العامة ، وذلك إذا أخدنا برواية كمان وفاة المهدى مدى ثلاثة أعوام، وهى حسبا تقدم رواية ابن صاحب الصلاة وابن القطان . ويضع ابن القطان هذا الحادث سهواً فى أخبار سنة تسع وعشرين وخمسائة ، ومن الواجب لكى يكون متفقاً مع سابق روايته أن تكون سنة سبع وعشرين . ويقول لنا إنه فى هذه السنة،

<sup>(</sup>۱) كتاب أخبار المهدى ابن تومرت ص ۸۵، هذا ويروى لنا ابن القطان أن ابن ملوية قتل في سنة ۸۱، ه في مناسبة سابقة ، خلاصتها أنه حييا قام المهدى بتدبير اغتيال قبيلة هزميرة وسبى نسائهم ، ونهب أراضيهم ، اعترض ابن ملوية ، ونعى عليه هذا التصرف الدموى ، وأنه لا يتفق مع ما يدعيه من العصمة ، فأمر المهدى بقتله فقتل وصلب على الفور (نظم الجمان المخطوط لوحة ٤٧ ب) .

<sup>(</sup>٢) ابن القطان في نظم الجمان ( المحطوط السابق ذكره لوحة ٣٩ ب و ١٧٥) ,

<sup>(</sup>٣) هذه رواية صاحب الحلل الموشية ( ص ٨٣) ، وربما كان هذا الانضهام المتأخر من جانب الفلاكي إلى الموحدين ، هو انضهامه الثاني لا الأول .

كان الإعلان بموت المهدى والإعلان ببيعة الحليفة أمير المؤمنين، ثم يعلق على ذلك بعبارات رنانة يقول فيها: « فرفع الغطاء ، وسطع الضياء ، ومهر ت الشمس ما دونها من السحاب ، وتبلج الحق واضحاً بغير حجاب » ، وبايعه الصحب على ما بايعوا عليه « الإمام المهدى» ، واتصلت البيعة ثلاثة أيام « فأشرقت الأرض بنور إمامته ، ونال أهلها عظيم حظوته وكرامته » . وعلى أثر ذلك اتخذ عبد المؤمن لقب « أمر المؤمنن » ، والظاهر أنه لم يكن يلقب به قبل ذلك (١) .

ويوجد شيء من التناقض والغموض حول أعمال عبد المؤمن وحركاته في بضعة الأعوام التالية ، من سنة ٢٨٥ إلى سنة ٣٣٥ ه. ويقدم إلينا ابن القطان بعض التفاصيل عن حوادث هذه الفترة ، فيقول لنا في أخبار سنة ٢٥٥ه ، إن الموحدين اشتبكوا مع المرابطين بقيادة ابراهيم بن يوسف المعروف بابن تاعياشت في معركة هزم فيها المرابطون وقتل قائدهم . ثم ينقل إلينا عن ابن الراعي ، خبر فتح الموحدين لمدينة تارودانت . فيقول إنه لما استولى الموحدون على سائر بلاد السوس ، ارتد المرابطون مهزمين إلى تيونوين ، وعندئذ سار «العلج الأعرج» والغالب أنه الربرتير الذي سوف يأتي ذكره ) من أجرفرجان ، فاقتحم طريق ايغيران في غفلة من الموحدين ، وسبقهم بمن معه ، فأتبعهم الموحدون حتى وصلوا إلى بلاد السوس . وكان العلج في نحو أربعائة فارس ، فلما وصل تيونوين ، وعلم عقدمه من كان قد فر إلى الأطراف من أهل السوس ، هرعوا إلى الالتفاف حوله .

ونقتبس هنا وصف ماتلا من أدوار المعركة من رسالة كتب بها الحليفة عبد المؤمن ونقلها إلينا ابن الراعى. وفيها يقول الحليفة: « فميز ناعسكرا مباركاً من خيل ورجل ، فخرجوا إلى ناحية تارودانت ، وبعثنا تلك الليلة سرية إلى أسفل السوس ، فقتلوا وغنموا بقراً وغيا وعبيداً ، وسبو ذراريهم ، ثم بعثنا سرية أخرى في الليلة التالية إلى بقية تلك الناحية ، أعنى أسفل السوس فقتلوا مقتلة أكثر من الأولى ، وغنموا أكثر مما غيم أصحابهم .

«وأما العسكر فقصدوا إلى تارودانت ودخلوها، وفر من كان بها من المرابطين، وقتل الموحدون من وجدوا بها ، واستقر الموحدون بالمدينة ، وأطلقوا النار فى القصب ، فارتفعت النار فى الهواء . كل ذلك والمرابطون فى تيونوين يشهدون

<sup>(</sup>ه) نظم الجان (المحطوط السابق لوحة ٧٤ ب و ١٧٥) وراجع روض القرطاس عن ابن صاحب الصلاة ص ١٢٢.

النبران تحرق أوطانهم . ولما أيقن البربر وغير هم بعجز العلج ، انكسرت قلوبهم ، وحقت الهز نمة علمهم » .

وفي العام التالي سنة ٧٩٥ هـ ، سار عبد المؤمّن لغزو بني ييغز ، وذلك لأنهم كانوا قد قتلوا أبا محمد عبد العزيز الغيغائي من أصحاب الإمام المهدى ، فلما نزل الحليفة على أحيائهم ، وضعوا الأحطاب على ظهور الحمال ، وأضرموا فها النار ، ودفعوها نحو محلة الموحدين ، فوقع الهرج في المحلة الموحدية ، وسار بنو ييغز في أثر حمالهم وهاحموا الموحدين ، ونشبت بين الفريقين،معركة عنيفة . وحاول رجلان من بني ييغز أن ينفذا إلى خيمة عبد المؤمن وأن يقتلاه ، ولكن عبد المؤمن كان قد غادر خباءه تحوطاً وحذراً ، فأخذ الرجلان وقتلا . وقضى عبد المؤمن في تلك الغزوة أربعين يوماً ثم قفل عائداً إلى تينملل . ويضيف ابنالقطان إلى ماتقدمنقلا عن ابن صاحب الصلاة ، أن عبد المؤمن كان قد وجه إلى بني ييغز بعض اخوانهم المجاورين لهم ، لينصحوهم وينذروهم ، وأن مساعيه في ذلك السبيل قد كلات بالنجاح، إذ انقاد بنو ييغز وأذعنوا، ودخلوا في طاعة الموحدين. وهذا ما يفسر لنا النتيجة السليبة التي انتهت إلىها معركة بني ييغز ضد الموحدين<sup>(١)</sup> .

ومحدثنا اليسع عن موقعة نشبت بين المرابطين والموحدين في سنة ٥٣٠ هـ ، فيقول إن عبد المؤمن سار في قواته إلى أجرفرجان ومصكروطن ، فخرج إليه سير بن على بن يوسف ، ولى العهد يومئذ، في القرات المرابطية . ولبث عبدالمؤمن حيناً معتصما بالحبال يطاول العدو ، ثم التني الفريقان في مصكروطن . فهزم المرابطون ، واستولى الموحدون على مقادير عظيمة من أسلابهم ، من المال

ومن جهة أخرى فإن البيذق أبا بكر الصهاجي ، مؤرخ الموحدين المعاصر، فيما يسطره لنا من غزوات عبد المؤمن يؤكد لنا عقب كلامه عن غزوة صنهاجة ، أن الحليفة التي مع الإبرتبر وتاشفين ، وفتح الله عليه في محاربتهم في البداية . وهذه أول مرة يلتَّق فها عبد المؤمن مجيش مرابطي يقوده الأمير تاشفين بن على . وقد ذكرنا فيما تقدم من أخبار تاشفين ، أنه لبث والياً على الأندلس ، وقائداً للجيوش المرابطية بها حتى سنة ٥٣١ه (أو سنة ٥٣٢هـ)، وأنه عبر في أواخر

 <sup>(</sup>١) ابن القطان في نظم الجمان (المحطوط السابق ذكره).
 (٢) ابن القطان في نظم الجمان (المحطوط لوحة ٧٨ ب).

سنة ٥٣٢ه إلى المغرب استجابة لدعوة أبيه ، وذلك حينها تفاقمت هجات الموحدين ، وكثرت هزائم المرابطين . وإذن فلابد أن بكون هذا اللقاء الأول بن الموحدين ، وبن الجيوش المرابطية بقيادة تاشفين قد وقع على الأقل في أو ائل سنة ٥٣٣ه . والواقع أن ابن القطان يقص علينا خبر موقعة حدثت في سنة٥٣٣هـ بن المرابطين بقيادة الأمير تاشفين بن على والربرتير وبين الموحدين ، فيقول إن الحليفة عبد المؤمن تحرك في هذا العام من تينملل ، ونزل في بلد بني ملول من منانة في أراضي حاحة ، ونزل تاشفين يقواته في تاحكوط من حاحة . وكان على بن يوسف قد قتل أعيان قبيلة منانة ، فدخلت في طاعة الموحدين ، ثم ارتدت غير مرة ، فأقام عبد المؤمن في بني ملول شهراً وثلاثة أيام ، وهو يغير على تلك الأحياء ، ويقتلهم قتلا ذريعاً . ثم استولى على سائر أسلامهمن الحلى والثياب وَالْأَقُواتُ وَغُرُهُا ؛ وَسَارُ بَعْدُ ذَلَكُ إِلَى أَحْيَاءً بَنِّي وَاجْدَزَانَ ، ثُمَّ إِلَى أَحْيَاء بني سوار من منانة الحبل ، وقصد بعد ذلك إلى أجر فرجان ، فتبعه تاشفين في قواته ، وهنالك نشبت بين الفريقين معركة شديدة ، هزم فها المرابطون وقتل منهم عدد جم . ثم تجدد القتال بعد ذلك ، فانهز م تاشفين مرة أخرى ، وارتد إلى جهة المزتابوت، واستولى الموحدون علىأسلابه من السلاح والثياب والدوابوالعبيد . وهرعت قوات جزولة من مراكش إلى مكان الموقعة لنجدة المرابطين ، وطمعت في أن تنتزع الغنائم من الموحدين ، فرتب لها عبد المؤمن الكمائن في مضايق الحبل، وقدم الغنائم بن يديه اجتذاباً لها، وخرجت جزولة، وهاحمت ساقة الغنيمة وقتلت بعض حراسها ، فخرجت إليها الكمائن الموحدية وأمعنت فيها قتلا حتى أفنتها ، واستولت على سائر أسلحتها ودوالها ، وكانت جزولة تضم آلافاً من الفرسان والرجالة ، وارتد عبد المؤمن صوب بلاد جنفيسة ظافراً .

وجاء فى رواية أخرى أن عبد المؤمن أراد أن يبى حائطاً فى أضيق موضع من الحبل ليحول دون انصراف المرابطين حى يهلكوا فى تلك الهضاب ، فأحس تاشفين بمشروعه ، وارتد بقواته صوب مراكش ، وتركته جزولة عند أحياء رَجراجة ، فتصدت لها قوة من المرابطين ، بقيادة الشيخ أنى حفص أصناج ، ففتكت بها ، واستاقت من خيلها إلى تينملل ثلاثة آلاف قسمت على الموحدين ، ثم عادت جزولة بعد ذلك ، فمالت إلى التوحيد ، و دخلت فى طاعة الموحدين (١).

<sup>(</sup>١) ابن القطان في نظم الجمان ( المخطوط السالف الذكر لوحة ٨١ ب إلى ٨٢ ب).

ويتفق ابن عذارى مع ابن القطان فى حدوث الموقعة فى سنة ٣٣٥ ه ، ولكنه يقدمها إلينا فى صورة أخرى ، فيقول إن القوات المرابطية كانت بقيادة الأمير تاشفين، ومنهم حملة وافرة من قبائل جزولة ، وإن اللقاء وقع بين المرابطين وبين عبد المؤمن فى موضع ببنى ملول ، وان موقعة عظيمة نشبت بين الفريقين، فى مفاوز وجبال ضيقة ، استمرت شهراً وثلاثة أيام، ثم انجلت عن هزيمة تاشفين. فطارده عبد المؤمن حتى موضع يسمى إيمران تانورت. ويزيد ابن عذارى على فطارده عبد المؤمن حتى موضع يسمى إيمران تانورت. ويزيد ابن عذارى على ونصحهم ألا يسلكوا طريق الجبال الوعرة ، حتى لا يتعرضوا لمهاحمة الموحدين ، ولكن جزولة لم يصغوا إلى نصحه . وكان عبد المؤمن قد رتب كماثنه فى هذا ولكن جزولة لم يصغوا إلى نصحه . وكان عبد المؤمن قد رتب كماثنه فى هذا الطريق الجبلى ، فما كادت جزولة تسلك هذا الطريق ، حتى انقض عليها الموحدون وفتكوا بهم فتكاً ذريعاً ، واستولوا على نسائهم وخيلهم وسلاحهم ، واستاقوهم الى تينملل . ثم رغب أشياخ جزولة بعد ذلك فى مسالمة الموحدين ، والدخول فى طاعتهم ، فأصدر لهم عبد المؤمن أمانا وظهيراً بذلك ()

وفى سنة ٣٤٤ ه خرج تاشفين بجيش ضخم من لمتونة والحشم وزناتة ، لقتال الموحدين ومعه فرقة من النصاري المرتزقة بقيادة « الإبرتير » ، واستمرت المعارك بينه وبين الموحدين زهاء شهرين . ووقعت المعركة الأخيرة بينهما فى شوال من هذا العام ، وقتل فيها كثير من الفريقين . وعلى أثر ذلك ارتد تاشفين إلى مراكش وعاد الموحدون إلى تينملل (٢٠) .

ويبدو من أقوال البيذق أنه قد وقعت في ذلك الوقت معارك أخرى ، بين المرابطين والموحدين ، بأرض «حاحة » غربي تينمال ، وشمالي السوس الأدني بموضع يسميه البيدق « تيزغور » ، وأن الموحدين انتصروا أولا وأحرزوا بعض الغنائم ، ولكن المرابطين استطاعوا أن يحاصروا الموحدين بعد ذلك بهذا الموضع زهاء ستين يوما ، حتى استنفد الموحدون غنائمهم . ثم تشبت بعد ذلك بين الفريقين موقعة جديدة ، هزم فيها الموحدون أولا ، ثم انقلبت الآية ووقعت الهزيمة على المرابطين . وعلى أثر ذلك ارتد تاشفين في قواته إلى مراكش ، ومعه

<sup>(</sup>۱) ابن عذارى فى البيان المغرب (الأوراق المخطوطة التي سبق ذكرها – هسبير س ص١٠٣)، وكذلك فى القسم الثالث من البيان المغرب (نسخة تامجروت التي نشرت فى تطوان ص ١١).

<sup>(</sup>٢) ابن عذاري في الأوراق المحطوطة السالفة الذكر (هسبيرس ص ١٠٤ و ١٠٥) .

زميله قائد الروم المسمى «الإبرتير» جريحاً ، وارتد عبد المؤمن في قوات الموحدين إلى تينملل(١).

و يجدر بنا قبل الكلام عن المعارك التي اضطرمت بين الفريقين في تلك الفترة ، والتي كان يشترك فيها « الإبرتير » قائد الروم باستمرار ، أن نذكر كلمة عن هذا القائد النصراني .

إن الإبرتير أو الربرتير (٢) حسيا تسميه الرواية العربية ، هو بالإفرنجية EI Reverter أو Roberto ، هو في الأصل سيد ( فيكونت ) من أشراف برشلونه ، حدث بينه وبين أميرها برنجار رامون نزاع ، فنزعه ألقابه وأمواله ، فغادر برشلونة ، وعبر البحر إلى المغرب ، والتحق محدمة الأمير على بن يوسف . ونحن نعرف أن على بن يوسف ، كان يضم إلى حرسه الحاص ، فرفة كبيرة من المرتزقة النصارى ، وقد كانت هذه الفرقة الأجنبية تشيرك إلى جانب الحشم ، أو جند الحرس الحاص ، في كثير من المعارك ، وتبدى في القتال براعة وبسالة ، وتعرف الرواية العربية هذه الفرقة « بالحند الروم » ، وتذكر أعمالها في مواطن وتعرف الرواية العربية هذه الفرقة « بالحند الروم » ، وتذكر أعمالها في مواطن على بن يوسف بقيادة حرسه من النصارى ، لما آنسه من براعته وشجاعته . ويقول أبن صاحب الصلاة في وصف الربرتير « أنه كان من أكبر الطغاة بالأندلس انجدة وظهوراً متصلة » (٣) . وظهر الربرتير في الواقع في معظم المعارك التي اضطرمت بين المرابطين والموحدين . وترك الربرتير عند مقتله ولدين ، اعتنق أحدهما الإسلام ، وتسمى باسم على الربرتير ، واشهر فيا بعد بمشاركته في حوادث مورقة والحزائر الشرقية حسها نذكر في موضعه .

ويبدو مما يذكره لنا البيذق ، وابن عذارى أيضاً ، أن الربرتير ، هو الذى كان يقود الحيوش المرابطية فى المعارك التى وقعت بين المرابطين والموحدين فى أراضى كد ميتوه والسوس، فى ذلك العام أو فى العام التالى ، وتفصيل ذلك ، هو أن الربرتير ، التتى بقواته مع الموحدين بقيادة عبد المؤمن أولا فى مكان يسمى

<sup>(</sup>۱) أخبار المهدى ابن تومرت ص ۸٦. والبيان المغرب في الأوراق المخطوطة ( هسبير س ص ١٠٥).

<sup>(</sup>۲) ويسميه ابن الأبار « الربرتير » ، ويقول إنه كان علما لبي تاشفين من كبار فوادهم ، وأبطال رجالهم كانت له في الحروب مقاوم شهيرة (الحلة السيراء ص ١٩٧ و ١٩٨) .

<sup>(</sup>٣) ابن عذارى فى القسم الثالث البيان المغرب (نسخة تامجروت) ص ١٦٠.

أمسيميصى ، وهو يقع فى أرض كدميوه ، شمال تينمال ، ولم تقع بين الفريقين موقعة حاسمة ، فارتدكل مهما إلى أراضيه . ثم عاد الربرتير فخرج فى قوات لمتونة ، وخرج عبد المؤمن للقائه ، فالتقيا بموضع يسمى المخطرور ، فهنزم المربطون ، وقتل مهم عدد جم ، وارتد الربرتير فى فلوله جريحاً إلى مراكش ، وعاد الموحدون إلى تينملل . ويضع البيذق وكذلك ابن عذارى تاريخ هذه الموقعة فى سنة ٥٣٥ه(١) .

وخرج عبد المؤمن بعد ذلك في قواته إلى أرض السوس ، وهاجم حصن تنلن ، وكان يدافع عنه حاكمه المرابطي يرجين بن ويدَّرن ، فبدأ الموحدون عصاره ، ولكن قدّمت القوات المرابطية عندئذ بقيادة الربرتىر ، فغادر الموحدون الحصن، ودخلوا أرض السوس ، واستولوا تباعاً على إير مناد ميمون، وتاسلولت. ثم على تارود َنت قاعدة السوس الأدنى ، ثم على حصن تيونوين . وهزم اللمتونيون في كل المواقع التي نشبت، واستولى الموحدون خلال ذلك على كثير من الغنائم ، وسبوا النسآء ، وعادوا بالغنائم والأسرى إلى تينمليّل . وكان من الحوادث التي وقعت في تلك الغزوة ، وفقاً لرواية صاحب الحلل الموشية أن الفلا كي الأنداسي انضم بمن معه إلى الموحدين (٢)، وقد سبق أن ذكرنا أن هذا الانضهام قد وقع فى تاريخ سابق ، قبل ذلك بعدة أعوام . وفى نفس الوتت هاجم الربرتير محلة تيغيغاين الموحدية، وسبى نساءها، وفي جملتهنزوجة يعزّى بن مخلوف، أ وأخذهن معه إلى مراكش ، ولما عاد عبد المؤمن بالسبايا إلى تينملل ، خاطبته تماجونت ابنة الوزير ينتان بن عمر ، وكانت بن الأسرى ، وذكرته بما قام به والدها ينتان من الشفاعة في المهدي ، وقت أنَّ كان عمراكش ، وحرض الفقهاء على أبن يوسف على التنكيل به ، وناشدته أن يسرحها هي وسائر النساء اللائي معها ، فاستجاب عبد المؤمن إلى ضراعتها ، وأطلق النساء ، وبعثهن إلى مراكش معززات مكرمات، فبادر على بن يوسف من جانبه، بإطلاق سراح نساء تيغيغايين ، وفي مقدمتهن زوجة بعزّي بن مخلوف ، وأرسلهن كذلك في أمن وكرامة إلى تينملل . وكان هذا عمل فروسية مشكورة من الحانبين (٣).

<sup>(</sup>۱) كتاب أخبار المهدى ابن تومرت ص ۸۷ ، و ابن عذارى في الأوراق المخطوطة (هسبير س. ص ١٠٥ ) .

<sup>(</sup>٢) الحلل الموشية ص ٨٣.

<sup>(</sup> ٣ ) راجع کتاب المهدی ابن تومرت ص ۸۷ و ۸۸ .

لبثت المعارك التي تضطرم بين المرابطين والموحدين ، منذ وفاة المهاى ابن تومرت زهاء عشرة أعوام ، منحصرة في مناطق الأطلس ، جنوبي مراكش ، في وادي درعة وبلاد السوس ، وفي بلاد حاحة من أحواز تينملل ، وقد كان النصر حليف الموحدين في معظم هذه المعارك . بيد أن انحصار الصراع في هذا النطاق المحدود من الإمبر اطورية المرابطية ، لم تترتب عليه أية نتائج حاسمة ، ومن ثم فقد كان لزاماً على الموحدين أن ينقلوا مسرح الصراع إلى قلب الإمبر اطورية المرابطية ، حتى يتاح لهم أن يضربوها في الصميم . وأن يقضوا علما القضاء الأخبر .

وهذا ما اعتزمه عبد المؤمن في الواقع ، واستدعى من أجله سائر حشود الموحدين ، من كل صوب وقبيل. وفي سنة ٥٣٥ هـ ( ١١٤٠ م ) خرج من تينملل بعد أن استخلف علمها صهره أبا عمران موسى بن سلمان ، في جيش ضخم، يضم مجموعة كبيرة من الفرسان والرجّالة ، وسار في طرقات الحبل نحو الشمال الشرقى . ويفصل لنا البيذق ، وقدكان من شهود هذه الحملة الكبيرة ، خط سير الجيش الموحدي، فيقول لنا إن عبد المؤمن سار أولا إلى موضع يسمى وانزال، ثم إلى موضع يسمى وفاد ، وسار من وفاد إلى أشبار ، وهي محلة تقع على مقربة من جنوب شرقى مراكش . وفي تلك الأثناء خرج جيش المرابطين بقيادة تاشفين من مراكش ، فغادر الموحدون أشبار إلى مكان قريب يقع في الشمال الشرقى، ويسمى تاساوت ، ولحق المرابطون بأشبار . ثم غادر المُوحدون تاساوت إلى دمنات الواقعة شرقى مراكش ، على قيد نحو سبعين كيلومبراً منها ، وسار المرابطون في نفس الوقت إلى عمللُّو الواقعة شمال شرقي دمنات . ولم تقع خلال ذلك معارك ذات شأن بين الفريقين ، ولكن القبائل والعشائر الواقعة في طريق الموحدين ، كانت تدخل في طاعتهم تباعا ، واستمر الموحدون في مسرهم شمالا بشرق حتى واويزغت ، ثم إلى داى الواقعة جنوب تادلا . ووقعت خلال ذلك بين الفريقين معركة محلية في موضع يقال له تبزى ، انتهت حسما يقول البيذق بهز بمة « الفئة الباغية» أى المرابطين. ولما وصل الموحدون إلى داى ، فر حاكمها المرابطي على بن ساقطرا ، واستولى عليها الموحدون دون مقاومة . وأعلن من كان بها من

صنهاجة بيعتهم للموحدين ، وطالبوا عبد المؤمن بالإفراج عمن كان معه من أسرى صنهاجة ، فأجاب مطلمهم .

وسار الموحدون بعد ذلك حتى تازاجارت، وكان يدافع عنها حاكمها المرابطي يحيى بن ساقطرا، فاقتحموها، واستولوا على خيلها وغنائمها، واقتحموا من بعدها قلعة واوما، وكان يدافع عنها يحيى بن سير، واستولوا عليها، ثم استمروا في سيرهم حتى آزرو، التي تقع في قلب منطقة فازاز على قيد نحو مائة كيلومتر من شمالى شرقى تادلا، فلحلوها ونزلوا بها. وبعث عبد المؤمن، بضعة فرق من جيشه لتخضع الأنحاء المحاورة فقامت عهمتها، وعادت إلى آزور، وأرسل في نفس الوقت بعض الأشياخ إلى تينملل محملون إليها أخبار الحملة، وليطمئنوا على أحوالها. ودخل أهل فازاز حميعاً في طاعة الموحدين (١).

وغادر عبد المؤمن والموحدون آزور شمالا نحو فاس التى تبعد عنها زهاء ستين كياومترآ. وكان تاشفن قد وصل فى تلك الأثناء فى القوات المرابطية ومعه الربرتبر إلى فاس. ويصف لنا صاحب البيان المغرب سير الحيشين على هذا النحو فى قوله: «كان الموحدون بمشون فى الحبال المانعة حيث الأرزاق الواسعة ، وكان تاشفين ينزل البسائط بعساكره ، فما بجد من البرابر من يداخله ولامن يستعين به ، فيواصله ، وذلك بسبب إدباره إلى أن استقر عبد المؤمن بالحبال المحاورة لحهة فاس المعروفة بكراندة ، ونزل تاشفين بحصن بالموضع المذكور »(٢).

وهكذا عسكرت الحيوش المرابطية والموحدية ، كل منها على مقربة من فاس عاصمة المغرب القديمة ، وكان ذلك حسيا يستخلص من أقوال البيذق ، وابن عذارى ، فى أواخر سنة ٥٣٥ ه ( ١١٤١ م ) . وكان الوقت شتاء ، والشتاء قاسياً ، والمطر ينهمر بشدة . والظاهر أن المرابطين لم يحتاطوا لقسوة الطقس فعصف بهم الرد ، وأقاموا شهوراً دون حطب ولا فحم ، حتى أنهم اضطروا لحرق أوتاد أخبيتهم ، وخشب أبنيتهم ، ومات كثير منهم من البرد . وفى أثناء لكن خرجت القوات المرابطية من فاس ومكناسة ، ومعها المؤن والمبرة ، تقصد إلى محلة المرابطين ، ولكنها اختلفت أثناء الطريق واقتتلت ، ففر البعض منها ، وسار

<sup>(</sup>۱) كتاب أخبار المهدى ابن تومرت ص ۸۹ و ۹۰.

<sup>(</sup> ٢ ) القسم الثالث من البيان المغرب ( نسخة تامجروت ) ص ١٢ . وراجع أيضاً الحلل الموشية ص ٩٦ و ٩٧ .

أحد قادتها ، وهو يحيى بن على . هو ومن معه إلى محلة الموحدين ، وسلموا ، واعترض الموحدون قوة أخرى منها يقودها ابن ولحوط على طريق مكناسة ، وفتكوا بها ، وقتلوا معظمها واستولوا على ما معها من المؤن والعتاد .

وعر الموحدون بعد ذلك إلى جبال الأطلس الوسطى ، وهاحموا القواعد المرابطية فى غريس الواقعة جنوب آزرو ، وتودجا الواقعة شمال سحلماسة ، وسيطروا على وادى مكوية الواقع فى شرق آزرو ، ودخل القادة المرابطون فى تلك الأنحاء فى طاعتهم . ولما شعر والى سحلماسة المرابطى أبو بكر بن صارة ، باقتراب الموحدين من قاعدته ، خرج إليهم ، وقصد عبد المؤمن ، وأعلن خضوعه ، فتقبل منه ذلك عبد المؤمن ، وصرف النظر عن مهاحة سحلماسة ، وعاد إليها والها(١) .

وفى أواخر سنة ٣٥٥ ه ، وأوائل سنة ٣٦٥ ه ( صيف سنة ١١٤١ م ) نرى عبد المؤمن وجيوشه الموحدية تندفع نحو الشمال فى غزوات مستمرة ، تستغرق بضعة أعوام ، وتشتبك مع الحيوش المرابطية المختلفة ، فى معارك متعاقبة ، فى أواسط المغرب وشماله ، وقد بدأت هذه المعارك منذ المحرم من العام المذكور ، حيث خرجت قوة موحدية بقيادة عبد الرحمن بن زجيو أحد أهل خمسين ، وهاحمت صفرو واقتحمتها ، واستولت على غنائمها . ثم لحقت ببقية الحبش الموحدى فى جهة الفلاج ، الواقعة شمال شرقى صفرو . وكان تاشفين قد غادر عندئذ أحواز فاس ، وعسكر فى جبل العرض الواقع فى شرقها . وبعث الربرتير قائد الحند النصارى فى قوة إلى الفلاج . فخرج إليه الموحدون بقيادة يحيى آغوال ، ونشبت بين الفريقين معركة ، هزم فيها الموحدون وقتل قائدهم ، واحتز رأسه وأرسل إلى فاس .

وعلى أثر ذلك سار الموحدون نحو أرض غيّاتة الواقعة شرقى فاس، وجنوبى رباط تازة ،وهى من أرض زنانة ، وضربوا محلتهم بها فوق جبل عفرا ، وسار المرابطون فى نفس الوقت إلى موضع فى السهل يسمى النواظر ، يقع على مقربة من جبل عفرا من ناحية تازا . وهنا دخل الشتاء بقره . وكان شتاء قاسياً توالت فيه الرياح العاصفة ، والأمطار الغزيرة ، بضعة أسابيع ، فأغرقت السهول واكتسحت الوديان والقرى ، وقاسى منها العسكران أيما عناء وشدة ، وكان وقعها على

<sup>(</sup>١) كتاب المهدى ابن تومرت چي ٩٠.

المرابطين فى السهل أشد وأنكى ، حيث تساقطت الحيام ، وعامت أو تادها لرخاوة الأرض ، وغرقت الدور ، ومات كثير من المرابطين برداً وجوعاً ، وعزت الأقوات والوقود فى المعسكرين ، وبلغ سعر الشعير وفقاً لقول البيذق فى معسكر الموحدين « ثلاثة دنانير للسطل ، وبلغ الحطب عند تاشفين ديناراً للرطل » ، ولم ترفع هذه الغمة إلا حيما دخلت طوالع الربيع ، وكان ذلك حسما يحدثنا البيذق سنة ست وثلاثين وخمسائة (أوائل سنة ١١٤٢م )(١).

هذا ما يقوله لنا البيذق عن حملة الموحدين إلى غياثة ، فهو أولايضع تارخها في سنة ٥٣٩ هـ ، وهو ثانيا لايذكر لنا أنه قد وقعت هنالك أية معارك بين الموحدين والمرابطين ، وإنما وقعت بعد ذلك في أماكن أخرى. ولكن ابن القطأن يقدم إلينا رواية أُخرى تختلف عن رواية البيذق اختلافاً بيناً ، وهو أولا يضع تاريخها في سنة ٣٣٥ ه ، ثم يقول لنا إنه لما نزل الموحدون بجبل غياثة خرج إلىهم سىر بن على بن يوسف فى القوات المرابطية ، ونزل مجرَّاندة عند وادى أنى جلواً ، وهنالك وافته حشود المغرب بقيادة عبد الله بن محيى بن تيفلويت، واجتمعت من حشود زناتة قوة أخرى من نيفوخمسة آلاف فارس بقيادة محيي ابن فانتُّو. وفى أثناء ذلك وحدَّد زيرى بن ماخوخ من أشياخ زناتة ، ولحق بعبد المؤمن ، وطلب عسكراً يقوده ضد المرابطين ، فأسعفه الحليفة بما طاب ، وقدم إليه عسكراً تحت إمرة أحد أشياخ الموحدين ، فأخذ مهاجم الحشود المرابطية، ويقتل العدد الحم من رجالها ، وينتهب سلاجها ومتاعها ً. ثم توفى قائد عسكر زناتة محيى بن فانو ، فخلفه في القيادة ولده محمد . وأرسل زيري إلى إخوانه من مشايخ زناته محرضهم على النكث، وأن يعملوا لهزيمة المرابطين. ثم وجه الحليفة قوة موحدية مختارة مع زيرى ، فقصدت إلى محلة زناتة ، وهاحمها ، ونشبت بين الفريقين معركة هزمت فيها زناتة ، وانتصر الموحدون .

وكان سير بن على ، قد علم أن عبد المؤمن يزمع السير إلى أرض غُمارة ، فرتب له فى الطريق ألنى فارس ، تقيم وتستبدل باستمرار لتعيق سيره ، واستمر ذلك مدى شهرين (٢).

<sup>(</sup>۱) كتاب أخبار المهدى ابن تومرت ص ۹۱ ، وابن الأثير ج ۱۰ ص ۳۰۵. وكذلك ابن عذارى فى البيان المغرب ( الأوراق المخطوطة السالفة الذكر ) .

<sup>(</sup>٢) ابن القطان في نظم الحمان ( المحطوط السالف ذكر. لوحة ٧٩ ب و١٨٠) .

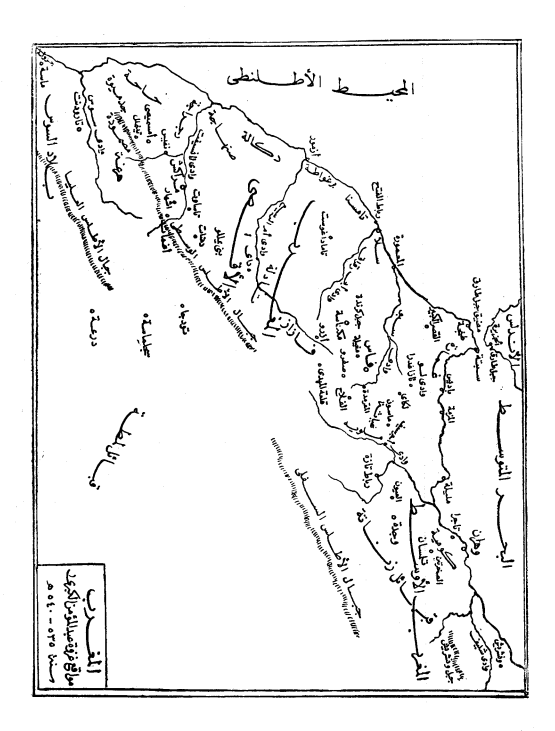
هذا ما يقوله ابن القطان عن حملة غياثة . وربما اختلط عليه القول هنا بأخبار حملة موحديةأخرى . ونحن علىأى حال نفضل الأخذ برواية البيذق ، وهومعاصر وشاهد عيان .

يقول البيذق إنه لما هدأت الرياح ، وبدأ الربيع ، استأنف الموحدون زحفهم . وبمضى البيذق ، وقد كان من شهود هذه الحملة الشهيرة ، فيصف لنا سبر عبد المؤمن نحو الشمال تفصيلا . وكان أول موضع قصده الموحدون عندئذ ، أرض لُكاي الواقعة شمالي شرقي فاس ، في منتصف المسافة بينها وبين البحر المتوسط . وهنالك استولوا على قلعة الولجة من حصوتها . وسار المرابطون بقيادة تاشفين والربرتير في أثر الموحدين ، وحاولوا تطويقهم في أرض بني سلمان ، ولكن الموحدين أحبطوا هذه الحركة بالسير إلى أرض بني غُمارة ، من بطون صَّهَاجة ، الذين انضموا إليهم ، ودخلوا في طاعتهم ، ثم جازوا منها إلى أرض لُجاية . وعندئذ سار تاشفن والربرتىر إلى أرض بني تاودا ونزلوا مها ، فكان بينهم وبن الموحدين نهر ورغة وواديه . . وهنا خرج الربرتبر في قوة مختارة من المرابطين والحند النصاري ، واشتبك مع الموحدين في موضع يقال له تازغدرًا ، في معركة عنيفة ، قتل فهاكثير من الفريقين ، ثم ارتد الربرتير إلى بني تاودا ، وسار الموحدون إلى تاغزوت ، ثم إلى بني مزكلدة ، ثم إلى إيلانة ثم إلى أبجن على مقربة من القصر الكبير . وسار تاشفين والربرتير في أثر الموحدين حتى موضع قريب من المعسكر الموحدي يسمى « نهليط » . وفي أنجن مرض عمر أزناج (أصناك) أحد الحاعة العشرة ، ولما شعر بدنو أجله ، قام فوعظ الموحدين وعظا طويلا ، وحَثْهم على طاعة الخليفة عبد المؤمن ، ثم توفى مساء ذلك اليوم .

وسار الموحدون بعدئذ إلى تامقريت ، ثم إلى وادى او ، أرض بنى سعيد . وسار الربرتير فى أثرهم حتى وصل إلى تيطاوين ( تطوان ) ، فارتد الموحدون نحو الشمال حتى قلعة باديس الواقعة على شاطىء البحر المتوسط ، و دخل فى طاعتهم أهل تلك الأنحاء ، ثم ساروا بعد ذلك إلى ثغر المزمة (١) ، فى شرقى باديس ونزلوا به أياما ، هبت عليهم فها رياح شديدة ، كادت أن تهلك دوابهم ، فساها عبد المؤمن تاغزوت ، ثم أقلع عنها إلى جبل تمسامان (٢).

<sup>(</sup>١) المزمة هي التي تسمى في الجغرافية الحديثة محرفة «الحسيمة» Alhucemas .

<sup>(</sup>٢) أُحبار المهدىابن تومرت ص ٩٣ و ٩٣، والبيان المغرب في الأوراق المخطوطة السالفة الذكر ـ



وهنا يقص علينا البيذق قصة غريبة ، خلاصها أنه قد وفد عندئذ على الخليفة عبد المؤمن أخوه إبراهيم ، فغمره الخليفة بإكرامه ، وأعطاه الخيل والعبيد والخباء ، وأنزله في موضع محمد بن أبي بكر بن يكيت ، وقد كان أبوه ابن يكيت من أصحاب المهدى العشرة ، فاستاء لذلك محمد ووثب بإبراهيم فقتله ، فغضب الخليفة لمقتل أخيه أيما غضب ، وطالب بقتل ابن يكيت ، فاعترض عليه أبو حفص عمر اينتي ، وابن واجاج ، وقالا له ، ألم يقل المهدى ، «بأن أهل الحاعة وصبيانهم ، عبيدهم كل من في الدنيا » ، فصمت الخليفة عندئذ ، وعدل عن قراره ، ولكنه أمر أن يقسم المعسكر الموحدى إلى فرق أو بنود ، وأن يكون لكل قبيلة بندها الخاص (١) . وهنا يلاحظ الأستاذ هويتي بحق « أنه ليس أقطع دليلا من ذلك على التعصب الأعمى ، الذي كان يضطر م به الموحدون الأوائل ، ويدافعون به عن مزايا وامتيازات نظامهم الديني »(٢) .

وفي أثناء ذلك خرج عبد الرحمن بن زجّو في قوة من الموحدين ، وزحف على ثغر مليلة ، واقتحمه ، وحصل على غنائم كثيرة ، كان من بينها مائة بكر ، قسمها عبد المؤمن على أعيان الموحدين ، فتزوجوهن ، وبقيت منهن أميرتان ، هما فاطمة بنت يوسف الزناتية ، وابنة ماكسن بن المعز صاحب مليلة ، فأخذ الشيخ اسماعيل أبو ابراهيم أحد العشرة فاطمة ، وأخذ الحليفة بنت ماكسن . ثم رحل الموحدون بعد ذلك إلى ندرومة وبلاد كومية ، قبيلة عبد المؤمن ، فدخلت حميعاً في طاعة الموحدين . وسار الموحدون بعد ذلك إلى تاجرا الواقعة على البحر حميعاً في مليلة ، فنزلوا مها(٢).

وكان الحيش الموحدى قد تضخم عندئذ ، ودخل فى طاعة الموحدين ، عدد كبير من القبائل والبطون الشهالية . ومن تاجرا خرجت ثلاث قوات موحدية ، الأولى بقيادة عبد الرحمن بن زجو ، وقد سارت شمالا بشرق ، وهاحمت ثغر وهران ، واقتحمته واستولت على غنائمه ، والثانية بقيادة الشيخ أبى إبراهيم ، وقد سارت إلى أرض بنى وانوان واستاقت غنائمها ، وخرجت الحملة الثالثة بقيادة

<sup>(</sup>۱) كتاب أخبار المهدى ابن تومرت ص ٩٣ و ٩٤ .

A. Huici Miranda: Historia Politica del Imperio Almohade : راجع (۲) . (Tetuan 1956) V I. p. 126

<sup>(</sup>٣) البيان المغرب ( في الأوراق المخطوطة – هسير س ص ١٠٦ ) .

يوسف بن وانودين ، وسارت إلى جبل مديونة من أحواز تلمسان ، فخرج إليها المرابطون من تلمسان بقيادة أبى بكر بن الحوهر ، ومحمد بن يحيى بن فانو ، ونشبت بين الفريقين معركة عنيفة فى وادى الزيتون ، هزم فيها المرابطون ، وقتل قائداهما . ووفد على الحليفة عندئذ ، عدد من زعماء القبائل المحاورة ، وأعلنوا خضوعهم .

ثم رحل الحليفة من تاجرا إلى تيفسرت من أرض مديونة ، وخرجت عندئذ قوة موحدية بقيادة الشيخ ألى حفص عمراينتي ويصلاصن بن المعز إلى العيون من أراضي قبيلة صاء غربى وجدة ، وغلبت على قبائل تلك الناحية ، وهم أربعة ، واستولت على غنائمهم .

وكانت الحيوش المرابطية بقيادة تاشفين والربرتير ، قد ارتدت عند دخول الشتاء إلى مراكزها في فاس ، وبتى الموحدون في مراكزهم في أحواز تلمسان .

## - T -

وفى تلك الأثناء تطورت الحوادث بمراكش تطوراً خطيراً ، فقد توفى أمير المسلمين على بن يوسف ، فى السابع من شهر رجب سنة ١٩٣٧ه (يناير سنة ١١٤٣م). وكانت حوادث الأعوام الأخيرة من حكمه ، وما توالى فيها من محن وخطوب، ترتبت على قيام المهدى ابن تومرت ، وتوالى ظفر الموحدين ، وهزائم الحيوش المرابطية ، قد فتت فى عضده ، وحطمت قواه ، وأذكت آلامه المعنوية ، فتوفى غا وألماً ، وهو يشهد نذر النهاية المروعة جائمة فى الأفق . فكتم نبأ وفاته ثلاثة أشهر حتى السابع من شوال ، ثم أعلنت بعد ذلك ولاية ولده أبى محمد تاشفين ، وكان أبوه قد قلده ولاية عهده ، وبويع بها منذ سنة ٣٣هه ( ١١٣٨ ) حسماً أشرنا إلى ذلك من قبل فى موضعه (١).

وكان على بن يوسف خير أمراء الدولة المرابطية ، بعد أبيه العظيم يوسف . ونستطيع أن نعتبر حكمه ، الذى امتد سبعة وثلاثين عاما مذ ولى الملك بعد وفاة أبيه فى المحرم سنة ٥٠٠ ه ، هو عصر الدولة المرابطية الحقيقي ، بعد أن توطدت

<sup>(</sup>١) رجع البيان المغرب (الأوراق المخطوطة هسبير س ص١٠٧) والحلل الموشية (ص٩٠)، والزركشي في تاريخ الدولنين (ص٥) . ولكن ابن الحطيب يذكر لنا في الإحاطة أن على بن يوسف توفى في السابع من ربيع (؟) (سنة ٣٥٥ه) ولم يشهر موته إلا في الحامس من شوال (الإحاطة ، مخطوط الإسكوريال لوحة ٢٩٢) .

دعائمها فى المغرب والأندلس ، وفى أواثل عهده ، وصلت الدولة المرابطية إلى ذروة قوتها وضخامها ، بيد أنه سرعان ما ظهرت حركة المهدى ابن تومرت حتى انقلبت الآية ، وأخذ الانحلال يسرى إلى ذلك الصرح الشامخ ، وأخذت الدولة المرابطية ، تسر سراعاً إلى قدرها المحتوم .

ومما يوثر عن على بن يوسف، أنه كان أول من استخدم النصارى في الحيش المرابطى . وقد بدأ في ذلك حيا وقع تغريب النصارى المعاهد بن بالأندلس في سنة ٢١٥ ه (١١٢٧ م) ، حيث استخدم حماعة من الذين قضى بتغريبهم في حرسه الخاص ، وكان ما أبداه أولئك الجند النصارى من الغيرة والإخلاص ، مشجعاً له على التوسع في استخدامهم ، واستقدامهم من شبه الحزيرة ، ودعوة أنجادهم من الفرسان ، وهكذا انتظمت في الحيش المرابطي فرقة أو فرق خاصة من المرتزقة النصارى . وفي أواخر عهد على ، عهد بقيادة هذه الفرق الأجنبية إلى الفار سالقسطلاني الإبرتبر أو الربرتبر كما تقدم ، وأخدت تقوم بدور هام في المعارك التي كانت تضطرم يومئذ بين المرابطين والموحدين . ويقول لنا صاحب البيان المغرب أن علياً كان يوثر أولئك الحند النصارى ، ويمكن لهم ، وكانوا في ظل المغرب أن علياً كان يوثر أولئك الحند النصارى ، ويمكن لهم ، وكانوا في ظل المخرب الأمور في أواخر عهد على ، أهمل أمر الحند المسلمين ، وعجز الأمير عن الإنفاق عليهم ، حتى كان أكثرهم يكرون دوابهم (١).

ومما يذكره لنا ابن عذارى فى هذا الصدد أيضاً ، أن أمير المسلمين علياً ، حينا رأى توالى فشل ولده تاشفين فى محاربة الموحدين ساءه ذلك ، وعزم على إقالته ، وأن يقدم مكانه ولده إسحاق ، وكتب بالفعل إلى عامله على إشبيلية عمر ، بالقدوم ، ليجعله مدبر ولده ، وكان ذلك فى سنة ٥٣٦ ه . بيد أنه يبدو أنه لم بحد متسعاً من الوقت لتحقيق هذا العزم ، إذ توفى بعد ذلك بأشهر قلائل (٢).

وكان من الأحداث البارزة فى أواخر عهد على ، السيل العظيم الذى وقع بطنجة ، فى سنة ٣٣٥ هـ ، وقد أكتسح معظم دورها وصروحها ، وهلكفيه عدد عظيم من الناس ، والدواب (٣٠) . ثم الحريق الكبير الذى وقع فى العام التالى بسوق

<sup>(</sup>١) البيان المغرب ، في الأوراق المخطوطة التي سقت الإشارة إليها .

<sup>(</sup>٢) البيان المغرب ( فى الأوراق المخطوطة المشار إليها – هسيرس ص ١٠٥ ) .

<sup>(</sup>٢) البيان المغرب ( الأوراق المخطوطة – هسبير س ص ١٠٣) .

مدينة فاس ( ٣٣٥ ه ) ، وتلفت من جرائه طائفة كبيرة من الدروب التجارية ، وهلكت فيه أموال جليلة ، وافتقر كثير من الناس<sup>(١)</sup>.

وكان منها أيضاً ، أنه في سنة ٥٣٥ ه ، هاجرت جموع عظيمة من أهل المغرب ، من مختلف نواحيه ، إلى الأندلس . وهذا ما يذكره لنا ابن عذارى نقلا عن ابن حمادة . والظاهر أن ذلك كان راجعاً إلى توالى ظفر الموحدين على المرابطين ، وتوجس أنصار المرابطين وأوليائهم مما قد يؤول إليه الأمر من انهيار سلطان المرابطين بالمغرب (٢) .

وعلى بن يوسف هو الذى وسع مدينة مراكش، وعمرها، ونظم خططها، حتى غدت أضعاف ماكانت عليه عند إنشائها، وأنشأ بها الحامع، والقصر المرابطي، ونظم سقايتها، وأدار أسوارها، حتى غدت في عصره حاضرة عظيمة (٢٠).

وتنوه الرواية نخلال على بن يوسف ، وتصفه بأنه كان ملكاً عظيا ، عالى الهمة ، رفيع القدر ، فسيح المعرفة عظيم السياسة (٤) ، وكان فوق ذلك ورعاً متعبداً ، يحب العلماء ويؤثر مجالسهم (٥). بيد أنه لم يكن فى ذلك صنو أبيه العظيم فى الاقتصار على الاسترشاد بآرائهم دون خنوع واستسلام ، بل كان يخضع لأهوائهم ، ويترك لهم الكلمة العليا . وقد رأينا ماكان فى استسلامه لهم ، من الحجر على حرية الفكر ، ومطاردة كتب الغزالى وإحراقها ، لماكانت تتسم به من إيثار لعلم الأصول ، وقد كان هذا من أكبر أخطائه ، ومن دلائل استسلامه لأهوائهم و تعصبهم .

وكان البلاط المرابطي في عهد على بن يوسف ، يزدان سواء في المغرب أو الأندلس بعدة من أكابر الكتاب ، وأعلام البلاغة في ذلك العصر . وكان في مقدمة هؤلاء أبو بكر بن القصيرة المتوفي سنة ٥٠٨ ه ، وقد كتب عن يوسف ابن تاشفين ، ثم عن ابنه على ، وأبو القاسم ابن الجد المعروف بالأحدب ، وأبو بكر بن عبد العزيز البطليوسي المعروف بابن القبطرية ، وأخواه أبو الحسن

<sup>(</sup>١) ابن القطان في نظم الجمان (المخطوط السابق ذكره).

<sup>(</sup>٢) البيان المغرب ( فَيْ الأوراق المخطوطة – هسبيرس ص ١٠٥) .

<sup>(</sup>٣) الزركشي في تاريخ الدولتين ص ه .

<sup>(</sup>٤) ابن الخطيب في ترجمة على بن يوسف في الإحاطة ( مخطوط الإسكوريال السالف الذكر لوحة ٢٩٢) .

<sup>(</sup>ه) المعجب للمراكشي ص ٩٩ ، والحلل الموشية ص ٦١ .

وأبو محمد ، وأبو عبد الله بن أبى الحيصال وأخوه أبو مروان ، وأبو محمد عبد المجيد بن عبدون وزير بنى الأفطس السابق<sup>(۱)</sup> . وأبو جعفر أحمد بن محمد ابن عطية القضاعى ، وقد خدم تاشفين بن على من بعد أبيه ، ثم انتقل فيما بعد إلى خدمة عبد المؤمن حسما يجىء (۲) .

وكان أنههم وآثرهم لدى على بن بوسف ، أبو عبد الله بن أبى الحصال المتوفى سنة ٤٠ ه . وقد كان من أعظم علماء العصر وكتابه وبلغائه . وكان اجماع هذه الحمهرة من أعلام البلاغة فى البلاط المرابطى ، أثر من آثار قصور الطوائف ، التى امتازت بحشد أقطاب الكتاب والأدباء بين وزرائها ، وأغدقت عليهم حمايتها ورعايتها .

وكان على قد استوزر فى أواخر عهده ، إسحق بن ينتان بن عمر بن ينتان ، وكان فتى حدثا لم يجاوز الثامنة عشرة من عمره ، ولكنه كان يتوقد ذكاء وفطنة وعزماً ، فأعجب به على ، وولاه خطة المظالم والشكايات ، فأبدى فى منصبه براعة وكياسة ، فانتفع به الناس وأحبوه ، وكان حسبا تصفه الرواية « مثل كاهن يأتى بعجائب الأخبار »(٣).

هذا ، وأما عن شخصه ، فإن الرواية تصف على بن يوسف ، بأنه كان أبيض اللون ، مشرباً محمرة ، حسن القد ، صبوح الوجه ، أفلج ، أفنى ، أكحل العينن ، سبط الشعر<sup>(1)</sup> .

وكان لعلى من الولد الذكور ، أحد عشر ، ولكنه لم يترك من أولاده الأحياء بعده سوى ولى عهده وخلفه تاشفين . أما ولده الأكبر سير ، فكان قد توفى قبل وفاته بمدة طويلة ، وكذلك توفى أولاده الآخرون قبل وفاته ، ومنهم ولده أبو بكر ، وقد كان والياً بالأندلس . وفى رواية أنه قد غُرِّب بأمر أبيه إلى الصحراء حيما اعترض على تعيين أخيه تاشفين لولاية الأندلس ، وفى أخرى أنه أصيب إصابة أقعدته ، فحيمل على أعناق الرجال حتى الحزيرة ، ولكنه سمن هناك حتى توفى ، واشتد ألم أبيه على فقده .

<sup>(</sup>١) المعجب ص ٩٦ ، والإحاطة (١٩٥٦) ج ١ ص ٩٦٥ .

<sup>(</sup>٢) الإحاطة (١٩٥٦) ج ١ ص ٢٧٠.

<sup>(</sup>٣) البيانالمغرب( فىالأور اقرالمخطوطةالسالفةالذكر –هسبير س٠٧٠)، والحللالموشية ص٢١٠ .

<sup>(</sup>٤) روض القرطاس ص ١٠٢.

وكانت دولة المرابطين في تلك الأعوام الأخيرة من حكم على بن يوسف ، قد اضطربت أحوالها واهترت أسسها ، وفقدت كثيراً من قواعدها وأراضها ، وسادت الفوضي في كل ناحية ، وساءت الأحوال الاقتصادية من توالى الحرب، وعزت الأقوات والموارد ، وارتفعت كلفة العيش ، وعانى الناس مشقات وشدائد. وماكاد على بن يوسف يختنى من الميدان ، حتى وقع ما هو أخطر ، من تصدع الحبمة المرابطية وتفرق كلمتها . وذلك أن الحصومة قد اضطرمت بين قبيلي لمتونة ومسوفة وهما دعامتا العصبة المرابطية ، وخرج عدة من زعماء مسوفة على حكومة مراكش ، ورأوا ، أن يلوذوا مجاية الموحدين ، فسار مهم يحيى ابن تاكفت ، وبراز بن محمد ، ويحيى بن إسحاق المعروف بأنجار حاكم تلمسان السابق ، في صحبهم وأتباعهم ، إلى محلة الموحدين ، وقدموا طاعتهم إلى عبدالمؤمن ، وكانت هذه ضربة جديدة لتاشفين بن على ، فاشتد الاضطراب في الحبهة المرابطية ، ووغرت صدور اللمتونيين على مسوفة ، وأخذ يتربص بعضهم بعض ، ويقتل بعضهم بعضاً .

وكان ممن انشق على تاشفين في تلك الفترة ، بني ومانتو من بطون زناتة ، وقد م أشياخهم طاعتهم إلى عبد المؤمن ، فبعهم مع بعض قواته إلى بلادهم ، فأعلنوا طاعتهم حميعاً للموحدين . ولما علم تاشفين نحروج بني ومانتو ، وجه إليهم عسكراً على رأسه الربرتير ، فسارع الموحدون إلى إنجادهم ، وتحصن بني ومانتو ببعض التلال ، فصعد إليهم المرابطون ، يحاولون اقتحام مراكزهم ، والكهم ردوا المرابطين على أعقابهم . وعلى أثر ذلك سار جيش موحدى بقيادة ابن وانودين ، وابن زجو ، وابن يومور ، إلى بلاد بني عبد الواد وبني يلومي وهم من أنصار المرابطين ، وعاث في تلك المنطقة ، واستاق كثيراً من الغنائم ، واكن فاجأته حين العودة قوة من المرابطين من زناتة واستولت على معسكر الغنائم ، وقتلت كل حراسة وهم من بني ومانتو وعددهم سمائة رجل ، وتحصن الموحدون بجبل هنالك ، وسار عسكر المرابطين إلى موضع يسمى منداس بلد بني يلومي من بطون زناتة ، فاجتمع إليه بني يلومي ، وعدة أخرى من البطون .

ولما علم عبد المؤمن بها حدث ، سار بقواته من أحواز تلمسان إلى أرض يلومى ، وكان الأمير تاشفين قد قدم فى نفس الوقت إلى تلمسان ، وحشد فيها

عسكراً ، وأرسله على عجل إلى محلة المرابطين فى منداس ، وكذلك انضم إليهم الرّبرتير فى قواته ، واجتمعت بذلك للمرابطين حشود ضخمة . فلما شعر عبد المؤمن بتفوق خصومه ، لحأ إلى خطة حربية جديدة مبتكرة ، هى خطة المربع الموحدى الذى اشتهر فيما بعد . وأضحى عماد خطط الدفاع الموحدية فى الميدان المكشوف ، وقد وصف لنا ابن اليسع خلاصة هذه الحطة ، نقلا عن بعض الموحدين ، فيما يلى :

«أن تُصنع دارة مربعة فى البسيط يجعل فيها من جهاتها الأربع صف من الرجال بأيديهم القنا الطوال ، والطوارق المانعة ، ومن ورائهم أصحاب الدروق والحراب صفاً ثانيا ، ومن ورائهم أصحاب المخالى فيها الحجارة صفاً ثالثا ، ومن وراء هؤلاء الرماة صفاً رابعا . وفى وسط المربعة ، ترابط قوى الفرسان » . يقول ابن البسع «فكانت خيل المرابطين إذا دفعت إليهم ، إلى الموحدين ، لاتجد إلا الرماح الطوال الشارعة ، والحراب والحجارة والسهام ياسرة . فحين ماتوا من الدفع و تدبر ، وأخرج خيل الموحدين من طرق تركوها ، وفرج أعدوها ، فتصيب من أصابت ، فإذا كرت علمهم دخلوا فى غاب القنا »(١) .

وهكذا فإنه حيما نشب القتال بين المرابطين والموحدين في منداس ، ظهرت آثار الحطة الدفاعية الموحدية واضحة في عجز المرابطين على تفوقهم في العدد والعدة ، عن النيل من خصومهم . وبالعكس فقد أثنى الموحدون في خصومهم ، وردوهم الكرة بعد الكرة بخسائر فادحة ، واستمر القتال على أشده ثلاثة أبام . وفي اليوم الرابع أحرز الموحدون على خصومهم نصراً باهراً ، واحتووا على علمهم ، ومحلات حلفائهم من بني بلومي وغيرهم ، واستولوا على غنائم فادحة ، تقدرها الرواية بثلاثين ألفاً من الغنم ، واثني عشر ألفاً من البقر . بيد أنه حيما ارتد عبد المؤمن بغنائمه صوب الصخرتين من أحواز تلمسان ، اعترضه الربرتير في قواته ، وهاحمه بشدة واسترد منه معظم الغنائم ، وقتل من كومية قبيلة عبد المؤمن نحو أربعائة رجل . ثم سار في قواته وغنائمه إلى تلمسان ، فانضم هناك إلى قوات الأمير تاشفين (٢) .

وفى خلال ذلك الصراع المرير الذى استغرق قوى المرابطين ، وصل إلى

<sup>(</sup>١) الحلل الموشية ص ٩٨.

<sup>(</sup>٢) البيان المغرب ( القسم الثالث نسخة تامجروت) ( تطوان ١٩٦٣ ) ص ١٥.

مياه سبتة أسطول نورمانى ضخم قوامه مائة وخسون سفينة ، وأغار أولئك النورمان ( المحوس ) على سبتة ، محاولين اقتحامها ، فخرجت إليهم سفن المرابطين بقيادة أمير البحر ابن ميمون ، ووقعت بين الفريقين معركة بحرية عنيفة ، غرقت فيها من الحانبين سفن عديدة ، وقتل من الفريقين خلق كثير . وكان ذلك في سنة ٩٣٥ ه (١) . ودل ذلك الحادث على أن القوات البحرية المرابطية ، كانت ما تزال ، بالرغم مما حدث في داخل المغرب ، يقظة ساهرة ، على حراسة الشواطئ والثغور المغربية المرابطية .

ووقع بعد ذلك بقليل حادث كان له في مركز المرابطين أسوأ الأثر هو مصرع الربرتير قائد «الروم». وتختلف الرواية في شرح هذا الحادث وفي تفاصيله . ويقدم إلينا البيذق رواية خلاصها ، أن عبد المؤمن وجه حشود جزولة لقتال الربرتير ، وكانوا بموضع يسمى «بكيرس» ، فسار الربرتير في قواته للقائهم ، وكانت جزولة تحتمي وراء خندق ، فاستطاعوا أن يردوا الربرتير ، فولى عهم مهزوماً ، وكتب إلى عبد المؤمن كتاباً يسدى فيه النصح ، ويقول إن جزولة ، قد غدروا بإخوانهم ، وهم بلاريب سوف يغدرون بك ، وعندئذ عمد عبد المؤمن غدروا بإخوانهم من خيلهم وسلاحهم ، ثم قتلهم حميعاً إلا الصبيان الصغار ، واستولى على غنائمهم . فلما علم الربرتير بذلك قرر أن يسير لمهاحمة الموحدين ، واستخلاص المغنائم منهم ، فلم يعترض تأشفن على رغبته ، ولكنه لم يسر معه ، والتي الربرتير بالموحدين في موضع يسمى « تاكوط آن تيفسرت » ونشبت بينه وبين الموحدين معركة عنيفة هلك فيها هو ومعظم جنده ، ولم يسلم من عسكره حسبها محدثنا البيذق معركة عنيفة هلك فيها هو ومعظم جنده ، ولم يسلم من عسكره حسبها محدثنا البيذق موى سنة ، ثلاثة من الروم ، وثلاثة من المرابطين ، يذكر لنا البيذق أسهاءهم . وكان ذلك في سنة ، ولا 1128 م 1120) (٢) .

ويذكر لنا ابن عذارى من جهة أخرى مصرع الربرتير فى حملة موجزة يقول فيها «فى سنة تسع وثلاثين خرج قائد الروم بعسكره ، ومعه عسكر لمتونة والحشم ، فهزمهم الموحدون ، وقتل القائد المذكور» . وهذا ما ورد فى الأوراق المخطوطة التى بين أيدينا من البيان المغرب . ولكن ابن عذارى محاول فيما بعد ، أن ينقل تفاصيل مصرع الربرتير عن ابن صاحب الصلاة ، وذلك فى القسم

<sup>(</sup>١) البيان المغرب (الأوراق المخطوطة – هسبيرس ص ١٠٨) .

<sup>(</sup>۲) كتاب أخبار المهدى ابن تومرت ص ۹۹.

الثالث من كتابه ، بيد أن ما نقله فى ذلك قد سقط من نسخة « تامجروت» وهى التي تغدو مرجعنا منذ الآن فصاعدا(١) .

ويقدم إلينا ابن خلدون عن مصرع الربرتير رواية ثالثة يقول فيها ، إن تاشفين بعث الربرتير في عسكر ضخم فأغار على بني سندم وزناتة الذين كانوا في بسيطهم ، وعاد بالغنائم ، فاعترضه الموحدون ، ونشبت بين الفريقين معركة قتل فها الربرتير وجنده (٢٠) .

ولما رأى الحند النصارى مصرع عميدهم ، ورأوا أنهم لا يستطيعون بعد أن يعملوا لتدعيم إمبر اطورية أصبحت وشيكة الانهيار ، تفرقوا تباعاً ، وغادر الكثير مهم المغرب إلى اسبانيا ومعهم أسرهم وقساوسهم ، وساروا إلى طليطلة ملتجئين إلى حماية القيصر ألفونسو ريمونديس ( ألفونسو السابع ) ملك قشتالة ، فأحسن استقبالهم ، وأنزلهم بدياره ، وحمد لهم تمسكهم خلال الحوادث والحطوب بديهم وولائهم لمذههم (٣) :

وعلى أى حال فقد كان مصرع الربرتبر وتبدد جنده ، ضربة جديدة أصابت الحيش المرابطي ، وكان تاشفين في تلك الأثناء قد كتب إلى الأقطار يستدعى الحشود من كل ناحية ، فقدم إليه عسكر سجلماسة ، وعسكر بجاية بقيادة طاهر ابن كباب الصهاجي من بني حماد أصحاب إفريقية ، ووصل من الأندلس عسكر آخر بقيادة الأمير إبراهيم بن تاشفين ، وكان قد قدم إلى أبيه قبل ذلك على أثر موت جده على وزاره بجهة كراندة ، فبعثه والده إلى قرطبة لإتمام دراسته بها ، ثم استدعاه بعد ذلك فوصل في عسكره إلى تلمسان في أو اخر سنة ١٩٥٨ه ، فولاه أبوه في الحال عهده ، واجتمعت الحيوش المذكورة في ظاهر تلمسان ، وميزوا، وبرزوا في نظام متقن وهيئة كاملة ، وعجب الناس من كثرتهم ، وحسن نظامهم ، وحمال هيئهم ، بيد أنها كانت آخر حشود يحتفل بها المرابطون (٤).

\_ • \_

ولما قتل الربرتبر وبدّد جيشه ، غادر الموحدون «تيفسرت » وساروا إلى

<sup>(</sup>١) راجع القسم الثالث من البيان المغرب (نسخة تامجروت) ص ١٦.

<sup>(</sup>٢) كتاب العبر ج ٦ ص ٢٣١ .

Simonet: Hist. de los Mozárabes. p. 760 & 761 ( 7 )

<sup>(</sup>٤) القسم الثالث من البيان المغرب (نسخة تامجروت) ص١٥، والحلل الموشية ص ٩٩و ٩٨

شمآل غربی تلمسان ونزلوا «بالصخرتین » القریبة منها ، وکان تاشفین قد أقام محلته فی «سطفسیف» القریبة ، وکانت المعارك والمناوشات تنشب كل یوم تقریباً بین الفریقین ، واستمر ذلك مدی شهرین . ولما وصلت حشود الأقطار إلی تاشفین ، خرجت منها حشود بجایة ، واشتبکت مع الموحدین فی معرکة عنیفة فی ظاهر « الصخرتین » ، فهزمت وقتل منها عدد جم ، وبعث قائدها سراً إلی عبد المؤمن ، یعده بالتوحید ، وأنه متی افتتح المغرب ، فإنه إذا ورد المشرق وجده مفتوحاً كذلك .

وعندئذ أدرك تاشفن دقة مركزه ، فقرر أن يترك محلته فى تلمسان ، وغادرها فى قواته إلى وهران الواقعة على البحر فى شمالها الشرقى. وبعث ابنه وولى عهده إبراهيم إلى مراكش فى حماعة من أشياخ لمتونة ومعه كاتبه أحمد بن عطيه . وكان تاشفين قد ابتى فى وهران حصناً منيعاً على البحر كى يحتمى به عندالحاجة ، ودبر مع قائد أسطوله محمد بن ميمون ، أن يوافيه إلى وهران بجناح من الأسطول فقدم ابن ميمون من ألمرية فى عدة من السفن ، وأرسى قريباً من المعسكر المرابطى ينتظر تطور الحوادث . وكان ذلك فى شهر شعبان سنة ٥٣٩ ه (يناير ١١٤٥م) .

وكان المرابطون قبل أن يغادروا محلتهم فى سطفسيف إلى وهران قد دبروا كيناً لحيش موحدى يقوده ابن زجّو، ففتكوا به وقتلوا ابن زجّو. فكان ذلك عاملا جديداً فى إذكاء سخط الموحدين. وماكاد المرابطون يتحركون نحو الشهال، حتى سار فى أثرهم عبد المؤمن فى قواته، وبعث فى مقدمته الشيخ أبا حفص عمر ابن يحيى الهنتانى (عمراينتى)، وحشود بنى ومانو من زناتة، فنفذوا إلى بلاد بنى يلومى، وبنى عبد الواد، وبنى ورسيفين، وبنى توجين، وكلهم من أنصار لمتونة، وأثخنوا فيهم حتى أذعنوا إلى الطاعة، وسار زعماؤهم إلى عبد المؤمن، وقدموا طاعتهم إلى قواته (١). وأشرف الموحدون على وهران، وعسكروا فوق الحبل المطل علها.

وكان كل شيء ينذر عندئذ بوقوع المعركة الحاسمة . وكان المرابطون يرقبون تحركات الموحدين فى وجوم وتوجس وقد غادر عدة من قوادهم المعسكر المرابطي وتركوا تاشفين لمصيره . وشعر الموحدون من جانهم أن الفرصة المنشودة قدحلت ، فني ذات صباح أطلقوا من فوق الحبال صيحهم الحربية بصوت واحد

<sup>(</sup>١) البيان المغرب القسم الثالث (نسخة تامجروت) ص ١٦ ، وكتاب العبر ج ٦ ص٢٣١.

ارتجت له المحلة المرابطية ، وأمر تاشفين جنده بان يلزموا أماكنهم خيفة الكمين، وعند الظهر سار الموحدون إلى عن الماء التي يشرب منها أهل وهران ، فسقوا دوالهم دفعة واحدة ، ثم قاد الشيخ أبوحفص قواته، واقتحم المحلة المرابطية ، حتى أشرف على مكان خباء تاشفين، وكان موقعه بإزاء الحصن المطل على البحر، فوقع الاضطراب فى المعسكر المرابطي، وبادر تاشفين وخاصته ومنهم ابن مزدلى، وبشير الرومى ، وصندل الفتى ،إلى الالتجاء إلَى الحصن ، ووقع القتل بين المرابطين ، وحمع الموحدون الخشب ، وأضرموا النار حول الحصن ، وماكّاد الظلام يرخى سدوله ، حتى كانت ألسنة اللهب قد تعالت ، فخشى تاشفين الهلاك ، وخرج من الحصن فوق فرسه « رمحانة » يطلب النجاة ويرجو أن تصل إليه بعض قطع أسطوله لتحمله إلى الأندلس ، وكان معه صحبه الثلاثة ، فسقط صندل في النار واحترق ، واستطاع ابن مزدلي أن مجوز إلى أسوار المدينة ، ولكنة فقد رشده ومات بعد ثلاثة أيام . وسار تاشفين وبشير إلى مرتفعات الحبل ، فقيض لبشير النجاة . ولكن تاشفين ، تردت به فرسه تحت جنح الظلام، فسقطت في هوة سميقة فهاكت الفرس، وهلك تاشفين. وفي الصباح عثر الموحدون على جثة تاشفين في تلك الحافة فصلبوا الحثة ، واحتزوا رأسه ، وبعث لها عبد المؤمن إلى تينملل ، فعلقت في الشجرة الَّبي بإزاء مسجد المهدي. وكان مصرع تاشفين في ليلة السابع والعشرين من رمضان سنة ٥٣٩ هـ ( ٢٢ فير اير ١١٤٥م)(١)، وذلك بعد أن قضي في مدافعة الموحدين زهاء خمسة أعوام متوالية، لم يأو فيها إلى مكان . ولم ينعم بهدنة ، ولم يتصل بأهل ولا وللـ<sup>(٢)</sup> .

وقد أورد لنا ابن الأبار عن مصرع تاشفين رواية أخرى عن أبى على بن الأشيرى ، وقد كان داخل تلمسان حين نزل الموحدون على مقربة منها فى سنة ٣٩٥ هـ ، وكان تاشفين عندئذ فى ظاهرها فى محلاته وحموعه . وخلاصة هذه الرواية ، أن تاشفين بعد أن وجه ابنه إبراهيم ولى عهده إلى مراكش خوفاً عليه فى شعبان من تلك السنة ، وسير معه كاتبه أبو جعفر بن عطية ، سار إلى وهران ، ولحا إلى حصن شرع فى بنيانه ، فقصده الموحدون ، وأضرموا النار حوله ،

<sup>(</sup>۱) البيان المغرب ، القسم الثالث ص١٦و١٧، وأخبار المهدى ابن تومرت ص٩٨، والحلل الموشية ص ١٠٠، وابن خلدون ج ٦ ص ٢٣١، وابن الخطيب فى الإحاطة ( القاهرة ١٩٥٦) ج ١ ص ٤٦٢.

<sup>(</sup>٢) ابن الأبار في الحلة السيراء ص ١٩٨.

فلما رأى ذلك ودع أصحابه ليلا ، واقتحم والنار محتدمة بباب الحصن ، فوُجد من الغد ميتاً لا أثر فيه الضربة ولا طعنة ، ويقال إن فرسه صرعه . وتتفق هذه الرواية مع الروايات الأخرى في أن مصرع تاشفين وقع في ليلة سبع وعشرين من شهر رمضان سنة ٥٣٩ هـ(١) .

وأورد لنا المراكشي رواية ثالثة خلاصتها أن تاشفين لما ذهب إلى تلمسان لم يرضه موقف أهلها ، فغادرها إلى وهران ، فحاصره الموحدون بها ،فالم اشتد عليه الحصار ، خرج راكباً فرساً شهباء وعليه سلاحه ، فاقتحم البحر حتى هلك ، ويقال إنهم أخرجوه من البحر وصلبوه ثم أحرقوه (٢).

هذا ويصف لنا ابن الخطيب مصرع تاشفين بن على في تلك العبار ات الشعرية:

« واستقبل تاشفين مدافعة جيش أمير الموحدين ، أبي محمد عبد المؤمن بن على خليفة مهديهم ، ومقاومة أمر قضى الله ظهوره ، والدفاع عن ملك بلغ مداه وتمت أيامه ، كتاب الله عليه ، فالتأث سعده ، وفل جده ولم تقم له قائمة ، إلى أن هزم ، وتبدد عسكره ، ولحأ إلى وهران ، فأحاط به الحيش ، وأخذه الحصار ، قالوا فكان في تدبيره أن يلحق ببعض السواحل ، وقد تقدم بهوصول ابن ميمون قائد أسطوله ليرفعه إلى الأندلس ، فخرج ليلا في نفر من خاصته فرقهم الليل ، وأضلهم الروع ، وبددتهم الأوعار ، فمهم من قتل ، ومهم من فرقهم الليل ، وأضلهم الروع ، وبددتهم الأوعار ، فمهم من قتل ، ووجد ميتا في الغد ، وذلك ليلة سبع وعشرين لرمضان سنة تسع وثلاثين وخمسائة ، وصلبه الموحدون ، واستولوا على الأمر بعده ، والبقاء لله تعالى (٣).

وعلى أثر مصرع تاشفين ، اقتحم الشيح أبو حفص بقواته وهران ، وأثخن في المرابطين حتى فنى معظهم ، والتجأت منهم حماعة إلى الحصن ، فحاصرهم الموحدون وقطعوا عنهم الماء حتى أذعنوا إلى التسليم بعد ثلاثةأيام . ومع ذلك فقد قتلهم الموحدون حميعاً كباراً وصغاراً ، وكان ذلك في يوم عيد الفطر من سنة محتلهم الموحدون مميعاً كباراً وصغاراً ، وكان ذلك في يوم عيد الفطر من سنة هميزت بها سياسة الموحدين الدموية .

<sup>(</sup>١) ابن الأبار في الحلة السيراء ص ١٩٧ و ١٩٨.

<sup>(</sup>٢) المعجب ص ١١٢ و ١١٣.

<sup>(</sup>٣) الإحاطة في أخبار غرفاطة ( القاهرة ١٩٥٦ ) ج ١ ص ٤٦١ و٤٦٢ .

ولما وصل خبر مصرع تاشفين إلى تلمسان ، مع فل لمتونة ، أسرع من كان بها وبضاحيها القريبة تاجررت من لمتونة ، فغادروها هائمين على وجوههم يقصدون إلى فاس وغيرها من الأماكن التى مازالت تحت حكم المرابطين . وكان في مقدمة من غادرها الأمير يحيى بن أبى بكر بن على المعروف بالصحراوى وهو ابن أخي تاشفين ، وكان قد وفد إليها قبل ذلك بقليل فى بعض قواته لإنجاد تاشفين . فلما وقعت الكارثة أسرع فى فلوله إلى فاس ، وامتنع بها ، وأخذ ينظم الدفاع عنها . ولم يبق بتلمسان سوى العامة وأهل الحضر ، وبادر حماعة من أعيانها فى نحو ستين رجلا إلى لقاء عبد المؤمن يلتمسون منه الأمان ، فلقيهم يصلاتن فى نحو ستين رجلا إلى لقاء عبد المؤمن يلتمسون منه الأمان ، فلقيهم يصلاتن (يصلاصن ) الزناتي فى قوة من الموحدين فى وادى تافنا القريب ، فقتلهم عن آخرهم ، وطار نبأ مصرعهم إلى تلمسان . فسرى إلى أهلها الرعب والروع ، وسادت بها الفوضى .

و دخل عبد المؤمن وجنده الموحدون تاجررت في غداة عيد الفطر، فقتلوا أهلها ، واقتسموا دورها . ثم غادروها إلى تامسان . وكان يسودها الوجوم والفزع . فلما اقترب الموحدون منها خرج الأعيان والطلبة ، يسعون إلى لقاء عبد المؤمن والتماس العفو منه ، فأقبل يصلاتن وجنده وجردوهم من ثيابهم ، وقتلوا جماعة منهم ، نحت نظر الخليفة ، والشيخ أبي إبراهيم أحد الصحب العشرة، ثم دخل عبد المؤمن المدينة ، وقتل الموحدون كثيراً من أهلها(۱). ويؤيد هذه الرواية ويعززها صاحب الحلل الموشية . فيقول لنا إن عبد المؤمن دخل تلمسان عنوة وقتل أهلها وسبى حريمها ، ودخل كل واحد من الموحدين من الموضع الذي يليه ، فأخذوا منها من الأموال ما لا يحصى ، وقد بلغ فيها عدد القتلى ، وفقاً لابن اليسع مائة ألف أو تزيد .

وفى رواية أخرى أن عبد المؤمن استباح أهل تاجررت وقتلهم لما كان معظمهم من حشم اللمتونيين ، وعفا عن أهل تلمسان . وفى رواية ثالثة أن عبد المؤمن لم يدخل تلمسان فوراً ، ولكنها امتنعت عليه ، واضطر إلى محاصرتها ، وأنه لبث وقتاً على حصارها ، وأخبار الفتوح والبيعات ترد عليه ، وأنه ترك على حصارها إبراهيم بن جامع وغادرها إلى فاس (٢) . بيد أنه يبدو أن الرواية

<sup>(</sup>١) البيان المغرب ، القسم الثالث ص ١٨ ، والحلل الموشية ص ١٠١ .

<sup>(</sup>۲) ابن خلدون ج ٦ ص ٢٣١ .

الأولى هي الرواية الراجحة ، وأنه ليس من المعقول أن تصمد تلمسان في مثل هذه الظروف ، أمام جيش مظفر مثل جيش عبد المؤمن ، يندفع في فتوحه كالسيل يحمل من يصادره . هذا ، وربما كان فيا يقول ابن صاحب الصلاة ، مؤرخ الموحدين ، ما يرفع هذا التناقض بين الروايتين ، فهو يقول لنا إنه لما استقر عبد المؤمن بتلمسان بعد استشهاد من استشهد ، امتنعت عليه قصبها بمن فها ، فوضع عليها الحصار ، ولما رحل إلى فاس ترك عسكراً ليتابع حصارها (١٠). فيها ، فوضع عليها الحصار ، ولما رحل إلى فاس ترك عسكراً ليتابع حصارها أليستريح ولير قب شئون الفتوح في تلك المنطقة . ومن المعروف مما تقدم أن عبد المؤمن كان من أهل تاجرا ( تاجررت ) وبها كان مسقط رأسه ، وأن أمه تنتمي إلى قبيلة كومية ، وموطنها يقع في نفس المنطقة جنوب تاجرا . وإذاً فقد كان من الطبيعي أن يتمهل عبد المؤمن قليلا في تلك الربوع ، التي نشأ فيها وترعرع . ولما تم تنظيم الشئون ، ندب عبد المؤمن للولاية على تلمسان ، سليان بن محمد بن وانودين المئتاني ، ثم غادرها في قواته في ربيع الثاني سنة ١٤٥ ه ( أكتوبر ١١٤٥ م) ، المئتاني ، ثم غادرها في قواته في ربيع الثاني سنة ١٤٥ ه ( أكتوبر ١١٤٥ م) ،

<sup>(</sup>١) أورده البيان المغرب ، القسم الثالث – ص ١٩.

# الفضالخامس

## نهاية الدولة المرابطية

### فى المغرب

الدولة المرابطية في طور الاحتضار . ولاية الأمير أبي إسحاق إبراهيم والخلاف حولها . مسير عبد المؤمن إلى وجدة و دخولها في الطاعة . مسيره إلى أجرسيف واقتحامها . زحفه على فاس ونزوله بالمقرمدة . خروج المرابطين بقيادة الصحراوي ، واشتباكهم مع الموحدين . مسير عبد المؤمن إلى وادى سبو ونزوله في عقبة البقر . احتلاله لحبل العرض . إرساله حملة لمحاصرة مكناسة . خروج المرابطين منها وفتكهم بالموحدين . مسير عبد المؤمن بنفسه إلى مكناسة . محاصرة الموحدين لفاس . قطعهم للهر وإغراق مياهه للوادى . اتصال الحياني المشرف على المدينة بالموحدين . غدره بالصحر اوى وفتحه باب المدينة . دخول الموحدين فاس وفرار الصحراوي . قدوم عبد المؤمن من مكناسة و دخوله فاس . قتله لأشياخ المرابطين وهدمه لأسوار المدينة . مسيره إلى مكناسة ثم إلى سلا . سقوط مكناسة في أيدى الموحدين . مسير عبد المؤمن إلى وادى أم الربيع وخضوع صنهاجة ودكالة . وفود ابن ميمون قائد الأسطول المرابطي ودخوله في الطاعة . وفود رسل أهلسبتة . مسير عبد المؤمن في قواته إلى مراكش . نزوله فوق جبل إيجليز . محاصرة الموحدين لمراكش . حالة المرابطين داخل المدينة . خروجهم لقتال الموحدين . هزيمة المرابطين وارتدادهم إلى الداخل . وفود أشياخ القبائل على عبد المؤمن . وفود الأندلس إليه . توحيد إسحاق بن ينتان . امتداد الحصار وصمود المدينة . استعمال الموحدين للسلالم واقتحامهم الأسوار . دخول الموحدين مراكش ومقاومة أهلها اليائسة . اقتحامالقصبة والقبض على الأمير إبراهيم وآله وخاصته . استباحة الموحدين لمراكش ، وقتلهم الذريع لأهلها . مقتل إبراهيم بن تاشفين وأمراء وأشباخ لمتونة . دخول عبد المؤمن المدينة ثم عوده إلى محلته . منع الدخول و الحروج من المدينة . اعتبارها مدينة رجسة و تطهيرها و هدمجوامعها . جمع السبي و الأسلاب، وصف مراكش في هذا العهد . دخول الموحدين قصبة تلمسان . وفود وفد إشبيلية على عبد المؤمن .

\_ 1 \_

لم يكن ثمة شك ، بعد أن انهار سلطان المرابطين ، فى المغرب الأوسط ، وفى المغرب الشهالى ، على هذا النحو الحارف ، وبسط الموحدون الظافرون سلطانهم ، على سائر القواعد الحنوبية ، فيما خلا مراكش، وسائر الثغورالشهالية ، فيما خلا الركن الشهالى الغربى \_ لم يكن ثمة شك فى أن الدولة المرابطية ، كانت تسر إلى نهايتها المحتومة بسرعة مذهلة .

وكان تبدد قوى الدولة المرابطية ، واستنفاد مواردها ، خلال هذه المعركة

الطويلة التى استمرت منذ قيام محمد بن تومرت المهدى ، زهاء عشرين عاما ، وتوالى الهزائم على الحيوش المرابطية ، معركة بعد أخرى ، وتمزق صفوفها ، وفناء عديدها . وهبوط روحها المعنوى ، من جراء هذا الإدبار المستمر كان ذلك كله مما يوذن بأنه مهما كانت المقاومة المريرة اليائسة ، التى يمكن أن تبذل في المرحلة الأخيرة ، من ذلك الصراع الرهيب ، فإمها لن تغنى شيئاً ، ولن نحول دون وقوع الكارئة المرتقبة ، التى أخذت طوالعها تبدو قوية في الأفق ، ولاسيا بعد مصرع الأمير تاشفين بن على ، وتبدد جيوشه الضخمة على هسذا النحو الشامل .

والواقع أن الدولة المرابطية لم تعد بعد هذه الضربة القاضية ، سوى شبح هزيلً . ففي مراكش . كان عمثل الفصل الأخير من مأساة الدولة المحتضرة ، وذلك حينًا بويع في مراكش ، على أثر مصرع تاشفين ، لولده الأمير أبي إسماق إبراهيم ، وكان أبوه قد ولاه ولاية عهده ، منذ وفوده عليه في تلمسان في أواخر سنة ٥٣٨ هـ حسمًا تقدم ، ثم وجهه إلى مراكش ، وذلك قبيل وفاته بنحو شهر . على أن هذه البيعة التي تمت في أدق الظروف التي كانت تواجهها الدولة المرابطية، لم تقع دون خلاف . فإن إسحاق بن على عم الأمير إبراهيم ، خرج عليه ودعا لنفسه بالإمارة ، ووقع الحدل والتطاحن بن الفريقين داخل العاصمة المرابطية . وكان الموحدون في ذلك الوقت نفسه يقتربون من فاس ، والوفود والحشود ، تترى من كل صوب على عاهلهم عبد المؤمن ، فتزيد حموعه ، وتعزز قواه . ويصف لنا البيذق ، مؤرخ الحملة ومرافقها ، مسر عبد المؤمن ، فيقول لنا إنه نزل على وجدات (وجدة) فأخذها ، ووحد أهلها(١). هذا في حين أنصاحب البيان المغرب يذكر لنا أن الموحدين استولوا على وجدة قبل ذلك بعامين ( ٣٨ ه )(٢) . وسار عبد المؤمن بعد ذلك إلى أجرسيف ، وهي تقع في منتصف المسافة بن تلمسان وفاس ، فنزل علمها ، ولتى الموحدون بعض المقاومة من بعض زعماء تلك الناحية ، فجرد عليهم عبد المؤمن بعض قواته ، فمزقت حموعهم وقتلتهم ، ودخل أجرسيف ، ثم غادرها إلى فاس ، ونزل بالمقرمدة التي تقع على مقربة من جنوب شرقی فاس ، وكان يحيى بن أبى بكر الصحراوى ، قد قدم

<sup>(</sup>۱) أخبار المهدى ابن تومرت ص ۹۸.

<sup>(</sup>٢) البيان المغرب في الأوراق المخطوطة السالفة الذكر (هسبيرس ص ١٠٨) .

إليها في جموعه من تلمسان كما تقدم ، وأخذ ينظم خطط الدفاع عنها . وكان عبد المؤمن يتوق إلى الوقوف على مدى استعداد المدينة للدفاع ، ومبلغ القوى المدافعة عنها . ذلك أنه بالرغم من وفرة جموعه التي تتألف حسما تقول الرواية ، من ثمانين ساقة على عدد القبائل والوفود ، كان يريد التحوط للمفاجآت ، ويرمى إلى الاستيلاء على فاس ، بأقل التضحيات الممكنة . فبعث ألفاً من المشاه نصفهم من صنهاجة ، والنصف الآخر من هسكورة ، بقيادة أبى بكر بن الحبر ، فعبر بهم بهر سبو ، وصعد إلى جبل زالاغ الذي يشرف على فاس من الشمال ، وأوقد الموحدون النيران ليلا فوق الحبل ، فلما رأى أهل فاس نيران الموحدين على مقربة من مدينتهم ، اضطربوا وماجوا ، وخرج الصحراوى في قواته المتال الموحدين ، وفي صباح الغد نشب القتال بين الفريقين ، وقدر الموحدون قوة أعدائهم بنحو ألف وخمسائة ، ما بين لمتونة وأهل فاس . وفي العصر ارتد الصحراوى بتواته إلى داخل المدينة .

وفي الليلة التالية ، عاد الموحدون إلى إيقاد النيران ، ولكن الصحراوى نم غرج إلى القتال في تلك المرة . وفي صباح اليوم التالى ، سار عبد المؤمن في قواته إلى وادى نهر سبو ، ونزل في موضع يسمى «عقبة البقر» فملأت حشوده السهل والوعر ، هذا والصحراوى وأهل فاس ، يشهدون هذه الحموع الحرارة من فوق الأسوار ، فيملأهم منظرها رهبة وروعاً . وفي اليوم التالى ، تحرك عبد المؤمن في قسم منتخب من جيشه ، إلى موضع يعرف « ممنزل الحاج » وخرج الصحراوى في خيله إلى جبل العرض ، الواقع في شمال غربي المدينة ، وخرج الموحدين واد يسمى « بسد رواغ » . ولم يقع في ذلك اليوم قتال بين يفصله عن الموحدين واد يسمى « بسد رواغ » . ولم يقع في ذلك اليوم قتال بين الفريقين . وارتد الموحدون إلى السهل الشاسع ، وبتي عبد المؤمن في «منزل الحاج » على قدم الأهبة ، في ثلاثة آلاف وخميهائة من رجاله . وارتد الصحراوى نحيله تانية إلى المدينة .

وفى صباح اليوم التالى ، غادر عبد المؤمن فى قواته السهل ، واحتل جبل العرض ، مشرفاً منه على المدينة . وقطع الموحدون الأشجار ، وعملوا منها حول محلتهم حاجزاً من الحشب ، ثم بنوا حائطاً من وراء الحاجز حماية لأنفسهم ، ولدوابهم ، واستعدوا لحصار طويل . وبعث عبد المؤمن قسما من جيشه لمحاصرة مكناسة ، الواقعة على قيد ستين كيلومترا غربى فاس ، وكان فى مكناسة نحو

ثلاثة آلاف فارس من قوى لمتونة من الحشم والروم وغيرهم ، هذا عدا من انضم إليهم من رجال القبائل القريبة الموالية . فخرجت هذه القوة من مكناسة بقيادة يدر بن ولحوط اللمتونى واستطاعتأن ترد الموحدين ، وأن تثخن فيهم ، وتفى معظمهم ، فعول عبد المؤمن عندئذ أن يسير بنفسه إلى مكناسة ، وخرج ليلا في قسم منتخب من جيشه ، وعهد بحصار فاس إلى أبي بكر بن الحبر ، وأبي إبراهيم ، وأبي حفص عمر بن يحيى الهنتاتي . ولما وصل إلى مكناسة ، ضرب حولها الحصار المرهق ، ولبث ينتظر الحوادث .

واستمر حصار الموحدين لفاس زهاء سبعة أشهر أوتسعة حسما يروى البيدة (۱)، وفي داخلها يحيى بن أبي بكر بن على الصحراوى في قواته ، ومعه أهل فاس صامدون وراء الأسوار ، يخرجون إلى قتال الموحدين من آن لآخر ، ثم يعتصمون بمدينهم . وأخبراً لحأ الموحدون إلى عملية استراتيجية بارعة . ذلك أنهم قطعوا مجرى النهر الذي يدخل إلى المدينة ، وأقاموا عليه سدا منيعاً من الحطب والخراب ، فسألت مياه النهر في الوادى ، وتعالت حتى صارت محراً تتلاطم أمواجه ، وأنهارت بعض أقسام السور من ضغط الماء المنزايد ، وسقط معها باب السلسلة (۲) . فبادر الصحراوى وحموعه إلى إصلاح ما تهدم من السور ، واجتمع المدافعون فوق الأسوار ، ونشبت بيهم وبين الموحدين معارك عديدة .

وقد كان حرياً أن يطول حصار فاس ، لولا أن عجل بهايته ماحدث داخل المدينة ذاتها . ذلك أن حدث بين يحيى بن على، وبين أبى محمد عبد الله بن خيار الحيانى المشرف على المدينة ، خلاف من جراء اشتداد يحيى فى مطالبة الحيانى بالأموال ، بطريقة أرهقته ، وحملته على أن يتصل سراً بقائد الموحدين أبى بكر الحبر ، وأن يعده بفتح أبواب المدينة ، وكانت لديه مفاتيحها . وساعدت الظروف الحيانى على تحقيق مشروعه . ذلك أن يحيى الصحراوى ، أعرس بامرأة من قومه . فبعث إليه الحيانى مهدايا جليلة من الطعام والشراب ، وشغل الصحراوى فى تلك الليلة بعرسه وطعامه وشرابه (٢) . وفى صباح اليوم التالى ، أوفى الحيانى في تلك الليلة بعرسه وطعامه وشرابه (٢) .

<sup>(</sup>۱) أخبار المهدى ابن تومرت صفحة ۱۰۲.

<sup>(</sup>٢) روض القرطاس صفحة ١٢٣.

<sup>(</sup>٣) الحلة السميراء في القسم الذي نشره المستشرق ميللر ، ضمن مجموعة بعنوان : (٣) الحلة السميراء في القسم الذي نشره (Beiträge zur Geschichte des Westlichen Araber)

بوعده ، وفتح « باب الفتوح » ، فتدفق منه الموحدون إلى داخل المدينة ، وخرج الحياني فانضم إليهم . ولما شعر الصحراوى بوقوع الكارثة ، بادر بالفرار مع نفر من صحبه ، واختر قالوادى دون أن يلوى على شيء ،حتى وصل إلى طنجة . وكان دخول الموحدين مدينة فاس ، حسما يروى ابن صاحب الصلاة ، في صباح اليوم الثانى عشر من شهر ذى القعدة سنة ٥٤٠ ه ( ٢٦ أبريل سنة ١١٤٦ م )(١) .

وظاهر مما يرويه البيذق وابن عذارى ، أن عبد المؤمن لم يكن حاضراً ، وقت دخول الموحدين فاس ، وأنه كان عندئذ على حصار مكناسة (٢) ، وهذا ما يقرره ابن صاحب الصلاة وابن خلدون بطريقة واضحة (٣) . ولكن صاحب الحلل الموشية منجهة أخرى ، يذكر أن الحياني اتصل بعبد المؤمن ذاته ، وأدخله المدينة من باب الفتوح (٤) . بيد أنه من الواضح أن الرواية الأولى ، وهي التي يويدها البيذق مرافق الحملة ، وابن صاحب الصلاة مؤرخ الموحدين ، هي الرواية الراجحة . ولما علم عبد المؤمن ، وهو بمكناسة ، بسقوط فاس ، قدم المواية الراجحة و دخلها ، وولى عليها أبا إسحاق بن جامع (٥) ومشرفها الحياني ، وأمر بقتل كل من قبض عليهم من أشياخ المرابطين ، إلا عمر بن ينتان وزير على ابن يوسف السابق ، وهو الذي تعرض لحاية المهدى ابن تومرت ، وصرف على ابن يوسف عن إيذائه ، حسيا تقدم في موضعه ، وكان المهدى نفسه قد نهى عن ابن يوسف عن إيذائه ، حسيا تقدم في موضعه ، وكان المهدى نفسه قد نهى عن ابن يوسف عن إيذائه ، حسيا تقدم في موضعه ، وكان المهدى نفسه قد نهى عن ابن يوسف غن إيذائه ، حسيا تقدم في موضعه ، وكان المهدى نفسه قد نهى عن ابن يوسف غن إيذائه ، حسيا تقدم في موضعه ، وكان المهدى نفسه قد نهى عن ابن يوسف غن إيذائه ، حسيا تقدم في موضعه ، وكان المهدى نفسه قد نهى عن ابن يوسف غن إيذائه ، حسيا تقدم باعتقاله (٢) .

وأمر عبد المؤمن بهدم أسوار فاس ، فهدم معظمها ، وصرح عبد المؤمن بأن الموحدين لا يحتاجون إلى أسوار ، وإنما الأسوار هي سيوفهم ، وبقيت فاس بلا أسوار عصراً ، حتى قام بتشييدها من جديد ، حفيده الحليفة

<sup>(</sup>١) البيان المغرب ، القسم الثالث ، صفحة ٢٠.

<sup>(</sup>٢) أخبار المهدى ابن تومرت ص ١٠١ ، والبيان المغرب ( القَسم الثالث ) ص ١٩ .

 <sup>(</sup>٣) البيان المغرب عن ابن صاحب الصلاة ، القيم الثالث ، ص ٢٠ ، و ابن خلدون ج ٣.
 ٢٣٢ .

<sup>(</sup>٤) الحلل الموشية ص ١٠١.

<sup>(</sup>ه) هذا ما ورد فى البيان ( القيم الثالث ص ٢٠ ) ، وابن خلدون ج ٦ ص ٢٣٢ . ولكن البيذق يذكر لنا أن الذى ولى على فاس ، هو أبو عبد الله محمد بن يحيى الكدميوى ( أخبار المهدى ابن تومرت ص ١٠٢ ) .

<sup>(</sup>٦) أخبار المهدى ابن تومرت ص ١٠٢.

يعقوب المنصور ، ثم ولده الناصر ، وذلك في سنة ٦٠٠ ه (١٢٠٣ م)(١) .

ولم يمكث عبد المؤمن في فاس سوى أربعة أيام قام فيها بتنظيم شئون المدينة المفتوحة ، ثم غادرها في جموع الموحدين إلى مكناسة ، وهنالك عهد بمتابعة حصارها لقائده أبى زكريا بن يومور . ثم غادرها إلى سلا . وضيق الموحدون على مكناسة ، وبنوا حولها سوراً ، وحفروا أمامه خندقاً ، وتركوا فيهما ثغرات لهاحمة المدينة ، ومقاتلة المدافعين عنها ، فلم تلبث أن سقطت في أيديهم . وعين عبد المؤمن ابن يومور والياً لها . ويبدو من رواية البيدق أن عبد المؤمن حضر سقوط مكناسة . ثم يقول لنا إنه غادرها إلى تادلا، وهنالك ميز جنوده ، وانضمت اليه هسكورة وصهاجة ، ثم سار في قواته إلى وادى أم الربيع ، واخترقه شرقاً حي ثغر أزمور ، وهنالك حملت إليه صهاجة المؤن ، واستدعى أشياخ د كالة جيرانهم في الحنوب، فوفدوا عليهم وأعلنوا خضوعهم الأول . ثم هبط بعد ذلك إلى مراكش (٢) .

هكذا يصف لنا البيذق مسير عبد المؤمن إلى مراكش . ولكن سائر الروايات الأخرى تجمع على أن عبد المؤمن ، حينما غادر مكناسة ، سار منها أولا إلى سلا ، و افتتحها بعد مقاومة قصيرة ، وذلك في اليوم السابع من شهر ذي الحجة سنة ، ٥٤ه . واستولى كذلك على قصبة الرباط التي كان قد بناها الأمير تاشفين ، وعين والياً لسلا عبد الواحد الشرقي ، وبعد أن مكث بها أربعة أيام غادر ها إلى مراكش (٣) .

وكان عبد المؤمن حين وجوده تحت أسوار فاس (سنة ٤٠٠ه) ، قد وفد عليه قائد الأسطول الأندلسي المرابطي على بن عيسى بن ميمون ، وقدم طاعته ، ثم عاد إلى الأندلس ، وأقام الحطبة للموحدين بجامع قادس ، وهي مركز قيادة الأسطول في تلك المنطقة . ثم وفدت على عبد المؤمن خلال مسره إلى سلا ، رسل أهل سبتة بحملون إليه بيعهم . فتقبلها منهم ، وندب للولاية على سبتة يوسف بن مخلوف التينمللي من مشيخة هنتاته (١) .

<sup>(</sup>۱) روض القرطاس ص ۱۳۳.

<sup>(</sup>۲) أخبار المهدى ابن تومرت ص ١٠٢.

<sup>(</sup>۳) الحلل الموشية ص ۱۰۲ ، والبيان المغرب القسم الثالث ص ۲۰ ، وابن خلدون ج ۲ ص ۲۳ .

<sup>(</sup>٤) البيان المغرب القَسم الثالث ص ٢٦ ، وابن خلدون ج ٦ ص ٢٣٢ .

وكان عبد المؤمن قد بعث فى نفس الوقت قبل مسيره إلى مراكش حملة بقيادة أبى حفص عمر بن يحيى الهنتاتى لغزو قبائل برغواطة ، النازلة على الشاطئ شمالى أزمتور وجنوبها ، فاقتحم ديارهم ، واستاق غنائمهم ، ثم ارتد أدراجه ، فالتى بعبد المؤمن ، وهو فى طريقه إلى مراكش ، فقسم الغنائم على الموحدين ، ثم تابع سيره إلى العاصمة المرابطية .

ولما وصل جيش الموحدين إلى ظاهر مراكش ، خرج إليه جمع كبير من طلائع لمتونة ، فلما رأواكثرة الموحدين ، سرى إلهم الرعب وبادروا إلى الفرار نحو أسوار المدينة ، فأدركهم الموحدون وقتلوا عدداً كبيراً منهم . وعلم عبدالمؤمن كذلك أن قوات كبيرة من قبيلة لمطة ، قد وفدت على المدينة نصرة للمدافعين عنها ، فطاردهم الموحدون ، وأثخنوا فيهم ، وانتزعوا منهم آلافاً من الدواب وغيرها من الغنائم (۱) .

### — Y —

وكان نزول الموحدين على مراكش فى فاتحة شهر المحرم سنة ١٩٥٨ (١٣ يونيه سنة ١١٤٦م). وفى الحال احتل عبدالمؤمن بقواته جبل إنجليز الواقع غربها ، وضرب فوقه قبته الحمراء ، وبنى الموحدون حولها محلة أومدينة كبيرة يتوسطها مسجد وصومعة عالية ، تشرف على مراكش ، ونزلت فيها القبائل ، كل قبيلة فى الموضع الذى حدد لها (٢) . وكان إقامة هذه المدينة دليلا على ماكان يتوقعه الموحدون من طول المدافعة والحصار .

وضرب الموحدون الحصار حول العاصمة المرابطية . وكانت مراكش تموج مجموع المدافعين عنها ، من بقايا الحيوش المرابطية الكبرى ، من مختلف الحشود والقبائل . وكان منهم قوة من النصارى المرتزقة ، هى بقية الحرس الملكى القديم . بيد أن هذه الحموع الحاشدة ، كانت تنقصها القيادة الحازمة ، وكانت تعانى من هبوط قواها المعنوية ، وكان على عرش مراكش فى تلك الآونة الدقيقة ، صبى حدّث لم يجاوز السادسة عشرة من عمره ، هو أبو إسحاق إبراهيم بن تاشفين بن على . وكان يقود هذه المعركة الأخيرة نفر من أشياخ لمتونة ، مثل سير بن الحاج ،

<sup>(</sup>١) البيان المغرب القسم النالث ص ٢١ و ٢٢ ، وابن خلدُونَ ج ٦ ص ٢٣٢ .

<sup>(</sup>٢) الحلل الموشية من ١٠٢.

وإسحاق بن ينتان ، ومحمد بن حواء ، ومحمد بن يانجالا وغيرهم ، وكان الشعور عاماً بأن مصير الدولة المرابطية أضحى أمراً مقضياً ، وأنها لم تكن سوى معركة يأس ، تمليها غريزة الاحتفاظ بالنفس ، والتعلق بأوهى الاحتمالات والآمال .

وهكذا فإن الموحدين ، ماكادت تستقر حشودهم حول العاصمة المرابطية ، حتى اعتزم المرابطون أن نحرجوا لقنالهم . وخرجت قوة مراطية قوامها نحو خسة آلاف وخسائة فارس ، وحشود لا تحصى من المشاة ، يقودها إسحاق ابن ينتان ، ومحمد بن حواء ، ومحمد بن يانجالا ، وسارت إلى محلة الموحدين . ويقول لنا البيذق إن القتال الذى نشب بين الفريقين ، استمر أربعة أيام . وفي اليوم الحامس ، رتب عبد المؤمن من جنده عدداً من الكمائن المستورة ، وخرج المرابطون إلى القتال كالعادة ، فلقيهم الموحدون في حشود قليلة ، واغتر المرابطون بتفوقهم ، بيد أنه ماكاد يتعالى النهار ، حتى خرجت الكمائن الموحدية من أماكها ، وحملت على المرابطين بشدة ، فانهزموا في الحال ، وارتدوا على أعقامهم نحو الأسوار ، والقتل مثخن فيهم ، حتى وصلوا إلى باب د كالة ، أو باب الشريعة على قول البيذق ، فقتل منهم عدد جم ، واستولى الموحدون غلى نحو ثلاثة آلاف من خيلهم وامتنعت فلولهم بداخل المدينة (۱)

وفى خلال ذلك كانت الوفود والحشود ، تترى على جيش عبد المؤمن ، ويفد عليه أشياخ القبائل وزعماؤها موحدين معلنين لطاعتهم . وكان ممن وفد عليه فى تلك الفترة بعض زعماء الأندلس الثائرين على سلطان المرابطين ، مثل أبي الغمر بن غرون الثائر بشريش ، وابن تحمدين الثائر بقرطبة . وأرسل عدد آخر من زعماء الأندلس الذين شعروا بالهيار سلطان المرابطين ، كذلك رسلهم إلى عبد المؤمن (٢). ولم تقع بعد هزيمة المرابطين الكبيرة فى ظاهر باب دمكالة ، بين الفريقين معارك ذات شأن ، اللهم إلا ما يقصه علينا البيذق ، من خروج ابن ينتان الموحدين من آن لآخر . ثم ما وقع بعد ذلك من إرسال الموحدين زعيم بنى ينتان الذى كان قد « وحد» إليه أعنى إلى إسحاق بن ينتان ، وتقدم إسحاق بطاعتهو توحيده، وخروجه من المدينة مع أنصاره ، وانضهامه إلى الموحدين (٣).

<sup>(</sup>١) أخبار المهدى ابن تومرت ص ١٠٢ و ١٠٣ ، والبيان المغرب (عن ابن صاحب الصلاة ) القسم الثالث ص ٢٢ ، والحلل الموشية ص ١٠٣.

<sup>(</sup>٢) البيان المغرب القسم الثالث ص ٢٢.

<sup>(</sup>٣) أخبار المهدى ابن تومرت ص ١٠٣

واستطال حصار مراكش أكثر من تسعة أشهر ، وشدد الموحدون في تطويق المدينة ، وقطع علائقها مع الحارج، حتى أضحى من المتعذر ، أنيدخلها داخل أويخرج مها خارج. كل ذلك والمدينة صامدة فى وجوه المحاصرين. والظاهر أن الموحدينُ لم يقوموا خلال تلك الفترة بهجمات شديدة على المدينة ، وأنهم كانوا يكتفون بالمحاولات الحزئية . والظاهر أيضاً أنه لم تنجح كذلك ، أية محاولة من هذه المحاولات، في اقتحام أية ناحية من المدينة ، أو ثلم أية ناحية من الأسوار . وفى خلال ذلك كان أهل المدينة يعانون ويلات الحصار ، وتنضب الموارد والمؤن تباعا ، حتى نفدت الحبوب والمواد الغذائية ، وفنيت الدواب ، وخلت المخاز ن السلطانية من مخزونها ، وتساقطت الألوف العديدة من الحوع . وتقدر الرواية عدد من هلك جوعاً من أهل مراكش في تلك المحنة بنيف ومائة وعشرين ألفاً ، وعجز الحند عن الحركة والدفاع ، وأضحت النهاية المحتومة على الأبواب . ولما شعر عبد المؤمن بأن الضيق بلغ ذروته بالمحصورين ، وأن المدينة أصبحت عاجزة عن كل دفاع ، اعتزم أن يضرب الضربة الأخبرة . وكان قد مضى على الحصار عندئذ تسعة أشهر وثمانية عشر يوما . وتختلفُ الرواية فما اقترن بتلك الحطوة الأخيرة . ويقول لنا البيذق وهو من شهود الحصار ، إنَّ الحليفة أمر باستعال السلالم لصعود الأسوار ، وقسمها على القبائل ، وأن الموحدين دخلوا المدينة على أثر ذلك . بيد أن صاحب الحلل الموشية يقدم لنا عن ابن اليسع الذي عاش قريباً من العصر، رواية أخرى مفادها، أنجيش الروم أوالنصاري المرتزقة الذين كانوا داخل المدينة ، اتصلوا بعبد المؤمن واستأمنوه ، فمنحهم الأمان ، واتفقوا معه على أن يُدخلوه المدينة من «بابأغات» الواقع في جنومها الشرقي، وعندئذ أمرعبد المؤمن بعمل السلالم . وفي يوم السبت الثامن عشر من شوال سنة ٥٤١ هـ ( ٢٤ مارس ١١٤٧م ) دفع الموحدون السلالم إلى الأسوار ، وخُصت القبائل كل قبيلة بباب معنن ، وأقبل أهل مراكش يبذلون آخر محاولة للدفاع . وكانت بالطبع محاولة يائسة . فاقتحم الموحدون المدينة ، ودخلوها من كل صوب ، فدخلت هنتاتة ، وأهل تينملل من باب دُكَّالة ، في شمالها الغربي ، ودخلت صنهاجة وعبيد المخزن من باب الدباغين في شرقها ، ودخلت هسكورة مع القبائل الأخرى من باب يينتان . ولم يأت الظهر حتى استولى الموحدون على مراكش . ولحأ الأمير إبراهيم ابن تاشفين وحماعة من الخاصة والأعيان ، إلى القصبة الداخلية المعروفة « بقصر

الحجر» وهي قلعة منيعة ، فاستمر القتال حتى الزوال ، وكثر القتل في المدافعين وأهل المدينة ، واقتحم الموحدون القصبة ، وقبضوا على الأمير إبراهيم ومن معه من الأمراء والكبراء ، والأهل والولد ، وأخذوهم إلى محلة عبد المؤممن ، فوق تل إيجلبز ، لتقرير مصرهم (١) .

وهكذا اقتحم الموحدون مراكش ، ودخلوها بالسيف على النحو الذى تصفه لنا الرواية المعاصرة . ويضيف مؤرخ معاصر آخر هو ابن الأشيرى إلى ذلك قوله ، إن أهل مراكش بعد هزيمة باب دكالة ، أيقنوا بالهلاك ، وأن المحلة الموحدية انتقلت إلى دار الفتح وسط البحيرة (أى البستان) ، في صدر شوال سنة ٤١ه ، فلم تزل هناك ، وأمر المدينة في كل يوم يز داد ضعفاً ، وأحوالها ترق، إلى أن كان يوم السبت السابع عشر من شوال ، ففتحت مراكش و دخلها الموحدون (٢) .

بيد أن ابن خلدون يقدم إلينا رواية أخرى خلاصها ، أنه لما أجهد الحصار أهل مراكش ، وفتك بهم الحوع ، برزوا إلى قتال الموحدين ، فوقعت عليهم الهزيمة ، وتتبعهم الموحدون بالقتل ، واقتحموا عليهم المدينة . ومعنى ذلك أن مراكش سقطت على أثر معركة ، نشبت خارج الأسوار ، بين المرابطين والموحدين (٣) .

ويبدو من مختلف التفاصيل ، أن مراكش لم تسقط فى أيدى الموحدين إلابعد دفاع مرير ، بذل فيه المرابطون وأهل المدينة جهوداً رائعة ، بالرغم مماكان محيط بهم من الظروف الأليمة ، وقتل فيه من المرابطين والمدنيين ، حسيا يقول لنا ابن اليسع نيف وسبعون ألف رجل (٤). ومن المواقف الراثعة الحديرة بالإعجاب، ما يقصه علينا البيذق من أن فانو بنت عمر بن يينتان ، وهى فتاة بارعة الحسن، وافرة الحرأة ، كانت تقاتل الموحدين أمام القصر (القصبة) فى ثياب فارس. وكان الموحدون، حسمايقص علينا البيذق يتعجبون من قتالها ، ومن شدة ما أعطاها الله من الشجاعة ، ولم يعرفها الموحدون حتى قتلت وتبين أنها امرأة فى ثياب رجل (٥).

<sup>(</sup>۱) كتاب أخبار المهدى ابن تومرت ص ۱۰۳ ، والبيان المغرب القسم الثالث ص ۲۳ ، والحلل الموشية ص ۱۸۷ . وراجع خريطة مراكش السابق نشرها في ص ۱۸۷ .

<sup>(</sup>٢) البيان المغرِب القسم الثالث صَ ٣٣و٢٤.

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون ج ٦ ص ٢٣٢.

<sup>(</sup>٤) الحلل الموشية ص ١٠٤.

<sup>(</sup> ٥ ) أخبار المهدى ابن تومرت ص ١٠٣ .

ولم يكتف الموحدون ، بما أوقعوا من الفتك الذريع بالمرابطين وأهل المدينة ، وذلك ولكنهم أعلنوا استباحة مراكش فيما يصفه ابن الخطيب « بالمحنة العظمى » . وذلك أنهم قرروا استباحة دماء كل من اشتملت عليه من الذكور البالغين . واستمر في سرب أو غيره . وطورد اللمتونيون بالأخص أشد مطاردة ، واستئصلوا أيها وجدوا . ثم أعلن عبد المؤمن بعد ذلك عفوه عن أهل المدينة المفتوحة . قال ابن الخطيب « فظهر من حميع الحلق بها ، ما يناهز السبعين رجلا ، وبيعوا بيع أسارى المشركين ، هم وذراريهم ، وعنى عنهم »(١) . وقال صاحب البيان الغرب ، إن مراكش أبيحت لقتل من وجد فيها من المحدين ، وأعتقهم وأطلقهم . المتوني عبد المؤمن على ذخائر تاشفين وحميع أمراء لمتونة ، مما لا يحيط به حصر والا وصف ولا بيان .

ولم يكن مصر الأمر الصبي إبراهيم آخر ملوك الدولة المرابطية ، وزملائه من أشياخ لمتونة ، بأقل روعة . ذلك أنهم اقتيدوا حسما قدمنا ، إلى قبة عبد المؤمن فوق تل إبجليز . وكان إبراهيم قد قبض عليه مع الآخرين في القصبة . وقيل إنه وجد محتفياً في إحدى غرف القصر في كومة من الفحم (٢). فلما أخذ إلى عبد المؤمن أشفق عليه ورثا لمحنته وصغر سنه ، ومال إلى العفو عنه والإبقاء عليه . ويقص علينا البيذق وهوشاهد عيان ، أن الأمر الفتي كان يتضرع إلى عبد المؤمن ، ويقول له يا أمير المؤمنين مالى في الرأى شيء ، فيقول له وصيفه طلحة «أصمت عنا ، هل رأيت ملكاً يتضرع لملك مثله » . وفي رواية أخرى أن سير بن الحاج أحد أشياخ المرابطين ، لما رأى تضرع إبراهيم لعبد المؤمن ، تفل في وجهه وقال له « أترغب إلى أبيك ومشفق عليك ، اصبر صبر الرجال » . وعلى أي حال فقد تأثر عبد المؤمن لضراعة الأمير الفتي ، وقال لأبي الحسن بن واجاج (وهو من أهل تأثر عبد المؤمن فراعة وتل بيده عدة من أمراء وأشياخ لمتونة عقب إحضارهم إلى تل خسين ) ، وكان قد قتل بيده عدة من أمراء وأشياخ لمتونة عقب إحضارهم إلى تل إعجليز «أترك هؤلاء الصبيان ، ما الذي تعمل بهم » ، فصاح به أبو الحسن « ارتد علينا عبد المؤمن ، يريد أن يربى علينا فراخ السبوعة » ، فغضب الحليفة ، وغادر عادر المؤمن ، يريد أن يربى علينا فراخ السبوعة » ، فغضب الحليفة ، وغادر

<sup>(</sup>١) الإحاطة في أخبار غرناطة (١٩٥٦) ج ١ ص ١٩٢٠.

<sup>(</sup>٢) البيان المغرب القسم الثالث ص ٢٣.

مكانه وتبعه الموحدون إلا أبا الحسن ، والشيخ أبا حفص ، فاقتاد أبو الحسن الأمير إبراهيم وقتله ، ثم جذبوا طلحة ، وصيفه ليقتلوه ، فلما اقترب من أبى الحسن ، استل خنجراً كان محتفظ به ، وطعن أبا الحسن فقتله ، وقتله الموحدون على الأثر ، ويضيف البيدق إلى ذلك أن أبا الحسن كان قد أوثق زهاء ألف رجل من أبناء دُكالة ليقتلهم ، فلما قُتل أطلق سراحهم. وعنى عنهم (١).

وهكذا زهق أبو إسحاق إبراهيم بن تاشفين بن على بن يوسف بن تاشفين ، صبياً فى السادسة عشرة من عمره ، بعد أن حكم حكمه الإسمى المنكود مدى عامين ، وزهق ضحية بريئة للحوادث ، دون أن يضطلع منها بشيء ، أو يعقد أو يحل منها أمراً ذا خطر ، وقد كان حرياً برجل عظيم مثل عبد المؤمن أن يحقن دم هذا الأمير الصغير ، لو أنه استعمل الصرامة والحزم مع أولئك الأتباع الظمئين إلى الدماء . وعموت إبراهيم اختيم ثبت ملوك لمتونة ، وانهار عرش بنى يوسف ابن تاشفين ، بعد أن لبث منذ تأسيس مراكش فى سنة ٢٦٤ ه ، ثمانين عاما ، ترفرف أعلامه الظافرة على أنحاء المغرب ، وخمسن عاما ترفرف فوق جنبات الدولة المرابطية الكبرى بالمغرب والأندلس .

ويصف لنا البيذق بعد ذلك مصير أبى بكر بن تيزميت خادم على بن يوسف، وكيف أمر الحليفة بقتله ، لأنه هو الذى قبض على المهدى أيام وجوده بمراكش وحمله إلى السجن ، وكيف غرر أبو بكر بالموحدين ، وزعم أن لديه بمنزله آنية ملأى بالذهب ، يريد أن يسلمها للموحدين ، فبعث معه الحليفة باثنى عشر رجلا ليتسلموا الذهب فأغلق الدار عليهم وقتلهم ، وهم يشتغلون بالحفر محتاً عن الآنية المزعومة ، فأخذ إلى الحليفة وأمر به فقتل (٢) .

وكان عبد المؤمن قد دخل مراكش على أثر افتتاحها ، نم عاد منها في الحال إلى محلته ، ورتب الأمناء على أبوابها . وبقيت مراكش بعد ذلك ثلاثة أيام لايدخلها ولايخرج منها أحد . ذلك أن الموحدين ، كانوا يرون ، فى غلوائهم الدينية ، أن مراكش هى مدينة الحجسمين وأهل اللثام ، الذين لعنهم المهدى ، وأفتى بشركهم وتكفيرهم ، فهى إذن مدينة نجسة ، لاتصلح لنزول الموحدين الأطهار . وقال أشياخ الموحدين فوق ذلك إن المهدى امتنع عن سكنى مراكش ،

<sup>(</sup>١) أخبار المهدى ابن تومرت ص ١٠٤ ، والبيان المغرب القسم الثالث ص ٢٤.

<sup>(</sup>۲) أخبار المهدى ابن تومرت ص ١٠٥.

لتشريق مساجدها عن القبلة المستقيمة ، والتشريق والتحريف ، لغير المسلمين من اليهود وغيرهم . فأشار الفقهاء الموحدون عندئذ بتطبر المدينة ، تمهيداً لسكناها ، ونصحوا بهدم جوامعها القائمة ، بسبب تشريقها وتحريفها عن القبلة . وهكذا هدم جامع على بن يوسف هدماً جزئياً ، وهدمت الحوامع الأخرى . وتولى الأمناء حمع السبى والأسلاب من الحلى والسلاح والمتاع وغيرها ، وحملت كلها إلى المخازن ، وبيع النساء في اليوم الرابع ، بعد أن تم تطهير المدينة ، وحمعت أسلاما على هذا النحو ، ودخل عبد المؤمن مراكش ، وقسم أرزاقها ودورها على الموحدين ، فسكنوها بضع أسابيع (١) .

ومما له مغزى بارز ، ما يقصه علينا المراكشي ، من أن عبد المؤمن حين دخوله مراكش ، بحث عن قبر أمير المسلمين يوسف بن تاشفين أشد البحث ، فأخفاه الله عنه وستره ، وكان ذلك حسيا يروى المؤرخ ، دليلا على رعاية الله وعادته الحسني مع الصالحين المصلحين (٢) .

ويقدم إلينا الإدريسي الذي تجول في أنحاء المغرب وقواعده في أواخر عهد المرابطين (حوالي سنة ٥٣٠هم) وصفاً لمدينة مراكش عقب سقوطها في أيدى الموحدين ، يقول فيه ، إنها أي مراكش كانت دار إمارة لمتونة ومدار ملكهم ، وكان بها قصور لكثير من الأمراء والقواد وخد ام الدولة، وأزقتها واسعة، ورحابها فسيحة ، ومبانيها سامية ، وأسواقها مختلفة ، وسلعها نافقة ، وكان بها جامع بناه أميرها يوسف بن تاشفين ، فلماكان في هذا الوقت ، وتغلب عليها المصامدة ، وصار الملك لهم ، تركوا ذلك الجامع معطلا مغلق الأبواب ، ولايرون الصلاة فيه ، وبنوا لأنفسهم مسجداً جامعاً يصلون فيه ، بعد أن نهبوا الأموال وسفكوا الدماء ، وأباحوا الحرم ، كل ذلك بمذهب لهم يرون ذلك فيه حلالا. وشرب أهل مراكش من الآبار ، ومياهها كلها عذبة ، وآبارهم قريبة معينة . وكان على بن يوسف قد جلب إلى مراكش ماء من عين بينها وبين المدينة أميال ، ولم يستم ذلك،

<sup>(</sup>١) أخبار المهدى ابن تومرت ص ١٠٥ و ١٠٦ . والبيان المغرب القسم الثالث ص ٢٥.

<sup>(</sup>٢) المعجب ص ١١٣. ولو صحت رواية المراكشي ، فإن المرجع هو أن يكون المرابطون ، قد اصطلحوا على إخفاء قبر يوسف وتجهيله ، حتى لا يخربه الموحدون ، ويعتدوا على رفات البطل المرابطي . ولقد أرشدت في بعض زياراتي لمراكش إلى زاوية صغيرة ، بها صبيان يقرأون ، وقيل لى إن بها قبر يوسف بن تاشفين . ولكني لم أجد أي شاهد أو نقش أو دليل يحمل على الاعتقاد في صحة هذا القول .

فلما تغلب المصامدة على الملك ، تمموا جلب ذلك الماء إلى داخل المدينة ، وصنعوا به سقايات بقرب دار الحجر ، وهى الحظيرة التى فيها القصر منفرداً متحيزاً بذاته ، والمدينة نخارج هذا القصر ، وطولها أشف من ميل ، وعرضها قرب ذلك ، وعلى ثلاثة أميال من مراكش بهر لها بسمى تانسيفت ، وليس بالكبر لكنه دائم الحرى (١).

وفى نفس الوقت الذى افتتحت فيه مراكش ، دخل الموحدون قصبة تلمصان ، وذلك فى الحامس عشر من شوال سنة ٤١ه ، أعنى قبل سقوط مراكش بثلاثة أيام . ووفد على عبد المؤمن عندئذ مع أشياخ الموحدين ، يحيى بن إسحاق المستوفى المعروف بأنجمار أمير تلمسان السابق ، وكان قد دخل فى طاعة الموحدين ، فشمله عبد المؤمن برعايته ، واحتُرمت داره وزوجته زينب بنت على بن يوسف ، وسائر أصحابه وأسرهم (٢) .

وحدث خلال وجود عبد المؤمن بمراكش أن قدم عليه من الأندلس وفد إشبيلية وعلى رأسه القاضى أبو بكر بن العربى المعافرى ، بعد مقتل ولده عبد الله فى حوادث إشبيلية ، والحطيب أبوعمر بن الحجاج ، وأبو بكر بن الحد الكاتب، وأبو الحسن الزهرى ، وأبو الحسن ابن صاحب الصلاة ، وغيرهم من زعماء إشبيلية ووجوهها ، فاستقبلهم عبد المؤمن ، وألقى القاضى أبو بكر وبعض زملائه بين يديه خطباً بليغة ، ورفعوا إليه بيعة أهل إشبيلية مكتوبة يخطوطهم ، فاستحسن عبد المؤمن موقفهم ، وقبل طاعهم ، وأغدق عليهم الحوائز والصلات ، وكان ذلك فى أو ائل سنة ٤٤٥ه . ولما عاد الوفد إلى الأندلس ، توفى القاضى ابن العربى ، خلال الطريق ، ودفن بفاس فى حمادى الآخرة من نفس السنة . وكان مقدم خلال الوفد البارز ، وهو يمثل أعظم حواضر الأندلس ، من الدلالات الواضحة ، على تحول ولاء الأندلس بسرعة ، إلى جانب الموحدين . وكان له أثره فها بعد ، في إيثار الموحدين لإشبيلية ، واتخاذها حاضرة الأندلس فى عهدهم (٢)

<sup>(</sup>۱) وصف المغرب وأرض السودان ومصر والأندلس (المأخوذ من كتاب نزهة المشتاق) للإدريسي (طبعة دوزي) ص ٦٨ و ٦٩.

<sup>(</sup>٢) البيان المغرب – القسم الثالث – ص ٢٥.

<sup>(</sup>٣) الحلل الموشية ص ١١١١ و١١٢ ، والزركثني في تاريخ الدولتين ص ٦ .

1

# 

الفضلالنادس

### فى سبيل التوطد

اختتام الغزوة الموحدية الكبرى . اضطرام الثورة في بلاد السوس . زعيمها الهادي أو المـاسي . اتساع نطاقها وخلع القبائل لطاعة الموحدين . مسير الموحدين لقمع الثورة بقيادة الشيخ أبى حفص عمر . لقاء الموحدين وقوات الماسي في وادي ماسة . هزيمة المـاسي ومصرعه وتمزيق حموعه . الحندي الكاتب أبو جعفر بن عطية ورسالته عن الموقعة . إعجاب أبى حفص بها . إعجاب الخليفة واستدعاؤه لابن عطية ، وتقليده خطة الكتابة . مطاردة أبي حفص للقبائل الخارجة وتمزيقها . غزوه لأراضي برغواطة . نزول يحيى الصحراوي في سبتة . غدره بابن ميمون وقتله . دور القاضي عياض في حوادث سبتة . انتقاض أهل سبتة ومقتل واليها الموحدي . مسير الصحراوي من سبتة إلى سلا ثم إلى أراضي برغواطة . اجتماع برغ اطة ودكالة ورجراجة وحاحة حوله . عبد المؤمن يرسل إلى برغواطة حملة جديدة بقيادة يصلاسن . مسير يصلاسن إلى سلا واقتحامها وخضوعها . ثم إلى بني وراغل وإخضاعهم . مسره إلى طنجه واقتحامها ، ثم إلى سبتة . مبادرة أهل سبتة إلى الحضوع والعفو عهما . عبد المؤمن يجهز الحشود لمقاتلة برغواطة والصحراوي . حروجه في قواته من مراكش ومسيره صوب دكالة ، ثم أزمور . مهاحته لحشود الثوار وتمزيقهم . فرارهم نحو البحروغرق الكثير مهم . فرار يحيمي الصحراوي وصحبه إلى السوس ثم إلى الصحراء . استيلاء عبد المؤمن على أسلاب برغواطة و دكالة . إذعان برغواطة إلى التوحيد . عودة عبد المؤمن إلى مراكش . فزعة الموحدين إلى القمع الدموى . حادث الاعتراف وقتل المـارقين والمعاندين .الجرائد الدموية لمختلف القبائل وعدد القتلي من كل منها . تأملات حول موقف عبد المؤمن من هذا السفك المروع . إخماد ثورة أخرى في برغواطة . مسير عبد المؤمن في قواته إلى سلا . إنشاؤه لقصبة رباط الفتح . استقباله لوفود الأندلس . اعتزامه فتح بجاية وبواعث هذا القرار . مسيره صوب بجاية من طريق ملتوية . استيلاؤه على جزائر بني مزغنة . . بنوحاد أصحاب بجاية والقلعة . قلعة بني حماد وموقعها . انتقالهم إلى بجاية . استيلاء عبد المؤمن على بجاية وما يقال في ذلك . استيلاء عبد الله بن عبد المؤمن على القُلْعة . سقوط بونة وقسنطينة في أيدى الموحدين . مسير يحيى بن العزيز صاحب بجاية صحبة عبد المؤمن إلى مراكش . وصف بجاية في هذا العهد . الصدام بين الموحدين والعرب في هذه المنطقة . هزيمة العرب وتمزيق حشودهم . ثورة صهاجة قرب بجاية و إخمادها . مسير عبد المؤمن إلى تلمسان ثم إلى فاس ومكناسة وسلا فمراكشٌ . مؤامرة أخوى المهدي بمراكش . إخمادها وإعدام المتآمرين . قيام عبد المؤمن بحركة تطهير جديدة . عبد المؤمن يدبر مصرع القائد يضلاسن . ثورة جديدة في السوس . مسير أبي حفص لإخمادها . سحق القبائل الثائرة وأخذ غنائمها وتوحيد بعضها . مسير عبد المؤمن من مراكش إلى تينملل .

- 1 -

وهكذا اختتمت تلك الغزوة الكبرى ، التي اضطلع بها عبد المؤمن بن على، مذخرج في حشوده الموحدية الحرارة ، من تينملل في سنة ٥٣٥ هـ ( ١١٤٠ م) ، واستمر زهاء سبعة أعوام يثخن فى أنحاء المغرب ، من الحنوب إلى الشمال ، ثم إلى الشرق ثم إلى الحنوب ، ويوقع بالحيوش المرابطية مرة بعد أخرى ، ويستولى تباعاً على قواعد المغرب – اختتمت تلك الغزوة الكبرى باستيلاء الموحدين على حضرة مراكش ، والقضاء على الدولة المرابطية فى المغرب .

على أن تحقيق هذه الغاية الحوهرية ، لم يكن بهاية الصراع الذي كان على الموحدين أن يضطلعوا به . لتوطيد دولتهم ، والقضاء بصورة بهائية ، على كل مقاومة لدعوتهم الدينية . وسلطانهم السياسي ، وذلك أولا في المغرب . حيث قامت دعوتهم . وانتظمت دولتهم .

ثم كان عليهم بعد ذلك ، أن يتابعوا فتوحهم . فيا وراء البحر ، في الأندلس حيث كانت الدولة المرابطية ، مازالت تحتفظ ببقية من سلطانها ، في شبه الحزيرة، وفي بعض قواعد الأندلس ، وتحتفظ في نفس الوقت ببقية من قواتها العسكرية. وتفر من أكابر قادتها وزعائها .

وفى الوقت الذى لاح فيه أن الموحدين ، بفتح مراكش ، قد وصلوا إلى ذروة سلطانهم ، اضطرمت أول ثورة خطيرة ضد دعوتهم الدينية وسلطانهم السياسي ، وكان ذلك في بلاد جزولة ، غربى بلاد السوس ، حيث قام ثائر يدعى محمد بن عبد الله بن هود وتسمى بالهادى . وأصل هذا الرجل من سلا ، وكان قصاراً ، فلها ذاعت الدعوة الموحدية ، واستولى الموحدون على سلا ، ادعى الهداية ، وسمى نفسه بالهادى ، ثم سار جنوبا إلى أرض جزولة ونزل برباط ماسة ، وذلك في شوال سنة ٤١٥ه ، ومن ثم اشهر كذلك باسم الماسي (١) ، فتبعه ماسة ، وذلك في شوال سنة ٤١٥ه ، ومن ثم اشهر كذلك باسم الماسي (١) ، فتبعه ما استولى على بلاد تامسنا ، وبلاد المصامدة ، وانضمت إليه عدة من القبائل ما استولى على بلاد تامسنا ، وبلاد المصامدة ، وانضمت إليه عدة من القبائل وخلعت معظم القواعد التي توحدت الطاعة ، حتى لم يبق تحت سلطان عبد المؤمن وطاعته ، في وسط المغرب وجنوبه ، سوى فاس ومراكش . وكان استفحال وطاعته ، في وسط المغرب وجنوبه ، سوى فاس ومراكش . وكان استفحال الثورة ، واتساع نطاقها على هذا النحو ، دليلا على أن الدعوة الموحدية ، لم تكن قد تمكنت بعد في نفوس معتنقها ، وأنهم لم يدينوا بها إلا تحت سلطان الضغط قد تمكنت بعد في نفوس معتنقها ، وأنهم لم يدينوا بها إلا تحت سلطان الضغط قد تمكنت بعد في نفوس معتنقها ، وأنهم لم يدينوا بها إلا تحت سلطان الضغط قد تمكنت بعد في نفوس معتنقها ، وأنهم لم يدينوا بها إلا تحت سلطان الضغط

<sup>(</sup>١) الحلل الموشية ص ١١٠ ، والبيان المغرب القسم الثالث ص ٢٦ . ويقول لنا صاحب روض القرطاس ، إن الماسي حضر فتح مراكش مع عبد المؤمن وبايعه ثم خرج عليه (ص ١٢٣).

والإرهاب المادى . والواقع أن وسائل الموحدين فى نشر دعوتهم لم تكن حسياً رأينا مما فصلناه من قبل ، رفيقة ولا إنسانية ، بلكانت قائمة على الخضوع الأعمى للدعوة والإرهاب المطلق ، وسفك الدم السريع . ومن ثم كان ارتداد القبائل الموالية ، ممثل السرعة التي توحدت بها ، وانضمامها إلى راية الدعيّ الحديد . وشعر عبد المؤمن وأشياخ الموحدين ، أن الأمر سوف يخرج من أيديهم ، إذا لم لم تسحق ثورة الماسي بسرعة . فبعث عبد المؤمن لقتالُه حملة بقيادة ابن يكيت ويحيى المستوفى المعروف بأنجمار ، فلقهم الماسي في قواته وهزمهم وأثخن فهم ـ فعَندَئذ جهز عبد المؤمن لقتاله حملة ضُخَّمة مختارة ، تضم طائفة من الروم ، أى النصارى المرتزقة ، والرماة وغيرهم ، من المقاتلة المدربين ، وعلى رأسها الشيخ أبو حفص عمر الهنتاني وعدة من أشياخ الموحدين . وكان بين الحند الرماة فتي متُّ إلى الأدب بصلة ، هو أبو جعفر أحمد بن عطية القضاعي ، وهو من أهل مراكش ، ولكنه يرجع إلى أهل الأندلس ، وأصله القديم من طرطوشة ثم من دانية (١)، وقد كان ضمن كتاب على بن يوسف، ثم كتب عن ابنه تاشفن ثم عن حفيده إبراهيم ، وكان على حداثة سنه من أحظى كتاب الدولة اللمتونية . فلما سقطت مراكش أخنى نفسه ، ودخل في غمر الناس ، وانضم إلى كتائب الموحدين ، لايعلم محقيقته أحد . وكانت الحملة الموحدية تضم نحو ستة آلاف فارس ومثلهم من الرجالة . وكان جيش الماسي يضم نحو الستين ألفاً ، ليس فيهم من الفرسان سوى سبعائة . وسار الموحدون صوب تامسنا بوادى ماسه ، والتقوا بقوات الماسي ، وذلك في السادس عشر من شهر ذي الحجة سنة ٥٤٢ هـ ( ٧ مايو ١١٤٨م) ، ونشبت بنن الفريقىن،معركة شديدة ، قاتل فها جند الماسي بشجاعة ، ولكنهم هزموا في النهاية ، وقتل الماسي ، قتله الشيخ أبو حفص بيده ، ومُزق جنده شر ممزق ، وحمل الموحدون جنته فوق بغل ، حيث صلبت على باب الشريعة بمراكش . وكان نصراً باهراً ، انهارت على أثره ثورة الماسي وانفضت

وحدث على أثر انهاء المعركة بظفر الموحدين ، أن بحث الشيخ أبو حفص

<sup>(1)</sup> ابن الحطيب في الإحاطة (١٩٥٦) ج ١ ص ٢٧١ .

<sup>(</sup>۲) أخبار المهدى ابن تومرت ص ١٠٦ ، والبيان المغرب القسم الثالث ص ٢٦ ، والحلل الموشية ص ١١٥ ، وروض القرطاس ص ١٣٤ .

عن كاتب بارع يقوم بإعلام الحليفة بما أتاه الله من نصره ، فى رسالة قوية بليغة ، فأرشد إلى فتى من الحند الرماة ، يجيد الشعر والترسل ، فاستحضره ، وكان هو أبو جعفر بن عطية ، فعهد إليه بأن يكتب عنه إلى الحليفة رسالة يصف فيها المعركة ، فنزل أبو جعفر عند رغبته مرغماً ، وكتب رسالته الشهرة ، فى نصر الموحدين فى ذلك اليوم ، فجاءت قطعة من البلاغة المتدفقة ، والبيان الرائع ، الموحدين فى ذلك اليوم ، فجاءت قطعة من البلاغة ، وبين سائر الموحدين ، وهى الرسالة التى رفعت إسمه وقدره ، لدى الحليفة ، وبين سائر الموحدين ، وكانت سبيله إلى الوزارة ، وإلى النفوذ والسلطان . وقد أورد لنا ابن الحطيب نص هذه الرسالة . وإنه ليكنى أن ننقل منها هاتين الفقرتين .

جاء في الديباجة ما يأتي:

«كتبنا هذا من وادى ماسة ، بعد ما تزحزح من أمر الله الكريم ، ونصر الله المعلوم ، وما النصر إلا من عند الله العزيز الحكيم ، فتح بمسرى الأنوار إشراقاً ، وأحدق بنفوس المؤمنين إحداقاً ، ونبه للأمانى القائمة جفوناً وأحداقاً ، واستغرق غاية الشكر استغراقاً ، فلا تطيق الألسنة كنه وصفه إدراكاً ولا لحاقاً ، حمع أشتات الطب والأدب ، وتقلب في النعم أكرم منقاب ، وملاً دلاء الأمل إلى عقد الكرب .

فتح تفتح أبواب السماء له وتبرز الأرض فى أثوابها القشب وتقدمت بشارتنا به حملة ، حين لم تعط الحال بشرحه مهلة . كان أولئك الضالون المرتدون ، قد بطروا عدواناً وظلما ، واقتطعوا الكفر معنى وإسما ، وأملى الله لهم ايزدادوا إثماً » .

ومنها فى وصف مصرع أنصار الماسى : «فامتلأت تلك الحهات بأجسادهم ، وأذنت الآجال بانقراض آمالهم ، وأخذهم الله بكفرهم وفسادهم ، فلم يتُعاين منهم إلا من خر صريعاً ، وسعى الأرض نجيعاً ، ولتى من وقع الهنديات أمراً فظيعاً ، ودعت الضرورة باقيهم إلى الترامى فى الوادى ، فمن كان يومل الفرار ويرتجيه ، ويسبح طامعاً فى الحروج إلى ما ينجيه ، اختطفته الأسنة اختطافاً ، وأذاقته موتاً زعافاً ، ومن لج فى الترامى على لحجه ، ورام البقاء فى ثجه ، قضى عليه شرقه ، وألوى فرقته غرقه »(۱).

<sup>(</sup>١) ابن الخطيب في الإحاطة في ترجمة أبي جعفر بن عطية ج ١ ص ٢٧٧ .

يتول لنا ابن الحطيب ، إن الشيخ أبا حفص حين قرئت عليه رسالة هذا الحندى الأديب ، اشتد إعجابه بها ، وأحسن إلى كاتبها ، واعتقد أنه ذخر يتحف به عبد المؤمن ، وأنها لما قرئت بعد ذلك على الحليفة بمحضر من أكابر الدولة عظم مقدارها ، ومقدار منشيها ، وبعث في طلبه معززاً مكرماً . ولما وغد ابن عطية على عبد المؤمن ، بالغ في إكرامه ، وقلده خطة الكتابة ، وأسند إليه وزارته ، ثم فوض إليه فيا بعد النظر في أموره كلها ، فهض بأعباء منصبه ، خير نهوض . ولكن القدر كان يتربص به ، وكان يدخر له تلك الحاتمة المؤسية ، التي سنقص سيرتها فيا بعد .

وعلى أثر هز ممة الماسى ومصرعه ، وأنهيار حركته ، خرج الشيخ أبو حفص في قواته لمطاردة القبائل الحارجة ، فسار أولا إلى هسكورة ، وأثخن فيها ، ومزق شملها ، وسبى أهلها ، واستاق غنائمها . ثم سار إلى أرض نفيس ، ثم أرض هلانة ، فمزق جموعهم ، وفرض عليهم الحضوع والطاعة . وسار بعد ذلك إلى سجلهاسة فاستولى عليها ، وأمن أهلها . وعاد إلى مراكش فاستراح بها قليلا ، ثم خرج غازياً إلى أرض برغواطة ، وكانوا مازالوا على دعوة الماسى ، فنشب بيهم وبينه قتال مرير ، ومعارك متوالية ، استمرت حيناً ، وهزم الموحدون في نهيها ، واستمرت برغواطة ومن يجاورها من القبائل في ثورتهم وخروجهم فترة أخرى .

وكان يحيى بن أبى بكر بن على الصحراوى ، أو ابن الصحراوية ، حيما فر من فاس ، عند سقوطها فى أيدى الموحدين ، قد غادرها إلى سبتة ليحاول أن بحعل منها قاعدة للمقاومة ، وجمع أشتات الفلول المرابطية . وهنا تختلف الرواية فى شأن ماتلا من الحوادث التى وقعت فى سبتة . ذلك أن البيذق يقدم إلينا رواية خلاصتها ، أن الصحراوى حيما نزل بسبتة ، حاصره بها على بن عيسى بن ميمون قائد الأسطول الأندلسي فى منطقة قادس ، وهو الذي انحاز إلى الموحدين حسبا تقدم ، فتودد إليه الصحراوى ، وأوهمه أنه يريد أن يبايع الموحدين ، وأن يكون توحيده على يديه ، وفى اليوم التالى نزل ابن ميمون من سفينته إلى البر ، فاستقبله الصحراوى ثم هاحمه فجأة وطعنه برمحه فأرداه ، وصلب جثته فى برج المدينة ، ثم غادر الصحراوى على أثر ذلك سبتة إلى طنجة (۱) .

<sup>(</sup>۱) أخبار المهدى ابن تومرت ص ۱۰۷.

بيد أن هنالك رواية أوضح تفصيلا، هي رواية صاحب روض القرطاس، وابن خلدون ، وهي رواية تدور حول الدور الخطير الذي قام به القاضي عياض ابن موسى اليحصبي قاضي سبتة ، في حوادث سبتة عُندئذ . وكان القاضي عُـياض من أعظيم فقهاء العصر وعلمائه ، وكان قد وُلى قضاء سبتة شابا ، فاشتهر بنز اهته وغزارة علمه ، فنقل إلى قضاء غرناطة (سنة ٥٣١هـ) ، ثم أعيد بعد ذلك إلى قضاء سبتة ( ٣٩٥ ه ) . فلما ظهر أمر الموحدين ، بادر إلى الدخول في طاعتهم ، وَسَارَ إِلَى لَقَاءَ الْحَلَيْفَةُ عَبِدَ الْمُؤْمِنُ ، وَهُو بِسَلَا فِي أُواخِرُ سَنَةً ٠٤٠ هُ ، فأكرمه عبد المؤمن وأجزل صلته ، فعاد إلى سبتة واستمر في منصبه(١). بيد أنه لأسباب غير واضحة ، تغير ضد الموحدين فجأة ، ولم يلبث وفقاً للرواية المتقدمة ، أن حرض أهل المدينة على الانتقاض والثورة ، فثاروا بوالها الموحدى يوسف بن مخلوف التينمللي ، وقتلوه ومن معه من الموحدين . ثم عبر القاضي عياض البحر إلى الأندلس ، ولتي يحبي بن غانية المسّوفي ، والى الأندلس المرابطي . وطلب منه والياً لسبتة ، فبعث معه بحيى بن أبى بكر الصحراوى ، وكان وفقاً لنفس الرواية قد عبر البحرإلى الأندلس ، وانضم إلى ابن غانية . فقام الصحراوي بأمر سبتة ، ثم كتبت إليه برغواطة تستنصر به على قتال عبد المؤمن ، فغادر سبتة ، وسار في صحبه إلىهم ، فبايعوه واجتمعوا تحت رايته(٢). بيد أن البيذق ، بعد ذكر ما تقدم من اغتيال الصحراوي لابن ميمون ، يقدم إلينا عن خطط الصحراوي ومسره إلى الحنوب ، تفاصيل أخرى ، خلاصتها أن الصحراوي لما غادر سبتة ، سار منها إلى طنجة ، وهنالك ألني واليها نحيي بن تايشا المرابطي، ممتنعاً بأسوارها القوية ، وعلى أهبة حسنة للدفاع ، فغادرُها إلى سلا ، وكان بها الخياط والد الثائر الماسي ، وكانت قد خرجت فيمن خرج على طاعة الموحدين . ولكن الخياط لم يكن من أنصار لمتونة ، فساء التفاهم بينه وبين الصحراوى ، ولم يلبث أن وثب به الصحراوى وقتله ، ووقعت هذه الحوادث كلها في أوائل سنة ٤٣ ه ( ١١٤٨ م )<sup>(٣)</sup> .

وكان يحيى الصحراوى جندياً عظما ، وفارساً وافر الجرأة(؛) . وكان يعتزم

<sup>(</sup>١) ابن الخطيب في الإحاطة – مخطوط الإسكوريال في ترجمة القاضي عياض لوحة ٣٥٠.

<sup>(</sup>٢) رِوض القرطاس ص ١٢٤ ، وابن خلدون ج ٦ ص ٢٣٣ .

<sup>(</sup>٣) أخبار المهدى ابن تومرت ص ١٠٧.

<sup>( ؛ )</sup> المراكشي في المعجب ص ١١١ .

أن ينزل إلى ميدان تضطرم فيه الثورة ضد الموحدين . وكانت المنطقة الساحلية الممتدة من سلا جنوباً ، حتى أراضى برغواطة ، ودُكالة ، قد غدت كلها بعد هزيمة الموحدين أمام برغواطة ، منطقة لمقاومة الدعوة الموحدية ، ومحاولة تحطيمها ، فإلى هذا الميدان نزل الصحراوى في صحبه القلائل ، واجتمعت برغواطة ودكالة حول رايته ، ثم قدمت إليه حشود رتجراجة وحاحة ، وانضمت إليه ، واجتمع من هؤلاء وهؤلاء ، قوة نخشى بأسها .

فلما علم عبد المؤمن باجتماع هذه الحشود الضخمة الحصيمة وتأهمها لمقارعته ، بعث لقتال الثوار حملة بقيادة يصلاسن ، أحد خاصته . فسار يصلاسن أولا إلى تادلاً ، ومنها إلى سلا لمعاقبة أهلها على نكثهم ، فاقتحمها ، وغلب على قصبتها بالسيف . فعاد أهلها إلى الخضوع والطاعة ، وعهد بولايتها إلى موسى بنزيرى الهنتاني . ثم سار إلى أرض بني ورياغل ، فيما بين سلا ومكناسة ، وكانوا من الناكثين ، فأخضعهم واستاق غنائمهم إلى مكناسة ، فقسمت بين الموحدين ، ثم اتجه شمالا صوب طنجة ، وكانت ما تزال من معاقل لمتونة ، فاقتحمها ،وقتل والبها المرابطي محيى بن تايشا . وسار منها بعد ذلك شرقاً إلى سبتة وحاصرها ، ولكُّنه لم يدخلها ، وعاد بقواته إلى مكناسة(١٠) . وهنا لابد لنا أن نتساءل عن سر هذا الإغضاء عن معاقبة المدينة الثائرة أعنى سبتة . والحواب على ذلك هو أن القاضي عياض ، حسما يروى لنا البيذق ، بادر فبعث إلى القائد الموحدي ببيعته وبيعة أهل سبتة للموحدين ، وبذلكأنقذتالمدينة (٢٢). وفي رواية أخرى، أنه لما قدم الموحدون إلى سبتة ، وشددوا في حصارها ، سعى إلهم القاضي عياض ، وتلطف فى الاعتذار إليهم عما حدث، وفى استدرار عطفهم وصفحهم ، فعفوا عنه ، وملكوا البلدة ، ولتي القاضي من القائد الموحدي يصلاسن بن المعز ، كل عطف وإكرام ، وأن القاضي عياض، سار بعد ذلك إلى مراكش (سنة ٥٤٣هـ)، ليستعطف الخليفة ويلتمس صفحه ، فعفا عنه عبد المؤمن ، وأمره بلزوم مجلسه، وأغدق عليه عطفه . ثم مرض القاضي غبر بعيد ، وتوفى عمراكش فى ليلة التاسع من حمادى الآخرة سنة ٤٤٥ ه ودفن بها (١١٤٩م)(٢). وأخيراً يقول لنا

<sup>(</sup>۱) أخبار المهدى ابن تومرت ص ۱۰۷ و ۱۰۸.

<sup>(</sup>۲) أخبار المهدى ابن تومرت ص ١٠٨.

<sup>(</sup>٣) وردت هذه الراوية خلال ترحمة للقاضى عياض يتضمنها محطوط بالمكتبة الكتانية بخزانة الرباط عنوانه : «كتاب في التعريف بعياض » ، ويحفظ بها برقم 553 ( لوحات ٧ – ١٤ ) .

صاحب القرطاس « إن أهل سبتة حيما رأوا ما نزل بالناكثين من صنوف الويل، بادروا بإعلان بيعهم وطاعهم ، وحمل البيعة إلى عبد المؤمن أشياخ المدينة وطلبها فتقبلها مهم ، وعفا عهم ، وعن القاضى عياض ، ولكنه أمره بمعادرة سبتة والإقامة بمراكش ، فصدع بالأمر وسار إلى مراكش ، وهنالك توفى بعد قليل في حمادى الأخرى سنة ٤٤٥ ه ، وأمر عبد المؤمن كذلك مهدم أسوار سبتة فهدمت (۱)، وأسندت ولايها إلى حاكم موحدى هو عبد الله بن سلمان مع طائفة من الحفاظ ، وعاد إلها الهدوء والسكينة .

واعتزم عبد المؤمن أن نخرج بنفسه ليقضى على الحارجين عليه في منطقة برغواطة ودُكالة، التي غدت بعد حلول الصحراوي مها مركزاً للمقاومة المرابطية. فأرسل الكتب إلى سائر الأنحاء ، وجاءت إليه الحشود تترى من كل مكان، وكان في مقدمتهم يوسف بن وانودين ، وقد وافاه بعساكر النواحي الشرقية ، ولكنه توفى خلال الطريق بفاس ، فخلفه في القيادة تاشفين بن ماخوخ وآخرون من الزعماء ، ووفدت حشود المناطق الغربية وعلى رأسها عبد الله بن خيـّار الحيَّاني ، الذي عرفناه من قبل مشرفاً على فاس ، وقد لعب دوره في تسليمها إلى الموحدين ، ثم حشود زناتة ، بقيادة عبد الله بن شريف وثلاثة آخرين من الزعماء، وحشود غُمارة بقيادة عبدالله بن سلمان، وحشود صنهاجة بقيادة أبي بكر ابن الحبر وأبى يدِّر بن ومصال ، وحشود جَراوة بقيادة عبد الله بن داود . واجتمعت هذه الحشود كلها تحتراية عبد المؤمن، فخرج منمراكش في عسكر جرار ، وسار شمالا نحو أراضي د'كالة . وكانت حشود برغواطة ودكالة ويحيي الصحراوي قد اجتمعت عندئذ على مقربة من ساحل المحيط جنوبي ثغر أزمّور. وفي بعض الروايات أن هذه الحيوش التي اجتمعت لقتال عبد المؤمن بلغت زهاء عشرين ألف فارس ومائتي ألف راجل ، وهو تقدير محمل طابع المبالغة . ويقدم إلينا ابن خلدون تقديراً أكثر اعتدالاً ، فيقول إنهم كانوا في نحو ستين ألفاً من الرجالة وسبعائة من الفرسان(٢) . بيد أنها كانت خالية من فرق الرماة ، التي امتازت مها الحيوش الموحدية . والظاهر أيضاً مما تذكره الرواية المذكورة أن عبد المؤمن لحأ إلى خطة لم تحسب حسامها خصومه ، وفاجأهم بالهجوم ، فاختل

<sup>(</sup>١) روض القرطاس ص ١٢٤.

<sup>(</sup>۲) ابن خلدون ج ٦ ص ٢٣٢ .

نظامهم ، وتبدد شملهم ، واضطروا إلى مغادرة مراكزهم الحصينة نحو البحر ، فغرقت منهم حموع غفيرة ، وتمت عليهم الهزيمة الساحقة (۱) ، ومزقت بالأخص حشود دكالة ، وفر زعماؤها ومعهم يحيي الصحراوى إلى السوس ، فسار فى أثرهم يصلاسن حتى أراضى رجراجة ، ومزق حموعها حتى أذعنت إلى التوحيد ، وفر يحيي إلى الصحراء . وفي رواية أخرى أنه بعث إلى عبد المؤمن يستأمنه فأمنه وبايعه وحسنت طاعته (۲) . واستولى عبد المؤمن على أسلاب برغواطة ودكالة ، وسبى نساءهم وأولادهم وبيعوا رقيقاً . وأذعنت برغواطة إلى التوحيد ، واسترد الموحدون منها ما سبق أن غنموه من أبى حفص حين هزيمته من السلاح والعتاد . وكذلك رُد إليه ولده وجاريته ، وانتشر الموحدون في تلك المنطقة ، وأخمدوا عدة ثورات محلية صغيرة . ووقعت هذه الحوادث حسيا يقص علينا البيذق في سنة ثورات محلية صغيرة . ووقعت هذه الحوادث حسيا يقص علينا البيذق في سنة في تلك الغزوة ستة أشهر .

### **- ۲** -

وهكذا هدأت الثورة ضد الموحدين فى مختلف النواحى ، وأرغمت معظم القبائل والقواعد الثائرة ، بقوة السيف ، والسيف وحده ، على العودة إلى الخضوع والطاعة . ولكن ما بثته هذه الثورات المضطرمة ، من أقوام كان معظمهم قد آمن بدعوة المهدى ، وانضوى تحت لوائها ، فى نفوس الموحدين من المرارة والسخط ، كان نذيراً بفورة دموية جديدة . ولقد رأينا فيما تقدم ، من مراحل الصراع بين الموحدين والمرابطين ، كيف كان هذا الصراع يتميز فى كثير من المواطن ، بألوانه الدموية المثيرة ، وكيف كان الموحدون يتبعون نحو المهزومين والعزل من خصومهم ، خطة التقتيل الشامل، وسفك الدماء دون تحفظ ، وهى خطة كانت حسما رأينا شعار المهدى ابن تومرت فى محاربة خصومه .

والظاهر أن هذه النزعة الدموية استمرت في الموحدين أجيالا ، حتى بعد أن توطدت دولتهم بمدة طويلة ، فإن المراكشي مثلا ، وهو من مؤرخي الموحدين ،

<sup>(</sup>١) الحلل الموشية ص ١١١ .

<sup>(</sup>۲) روض القرطاس ص ۱۲۴.

<sup>(</sup>٣) أخبار المهدى ابن تومرت ص ١٠٩ . وفى ابن خلدون أنها وقعت فى سنة ٤٢٥ هـ . كتاب العبر ج ٦ ص ٢٣٣ .

بنوه فى كتابه بما جبل عليه المصامدة ، وهم عماد الحيوش الموحدية ، من ميل إلى سفك الدماء ، وكيف أنه وهو فى بلاد السوس ( فى أوائل القرن السابع ) مهد المصامدة ، قد شهد من ذلك العجب(١) .

والآن نقف أمام صفحة دموية جديدة كتبها الحليفة عبد المؤمن وصحبه الموحدون ، عقب انتصارهم على القبائل الثائرة ، وهي صفحة يقدم إلينا البيذق تفاصيلها الرهيبة فها يسميه « الاعتراف » أعنى الاعتراف بطاعة التوحيد .

وذلك أن الحليفة عبد المؤمن ، عقب عوده ظافراً إلى مراكش ، عقد للموحدين مجلساً ، ووعظهم وكتب لهم الحرائد بالوعظ والاعتراف ، ووزعها على أشياخ الموحدين ، وأمرهم باستعال السيف فى تنفيذها . ومؤدى ذلك أنه عهد إلى أشياخ مختلف القبائل وزعمائها ، كل بجريدة أو قائمة ، تحتوى على مئات منأسهاء المارقين ، والمشكوك فى ولائهم ، أومن يصفهم البيذق « بأهل التخليط والمعاندين » ووجوب قتلهم ، وتطهير القبائل والبطون منهم . ونحن نكتنى ، بأن ننقل مما يورده لنا البيذق من الأسهاء والتفاصيل الكثيرة ، أسهاء القبائل ، وعدد من أعدم منها ، على الوجه الآتى :

أعدم من قبيلة هزميرة خمسائة ، وأعدم من رجراجة نمانمائة ، وأعدم من حاحة نمانمائة ، وأعدم من أهل السوس سمائة من أهل إيجلى ، وسمائة من أهل إينجيست ، وأعدم من أهل جزولة مائتان فى تاعجيزت وثلاثمائة فى هشتوكة ، وأعدم من أهل جزولة مائتان فى تاعجيزت وثلاثمائة فى هشتوكة ، وأعدم من أهل تادلا خمسائة فى محلة نظير ، ثم هوجم منهم أهل تيفسيرت وقتلوا ، وأخذت غنائمهم ونساؤهم ، وقتل من صنهاجة وجراوة ألف فى موضع يسمى بالعمرى ، وقتل من زناتة ستة آلاف بأرض فازاز ، وقتل من صاربوه وبنى ماكود اثنا عشر ألفاً ، وقتل من غارة فى تطاوين ثمانمائة ، وقتل فى مكناسة مائتان ، وفى فاس تمانين ، وقتل فى تامسنا سمائة من أهل برغواطة ، وقتل من دكالة سمائة ، ومن هيلانة ثمانمائة ، ومن وريكة وهزرجة مائتان وخمسون ، ومن حاحة مائة وخمسون ، ومن درعة سمائة . ونجا أهل سملاسة بدعاء عابد فهم استجاب الله دعاءه (۲).

<sup>(</sup>١) المعجب للمراكشي ص ١٠٦ .

<sup>(</sup>۲) أخبار المهدى ابن ثومرت ص ۱۰۹ – ۱۱۲ .

يقول البيذق بعد إيراد ما تقدم «تم الاعتراف بحمد الله وعونه .. فهد أ الله البلاد للموحدين ، وأعانهم على الحق ونصرهم ، وأقاموا الدين ، ولم يتفرقوا فيه . وتمهدت الدنيا ، وأزال الله ماكان فيها من التخليط . وهذا كان سبب الاعتراف »، ثم يضع تاريخ هذه الحوادث الدموية في سنة ٤٤٥ (١١٤٩م) (١).

وإنه لما يلفت النظر في هذا الحادث الدموى ، أولا وقبل كل شيء . أنه وفقاً لأقوال البيذق ، من عمل عبد المؤمن وتدبيره ، وأنه يدمغ جهود عبد المؤمن وسياسته في توطيد الدولة الموحدية ، بطابع بغيض . بيد أننا نشعر من جهة أخرى ، أن هذا العمل . وما تقدمه من تصرفات دموية عديدة ، خلال هذا الصراع الديني والسياسي العظيم ، لايمكنأن تنسب إلى عبد المؤمن دون تحفظ . ذلك أن عبد ألمؤمن إذا كان باعتباره خليفة الموحدين وقائدهم الأعلى ، مسئولا عن هذه الأعمال المثيرة أمام التاريخ ، فإنه بجب أن نذكر أيضاً أن عبد المؤمن، لم يكن بالرغم من رفيع مركزه ، وسلطانه الظاهر . مطلق التصرف في كل ما يقوله أو يفعله ، وأنه كان بالعكس مرغماً على أن مخضع في كثير من المواطن لضغط الأشياخ والقادة . فقد رأينا مثلا . كيف أنه حييًا قُتُل أخوه إبراهم بيد بعض أكابر الموحدين ، غلب على أمره . ومنع بتدخل أصحاب المهدى ، من أن يقتص لمقتله من قاتله ، ثم رأيناه بعد ذلك يُغلب على أمره مرة أخرى ، حيمًا دخل الموحدون مراكش ، وقُبض على إبراهيم بن تاشفين ، وأتى به إلى عبد المؤمن فرق لحداثة سنه ، وأراد أن يعفو عنه وأن يفُره من القَتَل ، فاعتر ضعليه بعض الأشياخ ، وأخذ إبراهيم وقتل رغماً عن إرادته . فني هذه الحوادث وأمثالها ما يدلى بوضوح بأن عبد المؤمن ، لم يكن مطلق الحرية في سائر تصرفاته . وإنّا لنرتاب في أن يكون أمثال مذبحة الإعتراف، معبرة عن خلق عبد المؤمن وميوله الحقيقية . ونعتقد أنه لابد أن يكون وراءها ، ووراء أمثالها منالتصرفات الدموية المثيرة ، ضغط الأشياخ والصحب . وقد كانوا في تلك المرحلة ، هم أصحاب التوجيه الحقيتي ، يزاولونه أحيانا ، بصورة ظاهرة ، وغالباً من وراء حجاب .

\_ ~ ~

بعد أن تم لعبد المؤمن سحق الثورة الكبرى ، فى أراضى برغواطة ودكالة ، وبعد أن تم له تمييز القبائل ، وقتل المارقين على النحو المتقدم ، اعتزم أن يقوم

<sup>(</sup>۱) أخبار المهدى بن تومرت ص ۱۱۲.

بجولته الثانية لسحق ما تبقى من مواطن الثورة والمقاومة، وليتم افتتاح المغرب بافتتاح إفريقية . وكان قد قام فى تلك الأثناء بتامسنا ، عقب حرب برغواطة بقليل ، ثائر جديد يدعى بابن تمركيد، فبايعه كثير من أهل برغواطة، وغير هامن القبائل ، ولبث حيناً يتحدى الموحدين، ويشتبك معهم فى معارك متوالية، إلى أن هزم أخيراً، وقتل ، وقتل معه كثير من أنصاره ، وحمل رأسه إلى مراكش (سنة 250 ه).

وخرج عبد المؤمن في قواته من مراكش سنة ٥٤٥ ه ، مستخلفاً علمها أبا حفص عمر بن يحيى الهنتانى ، وسار إلى مدينة سلا ، رأمر بأن تنشأ قصبة وقصر فوق اللسان الممتد في البحر أمام سلا ، وبأن ينشأ سرب يستمد الماء من عين غبولة القريبة لإمداد المحلة الموحدية ، فتم ذلك ، وجرى الماء ، وغرست الحدائق والرياض ، وأذن الحليفة للناس في التعمير والسكني ، فكان ذلك منشأ مدينة رِباط الفتح ، التي غدت من ذلك الحبن مركزاً لتجمع الحيوش الموحدية الغازية . ولبث الحليفة بسلا خمسة أشهر . وفي خلال ذلك ، وفدت عليه وفود عديدة من الأندلس بلغت زهاء خمسهائة من الفقهاء والقضاة والزعماء والقادة ، فاستقبلهم الوزير أبو إبراهيم والوزير أبو حفص ، والكاتب الوزير أبو جعفر بن عطية ، وأشياخ الموحدين . فأكرمت وفادتهم وأنزلوا خبر منزل . ثم أخدوا لمقابلة الحليفة ، وكان دخولهم عليه في غرة شهر المحرم سنة ٤٤٦ هـ ، وكان أول من تقدم يين يديه وفد قرطبة ، فشرح قاضها أبو القاسم ابن الحاج للخليفة ، ما تعانيه قرطبة، من تهديدالنصارى وضغطهم، وتلاه الكاتب أبو بكر بن الحد مخطبة بليغة، ثم تعاقبت الوفود في السلام والتهنئة ، فشمل الحليفة الجميع بعطفه ، وأجزل لهم الصلات كل على قدر مكانته ، ثم أمرهم بالانصراف إلى بلادهم(١٠). ولاريب أنَّ تعاقب الوفود الأندلسية على المغرب على هذا النحو ، كان له أثره في خطط عبد المؤمن المستقبلة ، نحو افتتاح الأندلس ، وتنظيم شئونها .

وغادر عبد المؤمن سلا فى أوائل سنة ٥٤٦ هـ ، وسار إلى المعمورة ،وهو يعتزم افتتاح بجاية وإفريقية . وكانت ثمة بواعث عديدة لها خطرها ، قد حملته على

<sup>(</sup>۱) هذه هى رواية صاحب ررض القرطاس (ص ١٢٢) ، ويمر البيذق على هذا الحادث بالصمت . ويشير إليه الزركثى فى تاريخ الدولتين (ص ٧) ، ولكنه يضع تاريخه سنة ٥٥ ه ، ويقول لنا إنه كان ضمن الوفد الأندلسى ، الشاعرة الأندلسية الشهيرة حفصة بنت الحاج الركونى ، وانه أنشدت الخليفة شعراً ، أعجب به ، وأنه منحها إقطاع قرية ركانة .

اتخاذ هذا القرار ، منها اضطراب الأمور في إفريقية واختلاف أمرائها ، واستطالة العرب علمها ؛ وعيثهم في أراضها ، حتى أنهم حاصروا مدينة القيروان . وأهم من ذلك كله ماحدثمن اعتداء الفرنج الصقلين على الثغور الإفريقية ، وافتتاحهم لمدينة المهدية (سنة ٥٤٣هـ) ، وسيطرتهم على الشاطئ الإفريقي من طرابلس حتى مياه تونس . كل ذلك حمل عبد المؤمن على أن يضع خطته لافتتاح إفريقية (١). بيد أنه لم يسر في ذلك الانجاه تواً ، بل سار إلى سبتة متظاهراً بقصد الحواز إلى الأندلس برسم الحهاد . وهنالك استدعى وجوه الأندلس وفقهاءها وقوادها ، فوفدواً إليه ، فحدثهم في مسائلهم ، وألتى عليهم توصياته ثم صرفهم ، وغادر سبتة متجهاً في الظاهر إلى طريق مراكش ، ولكنه سلك طريقاً أخرى غبر مطروقة ، وأمر في نفس الوقت بمنع السفر في الطرق المسلوكة ، في المغرب الأوسط، من سلاً إلى مكناسة ، ومن مكناسة إلى فاس ومن تلمسان إلى فاس . ثم اتجه نحو الشرق ، مبالغاً في إخفاء وجهته ، وسار مسرعاً صوب بجاية ، واستولى في طريقه على جزائر بني مزغنة (وهي التي صارت مدينة الحزائر فما بعد)، ففر منها عاملها القائم بن يحيي إلى بجاية ، ونبأ أباه يحيى بن العزيز بالله الصنهاجي ، سليل بني حماد ، بمقدم الموحدين . وكان بالحزائر في نفس الوقت ، الحسن بن على الصنهاجي صاحب المهدية ، وابن عم صاحب بجاية ، وكان الفرنج الصقليون قد استولوا على المهدية في أوائل سنة ٥٤٣ هـ( ١١٤٨ م ) حسمًا تقدم ، فخرج ا منها ملتجئاً إلى ابن عمه يحيي ، فأنز له بالحز ائر منز لا سيئاً ، فلما دخلها الموحدون ، بادر إلى عبد المؤمن فبايعه ، وصحبه مستظلا برعايته .

ويجدر بنا أن نذكر هناكلمة عن مدينة بجاية هذه ، وهي التي سوف يتردد ذكرها منذ الآن فصاعداً ، في مواطن ومناسبات تاريخية كثيرة . وكان إنشاؤها نتيجة لما حدث من الشقاق ، بين بني زيرى أمراء إفريقية . وذلك أنه قام خلاف بين تميم بن المعز بن باديس أمير إفريقية ، وبين ابن عمه الناصر ابن علناس ، ففارقه الناصر ، وخرج في أصحابه ، ودله بعضهم على موضع بجاية ، وقد كان به منازل قليلة للربر ، وبين له مزاياه من المنعة ، والمرسى الذي يمكن أن يغدو مركزاً هاماً لرسو السفن ، وترويج التجارة ، فأمر باختطاط مدينة بهذا الموقع ، وهو في حماية جبل شاهق ، وكان ذلك في حدود سنة

<sup>(</sup>۱) ابن خلدون ج ٦ ص ٢٣٥.

لاوي ه ( ١٠٦٥ م) (١) . وفى رواية أخرى أن بناء بجاية جاء نتيجة لتوغل العرب فى إفريقية وعيثهم فيها ، وأنهم لما قاموا بتخريب القيروان ، ومعظم مدن إفريقية ، فر مهم صاحب القيروان ، وخرج لنصرته ابن عمه المنصور بن حماد ، فهزمه العرب هزيمة شديدة ، ففر إلى قاعدته بالقلعة ، ولكن العرب جدوا فى أثره ، وطاردوه ، فبحث عن موضع يختط فيه لنفسه محلة جديدة لايلحقه فيها شر العرب ، فدله بعض أصحابه على موقع بجاية ، وكان مرسى قديماً ، فاختطها فيه ، ونقل إليها مركز حكمه ، واتخذها دار ملكه (٢) . ومن ذلك الحين سارت بحاية فى طريق التقدم ، وغدت من أغنى وأزهر الثغور الإفريقية .

وكان بنوحماد هؤلاء أصحاب بجاية والقلعة، وما يلها من ثغور المغربالأوسط، بونة وقسنطينة والحزائر ، هم فرع من بنى زيرى بن مناد ملوك إفريقية الصنهاجين ، الذين بسطوا علما سيادتهم مذ غادرها بنو عبيد الفاطميون إلى مصر ، في أواخر القرن الرابع الهجري ، وكانوا يستظلون في البداية بسلطان الخلافة الفاطمية ، ثم أعلنوا استقلالهم ، وضخم ملكهم بإفريقية . وفى أوائل القرن الحامس خرج حماد بن يوسف بن زيرى على ابن أخيه باديس بن المنصور ابن يوسف ، واستقل بالمناطق الغربية ، أعنى الزاب والمغرب الأوسط ، وكان والياً عليها من قبل ابن أخيه ، وأسس بها إمارة جديدة عرفت بمملكة بني حماد . ولما توفى حماد فى سنة ٤١٩ هـ ، تعاقب بنوه من بعده فى الملك ، وكان مركزهم في البداية بالقلعة ، وهي محلة في غاية المناعة والحصانة ، اختطها منشئ دولتهم حماد فى بقعة حصينة ، تقع جنوبى بجاية على مقربة من بلدة أشبر ، وقد كانت وفقاً لقول الإدريسي من أكبر البلاد في تلك المنطقة وأكثرها خلقاً ، وأغزرها خبراً ، وأوسعها أموالا ، وأحسنها قصوراً ومساكن ، وأعمها فواكه وخصباً ، وهي في سند جبل سامي العلو ، صعب الارتقاء ، وقد استدار سورها مجميع الحبل ، ويسمى تاقربست . ويقول لنا ياقوت في وصفها ، من أجهة أخرى ، « وليس لهذه القلعة منظر ولا رواء حسن ، إنما اختطها حماد للتحصن والامتناع »<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) ياقوت في معجم البلدان تحت كلمة بجاية .

<sup>(</sup>٢) الاستبصار في عجائب الأمصار المنشور بعناية الدكتور سعد زغلول ( الإسكندرية ١٩٥٨ ) ص ١٢٨ و ١٢٩ .

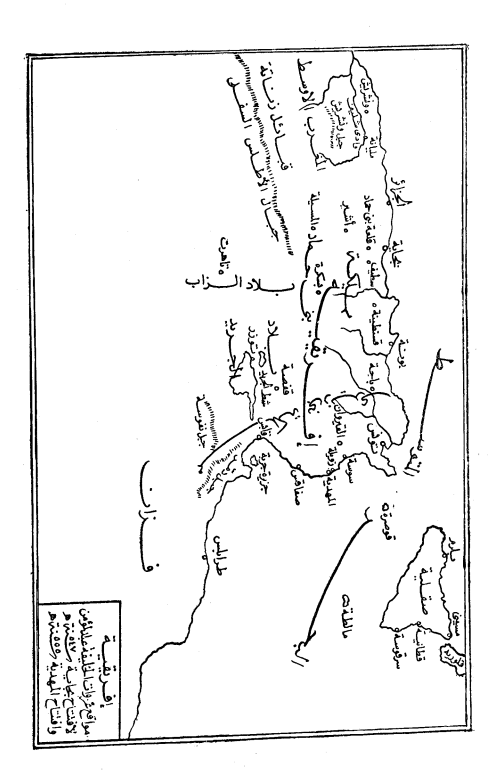
<sup>(</sup>٣) الإدريسي في وصف المغرب وأرض السودان ومصر والأندلس ص٨٦، وراجع ياقوت في معجم البلدان تحت كلمة «قلعة حماد».

نم انتقل بنو خماد ، بعد ذلك إلى مجاية منذ اختطها وأنشأها الناصر بن علناس بن حماد وذلك في سنة ٤٥٧ ه ، وجعلوها قاعدة ملكهم . وكانت مملكة بني حماد ، حييًا زحف الموحدون على بجاية في حالة اضطراب وتفكك ، وكان ملكها محيى ابن العزيز بالله أميراً ضعيفاً يعشق اللهو والصيد . وكان وزيره القائد أبومحمد ميمون بن على بن حمدون هو حاكمها الحقيقي ، فلما وصل الموحدون إلى بجاية ضربوا حولها الحصار . واتصل ابن حمدون سراً بعبد المؤمن ، وفتح له أبواب المدينة ، فدخلها الموحدون(١). وفي الوثائق الموحدية ما يؤيد هذه الرواية . ففي الرسالة ، التي وجهها عبد المؤمن بعد فتح بجاية إلى أهالى قسنطينة يدعوهم إلى التوحيد، ما يفيد بأن القائد ابن حمدون كان ضالعاً في السر مع الموحدين، وأنه عُقب فتح بجاية انضم إليهم ، وخدمهم هو وأخوه الفقيه أبو عبد الله محمد بن على بن حمدون(٢) . بيد أن هناك رواية أخرى تقول إن ابن حمدون بالعكس خرج في قوات بجاية ، وهي تزيد على العشرين ألف فارس ، واشتبك في ظاهرها مع الموحدين في معركة هزم فيها ، ودخل الموحدون المدينة على أثرها<sup>(٣)</sup>. وزحفت فى نفس الوقت قوة موحدية بقيادة عبد الله ولد الخليفة عبد المؤمن ، على القلعة ــقَلعة بني حماد الشهيرة ــ وقد كانت من أعظم وأمنع قلاع المغرب، وكانت معقل بي حماد الأعظم ، ومهد ملكهم الأول ، فاستولت علمها ، وقتلت بها عدة ألوف من الصهاجيين. ولما دخل الموحدون مجاية فرعنها صاحبها يحيى بن العزيز بالله إلى بونة ، وفر أخواه الحارث وعبد الله إلى صقلية حيث استظلا محاية الفرنج. ثم سار يحيى من بونة إلى قسنطينة ، فامتنع بها مع أهله وقرابته ، وهنالك حاصره الموحدون ، فلما ضاق بالحصار ذرعاً ، أرسل أخاه وشيوخ صهاجة وقسنطينة ، إلى عبد المؤمن يعلنون خضوعه ، وإذعانه إلى التسليم ويطابون الأمان فأجابهم عبد المؤمن إلى ما طلبوه . ولما غادر عبد المؤمن بجاية سار معه محيى في أهله وولده إلى مراكش ، وهنالك عاش في كنف الحليفة في عزة وسعة من الرزق ، ولبثوا بمراكش حتى انقرض بيتهم . وكان استبلاء

<sup>(</sup>١) روض القرطاس ص ١٢٦.

<sup>(</sup> ٢ ) راجع رسائل موحدية ، المنشور بعناية الأستاذ ليثى بروڤنسال ( الرباط سنة ١٩٤١ ) الرسالة السابعة ص ٢٠ .

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير ج ١١ ص ٥٩.



الموحدين على مجاية في شهر ذي القعدة سنة ٥٤٧ هـ ( يناير سنة ١١٥٣ م )(١).

وكانت بحاية فى ذلك الوقت ، حسما يصفها لنا الإدريسى ، الذى زارها قبل ذلك بنحو عشرين عاما ، قاعدة المغرب الأوسط ، وميناؤها عامرة بالسفن الواردة والصادرة ، والبضائع تتدفق إليها براً وبحراً ، وأهلها تجار مياسير ، وبها من الصناعات والصناع ما ليس بكثير من البلاد ، ولأهلها معاملات مع تجار المغرب الأقصى ، وتجار الصحراء ، وتجار المشرق ، وبها تحل الشدود وتباع البضائع بالأموال الوفيرة ، ولها بواد ومزارع ، والحنطة والشعير يوجدان بها بكثرة ، وكذلك سائر الفواكه ، وبها دار صناعة لإنشاء الأساطيل والمراكب والسفن الحربية ، بمدها الحشب الكثير الموجود فى جبالها وأوديها ، والزفت البالغ الحودة والقطران الموجود فى أقانيمها ، وبها أيضاً معدن الحديد الطيب ، وهي مركز هام للمواصلات إلى بلاد إفريقية . وهذا كله فضلا عن حصانها الطبيعية ، سواء من ناحية البر أو البحر(٢) .

وكانت حموع من العرب من بطون أثبج وزغبة ورياح وغيرها ، تحتل المنطقة الشاسعة ، الواقعة جنوبي بجاية ، وتعيش في ظل بني حماد ، وتحت حمايتهم . فلم الستولى الموحدون على مملكة بني حماد ، شعر أولئك العرب بما يهددهم من فقد أوطانهم وأرزاقهم ، فاحتشدوا لمقاومة الموحدين ، وأخذوا يغيرون على مؤخراتهم ، ويزعجون محلاتهم ، فاعتزم عبد المؤمن أن يطهر هذه المناطق من عيثهم ، وسار في قواته إلى سطيف ، وجهز لقتالهم حملتين ، الأولى بقيادة صهره وزوج ابنته عبد الله بن وانودين ، والثانية بقيادة يصلاسن بن المعز ، ولكن ثار بين القائدين خلاف ، تعدى فيه يصلاسن على زميله صهر الحليفة وأهانه . ثم تركه وحده في مواجهة العرب . فانهز العرب هذه الفرصة وهاحموا قوات عبد الله بن وانودين وهزموه وأسروه ثم قتلوه . فاستشاط عبد المؤمن لقائل غضباً ، وحشد كافة الموحدين لمقاتلة العرب . فلما شعر العرب بشدة وطأة الموحدين ، افترقت كلمتهم ، وأذعن بعض زعمائهم إلى التوحيد، وشدد عبد المؤمن الموحدين ، افترقت كلمتهم ، وأذعن بعض زعمائهم إلى التوحيد، وشدد عبد المؤمن

<sup>(</sup>۱) أخبار المهدى ابن تومرت ص ۱۱۳ و ۱۱۴ ، والحلل الموشية ص ۱۱۲ و ۱۱۳ ، وروض القرطاس ص۱۲۸ و ۱۲۳ ، وراجع الرسالة الثامنة من رسائل موحدية ص ۲۶ و ۲۵ ، وكذلك المؤنس في أخبار إفريقية وتونس ص ۱۱۱ .

<sup>(</sup>٢) الإدريسي في وصف المغرب وأرض السوادن ومصر والأندلس ص ٩٠ و ٩١ .

فى قتال من تبقى منهم ، ونشبت بين الفريقين معركة شديدة ، دامت يوما وليلة ، وهزم العرب فى نهاينها شر هزيمة ، ومزقت جموعهم ، وقتل وأسر منهم عدد جم . وكان فى مقدمة القتلى ألمع زعمائهم هلال بن عامر . واستولى الموحدون على غنائمهم من العتاد والدواب ، وكانت وفيرة هائلة . ثم طار دوهم مدى ثلاثة أيام أوأربعة فى مختلف الأنحاء ، حتى قضوا على معظم فلولهم . وحدثت هذه الموقعة الحاسمة فى شهر ربيع الأول سنة ٥٤٨ ه ( يونيه ١١٥٣ م )(١)

وبينها كان عبد المؤمن فى بجاية ، إذ اجتمعت حشود غفيرة من صنهاجة يقودها زعيم يدعى أبو قصبة من بنى زالدوى ، وانضمت إليها كذلك حموع كثيرة من كتامة ولواتة وغيرهما ، وسارت هذه الحموع لقتال الموحدين ، فبعث عبد المؤمن لردهم حملة قوية بقيادة أبى سعيد خلف ، وهو من أصحاب خسين ، فالتقوا فى عرض الحبل شرقى بجاية ، فانهزمت صنهاجة وحلفاؤها ، وقتل معظمهم ، وأخذت أسلابهم ونساؤهم (٢). ويقول لنا البيذق إن الذى قام ممدافعة صنهاجة هو عبد المؤمن نفسه ، وقد كان فى قلة من جنده وحشمه ، ولكنه خرج ليردهم بنفسه ، واشترك فى قتالهم ، مع أنه لم يمتشق السيف منذ موقعة البحرة عام ٢٤٥ه ه (٢).

وغادر عبد المؤمن بجاية ، بعد أن نظم شئونها ، وندب لولايتها ولده أبا محمد عبد الله ، وسار في جيشه الظافر ، أولا إلى تلمسان ، ثم سار إلى فاس ، ومكناسة ، ثم إلى سلا ، ووزع الغنائم والسبي على هذه البلاد . ثم غادر سلا إلى مراكش ، وفي ركبه عدة من زعماء العرب – أو سلاطينهم حسما يصفهم البيذق – الذين خضعوا في تلك الحركة . ولما وصلوا إلى مراكش ، زودهم بالأموال ورد إليهم نساءهم وأولادهم ، وصرفهم إلى بلادهم .

- £ -

وصل عبد المؤمن إلى مراكش ليواجه آثار مؤامرة دبرت فى غيبته ، وكادت أن تصدع صرح حكومته ، لو لم تخمد فى مهدها .

<sup>(</sup>١) أخبار المهدى ابن تومرت ص ١١٤ و ١١٥ ، ورسائل موحدية ، في الرسالة التاسعة ص ٣٢ – ٣٥ .

<sup>(</sup>۲) ابن الأثير ج ۱۱ ص ٦٠.

<sup>(</sup>٣) أخبار المهدى ابن تومرت ص ١١٥.

وكان بطلاً هذه المؤامرة أخوا المهدى ابن تومرت ، أبو موسى عيسى ، وأبو محمد عبد العزيز ، وكانا مذ ظفر عبد المؤمن مخلافة المهدى واجتناء ترائه ، يرقبان الفرص لبث الاضطراب والشغب ، ويظاهرهما كثير من أهل هرغة ، قبيلة المهدى ، وكان عبد المؤمن بالرغم من وقوفه على ما يضمره الأخوان له من البغض والكيد ، وما جنحا إليه من الانحراف ، ومخالطة أهل السوء ، يغضى عن سلوكهما ، ويجزل لهما الصلات والنفقة ، برأ بذكرى المهدى وقرابتهما الوثيقة له ، ويكتني بإسداء النصح الهما . فلما سار المهدى إلى غزاته لافتتاح إفريقية ، شعر الأخوان بأن الفرصة قد سنحت لتدبير الإنقلاب المنشود ، وكانا يقمان بفاس ، ويلتف حولها نفر من الناقمين . فسأرا في صحبهما من فاس إلى مراكش، وهنالك استطاعا تحريك بعض الحموع ، واضطرمت بالمدينة فتنة ، قتلخلالها والى المدينة عمر بن تَفْرُاجِين حين خروجه في الفجر إلى الجامع ، وكاد يستطير شررها . وعلم عبد المؤمن بما حدّث وهو في سلا (أواخر سنة ٥٤٥هـ)، فبعث الوزير ابن عطية على عجل ليستدرك الأمر ، فوصل إلى مراكش بعد يومن ، واستطاع في الحال أن مخمد الفتنة ، وأن يقبض على زعيمها عيسي وعبد العزيز. ويقول لنا البيذق إن الحليفة ، أمر بقتل المخالفين من هرغة وأهل تينملُّـل، ولكنه أبتى على حياة أخوى المهدى وبعثهما إلى فاس حيث اعتقلا هناك تحت إشراف والها الحيَّاني(١) . ولكن صاحب البيان المغرب يقول لنا إنهما قتلا وصلبا ضمن من قتلوا وصلبوا من الخوارج ، فقتل عيسى قرب باب الدباغين ، وقتل عبد العزيز بباب أغمات (٢) . ويؤيد هذه الرواية ما ورد فى خطاب الحليفة الرسمى عن الحادث من الإشارة غير مرة إلى مصرع المخالفين ، وفتك العامة بهم وصلمهم خارج المدينة<sup>(٣)</sup> .

وماكاد عبد المؤمن يصل إلى مراكش حتى قام بحركة تطهير شاملة ، قُبض خلالها على كثير من الحواج وأهل التخليط ، حسبا تصفهم الرواية ، من سائر القبائل ، وألقوا إلى ظلام السجن . ثم أصدر الحليفة أمره بأن يتولى الموحدون المخلصون ، من كل قبيلة ، قتل المارقين من قبيلتهم بأنفسهم . فامتثل الموحدون

<sup>(</sup>۱) أخبار المهدى ابن تومرت ص ١١٦ .

<sup>(</sup>٢) البيان المغرب، القسم الثالث ص ٣٨.

<sup>(</sup>٣) الرسالة الحادية عشرة من رسائل موحدية ( ص ٣٢ و ٤٥ و ٤١ ) .

لما أمروا به ، وتولوا الإجهاز بأيديهم ، كل جماعة على أبناء قبيلتها ، وكان الحليفة أثناء هذه المذبحة الحديدة ، يجلس فى البرج القائم فى أعلى قصره ، قصر الحجر ، ليشهد التنفيذ بنفسه . ويقول المؤرخ معلقاً على ذلك « فطرقت للموحدين فى هذا الوقت وحشة من الحجل والوجل ، ودهشة من قبيح ما ظهر من الغادرين المذكورين ، من نكوث العهد ، فى السهل والحبل ، فتراموا على خليفتهم راغبين فى العفو وإزالة الكدر ، وجلب ما تعودوه من الحلوص والظفر ، فقبل منهما أملوا ، فى العفو وإزالة الكدر ، وجلب ما تعودوه من الحلوص والظفر ، فقبل منهما أملوا ، وتعطف عليهم على عادته بما سألوا » . وبعث الحليفة بهذه المناسبة ، إلى مختلف البلدان ، رسالة من إنشاء الوزير ابن عطية ، تفيض بلاغة وبيانا ، يفصل فها ما حدث ، ويوضح موقفه ويلتمس الأعذار لتريره (١٠) .

وكان من الحوادث البارزة في هذه الحركة الدموية مصرع القائد يصلاسن ، ابن المعز الهرغي. وكان يصلاسن أو يصلين حسما يسمى في رواية أخرى من زعماء قبيلة هرغة ، ومن أهل الدار ، أعنى من أقرباء المهدى (٢). وقد رأينا فيا تقدم كيف اختلف مع : ميله القائد عبد الله بن وانودين صهر الخليفة ، وتركه في قواته ليواجه وحده العرب ، وكيف كان ذلك سبباً في هزيمته ومصرعه . وكان عبد المؤمن يتوق إلى معاقبة يصلاسن على سوء تصرفه . ومن جهة أخرى ، فإنه يبدو أن يصلاسن كان ضالعاً مع خصوم عبد المؤمن ، ومؤيداً لحركة أخوى المهدى . فلما عاد عبد المؤمن إلى مراكش ، كان يصلاسن في سبتة ، فأرسل الحليفة إلى واليها عبد الله بن سليان بأن يدبر حيلة للقبض على يصلاسن وإرساله ، فلما عبد الله يصلاسن إلى نزهة بحرية في إحدى السفن ، في مياه سبتة ، فلما توسط البحر ، انقض عليه وكبله بالحديد ، ونبأ عبد الله بما أمر به (٣) . وفي يصلاسن وصلبه بعد الإشهاد عليه بالذنب ، فقام عبد الله بما أمر به (٣) . وفي رواية روض القرطاس ، أن عبد الله أرسل يصلاسن مكبولا إلى مراكش ، وأنه أعدم بها وصلب على بابها تنفيذاً لأمر الخليفة (٤).

واضطرمت الثورة في نفس الوقت بأرض السوس ، وارتدت قبيلة جزولة

<sup>(</sup>١) البيان المغرب – القسم الثالث ص ٢٨ و ٢٩.

<sup>(</sup>٢) أخبار المهدى ابن تومرت ص ٢٩.

<sup>(</sup>٣) أخبار المهدى ابن تومرت ص ١١٥ و١١٦ .

<sup>(</sup>٤) روض القرطاس ص ١٢٦.

عن الطاعة ، وبعثوا إلى يحيى بن أبى بكر الصحراوى ، فوفد إليهم مع زعيم آخر من خصوم الموحدين يدعى الحاج بن مركونة ، وارتدت كذلك قبيلة لمطة وتزعم ثورتها محمد بن آمرجال ، ثم ارتدت قبيلة إيت يبغز ، وساروا إلى تازاجورتُ واقتحموها ، وقتلوا حاكمها الموحدي ، واما زير بن حواء الهنتاني، فاهتم عبد المؤمن لهذه الحوادث ، وسير الشيخ أبا حفص في حملة قوية لإخماد الثورة ، فخرج إلى السوس ، وقاتل بني ييغز ، ففروا إلى حيث كان الصحراوي، ثم سار إلى سيروان ، حيث هزم بني واوزجيت ، وقسمهم إلى قسمين ، قسم ضمه إلى أهل تينملل وقسم ضمه إلى هنتانة ، ثم عاد إلى مراكش حيث أمرًا الحليفة بحشد قوات جديدة ، وخرجت هذه القوات بقيادة أبى حفص ، وأربعة آخرين من أكابر القادة الموحدين ، هم وسنار ، وعبد الله بن أبى بكر بن ونكى، وعبد الله بن فاطمة ، وعمر بن ميمون ، وسارت كل قوة منها إلى منطقة من المناطق الثاترة ، وهوحمت قبائل لمطة ، وهشتوكة ، وتاسريرت وآهوكار وغيرها من القبائل الثائرة ، وهزمت حميعاً ، وأذعن بعضها إلى التوحيد ، وأخذت غنائمها وسبيها إلى مراكش ، وبلغ نصيب الحليفة من تلك الغنائم ، ثمانمائة ناقة(') ، ووقعت هــذه الحوادث ، فيما يرجح فى أوائل سنة ٥٤٩ ه ( سنة ١١٥٤ م ) .

ولما تم إخضاع القبائل الثائرة والمرتدة على هذا النحو ، غادر عبد المؤمن مراكش إلى تينملل ، وهناك زار قبر المهدى ، وفرق فىأهلها أموالا كثيرة وأمر ببناء مسجدها ، وتوسيع خططها(٢).

<sup>(</sup>۱) أخبار المهدى ابن تومرت ص ۱۱۷.

<sup>(</sup>٢) روض القرطاس ص ١٢٦.

# الفضاالتيابع

# فترح المدية

### وإجلاء الفرنج عن إفريقية

غزوات الفرنج النورمانيين لثغور إفريقية . استيلاؤهم على طرابلس والمهدية . فرار الحسن الصماجي أمير المهدية وآله . انتهاء مملكة بي زيري . استيلاء الفرنج على سوسة وصفاقس . التجاء الحسن إلى عبد المؤمن . إحجام عبد المؤمن حين غزوه لبجاية عن مهاجمة الفرنج . استيلاء الفرنج على بونة . وفاة الملك رجار النورماني . بداية الثورة في إفريقية ضد الفرنج . الثورة في جزيرة جربة وصفاقس وطرابلس وقابس . انتزاع الموحدين لبونة . فشل الثورة في المهدية وزويلة . استغاثة أهل إفريقية بعبد المؤمن . تأهبه للجهاد ضد الفرنج . مسير عبد المؤمن في قواته إلى رباط الفتح . تكامل الحشود وتضخمها . مسير عبد المؤمنإلى إفريقية ومعه الحسن الصنهاجي . مسير الأسطول في البحر إلى شاطىء إفريقية . استيلاء عبد المؤمن على تونس . شروط الأمان الممنوح لها . عبد المؤمن يهاجم المهدية ثم يحاصرها . دخول صفاقس وطرابلس وجبال نفوسة في الطاعة . افتتاح الموحدين لقابس . معركة بحرية بين الموحدين والفرنج . تسليم المهدية بالأمان . إتمام تحرير إفريقية من نير الفرنج . المناوشات بين عبد المؤمن وبين العرب . أصل أو لئك العرب الأفارقة . نزوحهم إلى مصر . قصة نزوحهم إلى إفريقية . عبورهم إلى الغرب ونزولهم به . محاولة اسمالة المعز بن باديس لهم وعيهم بأراضيه . الحرب بيهم وبين البربر . هزيمة المعز وفراره إلى القيروان . حصار العرب للقيروان . دخولهم إياها وتخريبهم لها . تخريبهم لتونس ونهبها . نزولهم في المهدية . قطعهم السبل وبسطهم لحكم الإرهاب في إفريقية . سيطرتهم على طرابلس وقابس وبلاد الزاب . تحولهم إلى عنصر خطر بغيض . اعتداؤهم على قابس ، واستنقاذ عبد المؤمن لها . تفكير عبد المؤمن في حشد طوائفهم في عسكره . تظاهرهم بالتبول وغدرهم . محاصرة الموحدين لهم وفتكهم بهم . عبد المؤمن يرد حريمهم ويستميلهم بصلاته . عبور عبد المؤمن إلى الأندلس .

لما افتتح الموحدون بجاية معقل إفريقية (١) من الغرب ، فى أواخر سنة ٧٤٥ ه ، وقضى عبد المؤمن على سائر الثورات والمؤامرات التى دبرت ضده سنة ٤٤٩ه ، وقصد على أثر ذلك إلى تينملتل ، وزار قبر المهدى ، كانت الظروف تهيأ لمرحلة جديدة من الفتح الإفريق . وكانت الحوادث فى إفريقية ، قد تطورت خلال هذه الأعوام الأخيرة تطوراً سيئاً ، واستفحل عدوان الفرنج النورمانيين أصحاب صقلية ، على الثغور التونسية ، والشواطئ المحاورة . وكان الفرنج

<sup>(</sup>١) يقصد بإفريقية هنا « منطقة تونس » .

النورمان قد استولوا على جزيرة جيربة الواقعة في مدخل خليج قابس منذ سنة ٢٩ه ه (١١٣٥ م) ، بعد أن قاومهم أهلها مقاومة عنيفة ، ثم حاولوا الاستيلاء على ثغر طرابلس في سنة ٧٣٥ﻫ ( ١١٤٢ م ). فهاحموه بأسطول قوي، ولكنهم فشلوا وردهم أهله المسلمون بخسارة فادحة ، وكانت طرابلس وقتئذ تابعة لمملكة إفريقية (تونس) ، ولكنها لم تكن تدين بالطاعة لملكها الأمير الحسن بن على بن يحيى الصنهاجي. ثم عاد رُجّار (روجر ) ملك صقلية ، فجهز إلى طرابلس أسطولاً ضخماً ، واستطاع الفرنج هذه المرة الاستيلاء عليها ( ١١٤٦هـ -١١٤٦م) وولوا عليها رجلا من بني مطروح . وفي العام التالي (٥٤٢ هـ) أعلن يوسف صاحب قابس المتغلب علمها طاعته للفرنج ، فبعث الأمير الحسن جيشاً لقتاله ، فنازل قابس وحاصرها ، وثار أهل البلد بيوسف ، فأسر وعذب وقتل ، وفر إخوته وأولاده إلى صقلية ، واستغاثوا عملكها رجار الثاني . وكأنت الهدنة معقودة بين رجار وبين الحسن لمدة سنتين ، واكن رجار علم ما تعانيه إفريقية والمغرب في هَذه الفَتْرة ، من الشدة الغلاء والقحط ، ولم يرد أن تفوته هذه الفرصة السانحة لمهاحمة إفريقية ، وانتزاع ما ممكن انتزاعه منها . فسير إلى مياه إفريقية أسطولا ضخماً قوامه مائتي وخمسين سفينة مشحونة بالرجال والسلاح والأقوات ، بقيادة أمير البحر جرجي الأنطاكي ، وكان قبل التحاقه نخدمة ملك صقلية ، أميراً لأسطول إفريقية الإسلامي ، ومن ثم كان علمه بأسرار هذه الشواطي . واستولى الأسطول في طريقه على جريرة قوصرة( بنتلاريا ) الواقعة بنن صقلية ، وبين الشاطئ التونسي ، ثم سار نحو الحنوب الغربي ، وقصد إلى ثغر المهدية ، وهي قاعدة مملكة بني زيري الصنهاجيين. وكان ذلك في اليوم الثاني من صفر سنة ٣٤٠ ه ( يونيه ١١٤٨ م ) . وكان أمر البحر جرجي يرجو مفاجأة المدينة ، بالوصول إلها في وقت السحر ، واكَّن الرياح عاكسته ، ولم يصل إلا في الضحى، فرآه أهل المدينة ، وانزعج الأمير الحسن الصنهاجي من قدوم الفرنج ، وبعث إليه جرجي يخاطبه باللمن ، ويقول إنه مازال محترم الهدنة المعقودة بينه وبين الملك رجار ، ولكنه يطالبُ بثأر صاحب قابس وردها إلى ولده ، ويطلب أن تنضم إليه قوة من جند الحسن ، فجمع الحسن فقهاء المدينة وأعيانها ، وشاورهم فى الأمر ، وبين لهم حرج الموقف ، وتخوفه من قيام الفرنج بحصار المدينة ، وقطع الأقوات عنها ، ثم اقتحامها عنوة ، والفتك بأهلها ، ونصح بمغادرة الناس

للمدينة ، قبل أن يفوت الوقت ، ثم بادر هو بالخروج منها ومعه الأهل والولد ، ومن صحبه من الفقهاء والأعيان ، وقد حمل معه كل ما يستطاع من المال والذخائر ، وتبعه معظم الناس ، فخرجوا بأهلهم وأولادهم ، ومعهم ماخف حمله من أموالهم ومتاعهم . ولم يكد يأتى العصر حتى كان معظم أهل المهدية قد غادروها ، وأقبل الفرنج وعلى رأسهم جرجي ودخلوا المدينة دون ممانعة ، ودخل جرجي القصر ، وكان ما يزال غاصاً بنفيس المتاع والرياش والذخائر ، وبه عدة من جوارى الحسن ، فاحتاط الفرنج على ما فيه ، ونُهبت المدينة مدى ساعتين ، ثم نودى بالأمان ، فظهر من استخفى من أهل المدينة ، واستدعى جرجي العربالقريبين فأحسن إليهم ، وفرق فيهم أموالا جزيلة ، وبعث طائفة من جند المهدية ، في أثر من خرج من أهلها ، ومعهم الأمان لهم ، ومعهم كذلك دواب يعودون عليها ، فعاد معظمهم . أما الحسن ، فسار في أهله وولده ، وكانوا إثنا عشر ولداً غير الإناث ، والخاصة ، وقصد إلى أمير من أمراء العرب يدعي محرز ، وكان أبو الحسن قد آثره وأحسن إليه ، فأكرم محرز وفادته ، فأقام لديه شهوراً . ثم بعث إلى ابن عمه محيى بن العزيز بالله صاحب مجاية ، يستأذنه في الوفود عليه والانضواء تحت لوائه ، والسفر من لديه إلى الحليفة عبد المؤمن ، فأذن له محمى، ولكنه ماكاد يصل إلى بلاده ، حتى سبره إلى جزائر بني مزغنة ، أو بني مزغنان (وهي الحزائر الحالية) وأنزله لها هو وأولاده في حالة اعتقال ، وضيق عليه . وهكذا انتهت باستيلاء الفرنج على المهدية ، وعزل الحسن ، مملكة بني زيري ابن مناد الصنهاجين، بعد أن لبثت في إفريقية مذرحل المعز لدين الله عنها إلى مصر، فی سنة ٣٦١ه ، وتولی زیری بن مناد حكمها، حتى سقوط المهدیة فی سنة ٥٤٣ه ، مائة وثمانين سنة ، ولم تمض أيام قلائل على استيلاء الفرنج على المهدية حتى سبر أمير البحر جرجي حملة بحرية إلى سوسة ، وكان واليها الأمير على بن الحسن ، فغادرها ، وخرج عنها أهلها ، ودخلها الفرنج دون قتال في الثاني عشر منشهر صفر . وسبر جرجي بعد ذلك حملة أخرى إلى صفاقس ، فاستولت علمها بعد مقاومة عنيفة من أهلها ومن حلفائهم العرب ، وذلك في الثالث والعشرين من صفر . ثم نودي بالأمان ، فعاد الناس إلى سوسة وصفاقس ، وافتدوا حريمهم وأولادهم ، وأحسن الفرنج معاملتهم . ثم وصلت بعد ذلك كتب الملك رُجَّار بمنح الأمان لسائر أهل إفريقية . وهكذا استولى الفرنج النورمانيون على شاطئ

إفريقية من ثغر طرابلس حتى خليج تونس (١).

ولما سار الحليفة عبد المؤمن فى جيوشه من سلا فى أوائل سنة ٥٤٦ه ، متجهاً إلى بجاية بغية فتحها ، واستولى فى طريقه على جزائر بى مزغنة ، خرج إليه منها الحسن بن على الصنهاجى ، وكان معتقلا بها كما تقدم ، وبايع عبد المؤمن بالطاعة ، ملتجئاً إليه ومستظلا برعايته ، فأكرم عبد المؤمن مثواه ، وصاهره بأن تزوج ابنة من بناته ، واصطحبه معه إلى مراكش . وبالرغم من تقدم الفرنج والنورمانيين على هذا النحو ، فى امتلاك ثغور إفريقية ، فإن الظروف التى كانت تحيط بالموحدين يومئذ ، لم تكن تسمح لعبد المؤمن ، بأن يدخل فى صراع مع الفرنج ، وهو مازال يعمل على توطيد أركان الدولة الحديدة ، ومطاردة أعدائها فى الداخل ، ومن ثم فإنه بعد أن افتتح بجاية ، وقضى على شغب العرب المحالفين لمبى حماد ، عاد إلى سلا ثم إلى مراكش ، ليواجه أحداثاً جديدة فى الداخل .

ولكن الفرنج الصقلين لم يقفوا عند حد . ذلك أنه لم تمض بضعة أعوام على افتتاحهم للمهدية ، وباقى ثغور إفريقة (تونس) الشرقية ، حتى سار من صقلية أسطول فرنجى جديد بقيادة أمير البحر فيليب المهدوى ، وقصد إلى مدينة بونة ، الواقعة شرقى بجاية ، فى منتصف المسافة بينها وبين تونس، فحاصرها واستعان على أخذها بالعرب ، وذلك فى شهر رجب سنة ١٤٥ ه (أكتوبر ١١٥٣ م) . وبالرغم من أن فيليب قد سبى أهل بونة ، واستصفى أموالها ، فإنه أغضى عن حماعة الفقهاء والعلماء ، فتركهم نحرجون بأهلهم وأموالهم ، فترتب على ذلك أن اتهمه بعض خصومه بأنه نصرانى مارق ، وأنه يبطن الإسلام هو وفتيانه ، فقبض عليه الملك رُجار ، وحكم عليه بالموت حرقاً . وتوفى رُجار بعد ذلك بقليل (فيراير ١١٥٤ م) وخلفه فى الملك ولده ، وليم ، وهو المسمى فى الرواية العربية غليالم . ولم يكن وليم يتمتع بكثير من مقدرة أبيه وحزمه ، فلم تلبث أن اضطربت شئون المملكة ، وثارت عليه بعض النواحى ، وكان فلم تلبث أن اضطربت شئون المملكة ، وثارت عليه بعض النواحى ، وكان فلم تلبث أن اضطربت شئون المملكة ، وثارت عليه بعض النواحى ، وكان فلم تلبث أن اضطربت شئون المملكة ، وثارت عليه بعض النواحى ، وكان فله فلم تلبث أن اضطربت شئون المملكة ، وثارت عليه بعض النواحى ، وكان

ذلك أن أهل الثغور الإسلامية المفتوحة ماكادوا يشعرون باضطراب الأحوال في صقلية ، حتى بادروا بإعلان الحلاف ، ونبذ طاعة الفرنج ، وكان أول من ثار منهم أهل جزيرة جربة ، ثم تلها مدينة صفاقس ، وكان واليها عمر بن

<sup>(</sup>١) ابن الأثير ج ١١ ص ٤٧ - ٤٩ .

أبى الحسن الفرياني ، قد وُلى علمها من قبل رُجار ، وأخذ أبوه الشيخ أبو الحسن إلى صقلية رهينة محسن طاعته ، ولكن أبا الحسن أوعز إلى ولده بأن ينتهز أول فرصة لتحطم نبر الفرنج ، ولايبالي في ذلك بمصبره . فأعلن عمر الحلاف ، ودعا أهل المُدينة إلى قتل الفرنج وسائر النصارى ، ففتكوا بهم ، وقتلوهم عن آخرهم ، وكان ذلك فى أوائل سنة ٥٥١ هـ (أوائل ١١٥٦ م) . واضطرمت الثورة ضد الفرنج في نفسالوقت في طرابلس بقيادة شيخها أبي محيى بن مطروح، وكان زعما شهماً حازماً، وأسرت الحامية النصرانية (أواثل ٥٥٣هـ)، وكذلك اضطرمت الثورة ضد الفرنج ، في قابس ، وسارت قوة موحدية من بجاية إلى مدينة بونة ، وانتزعتها من الفرنج ، ولم يبق بيد الفرنج من ثغور إفريقية سوى سوسة والمهدية . وحرض عمر بن أبي الحسين والى صفاقس ، أهل بلدة زويلة الواقعة على مقربة من المهدية ، أن يُقتلوا النصارى ففعلوا ، وعاونهم العرب على قطع المؤن والأقوات عن المهدية . ولما علم الملك وليم بذلك ، حاول أن يدفع الفقيه أبى الحسن إلى نصح ولده ، وبعث يتهدد عمراً بالويل ، إذا لم يعدل عن سلوكه ، فلم تنجح المحاولة ، وأمر وليم بأنى الحسن فصلب أو شنق وهو يتلو القرآن('). وأجتمع أهل زويلة وصفاقش ومن معهم من الأعراب، وحاصروا المهدية، وضيقوا عليها ، فبعث وليم إلى المهدية عدداً من السفن المشحونة بالرجال والأقوات ، واستمال الفرنج الأعراب بالمال والأعطية ، فانسحبوا من المعركة وانحصر القتال بين الفرنج وأهل صفاقس وزويلة ، واستطاع أهل صفاقس الانسحاب بطريق البحر ، ووقع عبء القتال كله على أهل زويلة ، فارتدوا إلى بلدهم ، وقاتلوا تحت أسوارها حتى فنى معظمهم ، ولم ينج منهم إلا القليل، ودخل الفرنج زويلة فقتلوا من وجدوا بها من النساء والأطفال ، ونهبوا الأموال، واستقر الفرنج بالمهدية ، على أهبة للصراع المرتقب(٢) .

ووفد على عبد المؤمن ، وهو يومئذ بمراكش ، وفود من زويلة ، وغيرها من الثغور المنكوبة يستغيثون به ، ويستصرخونه لرد عادية الفرنج عهم وعن أرض الإسلام ، فأكرم وفادتهم ووعدهم خيراً . وكان الحسن بن على الصهاجي أمير المهدية السابق ، ما فتئ منذ نزوله في كنف عبد المؤمن ، محرضه

<sup>(</sup>١) رحلة التجانى (تونس ١٩٥٨ ) ص ٧٥ و ٢٤٢ .

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير ج ١١ ص ٧٦ و٧٧.

على استنقاذ إفريقية ، وتحريرها من نير الفرنج ، وكان عبد المؤمن نفسه ، يرقب تقدم الفرنج في هذا الركن من شمال إفريقية ، بكثير من التوجس ، ونخشى أن يتفاقم عدوانهم بالتوغل فى أرجاء أخرى من شمالى المغرب. ومن ثم فإنه ماكاد ينتهى من تنظيم الشئون الداخلية ، حتى أمر باتخاذ الأهبة للجهاد ، وأن تجمع الأقوات، وتُحفر الآبار في الطرق ، وبعث كاتبه عبد الملك بن عيَّاش ، بالكتب إلى سائر قبائلالموحدين ، يستنفرهم للجهاد ، وادخار المؤن ، وكتب إلى أهل الثغور البحرية بإنشاء السفن والأجفانُ . وكان عبد المؤمن ، بعد أن نكب وزيره وكاتبه أبا جعفر بن عطية ، وأمر بقتله ( صفر سنة ٥٥٣ هـ ) حسيا نفصل فى موضعه ، قد استوزر مكانه عبد السلام بن محمد الكومى ، وعين لكتابته عبد الملك بن عيّاش القرطبي . وفى فاتحة شوال سنة٣٥٥ه (نوفمبر ١١٥٨ م ) ، غادر عبد المؤمن حضرة مراكش ، وسار إلى رباط الفتح ، قبالة ثغر سلا ، مستخلفاً على مراكش الشيخ أبا حفص عمر بن يحيى الهنتانى ومعه ولده أبو الحسن على ، وعلى فاس أبا يعقوب يوسف بن سلمان . وتوافدت عليه العساكر من كل صوب . فلما تكامل ورود الحيوش الموحدية ، تحرك عبد المؤمن من سلا فىالعاشر من شهر صفر سِنة ٥٥٤ هـ ( فيراير ١١٥٩ م ) ومعه الحسن بن على الصنهاجي أمر إفريقية السابق(١) . وتقدر الرواية هذا الحيش الموحدي الكبير بماثة ألف مقاتل ومعهم مثل هذا العدد من الأتباع والسوقة(٢). وفي رواية أخرى أنه كان يضم خمسة وسبعين ألف فارس ، وخمسائة ألف من الرجالة ، وكان يضم عدا طوائف الموحدين ومختلف القبائل من زناتة والأغزاز والرماة وغيرها ، حموعاً كبيراً من قبائل العرب . وكان ينقسم إلى أربعة جيوش ، لكل عسكر يوم نختص به ، مسيره في كل مرحلة من السحر إلى وقت الغداة . وتنزل الحيوش مريحة إلى يوم آخر (٣) . واخترق هذا الحيش الحرار هضاب المغرب ، متجهاً نحو إفريقية ، واخترق بلاد الزاب من جنومها ، وهو يفتتح المعاقل الممتنعة، ويؤمن من استأمن. ثم اتجه نحو الشمال فوصل إلى أحواز مدينة تونس فى الرابع والعشرين من حمادى الثانية ، ومعنى ذلك أنه قطع هذه المسافة الشاسعة ، وهي تبلغ نحو ألف

<sup>(</sup>١) البيان المغرب ، القسم الثالث ص ٣٨ ، وابن الأثير ج ١١ ص ٩١ .

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير ج ١١ ص ٩١ .

<sup>(</sup>٣) الحلل الموشية ص ١٦٥ ـ

وثلاثمائة ميل في نحو أربعة أشهر ونصف، وقدكانت يومئذ «مسيرة سبعين يوماً للفارس المحد » . وسار الأسطول الموحدي في نفس الوقت قبالة شاطئ البحر المتوسط بقيادة أبى عبد الله بن ميمون ، وكان مكوناً من سبعين سفينة حربية ، من الشواني والطرائد والشلندرات . ولما وصل الموحدون إلى المدينة ، بعث عبد المؤمن إلى أهلها يطلب الطاعة ، فرفض أهل المدينة ، وعلى رأسهم حاكمها أحمد بن خراسان ، فبدأ الموحدون مهاحمة المدينة ، وعاقت الرياح الأسطول عن دخولها من ناحية البحر ، فلما دخل الليل ، أقبل سبعة عشر رَجلا من أعيانها يطلبون الأمان لأهلها ، فمنحهم عبد المؤمن الأمان المطلوب لأنفسهم ، وارتضى الأمان لأهل المدينة في أنفسهم وأهلهم فقط ، على أن يقاسمهم الموحدون أملاكهم وأموالهم محق النصف ، وأن نحرج حاكم البلد وأهله منها ، فاستقر الرأى على ذلك ، ودخل الموحدون المدينة ، ورصدت الأملاك والأموال ، وأقيم عليها الأمناء لتحصيل ما يستحق منها للموحدين ، وأقام بها عبد المؤمن ثلاثة أيام ، وعرض الإسلام على من لها من النصارى والمهود ، وأمر بقتل كل ممتنع عن اعتناقه ، ثم غادر عبد المؤمن تونس في قواته ، وسَّار جنوباً إلى المهدية، والأسطول يلاحقه فىالبحر، فوصل إليها فى الثامن عشر من شهر رجبسنة ٤٥٥٤ ( ٥ أغسطس ١١٥٩ م ) .

وكان الفرنج بالمهدية على أهبة للدفاع ، وكانت حاميها تتكون من ثلاثة آلاف مقاتل ، وكانت المدينة فوق ذلك تموج بطوائف الأشراف والفرسان الفرنج (۱)، وقد أخلى الفرنج ضاحيها الشالية زويلة ، فدخلها عبد المؤمن ، واحتلها الحند الموحدون والسوقة ، وانضمت إليهم جموع غفيرة من العرب وصهاجة . وأخذ الموحدون في منازلة المدينة ، ولكنهم لم يستطيعوا خلال ثلاثة أيام من الهجوم المستمر ، أن ينالوا منها شيئاً ، وكانت عناعة موقعها الطبيعي ، والبحر يكاد يحيط بها إلا من لسان متصل بالبر ، وبأسوارها الحصينة العالية ، ترد والبحر يكاد يحيط بها إلا من لسان متصل بالبر ، وبأسوارها الحصينة العالية ، ترد كل محاولة ، وكان الفرنج يخرجون منها بين آن وآخر لمقاتلة الموحدين ، فينالون منهم ، ثم يعودون بسرعة إلى الاعتصام بالمدينة . وعندئذ أدرك عبد المؤمن أنه لاسبيل إلى اقتحام المدينة ، وأنه لابد من أخذها بالحصار والمطاولة ، وأمر بجمع الغلال والأقوات ، فجمعت حتى صارت بين العسكر كالحبال . واستمر

<sup>( 1 )</sup> ابن الأثير ج 11 ص ٩٩ ، والحلل الموشية ص ١١٧ .

الحصار زهاء ستة أشهر . وفي أثناء ذلك أعلنت مدينة صفاقس ، ومدينة طرابلس ، وجبال نفوسة ، وقصور إفريقية ، كلها الطاعة لعبد المؤمن ، وجاء والى صفاقس عمر بن الحسين مع جماعة من الأشياخ فقدموا طاعتهم ، وعين لهم عبد المؤمن حافظاً من الموحدين ، وترك الشئون المخزنية لعمر ، وكذلك جاء وفلا من أعيان طرابلس وعلى رأسه واليها أبو يحيى بن مطروح ، وبايعوا عبد المؤمن بالطاعة فأقر عبد المؤمن أبا يحيى على ولايته ، واستمر في رياسته عصرا وسار جيش موحدى بقيادة السيد عبد الله بن عبد المؤمن ، وقيل بقيادة الوزير محمد بن عبد السلام الكومى إلى مدينة قابس ، فافتتحها بالرغم من خروج قاضيها وأعيانها لطلب الأمان ، ونهبت أموالها ، وأبيد من كان حولها من طوائف العرب . وفر واليها مدافع بن رشيد بن مدافع في أهله وصحبه . ثم عاد بعد فترة من التشريد ، فاستجار بعبد المؤمن فعفا عنه ، وأسكنه بقابس حتى توفى من مدافع عالماً حافظاً وأديباً شاعراً (١)

وجاء وفد من أعيان قفصة ، وعلى رأسهم والها يحيى بن تميم بن المعز ، ليقدموا طاعتهم إلى عبد المؤمن ، فتقبلها مهم ، ومدح عبد المؤمن شاعرهم الفقيه أبو عبد الله محمد بن أبى العباس التيفاشي ، بقصيدة مطلعها :

ماهرَزَّ عطفيه بين البيض والأسل مثلُ الخليفة عبد المؤمن بن على ويقال إن عبد المؤمن بن على ويقال إن عبد المؤمن لما سمع هذا البيت ، أشار على الشاعر بأن يقتصر عليه ، وأمر له بصلة قدرها ألف دينار (٢).

ولم تمض بضعة أسابيع على بدء الحصار ، حتى قدم أسطول فرنجى كبير ، مكون من مائة وخمسين سفينة ، مشحونة بالأقوات والمقاتلة لإمداد الفرنج . وكان هذا الأسطول قد عاد من جزيرة يابسة ، إحدى الحزائر الشرقية بعد ما أثحن فيها ، وسبى أهلها ، فلما قرب من صقلية ، بعثه الملك وليم لإنجاد حامية المهدية ، فلما اقتربوا من الحليج ، خرج إليهم الأسطول المغربي بقيادة أبي عبدالله ابن ميمون ، ونشبت بن الأسطولين معركة بحرية عظيمة انتهت بهزيمة الفرنج، واستيلاء المسلمين على عدة من سفتهم . ويقال إن عبد المؤمن كان خلال المعركة

<sup>(</sup>١) رحِلة التجانى ص ٧٦ و ١٠١ و ٢٤٣ .

<sup>(</sup>٢) ابن خلكان ج ١ ص ٣٩١ ، وابن الأثير ج ١١ ص ٩٢ .

عمرغ وجهه فى الأرض باكياً ، وهو يدعو للمسلمين بالنصر فحقق الله دعاءه (١) واستمر الحصار على أشده بضعة أشهر أخرى ، حتى آخر شهر ذى الحجة من منة ٩٤٥ ه وقد نضبت الأقوات ، وأخذ الضيق يرهق المحصورين ، فلما رأى الفرنج ما رأوا من ضخامة جيوش عبد المؤمن وأساطيله ، وأنه لا أمل لهم في النجاة من مصيرهم المحتوم ، خرج منهم عشرة فرسان ، وقابلوا عبد المؤمن وسألوه الأمان لمن فيها من الفرنج على أنفسهم وأموالهم ، وأن يتركهم أحراراً يحرجون من المدينة ، ويذهبون إلى ديارهم ، فأجابهم عبد المؤمن إلى ما طلبوه ، وجهز لهم السفن ليعبروا البحر فيها . وكان تصرفاً مقروناً بالحكمة ، لأن صاحب صقلية الملك وليم ، كان قد أنذر بقتل المسلمين فى بلاده وانتزاع أموالهم ، وسبى حربمهم ، إذا أقدم الموحدون على قتل الفرنج فى المهدية . ومع ذلك فقد غرق كثير من السفن الى كانت تحمل الفرنج إلى صقلية من جراء العواصف وثورة الموج .

ودخل عبد المؤمن ثغر المهدية في صبيحة يوم عاشوراء من المحرم سنة ٥٥٥ هـ (٢١ يناير سنة ١١٦٠ م) وقد سهاها عبد المؤمن سنة الأخماس . وأقام بالمهدية عشرين يوما يرتب شئونها ، ويصلح أسوارها ، ويشحنها بالذخائر والأقوات . ثم ندب لولايتها أبا عبد الله محمد بن فرج الكومى ، وجعل معه صاحبها القديم الحسن بن على الصنهاجي ، وأقطعه بها إقطاعاً حسناً . وهكذا استطاع عبد المؤمن ، أن يقضى على عدوان الفرنج الصقلين على ثغور إفريقية ، بعد أن كاد يستقر ويتأثل ، وأن يحرها من نير النصرانية ، وأن يردها إلى صولة الإسلام ، بعد أن خرجت عنها أثنى عشر عاما ، مذ سقطت في أيدى الفرنج في سنة ٤٤٥ه (١١٤٨م) (٢٠) .

وفى فاتحة صفر سنة ٥٥٥ ه ، غادر عبد المؤمن ثغر المهدية ، وسار فى قواته عائداً إلى المغرب . بيد أنه قبل أن يغادر أراضى إفريقية ، وقعت بينه وبين العرب بعض مناوشات ومعارك .

وكان أولئك العرب ومعظمهم من بطون هلال وسليم من مضر ، قد نزحوا إلى إفريقية منذ أوائل القرن الخامس الهجرى . وكانت أحياء بنى سليم بالحجاز على مقربة من المدينة ، وأحياء بنى هلال فى جبل غزوان عند الطائف ، ومهم جشم

<sup>(</sup>١) ابنالأثير ج ١١ص٩٦. وراجع مواقع غزوات المهدية فىالخريطة المنشورة فى ص٣٨٣.

<sup>(</sup>۲) ابن الأثير ج ۱۱ ص ۹۲ ، والحلل الموشية ص ۱۱۷ و ۱۱۸ ، والبيان المغرب القلم الثالث ص ۳۹ ، وروض القرطاس ص ۱۳۹ ، والاستقصاء ج ۱ ص ۱۵۵ و ۱۵٦ .

والأثبج وزغبة ورياح وربيعة وعدى. وكانوا يزحفون أحياناً إلى أطراف العراق والشام، ويقطعون الطرق، ويفسدون السابلة، وأحياناً كان بنو سليم يعتدون على الحاج أيام موسمهم بمكة، وأيام الزيارة بالمدينة. واستمرت البعوث والكتائب تجهز لمعاقبهم، وحماية الحاج من شرهم، ولكن دون جدوى. ولما ظهر القرامطة بالبحرين في أوائل القرن الرابع الهجرى لحق بهم بنو سليم، وبنو هلال، وكثير من بطون ربيعة بن عامر. ولما تغلب القرامطة على الشام، وأخذوا بهددون مصر، وظفر الحليفة العزيز بالله بهزيمهم وردهم، استبتى أشياعهم من العرب من بنى هلال وسليم بمصر، وأنزلهم بالصعيد وفي الصحراء الشرقية، فأقاموا من بنى هلال وسليم بمصر، وأنزلهم بالصعيد وفي الصحراء الشرقية، فأقاموا هناك ، ولكنهم لم ينقطعوا عن عيثهم وفسادهم.

وهنا تأتى قصة نزوحهم إلى إفريقية . وكان المعز لدين الله الفاطمى ، حينها انتقل من إفريقية إلى مصر فى سنة ٣٦١ ه ، قد استخلف على إفريقية يوسف بن زيرى بن مناد الصهاجى ليحكم باسم الحلافة الفاطمية وتحت سيادتها . ثم تطورت الظروف وعمل آل زيرى على تدعيم استقلالهم ، حتى فسد الأمر بينهم وبين الحلافة الفاطمية ، فخلعوا طاعتها الإسمية ، وأعلن المعز بن باديس الصهاجى انضواءه تحت لواء الحلافة العباسية ( سنة ٤٣٧ ه ) ، فعز ذلك على الحلافة الفاطمية ، وغضب الحليفة المستنصر بالله ، وأخذ البلاط الفاطمي يبحث عما المفاطمية ، وغضب الحليفة المستنصر بالله ، وأخذ البلاط الفاطمي يبحث عما واعتداء على حقوقها الشرعية .

وكان العرب من بنى سليم وهلال الذين أنزلوا بالصعيد قد تكاثروا ، وتفاقم عيثهم وشرهم ، فأشار الوزير أبو محمد الحسن بن على اليازورى ، على الحليفة المستنصر باسهالة أشياخهم ، وتقليدهم أعمال إفريقية وشئونها ، ليكونوا هنالك أولياء للدعوة الشيعية ، وليعملوا على نصرتها إزاء آل زيرى المنتزين عليها ، فإن نجحت الفكرة وبتى أولئك على ولائهم ، كان ذلك كسباً للخلافة الفاطمية وتقوية لحانها ، هذا فضلا عن انقطاع عيثهم بنواحي مصر ، وإن كان الأمر بالعكس فهم وشأنهم . فوافق المستنصر على ذلك الرأى ، وبعث وزيره إلى العرب في سنة ١٤٥ ه ، فسار إلى أحيائهم ، وبذل العطاء الوفير لأشياخهم ، وفرق في عامتهم بعيراً وديناراً لكل منهم ، وأباح لهم عبور النيل ، وقال لهم قد أعطيناكم مملك المغرب ، ومملك المعز بن باديس .

فثارت أطاع أولئك العرب ، وأغراهم ما سوف ينالونه في إفريقية من أسباب البراء والسلطان ، وجازت النيل من بطون سلم وهلال حموع غفيرة وساروا إلى برقة ، ونزلوا نها ، واقتحموا أمصارها ، واستباحوها ، واستولوا على أسلامًا ، وبعثوا إلى إخوامهم في شرقي النيل يرغبونهم في اللحاق بهم ، فجازت مهم حموع أخرى بعد أن أعطوا دينارين لكل رأس ، واقتسموا الأراضي المفتوحة ، فحصل لبني سليم الشرق ، ولهلال الغرب ، وأقامت طوائف من سليم وأحلافها برواحة وناصرة وعمرة من أرض برقة . وسارت قبائل دياب وزغبة وخميع بطون هلال إلى إفريقية ، وهم «كالحراد المنتشر لاعمرون على شيء إلا أتوآ عليه » حتى وصلوا إلى إفريقية وذَّلك في سنة ٣٤٤٣ . وكَانَ أُولَ مِن وصل إليها من أشياخهم أمير رياح موسى بن يحيي الصنبرى ، وكان المعز بن باديس حيبًا رأى تقاطر العرب نحو أراضيه ، قد فكر في استمالتهم ومحالفتهم ، فاستدعى موسى إليه وقربه وأصهر إليه ،وحثه على استدعاء العرب، وذلك لكى يقوى جانبه بمؤازرتهم ، فاستنصرهم وجلبهم . ولكنهم عاثوا فى البلاد أنما عيث ، ونادوا بشعار الحلافة الفاطمية ، واعتدوا على أحياء صهاجة ، فَغَضْبِ المعز ، وقبض على أخى موسى ، وخرج بقواته إلى ظاهر القيروان ، واستعان بابن عمه حماد بن بلُكِّين صاحب القلعة، فبعث إليه بالأمداد، والتفتحوله زناتة والبربر، وصمد في حشوده الحرارة للعرب، وكانوا وفقاً لأقوال الرواية في ثلاثين ألفاً ، وفي مقدمتهم رياح وزغبة وعدى . فلما التقي الفريقان انخذل العرب من أنصار المعز، وخانته زناتة ، فكانت عليه الهزيمة ففر في فلوله الباقية إلى القبروان ، ومهب العرب حميع محلته ، وقتلوا من حشوده أكثر من ثلاثة آلاف . ثم حاصر العرب مدينة آلقبروان ، وطال حصارها ، وخرب العرب أحوازها ، وعاثوا فها أنما عيث، وطوقت زغبة ورياح المدينة ، ففر منها الأعيان والقرابة من آل زيرى ، وفر كثير من أهلها إلى تونس . وملك العرب في نفس الوقت قسنطينة وسائر أعمالها ، وآقتسموا بلاد إفريقية ، وذلك في سنة ٤٤٦ ه ، فكان لزغبة طرابلس وأحوازها ، ولمرداس من رياح باجة وما إليها ، ثم اقتسموها مرة أخرى ، فكان لهلال من تونس إلى الغرب ، وبطونهم رياح وزغبة وجشم وقرة والأثبج وسفيان .

وغلب عائد بن أبى الغيث من شيوخهم على تونس ، ونهها، وملك أبو مسعود

سوسة صلحاً. ورأى المعز بن باديس ماكه يتصرم ، فحاول التقرب من العرب ، وصاهر ببناته الثلاث ثلاثة من أمرائهم ، هم فارس بن أبى الغيث وأخوه عائد ، والفضل بن أبى على المرادى ، ولكن ذلك لم يحقق له ما أمل ، فسار إلى القيروان وسار العرب فى أثره ، فخشى أمرهم ، وأنحرف نحو الشاطئ و دخل العرب مدينة القيروان وخربوها ونهبوها، وعاثوا فيها أيما عيث واستباحوا سائر حريمها ، واستصفوا سائر أموال المعز وآله ، وفر عنها أهلها فى سائر الأنحاء . وسار العرب بعد ذلك إلى المهدية ، فنزلوها ، وضيقوا على أهلها ، وكثر فسادهم وعينهم وتصدت زناتة بعد صنهاجة لمقاومتهم ، فغلبوا عليها ، واستولوا على سائر والفواحى والأعمال فى تلك المنطقة . واضطرب أمر إفريقية . وساد بها الذعر والفزع ، وانهارت أركان الأمن ، وفسدت السابلة ، وبسط العرب عليها حكم والنوحى طرابلس ، وقابس والزاب ، ومعظم أعمال إفريقية (۱) .

ثم وقع النهادن والصلح بينهم وبين صنهاجة وبقية القبائل البربرية ، وتفرقوا في الضواحي والبوادي ، فتكاثروا في تلك الجهات ، وتأثل نفوذهم وسلطانهم بمضى الزمن ، وأضحوا عاملا يحسب حسابه في ميزان القوى ، في إفريقية ، وفي بلاد الزاب ، والمغرب الأوسط . بيد أنهم لبثوا دائماً عنصراً من عناصر الاضطراب والفوضى ، يتنقلون بين مختلف الأحزاب والمعسكرات ، ويتدخلون في مختلف الحروب التي تنشب على مقربة من ديارهم ، لاتحدوهم في ذلك أية مثل سياسية أو دينية ، ولا هم لهم إلا اجتناء الكسب والمغانم ، من أي جانب وبأى الوسائل ، وقد رأينا ما وقع بينهم وبين الموحدين من معارك ، على أثر افتتاح عبد المؤمن لبجاية . وقد كانوا أولياء لأمرائها من بني حماد ، يعيشون في كنفهم وتحت حمايتهم .

تلك هي قصة نزوح العرب إلى إفريقية وقصة تخريبهم لها . وقد نوه سائر الكتاب والمؤرخين المعاصرين والمتأخرين بتلك الروح العدوانية المخربة ، وتلك الحواص الذميمة التي سادت طوائف العرب النازحين ، وجعلت منهم عنصراً خطراً ، تتوق سائر السلطات وسائر العناصر الأخرى من السكان إلى سحقه

<sup>(</sup>١) ابن خلدون في كتاب العبر ج ٦ ص ١٣ وما بعدها .

وإبادته ، وإنقاذ العباد من شره وعدوانه(۱). وسوف نرى فيما بعد أى دور خطير يلعبه أولئك العرب فى حوادث إفريقية أيام نزول بنى غانية بها .

وكان عبد المؤمن حيما تم له فتح المهدية ، وإجلاء الفرنج من إفريقية ، يتجه بكل جوارحه نحو شئون الأندلس . وكان يعتقد أنه يستطيع أن يستعين بطوائف المرتزقة من أولئك الأعراب ، في حملات الحهاد التي يزمع تسييرها إلى شبه الحزيرة ، وكانت طائفة من بني سليم قد اعتدت على مدينة قابس ، على أثر افتتاح الموحدين لها ، فبعث إليهم عبد المؤمن يعاتبهم ويستدنيهم ، ووجه إليهم في ذلك شعراً من نظم القاضي ابن عمران . بيد أنهم تمادوا في عدوانهم ، وتغلبوا على قابس ، فبعث عبد المؤمن عسكراً لقتالهم ، وهو بالمهدية ، فهزمهم ، واستنقذ قابس من أيدهم (٢) .

وفكر عبد المؤمن قبل عودته إلى المغرب ، أن يدعو العرب إلى الانتظام في عسكره ، فجمع زعماء العرب من بنى رياح وغيرهم ، وحبهم على نصرة الإسلام بالأندلس ، وطلب إليهم أن يجهزوا لهذه الغاية عشرة آلاف فارس، من أهل النجدة والشجاعة ، ليجاهدوا في سبيل الله ، إلى جانب الحيوش الموحدية ، فتظاهروا بالموافقة والطاعة ، وأقسموا على ذلك ، وساروا معه حتى جبل زغوان . وكان من بين زعمائهم ، زعيم يدعى يوسف بن مالك ، فاتصل بعبد المؤمن بالليل ، وأخبره بأن العرب لايريدون المسر إلى الأندلس ، وأنهم يعتقدون أنه يريد بذلك أن يحرجهم من بلادهم ، وقد تحقق صدق ذلك في الليلة التالية ، إذ هرب العرب تحت جنح الظلام إلى عشائرهم ، ولم يبق سوى يوسف هذا ، فسهاه عبد المؤمن يوسف الصادق ، وسار عبد المؤمن في قواته حتى وصل إلى مقربة من قسنطينة ، يوسف الصادق ، وسار عبد المؤمن في قواته حتى وصل إلى مقربة من قسنطينة ، ونزل هناك في وادى عصب يقال له وادى النساء ، بعيداً عن أطراف العمران ، واستمر هنالك عشرين يوماً ، والسكينة ترفرف على جيوشه ، وقد انصرف العرب إلى أحيائهم التى محتلونها . فلما علم عبد المؤمن باجتماعهم ثانية في أحيائهم بعث إليهم جيشاً من ثلاثين ألف مقاتل ، بقيادة ولديه أبي محمد وأبي عبد الله ، بعث إليهم جيشاً من ثلاثين ألف مقاتل ، بقيادة ولديه أبي محمد وأبي عبد الله ، بعث إليهم جيشاً من ثلاثين ألف مقاتل ، بقيادة ولديه أبي محمد وأبي عبد الله ، بعث إليهم جيشاً من ثلاثين ألف مقاتل ، بقيادة ولديه أبي محمد وأبي عبد الله ، بعث المؤمن باجماعهم ثانية في أحيائهم بعث إليهم جيشاً من ثلاثين ألف مقاتل ، بقيادة ولديه أبي محمد وأبي عبد الله ،

<sup>(</sup>۱) يشير ابن خلدون في مواضع كثيرة إلى عيث أولئك العرب وتخريبهم لمدن إفريقية (راجع كتاب العبر ج ٦ ص ١٤ و ١٥ و ١٦) . ويشير الإدريسي إلى ذلك غير مرة (وصف المغرب وأرض السودان ومصر والأندلس ص ٩٣ و د١٠ و١٠٩ و١٢٢) ، وكذلك صاحب الاستبصار في عجائب الأمصار (ص ١٢٨ و ١٦١) ، وغيرهم .

<sup>(</sup>٢) البيان المغرب - القسم الثالث ص ٣٩.

فسار الموحدون فى هدوء ، وانعطفوا إلى الصحراء ، وراء أحياء العرب ، حتى لايفلتوا بالتوغل فيها ، وكان العرب قد احتشدوا جنوبى القيروان عند جبل القرن ، تحت إمرة بعض المشاهير من مقدمهم ، مثل أبى محفوظ محرز بن زياد ، ومسعود بن زمام ، وجبارة بن كامل بن سرحان وغيرهم ، فلما دهمهم الموحدون اضطربوا واختل نظامهم ، وفر مسعود وجبارة ومن معهما من العشائر ، وثبت محرز بن زياد ومن معه ، واشتبكوا مع الموحدين فى معركة عنيفة ، وذلك فى منتصف شهر ربيع الآخر من سنة ٥٥٥ ه ، فقتل محرز ، وأنهزمت حموع العرب ، وسقط متاعهم وحريمهم وولدهم فى أيدى الموحدين ، فأمر عبد المؤمن بالتحفظ عليهم ورعايتهم ، حتى أقبلت وفود رياح والأثبج ، في طلب حريمهم ، فردهن إليهم ، وفرق فيهم الصلات ، واستمالهم بحسن صنيعه ، وانتهى بأن جهز منهم قوة لتشترك فى الحهاد فى الأندلس (١). وسوف نرى فيا بعد أى دور هام يلعبه أولئك العرب ، فى حوادث المغرب والأندلس ، وكيف تعمد السياسة الموحدية إلى استمالهم والاستعانة بهم ، ولاسيا فى عهد الخليفة تعمد السياسة الموحدية إلى استمالهم والاستعانة بهم ، ولاسيا فى عهد الخليفة أى يعقوب يوسف ولد عبد المؤمن وخليفته .

وفى شهر ذى القعدة سنة ٥٥٥ ه ( نوفمبر سنة ١١٦٠ م ) عبر الحليفة عبد المؤمن البحر إلى الأندلس ، وكان عبوره إليها حادثاً هاما من أشهر حوادث العصر ، وكانت له نتائج بعيدة المدى .

بيد أنه يجب قبل أن نتحدث عن عبور الحليفة الموحدي إلى شبه الحزيرة ، أن نستعرض ما تقدمه من الحوادث المتعلقة عموقف الموحدين من شئون الأندلس .

<sup>(</sup>١) ابن الأثير ج ١١ ص ٩٣. ٩٣.

# الكِنَابُ الْمِثَابُ الْمِثَابُ الْمِثَابُ الْمِثَابُ الْمِثَابُ الْمُثَابُ الْمُؤْمِدُ لِللَّهِ الْمُؤْمِدُ اللَّمِ اللْمُحَمِينُ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللْمُحَمِينُ اللْمُ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللْمُحَمِينُ اللَّمِ اللْمُحَمِينُ اللْمُحَمِينُ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللْمُحَمِينُ اللَّمِ اللْمُحَمِينُ اللَّمِ اللْمُحَمِينُ اللَّمِ اللْمُحَمِينُ اللَّمِ اللْمُحَمِينُ اللْمُحَمِينُ اللَّمِ اللْمُحَمِينُ اللْمُحَمِينُ اللَّمِ اللَّمِ الْمُحَمِينُ اللْمُحَمِينُ اللَّمِ اللْمُحَمِينُ اللْمُحَمِينُ اللْمُحَمِينُ اللْمُحَمِينُ الْمُحْمِينُ الْمُحَمِينُ الْمُحْمِينُ الْمُحْمِينِ الْمُحْمِينُ الْمُحْمِينُ الْمُحْمِينُ الْمُحْمِينُ الْمُحْمِينِ الْمُحْ

# الفضل لأول الشـــورة في الأندلس

#### وانهيار سلطان المرابطين

صدى حوادث المغرب في الأندلس . اضطرام الفكرة القومية الأندلسية . قيام الثورة في غربي الأندلس . ابن قسى وأتباعه المريدون . دعوته ومزاعمه . ظهور أمره وفراره إلى ميرتلة . معاونة ابن القابلة . تحرج مركز المرابطين في الغرب . ابن قسى يدير خطة الاستيلاء على ميرتلة . مداهمة ابن القابلة لحصن ميرتلة وانتزاعه . نزول ابن قسى فيه . قيام الثورة في يابرة وشلب . ابن المنذر المتغلب علىشلب . تسليم المرابطين بباجة ، ومغادرتهم لها. استيلاء ابن المنذر عليها . مبايعة ابن وزير صاحب يابرة ، وابن المنذر لابن قسى . ابن قسى يرسل سفارة إلى عبد المؤمن . خروج ابن المنذر في قوات المريدين واستيلاؤه على ولبة ولبلة . مسيره إلى إشبيلية وانتزاعه بعض ضواحيها . لقاؤه بالمرابطين . هزيمته وفراره . مسير ابن غانية أمير المرابطين إلى لبلة . وقوع الثورة بقرطبة وعود ابن غانية إلى إشبيلية . محاولة المريدين الزحف على قرطبة وفشلها . الحلاف بين ابن قسى وأبنَ وزير. استيلاء ابن وزير على شلب وميرتلة . فرار ابن قسى إلى المغرب والتجاؤه إلى عبد المؤمن . إقناعه للخليفة بالتدخل في حوادث الأندلس . ابن غانية أمير المرابطين بالأندلس وموقفه . قيام الثورة في قرطبة . زعيمها القاضي ابن حمدين . مبايعته بالإمارة وتسميه بأمير المسلمين . استدعاء فريق من أهل قرطبة لسيف الدولة ابن هود . مقدمه إلى قرطبة ودخوله إياها . فرار ابن حمدين . الثورة ضد ابن هود و فراره . عودة ابن حمدين إلى حكم قرطبة . زحف ابن غانية على قرطبة . اللقاء بينه و بين ابن حمدين . هزيمة ابن حمدين وفراره . دخول ابن غانية قرطة . تغلب ابن حمدين على حصن أندوجر وأحوازه . مسير ابن غانية لقتاله . التجاء ابن حمدين إلى ملك قشتالة . مسير ابن حمدين وحلفاؤه النصارى إلى فرطبة . دخولهم المدينة وعيثهم فيها . امتناع ابن غانية بقصبتها . ذيوع الأخبار بمقدم الموحدين إلى شبه الحزيرة . التهادن بين قشتالة وابن غانية . ولاية ابن غانية لقرطبة . ما يروى في ذلك عن قيصر قشتالة . خروج ابن حمدين من قرطبة . عبوره إلى المغرب ومقابلته لعبد المؤمن . عوده إلى الأندلس والتجاؤه إلى صاحب مالقة . الثورة في غرناطة . زعيمها القاضي ابن أضحي . استغاثته بابن حدين . دعوة أهل غرناطة لسيف الدولة بن هود . تحالف ابن أضحى وابن هود ضد المرابطين . لقاء ابن هود والمرابطين خارج غرناطة . تحصن المرابطين بالقصبة . وفاة ابن أضحى وقيام ولده محمد . تعاونه مع ابن هود ضد المرابطين . مقدم عسكر مرسية لقتال المرابطين ، هزيمتهم ومقتل زعيمهم . مغادرة ابن هود لغرناطة والتجاؤه إلى جيان . رواية ابن الأبار عن مراحل الصراع في غرناطة بين المرابطين وخصومهم . الثورة في مالقة . ظاهرة تزعمالقضاة للثورة ضد المرابطين وتعليلها. أبو الحكم بن حسون زعيم الثورة في مالقة . تغلبه على المرابطين وانتزاعه للرياسة . استعانته بالمرتزقة النصارى . تدبير مؤامرة لإسقاطه . نجاح المؤامرة وانتحار ابن حسون . ثورة ابن ملحان في

وادى آش . ثورة ابن جزى فى جيان . ثورة أخيل بن إدريس فى رندة . ثورة ابن عزون فى شريش . عبوره إلى المغرب ولقاؤه لعبد المؤمن . إنضامه إلى الموحدين عند عبورهم . رواية أخرى عن ابن عزون وبيعته لعبد المؤمن . قيام ابن ميمون فى قادس . عبوره إلى المغرب وانضامه إلى عبد المؤمن . ثورة ابن الحجام فى بطليوس . دخوله فى طاعة الموحدين .

كان من الطبيعي أن تحدث حوادث المغرب صداها القوى فما وراء البحر، في شبه الحزيرة الإسبانية ، حيث كانت الدولة المرابطية تبسط سلطانها على مختلف القواعد الأندلسية . وقد اتخذ هذا الصدى منذ البداية ، صورة ثورة عامة ضد المرابطين ، اجتاحت الأندلس بسرعة من غربها إلى شرقها . بيد أنه يجب أن أن نلاحظ بادئ ذي بدء ، أن هذه الثورة الحارفة ضد سلطان المرابطين لم تكن فقط نتيجة لحوادث المغرب ، وظهور أمر الموحدين ، وتضعضع قوى الدولة المرابطية ، وعجز المرابطين عن حماية الأندلس من غزوات النصاري المخربة ، وإن كانت هذه الحوادث ، قد بثت إلها قوة واضطراما جديدين . وإنما كانت عوامل الثورة الأندلسية ، ضد الحكم المرابطي ، تكمن منذ بعيد ، بل هي ترجع حسما أشرنا في مقدمة هذا الكتاب ، إلى أعقاب الفتح المرابطي ذاته ، حيث كانت الفكرة القومية تجيش بأذهان فريق كبير من أبناء الأمة الأندلسية ،وكان هذا الفريق، يرى في المرابطين، بعد أن تبددت آثار المديخ والإعجاب الأولى ، التي تلت نصر الزلاقة ، وبعد أن انقلب الإخوة المنقذُّون إلى فاتحن متغلين ، أجانب غاصبن ، يستظلون بفكرة الحهاد ، ليبسطوا سلطانهم على الأمةُ الأندلسية . وبالرغمُ من أن فترة الحهاد الأولى ، التي اضطلع بها المرابطون في الأندلس ، في أوائل عهد على بن يوسف ، والتي أسفرت عند ظفرهم ضد الحيوش النصرانية ، في عدة وقائع ، مثل موقعة أقليش (٥٠١) ، وما تلاها من الغزوات المظفرة ، حتى موقعة إفراغة ( ٧٨هـ ) ، كانت تغالب هذه الفكرة ِ القومية ، وتضفى على حكم المرابطين رونقاً ومجداً ، فإن الأمة الأندلسية لم تنس الحقائق الواقعة ، ولم تنسُّ أنها قد فقدت استقلالها وحرياتها ، في ظل الحكم المرابطي ، خصوصاً بعد أن أخذت وطأة هذا الحكم تشتد شيئاً فشيئاً . وكانت ثورة قرطبة على حكومتها المرابطية في سنة ٥١٥ ه (١١٢١م) ، أول تعبير مادى لهذا الشعور القومي ، وأول نفثة لهذا السخط المكبوت ضد عسف الحكم المرابطي . وقد رأينا كيف أدرك أمير المسامين على بن يوسف يومئذ خطورة

الموقف وتذرع إزاءه بالإغضاء والتسامح. ويرى الأستاذ كوديرا ، أنه كان من أسباب سخط أهل الأندلس على المرابطين أيضاً ، مبالغة الدولة المرابطية في العطف على النصارى ، وإيثار على بن يوسف ومن بعده ولده تاشفين لهم ، وإدماجهم في الحيوش المرابطية ، وإعطائهم مراكز التفوق والقيادة (١). بيد أن هذا السبب ، يعتبر في نظرنا ثانوياً ، إزاء العامل القومى ، لأن الأندلسين أنفسهم ، كانوا أيام الطوائف ، يستظهرون بالنصارى على قتال بعضهم بعضاً ، وسوف نرى أنهم يلجأون إلى مثل هذه الوسيلة في ثورتهم ضد المرابطين ، ثم الموحدين .

وعلى أى حال ، فإن بذور الثورة الأندلسية ضد المرابطين ، لبثت حيناً تنمو وتختمر ، حتى أخذت الدولة المرابطية ، فى أواخر عهد على بن يوسف، ثم ولده تاشفين من بعده ، تترنح تباءاً تحت ضربات الموحدين ، ولاح عندئذ أن الفرصة قد سنحت لتقوم الأندلس بدورها الفعال فى تحطيم الدولة المرابطية ، والتخلص من نيرها . بيد أنه كان من الواضح ، أن تحقيق مثل هذه الغاية ، كان يرتبط أشد الارتباط بمسألة الإنضواء تحت لواء الدولة الحديدة التى غلبت على الدولة المرابطية ، ونعى دولة الموحدين ، وأن هذا الانضواء ، كانت تمليه ضرورات الموقف ، وبواعث المصلحة القومية ذاتها . ذلك أن الأندلس بالرغم مما كانت تجيش به ضد المرابطين من عوامل السخط والانتقاض ، لم تنس أن جيوشهم كانت عماد الدفاع عنها ضد إسبانيا النصرانية ، وأن مثل هذا الدفاع ، وتدفق جيوشها على شبه الحزيرة ، لتقوم بنفس المهمة الدفاعية ، التى كانت تقوم مها الجيوش المرابطية من قبل .

وقد ظهرت أعراض الثورة فى الأندلس ضد المرابطين ، أولا فى الطرف الغربى لولاية الغرب الأندلسية ، وهى أبعد المناطق عن سلطان الحكومة المركزية . ولنلاحظ أولا أن هذه الأعراض الثورية ، قد ظهرت فى الأندلس ، فى نفس الوقت الذى بدا فيه الهيار الدولة المرابطية فى المغرب أمراً محققاً ، وذلك حين جد الموحدون فى مطاردة الحيوش المرابطية بقيادة الأمير تاشفين بن على شمالا ، الموحدون فى مطاردة الحيوش المرابطية بقيادة الأمير تاشفين بن على شمالا ، من انتهت موقعة وهران بمصرع تاشفين وتبدد جيوشه ، وذلك فى رمضان سنة ٣٥٥ ه (١١٤٥ م) .

F. Codera: Decadencia y Disparición de los Almorávides, p. 28 & 29 ( 1)

فى تلك الآونة ظهر أول الزعماء الثائرين بالأندلس فى منطقة شيكْب فى جنوبى الىرتغال ، واضطرمت أول ثورة فعلية ضد المرابطين . أما الزعيم الثائر فهو أبوالقاسم أحمد بن الحسين بن قسييّ. وأما الثورة فهي ثورة أتباعه المريّدين. وكان ابن قَسَيْيٌ مُولِداً ، يرجع إلى أصل نصراني. وقد نشأ في أحواز شلب، واشتغل فى بداية أمره مشرفاً بشلب(١) ، ثم اعتنق طرائق الصوفية ، وتبحر فها حتى غدا من شيوخها ، وألف فها طائفة من الكتب ، منها كتاب « خلع النعلسَ » . ثم تزهد ، أو تظاهر بالزهد وباع أمواله ، وتصدق بثمنها ، وتجوّل في البلاد ، ولتى بألمرية قطب الصوفية يومئذ أبا العباس بن أحمد بن محمد الصنهاجي الأندلسي المعروف بابن العريف، ودرس عليه، ثم عاد إلى وطنه، واستقر بقرية جلة من أحواز شلب ، وابنني مها رابطة كان مجتمع فيها بصحبه ، وانكب على قراءة كتب الغزالي ، والتف حوله كثير من الصحب والأنصار ، ينكبون على قراءة الكتب الصوفية والباطنية ، ورسائل إخوان الصفا وغيرها ، وينهمكون في مزاولة شعائر الطريقة ورسومها، حتى ذاع أمرهم بالأخص تمنطقة شلب وميرتلة ولبلة، وغيرها من أعمال غرب الأندلس ، وسموا بطائفة « المريدين » (٢). وكان ابن قسيّ فى الواقع يتخذ الصوفية قناعاً لمشاريع يضمرها ، ويدعو إلى الثورة فى الباطن ، ثم لم يلبث أن ادعى الولاية والهداية ، وتسمى بالمهدى وبالإمام ، وكثرت مخاريقه وشعوذته ، وزعم القدرة على الخوارق ، ومن ذلك أنه حج في ليلة واحدة ، وأنه يناجى بما يشاء ، وينفق من الكون ، فذاع أمره ، وتقاطرت إليه الوفود ، من أهل البيوتات والأجناد . وكان من صحبه حماعة ممن ظهروا فيما بعد ، في ميدان الحوادث ، مثل أبي محمد سيدراي بن وزير ، وابن عفان ، وكلاهما من زعماء يابُرة، ومحمد بن المنذر من أهلشلب، ومحمد بن عمر، وعبد الله بن أبي حبيب، وغيرهم من زعماء ولاية الغرب . ولما شعر أن السلطات فطنتُ لأمره . وهمت بمطاردته ، وقُبض على حماعة من أصحابه ، وأخذوا إلى إشبيلية ، سار هو إلى جهة ميرتلة ، واختنى هناك بقرية الحوزة عند قوم يعرفون ببني السنة . وكان

<sup>(</sup>١) ويقول ابن الأبار إنه كان يشتغل بالأعمال المخزنية أي المالية ( الحلة السيراء ص ١٩٩ ).

<sup>(</sup>٢) ابن الأبار في الحلة السيراء ص ١٩٩ ، وابن الخطيب في أعمال الأعلام ص ٢٤٩ .

من أصحابه المقربين ، رجل وافرالدهاء والحرأة ، يدعى محمد بن يحيى الشلطيشى ، ويعرف بابن القابلة ، وكان يسميه بالمصطفى لاختصاصه به ، واطلاعه على أموره ومشاريعه ، ويعتمد عليه فى تنفيذ خططه . فأوعز إليه من مقره السرى ، أن يسير فى صحبه المريدين إلى قلعة ميرتلة ، وأن يدهموها وفق خطة وضعها لهم ، وكان ذلك فى أوائل سنة ٥٣٩ ه .

وكانت حال المرابطين ، ولاسيما فى هذا الإقليم النائى ، إقليم الغرب ، قد اضطربت وغلب عايهم الضعفوالوهن بما أصاب دولتهم فى المغرب من الاختلال والانهيار ، وعما افتقدوه من أمداد كانت نشد أزرهم وقت الحاجة ، وزادت الحفوة بيهم وبين أهل الأندلس ، لما اشتد من ضغطهم ، وعيث جندهم بسبب الحاجة ، وقد استطال عليهم الناس ، وأخذوا في التعدى عليهم وإرهاقهم . وشعر الثوار فى هذه الظروف التي هبطت فها قوى المرابطين المادية والمعنوية ، بأن مشاريعهم سوف يحالفها النجاح ، وكان هذا شعور ابن قسى حينًا دبر مع معاونه ابن القابلة خطة الاستيلاء على مبرتلة . فجمع ابن القابلة نحو سبعين رجلا من أولئك المريدين المتعصبين، وسار إلى ميرتلة، ودهم حصنها في جوف الليل، واستولى عليه ، وذلك ليلة الحميس الثاني عشر من صفر سنة ٥٣٩ ، وضبط ابن القابلة القلعة ، وأعلن مها دعوة ابن قسى . وحاول المرابطون فى تلك الحهة استعادتها من المريدين ، فلم يفلحوا فتركوها ، وانقلبوا إلى تخريب تلك المنطقة . وفي غرة ربيع الأول وصلُّ ابن قسيٌّ إلى ميرتلة في حمع حاشد من المريدين ، شعارهم النهايل والتكبير ، فصعد إلى قصبتها ، واستقر بقصرها ، وتسمى بالإمام، وبعث إلى أعيان ولاية الغرب وزعمائها ، يدعوهم إلى الانضمام إليه ، وإلى الثورة **ضد** المرابطين . فاستجاب له كثير من أهل تلك الأنجاء ، وقام أهل يابُرة بزعامة عميدهم سيدراى بن وزير ، ونزعوا سلطان المرابطين ، وحذا حذوهم أهل شلب ، بقيادة زعيمها محمد بن عمر بن المنذر . وكان ابن المنذر هذا ينتمي إلى بيت قديم من بيوتات المولدين بشلب، وكان من علمائها ونهائها ، وقد در س فى إشبيلية ، وبرع فى الفقه والأدب ، ووُلى خطة الشورى ببالمه ، ثم تزهد على مثل ابن قسيٌّ ، واستقر برابطة على شاطئ البحر تعرف برابطة الركانة ، واعتنق دعوة ابن قسى وتوثقت صلاتهما . ولما قام بشاب اقتداء بابن قسى في مبرتلة ، سار إلى حصن مرجيق في شرقي شلب ، وانتزعه من المرابطين

وقتلهم . ولما علم المرابطون بباجة بما وقع ، طلبوا من أهلها الأمان ، وغادروها إلى إشبيلية . وعلى أثر خروجهم منها سار إليها ابن المنذر ، ومعه فرقة من جند يأبئرة أمده بها ابن وزير بقيادة أخيه أحمد ، وخاله عبد الله بن الصميل، واستولى عليها . ثم سار ابن المنذر وابن وزير إلى ابن قسى ، فسلما عليه بالإمارة ، وبايعاه بالطاعة (ربيع الأول سنة ٥٣٩ه) ، فأقر ابن وزير على حكم باجة وأحوازها ، وابن المنذر على حكم شلب وأحوازها .

والظاهِر أن ابن قسيّ حاول في تلك الفترة بالذات ، أن يتصل بالموحدين لأول مرة . وكان لانتصار الموحدين في موقعة وهران ومصرع تاشفين بن على سنة ٩٣٩ ، أعمق وقع في الأندلس ، وأكبر حافز للعناصر الثائرة ، على أن تمضى قدماً في ثورتها . وهنا بعث ابن قسى سفيراً إلى عبد المؤمن عاهل الموحدين ، وهو قائم على حصار تلمسان ، في أواخر سنة ٥٣٩ ، وتلقب في رسالته بالمهدى، فأنكر ذلك عبد المؤمن ولم يجاوبه(١)، لما لمسه من تعاليه في الجطاب عليه . وفي خلال ذلك وقعت بولاية الغرب حوادث هامة . وكان ابن المنذر ، حن ولاه ابن قسى إمارة شلب ، قد حشد قواته وقوات أكشونبة وسائر صحبه المريدين ، ثم سار إلى ابن قسى بمبرتُلة ، وجدد له البيعة والعزم على نصرته ونشر دعوته ، فجدد له ابن قسى عَهْده عَلَى ما بيده من البلاد ، وسماه العزيز بالله . وعندئذ خرج ابن المنذر فی قواته ، وعبر نهر وادی یانه ، وسار إلی مدینة ولْبة علی مقربة من شرقيه ، فاقتحمها واستولى علمها ، ثم سار مها إلى مدينة لَبلة الواقعة فى شمالها الشرقى ، واستولى علمها بمعاونة يوسف بن أحمد البطروجي، أحد أقطاب الثوار المريدين في تلك الناحية ، وأخرج من كان في قلعتها من المرابطين. وهنا شعر ابن المنذر بتضاعف قواته ، وتملكه الغرور ، واعتزم أن يسير إلى مدينة إشبيلية ، وقد شجعه ما نمى إليه من أنها كانت حينئذ دون أمير يتولى أمرها . فخرج في قواته من لَبُّلة ، وسار إلى حصن القصر وطُلياطة من مشارف إشبيلية الغربية ، وأستولى علمها ، ثم تقدم حتى الحصن الزاهر ودخله . بيد أنه حيمًا وصل إلى طُريانة ضاحية إشبيلية الغربية ، التتى بقوة من المرابطين. وكان أمير الأندلس المرابطي أبو زكريا يحيي بن غانية ، حينما وقف على حركات الثوار في غرب الأندلس ، وسيرهم من لَبَلة صوب إشبيلية ، قد غادر قرطبة في قواته ، وسار

<sup>(</sup>١) ابن خلدون في كتاب العبر ج ٦ ص ٢٣١ ، وابن الخطيب في أعمال الأعلام ص ٢٥١ .

إلى إشبيلية فوصل إليها ، فى الوقت الذى كان فيه ابن المنذر يعيث فى نواحها ، فبعث لقتاله قوة عبرت نهر الوادى الكبير ، والتقت بالمريدين فى طريانة ، فأوقعت بهم ، وقتلت منهم عدداً جما ، وفر ابن المنذر فى فله إلى لبلة ، ثم لحق بشلب ، وترك يوسف البطروجي للدفاع عن لبلة . وزحف ابن غانية على لبلة . وكان ذلك فى قلب الشتاء وشدة قره ، فلبث على منازلة لبلة نحو ثلاثة أشهر ، وعندئذ بلغه قيام الثورة فى قرطبة بزعامة القاضى ابن حمدين ، فترك لبلة وعاد إلى إشبيلية ، وقد عول على التريث وملازمة الحيطة والحذر ، إلى أن يستبين سعر الحوادث .

ولما علم ابن قسى مما وقع من اضطرام الثورة فى قرطبة ، ألنى الميدان ممهداً للقيام بمغامرات جديدة . فأمر ابن المنذر أن يحشد قواته ، وأن يسير ومعه ابن القابلة كاتب ابن قسى وصاحبه الأثير إلى قرطبة ، ليحاول دخولها .وبعث إلى نفر من أنصاره بقرطبة ليعملوا على بث دعوته ، وترغيب العامة فى قبولها . فسار ابن المنذر وصاحبه فى عسكر شلب ولبلة ، إلى قرطبة . بيد أنهما حين اقتربا منها ، علما بأن الحوادث قد تطورت ، وأن أهل قرطبة استدعوا لرياستها سيف الدولة ابن هود ، وطردوا ابن حمدين ، فارتدا خائبين إلى الغرب ، وفشلت محاولة ابن قسى فى مهدها (١) .

وكان الحو قد فسد عندئذ بن ابن قسى ، وحليفه السابق سيدراى بن وزير صاحب باجة . وكان ابن قسى ، قد دبر القبض عليه حيما وفد عليه بمير تلة أثناء غيبة المنذر وخلعه ، ثم أطلق سراحه ورده إلى ولايته . ولما عاد ابن المنذر خائباً من حملة قرطبة ، حاول ابن قسى أن يتفاهم مع سيدراى ، ولكن سيدراى ارتاب في مقصده ، وأبى الاستجابة له ، فبعث ابن قسى ، ابن المنذر لمحاربته ، فهزمه ابن وزير وقبض عليه ، ثم زحف على شلب وانتزعها (٢)، وانتهى بالاستيلاء على مير تلة ، وأعلن خلع ابن قسى والدعوة لابن حمدين صاحب قرطبة ، وذلك في شعبان سنة ، و ٥٤ ه (٢). فبادر ابن قسى إلى الفرار ، وعبر البحر إلى المغرب، وسار إلى مقابلة الحليفة عبد المؤمن ، وتقدم إليه تائباً متر ئاً من دعاويه السابقة

<sup>(</sup>١) ابن الأبار في الحلة السيراء ص ٢٠٣ و ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) ابن الخطيب في أعمال الأعلام ص ٢٥١.

<sup>(</sup>٣) الحلة السيراء ص ٢٣٩.

في الولاية والهداية ، فتقبل عبد المؤمن اعتذاره ، وأكرم وفادته . وهنا تختلف الرواية اختلافاً بيناً في الزمان والمكان ، اللذين التي فيهما ابن قسى بالحليفة الموحدى . فيقول ابن الأبار ، ويتابعه ابن الحطيب ، إن ابن قسى لتى عبدالمؤمن في سلا في ربيع الآخر سنة ، ٤٥ ه ، ثم انصرف في المحرم سنة ٤١٥ ه(١) . هذا مع أن ابن الأبار يذكر لنا في موضع آخر أن تغلب سيدراى على ابن قسى كان واستيلاءه على مبرتلة كان في شعبان سنة ، ٤٥ه . ولابد أن عبور ابن قسى كان عقب خلعه وفقده لإمارته . ويقول لنا ابن خلدون إن ابن قسى عبر إلى المغرب في سنة ، ٤٥ ه ، ثم يذكر لنا في موضع آخر أنه قدم إلى المغرب ، عقب افتتاح مراكش ، وقد كان افتتاح مراكش حسما تقدم في شوال سنة ٤١٥ ه(٢). ويزيد ابن خلدون على ذلك أن ابن قسى نزل عند عبوره بسبتة ، وأن واليها ابن مخلوف ابن خلدون على ذلك أن ابن قسى نزل عند عبوره بسبتة ، وأن واليها ابن مخلوف الروايات تمشياً مع سير الحوادث . وعلى أى حال ، فقد كان لمقدم ابن قسى نتائج عملية . ذلك أنه استطاع أن يحمل الحليفة الموحدى على المبادرة بالتدخل نتائج عملية . ذلك أنه استطاع أن يحمل الحليفة الموحدى على المبادرة بالتدخل في حوادث الأندلس ، وتجهيز حملة موحدية بقيادة براز بن محمد المستوفى ، لقتال المرابطين والثوار فيا وراء البحر ، تلها بعد ذلك حملات أخرى حسما نفصل بعد .

#### **- ۲ -**

كانت غرناطة فى البداية مقر الحكومة المرابطية العامة بالأندلس ، ثم رأى أمير المسلمين على بن يوسف أن ينقل مركز الحكم إلى قرطبة ، وذلك حيما أصدر مرسومه فى سنة ٢٦٥ ه بتعيين ولده الأمير تاشفين ، متولى شئون الأندلس ، والياً لقرطبة ، وأن يجعلها مقر الحكم . ثم استُدعى تاشفين إلى المغرب فى سنة ٣٧٥ ه ، وخلفه ولده تاشفين وعين لولاية العهد . ولما توفى على بن يوسف سنة ٣٧٥ ه ، وخلفه ولده تاشفين فى الملك اختار الأمير يحيى بن غانية الصحراوى والياً لقرطبة ، ومشرفاً على شئون الأندلس ، وقائداً عاما للجيش المرابطى ، وذلك فى سنة ٣٥ه ه (١١٤٣م) .

وقد تحدثنا فيما تقدم عن أصل ابن غانية ونشأته ، وأعماله في شرقى الأندلس. ولما تجهمت الحوادث للدولة اللمتونية بالمغرب ، وتقوضت دعامتها تحت ضربات

<sup>(</sup>١) الحلة السيراء ص ٢٠٠ ، وأعمال الأعلام ص ٢٥١ .

<sup>(</sup>٢) كتاب العبر ج ؛ ص ١٦٦ ، و ج ٦ ص ٢٣٤ .

عبد المؤمن ، ودوت أصداء النكبة فى جنبات الأندلس ، أخذ ابن غانية يواجه عواصف الثورة هنا وهنالك . ولما تفاقمت حوادث الغرب ، وزحف المريدون أتباع ابن قسى على إشبيلية ، سار ابن غانية فى قواته لردهم ، مستخلفاً على قرطبة أبا عمر اللمتونى ، فهزمهم فى طريانة ، ثم طاردهم حتى لبلة ، وأخذ فى منازلتها ، وهنا بلغته أنباء الثورة فى قرطبة ، فارتد أدراجه إلى إشبيلية ، ولبث بها حيناً يدبر أمره ، ويستعد لمواجهة الحوادث .

ذلك أنه لم تمض بضعة أشهر على قيام الثورة فى الغرب ، وسقوط قواعده فى أيدى الثوار ، حتى اضطرمت قرطبة بثورة مماثلة . وكان زعيم الثورة قاضى المدينة ، ابن تحمدين ، وهو أبو جعفر حمدين بن محمد بن على بن حمدين ، وكان بيتهم من أقدم البيوتات العربية . دخل جدهم الأندلس مع الطالعة البلجية ، واستقروا فى باغة ، وبها ازدهر بيتهم ، وكان ابن حمدين قد ولى قضاء قرطبة فى شعبان سنة ٢٩٥ ه ، على أثر مقتل قاضها أبى عبد الله بن الحاج ، وهو يصلى بالمسجد الحامع فى صفر من تلك السنة . ثم صرف ابن حمدين عن القضاء فى سنة ٣٣٥ ه ، وولى مكانه أبو القاسم بن رشد فوليه نحو عامين ، ثم أعفاه الأمير على بن يوسف من منصبه دون أن يعين خلفاً له ، ووقع بعد ذلك بقرطبة هياج اعتدى فيه العامة على المر ابطين ، فخرج إليهم ابن حمدين ، وتمكن بقرطبة هياج اعتدى فيه العامة على المر ابطين ، فخرج إليهم ابن حمدين ، وتمكن من تسكين ثورتهم ، فظهر يومئذ بوافر حكمته وشهامته ، وبقيت قرطبة دون قاض مدى عام . ثم أذن على بن يوسف لأهلها أن يحتار والهم قاضياً ، فأجمعوا على اختيار ابن حمدين ، فولى القضاء للمرة الثانية فى سنة ٣٦٥ ه ، واستمر فى منصبه اختيار ابن حمدين ، فولى القضاء للمرة الثانية فى سنة ٣٦٥ ه ، واستمر فى منصبه حتى أواخر سنة ٣٦٩ ه .

وكانت حوادث المغرب من جهة ، وحوادث الثورة فى الغرب ، قد أخذت تحدث أثرها ، وأخذت بذور الثورة تختمر من جديد فى أذهان الشعب القرطبى ، وقد عرفناه فيما تقدم من مراجل التاريخ الأندلسي شعباً سريع التقلب ، سريع الهياج . فما كاد الحاكم المرابطي ، الأمير يحيى بن غانية ، يبتعد فى قواته صوب إشبيلية لحايتها من عيث المريدين ، حتى اضطرمت قرطبة بالثورة ، وثارت العامة بالوالى المرابطي الرئيس أبي عمر اللمتوني ، وأعلنوا خلعه ، وخلع دعوة المرابطين ، ونادوا برياسة القاضي أبي جعفر بن حمدين ، وبويع ابن حدين بالإمارة فى المسجد الحامع ، وبايعه الحاصة والعامة ، وذلك في الحامس من شهر رمضان سنة ٥٣٩ ه . واستقر وبايعه الحاصة ،

ابن حمدين بقصر الحلافة ، وتسمى بأمير المسلمين وناصر الدين ، ووفقاً لقول ابن الأبار بأمير المسلمين المنصور بالله ، وفي بعض الروايات بأمير المؤمنين. ودعى له على منبر قرطبة ومعظم منابر القواعد الأندلسية. وكان ابن غانية قد سار عندئذ إلى لبلة ليجهز على المريدين الذين تحصنوا بها ، فلما علم بما وقع فى قرطبة ، عاد أدر اجه إلى إشبيلية . ولكنه ماكاد يستقربها حتى ثار به أهلها ، وناصبوه الحرب وجرح أثناء القتال الذى نشب بينه وبينهم ، فارتد عندئذ فى قواته إلى حصن مرجانة القريب (١).

وفى تلك الأثناء تطورت الحوادث فى قرطبة ، وسعى فريق من شعها القُلّب إلى الاتصال بأنى جعفر أحمد بن عبد الملك بن هود الملقب بسيف الدولة المستنصر بالله . وقد فصلنا فيها تقدم سبرة هذا الأمير ، وكيف آل أمره إلى معادرة روطة آخر قواعد بني هود في الثغر الأعلى، وتسليمها إلى ملك قشتالة ألفونسور بمونديس مقابل أراض منحها إياه في منطقة طليطلة ، وذلك في سنة ٥٣٤ﻫ ( ١٦٣٩م ) . وقد لبث سيف الدولة ، الذي تعرفه الرواية النصراية باسم «سفادولا» Zafadola مقيا في أراضيه الحديدة ، في كنف ملك قشتالة ، بضعة أعوام ، حتى قامت الثورة في قرطبة وفي غيرها من القواعد الشرقية . وكان فريق من أهل قرطبة يرى في هذا الأمير ــ آخر بني هود ملوك سرقسطة السابقين ــ خير ممثل للزعامة الأندلسية العريقة ، ومن ثم فقد عملوا على استدعائه ، ليتولى إمارة قرطبة . ولبي سيفالدولة هذه الدعوة ، وجاء إلى قرطبة ، فدخلها بمالأة فريق كسر منأهلها، فبادر ابن حمدين إلى الفرار ، ولحق محصن فرنجولش المنيع ، الواقع شمال غربي قرطبة ، في سطح جبل الشاراب (سير امورينا ). بيد أنَّ هذا الإزعاج لم يطل أمره . ذلك أنه لم عض أيام قلائل على قيام سيف الدولة بالأمر ، حيى ثار القرطبيون مرة أخرى، وهاحموا القصر، وفتكوا بابن الشاخ وزير سيف الدولة، وعدة من أصحابه ، ففر سيف الدولة ناجياً بنفسه ، ولما بمض على وجوده في قرطبة اثناعشر يوما ، وقصد إلى مدينة جيان ، وكان قد ثار بها القاضي ابنجزي، فتغلب عليه وملكها منه ، ثم خاض عدة حوادث أخرى نرجئ التحدث عنها ، حتى تستو في حوادث قرطية<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) ابن الأبار فى التكلة رقم ١١٩ ، ج ١ ص ٣٨ و ٣٩، وابن الخطيب فى أعمال الأعلام ص٣٥، وفى الإحاطة (١٩٥٦) ج ١ص٣٠٠. وفى مخطوط الإسكوريال السالف الذكر لوحة٢٩٩. (٢) الحلة السيراء ص ٢٢٠.

وما كاد سيف الدولة يغادر قرطبة، حتى عاد إلها ابن حمدين من حصن فرنجولش واستأنف رياسته ، واستطاع في الأشهر القلائل الَّتي عاشتها حكومته ، أن يدون الدواوين ، وأن بجند الأجناد ، وأن يرسم الخطط ، وبعث إلى بعض زملائه الثوار في القواعد الأخرى في طلب الاعتراف برياسته ، فاعترف مهابعضهم، ومن هؤلاء أبو الغمر بن عزون(١) صاحب شريش، وابو جعفر بن أبي جعفر صاحب مرسية . واستمرت رياسة ابن حمدين الثانية أحد عشر شهراً . ولكن فريقاً من خصومه الناقمين على حكمه، كتبوا إلى محيى بن غانية في القدوم علمهم ، واستعادة سلطانه على المدينة . فسار ابن غانية من إشبيلية قاصداً إلى قرطبة ، في حمادى الآخرة سنة • ٤٥هـ (١١٥٤م) . وبرز ابن حمدين من قرطبة في قواته للقائه، فالتقيا بأحواز إستجة في جنوب غربي قرطبة ، وكانت بينهما وقيعة ، هزم فها ابن حمدين ، وفر إلى بطليوس ، ملتجئاً إلى حماية صاحبها عبدالله بنالصميل من زعماء المريدين. و دخل ابن غانية قرطبة في الثاني عشر من شعبان من تلك السنة ، ثم غادر ابن حمدين بطليوس ، وسار إلى حصن أندوجر الواقع شرقى قرطبة وتحصن به ، وبسط سلطانه على البلاد المجاورة ، فتحرك ابن غانية إلى قتالة ، وحاصره في أندوجر مدى شهر . وهنا لِحَا ابن حمدين إلى تلك الوسيلة القديمة الذميمة ، التي كانت عماد الطوائف في محاربة بعضهم بعضاً ، وهي الاستنصار بعاهل قشتالة ، القيصر ألفونسو ر نمونديس . ويقول لنا ابن الحطيب إن ابن حمدين ، « أطمع القيصر في قرطبة » ، فاستجاب إلى دعوته ، وتحرك وفقاً للرواية العربية إلى نصرته . ولكن الرواية النصرانية تقول لنا إن القيصر أرسل إلى معاونة ابن حمدين، الدوق فرناندو خوانس في بعض قو اته<sup>(۲)</sup> . ولما و صل القيصر إلى أندوجر ، ولم يستطع ابن غانية ، دفعاً للنصارى ، انصرف في قواته إلى قرطبة ، فسار النصارى في أثره ، ومعهم حليفهم ابن حمدين فى أصحابه ، ودخل النصارى وابن حمدين قرطبة فى العاشر من ذى الحجة سنة . ٤٥ هـ ( مايو ١١٤٥ م ) ، وامتنع ابن غانية في المدينة ، يدافع النصاري في صبر وجلد . وعاث القشتاليون في شرقي قرطبة ، واستباحوا المسجد الحامع ، وأخذوا ماكان فيه من النواقيس التي كانت رؤوسا للثريات، ومزقوا المصاحف، ومنها فيما زعموا مصحف عثمان ، ونزعوا المنار من الصومعة ، وكان من الفضة

<sup>(</sup>۱) رسمت كذلك – ابن عزون – فى البيان المغرب ص ۲۲،و ابن خلدون ج ۲ ص ۲۳۲، و ابن ص ۲۲، و ابن ص ۲۲۲، و ابن ص ۲۲۲ مصاحب الصلاة (مخطوط المزبالإمامة لوحة ۱۷۵ ). و لكن ابن الأبار يرسمها ابن غرون الحلة السير اء ص ۲۲۲ مصاحب الصلاة (۲۲ مصاحب الحمد تنافع المحدد و ۲۰ مصاحب المحدد و ۲۳۵ مصاحب و ۲۳۵ مص

الحالصة ، وأحرقوا الأسواق . كل ذلك وابن غانية صامد يدفع النصارى عن القصبة منتهى الشدة والبسالة(١) .

وحدث عندئذ أن جاءت الأخبار بأن الموحدين قد عبرُوا البحر إلى اسبانيا، وأن أهل إشبيلية خلعوا طاعة المرابطين ، فاهتم القيصر لهذه الأنباء ، ورأى من الفطنة أن يهادن ابن غانية ، وأن يتركه بقرطبة « سدا بينه وبين بلاده » . وهكذا تم التفاهم بين القيصر وابن غانية ، وعقدت شروط الهدنة ، وخرج ابن غانية من القصبة ، واستحضر له القيصر أهل قرطبة بين يديه ، وقال لهم « إنى قد فعلت معكم من الحبر ما لم يفعله من قبلى ، وتركتكم رعية لى ، وقد وليت عليكم يحيى بن غانية ، فاسمعوا له وأطيعوا » .

ويقص علينا ابن الخطيب الذي ننقل عنه هذه التفاصيل ، أن القيصر مضى في مخاطبة أهل قرطبة ، فقال « ولايربكم أن تكونوا تحت يدى ونظرى ، فعندى كتاب نبيكم إلى جدى » . حدث ابن أم العاد وأبو الحسن قال ، حضرت ، وأحضر حقاً من الذهب ، فُتح وأخرج منه كتاب من رسول الله (ص) إلى قيصر ملك الروم ، وهو جده بزعمه . والكتاب نخط على بن أني طالب . قال أبوالحسن ، قرأته من أوله إلى آخره كما جاء في حديث البخارى (٢) .

وهكذا استقر ابن غانية بقرطبة ، وأخذ فى تحصين القصبة ، واشتد فى معاملة أهلها ، وأخذ يسومهم الحسف ، لما أثموا به فى حقه وغدروا به . وعهد بضبط المدينة ، وتدبير شئونها لمولاه فلوج العلج ، وكان حازماً شديد الوطأة ، فال على أهل المدينة ، وأذلهم وانتزع كثيراً من أموالهم .

واستمر ابن غانية على تهادنه مع القشتاليين نحوعام آخر ، تطورت الحوادث خلاله بسرعة . أما ابن حمدين فقد غادر قرطبة مع النصارى ، وسار إلى حصن فرنجولش ، ولبث به فترة قصيرة ، ثم عبر البحر إلى المغرب ، وسار إلى مقابلة الخليفة عبد المؤمن أسوة بمن سار إلى لقائه ، من زعماء الثورة فى الأندلس ، فلقيه تحت أسوار مراكش ، وهو محاصر لها (أوائل سنة ١٤٥ ه) حسما تقدم ذكره ، فأحسن الخليفة استقباله . ثم عاد إلى الأندلس فنزل بمالقة ، فى كنف زميله وحليفه ابن حسون الثائر بها ، وحاول مرة أخرى أن يسترد سلطانه

<sup>(</sup>١) نقلنا هذه التفاصيل عن ابن الخطيب في الإحاطة في ترجمة ابن غانية ( مخطوط الإسكوريال السالف الذكر لوحة ٣٩٢).

<sup>(</sup>٢) ابن الخطيب في الإحاطة (نخطوط الإسكوريال) نفس اللوحة السابقة .

بقرطبة ، فأخفق مسعاه ، وارتد ثانية إلى مالقة ، واستقر بها حتى توفى فى رجب سنة ٢٤٥ ه ( نوفمبر ١١٥١ م ) ودفن بمسجدها الحامع . ولما استولى الموحدون على مالقة ، بعد ذلك بعشرين شهراً ، نبشوا قبره ، واستخرجوا جثمانه وصلبوه ، وهو وفقاً للرواية ، كاله لم يتغير (١) .

#### \_ ٣ \_

كان من أصداء ثورة ابن حمدين في قرطبة أن قامت في نفس الوقت في غرناطة ثورة مماثلة ، زعيمها القاضي أبو الحسن على بن عمر بن أضحي. وكان أبو الحسن هذا من أهل ألمريَّة ، ومها ولد في سنة ٤٩٢ ه ، وولى قضاءها بعد قاضها الزاهد ابن الفرّا . ولما قامت ثورة ابن حمدين بقرطبة ، كان ابن أضحى بمدينة غرناطة ، فبعث إليه ابن حمدين يدعوه إلى اتّباعه والدعوة له . فاستجاب أبن أضحى لدعوته ، وآزره فريق كبير من أهل الدينة ، وتعاونوا على إخراج الملثمين (المرابطين) منها ، فاعتصموا بالقصبة ، ونشب القتال بين الفريقين ، وكان أمير غرناطة المرابطي يومئذ ، هو على بن أبى بكر المعروف بابن فنُّو. وهو اسم أمه ، أخت على بن يوسف . ولما شعر ابن أضحى بتفوق المرابطن ، استغاث محليفه ابن حمدين صاحب قرطبة ، وابن جزى قاضي جيان ، فبعث إليه ابن حمدين بعض قواته بقيادة ابن أخيه على بن أبي القاسم المعروف بابن أم العاد . ولكن حدث خلال ذلك ، أن رأى فريق من أهل غرناطة ، أن يلتجئوا إلى رئيس يولونه على أنفسهم ، ويستطيع مغالبة اللمتونيين ، واقترح البعض أن يكون هذا الرئيس هو سيفالدولة بن هود ، لقدم بيته ، وبعد صيته فى الرياسة ، وتغلبه على جيان وغيرها من القواعد ، وأيدهم فى ذلك ابن أضحى وأصحابه . وبعث أهل المدينة برغبُّهم إلى ابن هود ، فلباها ، وقدم إلى غرناطة في عسكر « من أوباش النصارى وسقاط الحند » . فلما رأى ابن أم العماد تطور الأمور على هذا النحو ، ارتد في قواته ثانية إلى قرطبة . وتعاهد ابن أضحي وابن هود على مدافعة اللمتونين. وكان اللمتونيون حين مقدم ابن هود ، قد أنسوا ضعف عسكره ، وانحلال جنده ، فيرزوا للقائه خارج غرناطة ، ونشببينهما قتال شديد ، فهزم ابن هود ، وقتل كثير من أصحابه ، وكان ذلك فى اليوم

<sup>(</sup>١) ابن الخطيب في أعمال الأعلام ص ٢٥٤ . ويقول الضبىي إن وفاته كانت في سنة ٤٣ هـ هـ (بغية الملتمس ص ٢٦١) ، ويقول ابن الأبار إنها كانت في سنة ٤٤ هـ ( التكملة رقم ٢٦٩ ) .

التاسع عشر من ذي الحجة سنة ٥٣٩ ه . ولم يستطع ابن هود أن يدخل غرناطة إلا بشق النفس ، فدخلها مع من بقي من رجاله ، من فوق الأسوار ، ومن أعلى التلال ، ثم جاز إليها من باب مورور ، بعد أن اشتبك في معركة أخرى مع قوة مرابطية ثانية ، وفقّد عدداً آخر من جنده(١) . وفي رواية ابن الأبار أن ابّنهود وابن أضحى لبثا على قتال المرابطين بالقصبة شهراً ، وفي خلال ذلك جرح ولد ابن هود عماد الدولة وأسر ومات بالقصبة ، فدفع المرابطون بنعشه إلى أبيه . ثم توفى القاضى ابن أضحى ، فتقدم ولده محمد مكانه ، واستمر عِلى التعاون مع ابن هود في مدافعة اللمتونيين . وقدم في نفس الوقت عسكر من مرسية قوامه نحو ألني فارس بقيادة قاضها الثائر بها ابن أبي جعفر ، فخرج إليه اللمتونيون ، فهزموه وقتلوه ومعظمِ عسكره، واستباحوا البلد ــ غرناطة ــ استباحة قهر وغلية، وفر معظم الناس عن منازلهم ، ثم ارتدوا إلى القصبة واعتصموا بها . فلما رأى ابن هود تفاقم الأمور على هذا النحو ، وأنه لاطاقة له مقاومة اللمتونيين ، غادر غرناطة ، وفر إلى قاعدته جيان ، وكان قد ترك مها ابن عمه نائباً عنه . وقد أورد لنا ابن الأبار ، في ترتيب هذه الحوادث ، رواية أخرى خلاصها ، أن ابنأضحي لما قام بثورته ، دعا أولا لابن حمدين وذلك في رمضان سنة ٣٩٥ ه ، فامتنع الملثمون بالقصبة ، إلى أن وصل من جيان مع بعض قواد الثغر مدد لابن أضحى ، وانضم إليه جمع وافر من أهل غرناطة ، فخرج إليهم الملثمون ، وهزموهم شر هزيمة ، ثم عادوا إلى القصبة . ودامت الحرب بين الفريقين مدة داخل غرناطة وخارجها ، إلى أن قدم ابن أبي جعفر القائم بمرسية في عسكر قيل إنه كان يبلغ اثني عشر الفاً بين خيل ورجل ، فخرج إليهم الملثمون مرة أخرى وهزموهم ، وقتلوا ابن أبي جعفر ، ثم عادوا إلى الاعتصام بالقصبة مرة أخرى. وهنا قدم ابن هود في قواته ودخل غرناطة من باب مورور ، فاستقبله ابن أضحي وأنزله ، واستستى ابن هود ، فأمر له بقدح من الماء المسموم ، فصاحت به العامة محذرة ، فخجل ابن أضحى ، وتناول القدح وشرب منه ، لكي يدفع مظنة الاتهام ، فمات من ليلته ، وانتقل ابن هود إلى القاعة الحمراء ، والقتال متصل بين الملثمين وأهل غرناطة ، حتى كان ذات يوم تمكن الملثمون فيه من

<sup>(</sup>١) نقلنا التفاصيل المتقدمة عن كتاب الذيل والنكملة لابن عبد الملك المراكشي،وقد وردت في ترجمة على بن عبد الله بن ثابت الأنصاري (عن نسخة خزانة الرباط المصورة عن نسخة باريس).

ابنه وقتلوه . وبقى ابن هود بعد ذلك نحو شهر فى غرناطة ، والصعاب تكتنفه من كل صوب ، ثم هم أهل غرناطة بمناوأته ففر عها ليلا وقصد إلى مرسية ، أو إلى جيان . وقام من بعده بأمر غرناطة أبو بكر محمد بن أبى الحسن بن أضحى، ولكنه لم يلبث بها سوى أيام قلائل ، وهو يدافع خصومه ، ثم فر بعد ذلك إلى المنتقب ناجياً بنفسه (أول سنة ، ١٥ه) واضطر أهل غرناطة إلى التفاهم مع حاكمها المرابطي ميمون بن بدر بن ورقاء ، وكان قد خلف أميرها السابق على بن فنتو بعد وفاته ، وهكذا استعاد اللمتونيون سيطرتهم على غرناطة (١).

وكان القاضى أبو الحسن بن أضحى فقهاً بارعاً ، وأديباً ، وشاعراً جزلا، وقد أورد لنا ابن الآبار طائفة من نظمه ، ومن ذلك قوله :

يا ساكن القلب رفقاً كم تقطعه الله فى منزل قد ظل مثواكا يشيد الناس للتحصين منزلهم وأنت تهدمه بالعنف عيناكا<sup>(٢)</sup>

\_ £ \_

وحدث في مالقة نفس ما حدث في قرطبة وغرناطة ، وانقلب قاضيها إلى تزعم الثورة بها ضد المرابطين . وإنه لما يلفت النظر في هذه الأحداث المتشامة ، لتك الظاهرة العجيبة ، وهي أن قادة الثورة ضد المرابطين لم يكونوا زعماء الحند، وإنما كان معظمهم قضاة من رجال القلم . فني قرطبة ، وجيان ، وغرناطة ، ومالقة ، ومرسية ، وبلنسية ، وغيرها ، كان زعماء الثورة قضاة ، فقهاء أدباء وشعراء ، من أعلام التفكير في ذلك العصر . وقد نجد تعليلا لتلك الظاهرة ، فيا كان يتمتع بها الفقهاء والقضاة ، في ظل الدولة اللمتونية من واسع الحاه والنفوذ ، حتى تركزت فيهم عناصر الزعامة المحلية ، التي كان يتمتع بها من قبل جيل الأمراء والقادة ، الذين اختفي معظهم حييا قضت الدولة اللمتونية على دول بعيل الأمراء والهار سلطان أولئك القضاة بأبيار الدولة ، التي أظلهم سلطانها ونفوذها ، حاولوا بإضرام نار الثورات المحلية ، وتولى زعمامة مدائهم ، أولا أن يحتفظوا بسابق رياستهم ، الثورات المحلية ، وتولى زعمامة مدائهم ، أولا أن يحتفظوا بسابق رياستهم ، وثانياً أن يستردوا سلطانهم القومى ، بعد ما تحظم نير الدولة الغالبة . وسوف نرى فيا بعد ، أنه بعد أن تحتفي هذه الثورات المحلية الصغيرة ، سواء بالقضاء نرى فيا بعد ، أنه بعد أن تحتفي هذه الثورات المحلية الصغيرة ، سواء بالقضاء نرى فيا بعد ، أنه بعد أن تحتفي هذه الثورات المحلية الصغيرة ، سواء بالقضاء نرى فيا بعد ، أنه بعد أن تحتفي هذه الثورات المحلية الصغيرة ، سواء بالقضاء نه القوضاء بالقوضاء بالقضاء بالقوضاء بالقوض بالمحتولة بالقوض بالقوض بعد ما تحطم نير الدولة الغالم بالقوض بالقوض بالقوض بالقوض بالمحتوا بالقوض بالقوض بالقوض بالمحتولة المحتولة المحتورة ، سواء بالقوضاء بالقوض بالمحتولة بالقوض بالمحتولة بالقوض بالمحتولة بالمحتولة بالقوض بالمحتولة بال

<sup>(</sup>١) ابن الأبار في الحلة السيراء ص ٢٠٩.

<sup>(</sup>٢) الحلة السيراء ص١٠٩و٢١٠و ٢١١، وقِد وردت بها مقطوعات شعرية أخرى لابن أضحى.

عليها ، أوبانضواء قادتها تحت لواء الدولة الموحدية الجديدة ، تبقى عناصر الثورة القومية الأندلسية العسكرية والسياسية ، مستمرة مدى جيل آخر ، على يد بعض الزعماء ، الذين لم يجدوا في قيام الدولة الموحدية بالأندلس ، مكان الدولة المرابطية ، تحقيقاً للغاية القومية التحريرية ، التي كانت تبتغيها الأندلس ، من تحطيم نير أولئك الغزاة البربر ، الذين جاءوا إليها من وراء البحر ، باسم الجهاد في سبيل الله ، ثم استقروا فها سادة حاكمن .

فى الوقت الذى قام فيه ابن حمدين بقرطبة ، وابن أضحى بغرناطة ، بهض مالقة قاضها أبو الحكم بن حسون ، ليتزعم ثورة مماثلة . وهو الحسين بالحسين الكلبي بن حسون ، ويكنى بأبي الحكم ، وكان ينتمى إلى بيت من أعرق بيوتات مالقة ، اشهر بالعلم والحاه والسراوة . ولى قضاء مالقة في سنة ٥٣٨ ه ، مكان قاضها أبي محمد الوحيدي حيبا استقال لفقد بصره ، ولما وقعت الثورة بقرطبة وغرناطة ، وغيرها من القواعد ، في هذا الوقت بالذات ، وتكاتب القضاة ، أعلن أبو الحكم الثورة في مالقة ، ودعا لنفسه ، وقام بأمر المدينة ، وحاصر اللمتونيين في القصبة ، ولبث على منازلتهم ستة أشهر ، وقام بأمر المدينة ، وملك القصبة ، واستقر بها وتسمى بألقاب الإمارة ، وعين أخاه أبا الحسن قائداً لقواته ، وأسند إليه ولاية قرطمة وما إليها .

ولكن المرابطين في أنتقيره وغيرها من الحصون المحاورة ، استمروا في مهاجمته ومضايقته ، حتى اضطر أخيراً ، أن يستعين بالمرتزقة النصارى ، واضطر من أجل دفع أجورهم ، أن يرهق أهل المدينة بالمطالب والمغارم المختلفة ، فنقموا عليه مسلكه ، وداخل فريق منهم رجلا من خاصته ، كان قائد الحرس ببابه يدعى اللوشيى ، وائتمروا معه على الإيقاع بأبي الحكم . ونجحت المؤامرة ، واستطاع المتآمرون معاونة اللوشي ، أن يخترقوا الأبواب ، وأن يملكوا القصبة ، فامتنع ابن حسون داخل القصر ، ودافع عن نفسه بأعنف ما يستطاع ، فلما نفدت جهوده ، وقتل أخوه وأيقن بالهلاك ، نفذ إلى داخل داره ، وأراد أن يقتل نساءه وبناته صوناً لهن ، فاعتصمن منه بالغرف والبيوت الداخلية ، فعمد عندئذ إلى إحراق كتبه وذخائره ، ثم تناول سما فلم يقتله لفوره ، فتحامل على نفسه ، وطعن نفسه برمح نفذ إلى ظهره ، ولكنه لم يمت وارتمي وهو يحتضر متخبطاً في دمه ، برمح نفذ إلى ظهره ، ولكنه لم يمت وارتمي وهو يحتضر متخبطاً في دمه ،

من ربيع الأول سنة ٤٤٧ ه (يونيه سنة ١١٥٢م). فصلبت جثته ، واحتر رأسه وأرسل إلى مراكش. ولما استولى الموحدون على مااتمة بعد ذلك بنحو عام ، في أوائل سنة ٤٤٨ ه ، قبض على أهله وولده ، وبيع بناته ، واشترى بعضهن بعض أكابر الدولة الحديدة . فكانت نهايته المحزنة من أتعس ما لتى ثوار النواحى في تلك الفترة (١) .

\_ 0 \_

وقام في وداي آش ، على مقربة من غرناطة ، في الوقت الذي قام فيه ابن حمدين في قرطبة، وابن أضحى في غرناطة، أحمد بن محمد بن مكَّحان الطائي، فاستولى على القصبة وحصنها ، ودعا لنفسه ، وتلقب بالمتأيد بالله ، وعمل على تعزيز مركزه بكل الوسائل ، واشتد في تحصيل المال والدخائز ، واقتني الضياع الواسعة ، وتولى فلاحتها وحرثها ، حتى غدا من أغنى أهل زمانه . وتغلب على بعض القواعد القريبة ، مثل بَسْطة وضمها إلى إمارته ، واستخدم في بلاطه الصغير عدة من مشاهير العلم والأدب في ذلك العصر ، مثل أبي بكر بن طفيل الفيلسوف الطبيب، وأبي الحكم هرودُس. واستطال عهده عدة أعوام. ولما قام محمد بن سعد بن مردنيش بثورته في شرقي الأنداس ، وزحف على القواعد الوسطى و الحنوبية ، قاصداً توسيع أملاكه ، ومحاربة الموحدين في نفس الوقت ، سار إلى وادى آش تعاونه فرقة من النصاري ، فلما رأى ابن ملحان أنه لاطاقة له به أعلن طاعته للموحدين ، وكانوا في ذلك الوقت قد استولوا على غرناطة ، بيد أنه لم يستطع الاحتفاظ بوادى آش فخرج عنها ، واستولى علمها ابن مردنيش كما استولى على بسطة وغيرها ، وذلك في سنة ٥٤٦ هـ ( ١١٥١ م ) . وعبر ابن ملحان البحر إلى المغرب، ودخل في خدمة الموحدين، واستعمل بمراكش في بعض الأعمال الهندسية في إقامة البحيرة وإجراء مائها ، ثم نكب بعد ذلك لأسباب لانعرفها ، ونزعت أمواله ، وتوفى فى بؤس وضعة(٢) .

— T —

وثار في جيانقاضيها يوسف بن عبدالرحمن بن جُزى، وأنشأ بها حكومة مستقلة،

<sup>(</sup>١) ابن الخطيب في أعمال الأعلام ص ٥٥٠.

<sup>(</sup>٢) ابن الحطيب في أعمال الأعلام ص ٢٦٤ ، والإحاطة ج ٢ (القاهرة) ص ٨٩ .

اقتداء بزملائه القضاة فى قرطبة ، وغرناطة ، ومالقة ، ومرسية وغيرها . وليست للدينا عن حكمه وأيامه بجيان تفاصيل شافية . بيد أن رياسته لم تطل فيما يبدو ، لأن سيف الدولة بن هود استطاع التغلب على جيان وانتزاعها منه ، قبيل مسيره إلى قرطبة فى أواخر سنة ٣٩٥ه ه (أوائل سنة ١١٤٥م)(١) .

#### \_ V \_

وشملت الثورة أراضي مثلث الأندلس الحنوبي، فقامت في رُندة ، وشَّريش وقادس حكومات مستقلة ، وقضى فها على سيادة المرابطين . فعي رندة قام رجل من رجال القلم، و هو أخيل بن إدريس الرندي، وأنشأ بها حكومة مستقلة . وكان أخيل هذا ، وهو في الأصل من أهل رندة ، كما يدل على ذلك اسمه ، كاتباً أديباً شاعراً ، وكتب في بداية حيانه للملثمين . ولما قام ابن حمدين في قرطبة ، استخدمه في بطانته ، وكتب له ، وكان وثيق الصلة به مذكان متولياً قضاء قرطبة . فلما استرد الملثمون قرطبة على يد ابن غانية ، وسقطت حكومة ابن حمدين ، سَارِ أَخْيِلُ إِلَى بَلْدُهُ رَنْدَةً ، وكانت أمورِها فوضى لاضابط لها ، فدعا لنفسه ، واستطاع أن يقوم محكمها وضبطها ، ولكن فريقاً من خصومه سعوا إلى إسقاطه، وخاطبوا أبا الغمر بن السائب بن عزون ، صاحب شريش ، في القدوم إلى رندة ، والتغلب عليها . فاستجاب لهم ، وقدم إلى رندة ، واستطاع بمخادعة أخيل ، أن يستولى على القصبة دون قتال ، وانتزع أموال أخيل وأموال أصحابه ، وفر أخيل ناجياً بنفسه إلى مالقة ، ثم عبر البحر منها إلى المغرب ، واتصل في مراكش بالوزير ابن عطية ، فأكرم وفادته ، وساعده فيما بعد على استرداد أمواله . ولما استولى الموحدون على الأندلس ، وُلَى قضاء قرطبة ، ثم قضاء إشبيلية ، وتوفى بإشبياية سنة ٥٦١ ه ( ١١٦٦ م ) ، وكان أديباً مطبوعاً وشاءر أجز لا<sup>(٢)</sup> .

وكان ابن عزون فى مقدمة الثوار الذين خلعوا طاعة المرابطين ، فقام فى بلده شَريش ، وأنشأ حكومة مستقلة ، فى نفس الوقت الذى قام فيه أحمد ابن قسى فى الغرب . وقوى أمر ابن عزون بسرعة ، وبسط سلطانه على أركش، ثم على رندة حسما تقدم ، وأعلن انضواءه فى البداية تحت طاعة ابن حمدين صاحب

<sup>(</sup>١) أشار ابن الخطيب في أعمال الأعلام إلى ثورة ابن جزى في جيان إشارة عابرة ص ٢٥٩.

<sup>(</sup>٢) الحلة السيراء ص ٢٢٢.

قرطبة . فلما تطورت الحوادث وانهارت حكومة ابن حمدين ، واضطر إلى مغادرة قرطبة ، نادى مخلع طاعته ، والاستقلال بدعوته . وفي أوائل سنة ٥٤١ ، عمر البحر إلى المغرب، وسار إلى لقاء الخليفة عبد المؤمن، وهو يومئذ يعسكر بمحلته تحت أسوار مراكش وبايعه بالطاعة ، وكان من الوافدين على عبدالمؤمن في نفس الوقت ابن حمدين زعيم قرطبة السابق(١) . ولما عبر الموحدون إلى الأندلس ، كان ابن عزون وجند شريش أول من لقيهم ، وانضم اليهم . ويقدم إلينا صاحب روض القرطاس ، رواية أخرى ، خلاصها أن أبا الغمر ( ويسميه محرفا أبا القمر) وهو من بني غانية ، كان هو القائد المرابطي لشريش ، وأنه لما عمر الموحدون البحر إلى الأندلس لأول مرة في سنة ٣٩٥ هـ ، وفتحوا مدينة شريش صلحاً ، انضم إلهم أبو الغمر في قواته ، وكانت ثلاثمائة فارس ، وأعلن بيعة عبد المؤمن ، فكانت شريش بذلك أول قاعدة أندلسية دخلت في طاعة الموحدين، وكان الموحدون لذلك يسمون أهلها بالسابقين الأولين ، ومن أجل ذلك حررت أملاكهم من المغارم، وكانت وفود الأندلس إذا قدمت للسلام على الخليفة الموحدي، كان وفد شريش أول الداخلين . وتم فتح شريش وفقاً لهذه الرواية في شهر ذي الحجة سنة ٣٩٥ هـ ( ١١٤٥ م ) (٢) . على أننا نؤثر الأخذ بالرواية المتقدمة : وهي تقدم إلينا ابن عزون ضمن ثوار الأندلس ، ثم تفصل لنا أعماله وحركاته في منطقة الفُرُنتيرة ، ووفوده على عبد المؤمن بما يتفق مع باقى الحوادث التي وقعت في تلك المنطقة في تلك الفترة ، وهي رواية يؤيدها ابن الأبار ، وابن عذارى ، وابن خلدون ، وهي بذلك في نظرنا أوثق وأكثر قبولا<sup>(٣)</sup> .

ونحتم هذا الثبت من ثوار غربى الأندلس ضد المرابطين بذكر زعيمين آخرين ، أولها على بن عبسى بن ميمون والى ثغر قادس ، وقائد الأسطول المرابطي مهذه المنطقة ، وقدكان في مقدمة الزعاء الذين خلعوا طاعة المرابطين ؛ وفي سنة ٤٠٥ ه عبر البحر إلى المغرب، وسار إلى لقاء عبد المؤمن ، وكان يومئذ قائماً على حصار فاس ، فقدم إليه طاعته ، ثم عاد إلى قادس ، وأقام مها الحطبة

<sup>(</sup>١) البيان المغرب – القسم الثالث ص ٢٢.

<sup>(</sup>۲) روض القرطاس ص ۱۳۲.

 <sup>(</sup>٣) راجع الحلة السيراء ص ٢٢٢ ، والبيان المغرب القسم الثالث ص ٢٢ ، وأبن خلدون
 ج ٦ ص ٢٣٤ .

للموحدين . وهو الذي عاون ابن قسى على العبور إلى المغرب ، ودفعه إلى مقابلة عبد المؤمن بنفسه ، ليناشده الجواز إلى الأندلس . ثم كان بعد ذلك ممن ثاروا على الموحدين ، وخلعوا طاعتهم من زعماء الغرب ، وذلك حيما ارتد ابن قسى عن الطاعة ، وتبعه زعماء لبلة وبطليوس وطبيرة وغيرهم ، إلى أن عبرت عساكر الموحدين بعد ذلك بقليل بقيادة يوسف بن سليان ، وأخضعت أولئك الزعماء النائرين بمختلف قواعد الغرب .

والثانى هو محمد بن على الحجام الثائر ببطليوس ، وقد ذكره ابن الحطيب فى ثبت زعماء الثورة ضد المرابطين ، ولكنه لم يقدم لنا عنه أى تفصيل آخر (١). وذكره ابن خلدون ضمن الزعماء الذين خلعوا طاعة الموحدين ، ثم ذكر لنا بعد ذلك أنه حيما عبر يوسف بن سليان بعساكر الموحدين ، وسار إلى مقاتلة ثوار الغرب ، عاد ابن الحجام (ويسميه هنا محرفاً ابن الحاج) إلى الطاعة ، وبعث إلى عبد المؤمن بهدية كان لها وقع حسن (٢). ونحن نعرف مما تقدم أن بطليوس كانت من القواعد التي بسط ابن وزير عليها سلطانه ، وندب خاله عبد الله بن الصميل والياً عليها (٢) . ولم تذكر لنا الرواية بعد ذلك ، متى ولا في أى ظروف ، آلت بطليوس إلى محمد بن الحجام .

<sup>(</sup>١) أعمال الأعلام ص ٢٤٨.

<sup>(</sup>۲) ابن خلدون ج ٦ ص ٢٣٤ و ٢٣٠.

<sup>(</sup>٣) الحلة السيراء ص ٢٠٤.

# الفضالاتاني

# 

اهمّام عبد المؤمن بشنون الأندلس . مقدم الوفود الأندلسية على عبد المؤمن . متى تدخل الموحدون في شئون الأندلس . عبور الجيوش الموحدية الأولى إلى شبه الجزيرة وأعمالها . زحفها على إشبيلبة ، وافتتاحها إياها . أخوا المهدى وحكمهما لإشبيلية . تطور الحوادث وخروج الزعماء الأندلسيين على الموحدين . عبد المؤمن يرسل جيشاً آخر إلى الأندلس . إخضاع الموحدين للبلة وطلياطة وطبيرة وبطليوس . التجاء ابن قسى إلى ملك البرتغال . سخط أهل شلب وتآمرهم ضده بزعامة ابن المنذر . مصرع ابن قسى وعودة شلب إلى طاعة الموحدين . استيلاء ابن وزير على شلب . اعتقال الموحدين لابن المنذر . شعر ابن قسى وابن المنذر . رياسة ابن غانية في قرطبة . ضغط ملك قشتالة عليه . تنازله عن بياسة وأبدة . مطالبته بالتنازل عن جيان . مفاوضة ابن غانيةَ لبراز والى إشبيلية الموحدى . الاتفاق على تسليم قرطبة وقرمونة للموحدين . مغادرة ابن غانية قرطبة إلى غرناطة . فكرته في التفاهم مع الموحدين . مرضه ووفاته وخلا له . زحف القشتاليين على قرطبة واحتلالهم إياها . مبادرة الحشود . الموحدية لإنقاذها . انسحاب القشتاليين منها . احتلال الموحدين لقرطبة وجيان وأبدة وبياسة . قيام أبن مردنيش في شرقي الأندلس . امتداد أملاكه حتى جيان . قيام الثورة ضده في بلنسية . اقتحامه البلنسية واستعادته لسلطانه . معاقبته لأهل بلنسية ولورقة . رسالة عبد المؤمن لابن مردنيش . استيلاء الموحدين على مالقة . اختيار عبد المؤمن لولده محمد لولاية العهد . ظروف هذا الاختيار حسبما يعرضها عبد المؤمن في رسالته . رواية أخرى عن ذلك . عبد المؤمن يولى أولاده حكم البلاد . مهاجمة الوهيبي لمدينة لبلة . مسير ابن يومور والى إشبيلية إليها . احتلاله لبلة وفتكه بأهلها . القبض على أبن يومور ومعاقبته . الشكوي إلى الخليفة من ابن الرنق . إنشاء عبد المؤمن لبستان شنطُلولية . طوافه **بنواحي الأطلس والسوس . زيارته لتينملل . المصحف العثماني ونقله من قرطبة إلى مراكش . إنشاء** عبد المؤمن لمسجد مراكش الجامع . ندب ابن يكيت لولاية قرطبة وعبد الله بن أبي حفص لولاية إشبيلية . غزو ابن يكيت لأرض قشتالة . غزو عبد الله بن أبي حفص لأراضي البرتغال . تسليم الوالي المرابطي غرناطة للموحدين . التأهب لاسترداد ألمرية من النصاري . مسير السيد أبوَ سعيد والي غرناطة إليها . مسير الأسطول الموحدي إلى مياهها . محاصرة الموحدين لألمرية . مبادرة ملك قشتالة وحليفه ابن مردنيش لإنجاد الحامية النصرانية . استمرار الحصار وفشل كل محاولة لإنجاد الحامية . مقدم الوزير ابن عطية ومعالحته الموقف . تسليم النصارى وعودة ألمرية إلى المسلمين . انسحاب ملك قشتالة وحليفه ابن مردنيش . وفاة ملك قشتالة ألفونسو السابع . حوادث الغرب . امتناع الوهيبي بثغر طبيرة . مسير الموحدين إلى طبيرة ومحاصرتها . إتفاق الموحدين مع الوهيبي . تخلي ابن وزير عن باجة وميرتلة وشلب ، وعبوره إلى المغرب . الوزير ابن عطية . توليه الوزارة وتوطد مكانته . إرساله إلى الأندلس . تولية عبد السلام الكومى الوزارة في غيابه . سعى خصومه

إلى التشمير به . مروان بن عبد العزيز وتحريضه للخليفة عليه . عود ابن عطية إلى المغرب . اعتزام عبد المؤمن التنكيل به . القبض عليه وعقد مجلس لاتهامه . القبض على أخيه عقيل بن عطية . توسل ابن عطية إلى الخليفة العنمو عنه . إعراض الخليفة عن توسله والسر في ذلك . مسير الخليفة إلى تينملل ومعه الأخوان . إعدامهما خلال عوده إلى مراكش . تأملات عن هذا الحادث .

#### - 1 -

لم يكن عبد المؤمن بغافل عن أهمية الأندلس ، والعمل على تحريرها من أيدى المرابطين باعتبارها جزءاً لايتجزأ من الإمبر اطورية المرابطية ، التى نذر الموحدون أنفسهم للقضاء عليها ، واستخلاص تراثها ، ولم تكن تعوقه عن العناية بشئون الأندلس ، أية حوادث أو مشاغل داخلية ، مهما بلغت من الحطورة ، فنراه فى أدق المراحل من الصراع بينه وبين المرابطين ، يستقبل وفود الأندلس ، ويزودها بنصحه وعونه ، ثم هو بعد ذلك ينتهز أول فرصة لتوجيه جيوشه إلى شبه الحزيرة ، لتأخذ بنصيها من حوادث الأندلس ، ولتمهد السبيل لسيطرة الموحدين علها .

وكان في مقدمة من وفد على عبد المؤمن من زعماء الثورة في الاندلس ضد المرابطين، أبو الغمر بن السائب بن عزون زعيم شريش وأركش ورندة ، وأبو جعفر بن حمدبن زعيم قرطبة المعزول ، وفدا عليه فى أوائل سنة ٥٤١هـ وهو على حصار مراكش ، لاستنهاض همته للتدخل في حوادث الأندلس ، وإنجاد زعمائها الثائرين ضد المرابطين . ووفد في نفس الوقت أو بعده بقليل على عبد المؤمن زعم الثورة في غرب الأندلس ، أو زعيم ثورة المريدين أحمد بن قسيّ ، عقب خلعه وفقده لإمارته في شلب ومبرتلة على يد خصمه ومنافسه سيدراي بن وزير صاحب باجة . وقد سبق أن فصلنا في موضعه ظروف مقدمه على عبد المؤمن ، وما نحيط بذلك من خلاف على تاريخ مقدمه ، ومكان لقائه به . ثم وفد على عبد المؤمن في أوائل سنة ٤٧٥ ه عقب افتتاح مراكش ، وفد كبير من إشبيلية ، وعلى رأسه القاضي أبو بكر بن العربي وعدة من زعماء إشبيلية ، محملون إليه بيعة أهل إشبيلية ، وذلك على أثر افتتاح الموحدين لها . وفي أواخر سنة ٥٤٥ ﻫـ وأوائل سنة ٥٤٦ ه ، وفد على عبد المؤمن ، وهو بسلا يعد عدته لافتتاح إفريقية ، وفود أندلسيَّة عديدة من مختلف حواضر الأندلس ، ومن بينها كثير من رجالات الأندلس البارزين ، من الفقهاء والقضاة والزعماء والقواد ، بلغوا نحو خسمائة ، وشرح له خطباؤهم خطورة عدوان النصارى على الأندلس ، واستطالتهم على قرطبة ، ومايقتضيه ذلك من مزيد العون والحهاد ، وذلك كله حسما فصلناه من قبل فى موضعه(١) .

كان لمقدم هذه الوفود الأندلسية المتوالية أثرها في إذكاء العزم ، الذي تكون لدى عبد المؤمن من قبل ، نحو شئون الأندلس ، ومبادرته إلى التدخل الفعلى في حوادثها ، ومضاعفة جهوده في توجيه البعوث العسكرية إلها . وقد اختلفت الرواية في تحديد تاريخ تدخل الموحدين في شئون الأندلس ، وفي كيفية هذا التدخل . فني رواية صاحب روض القرطاس ومن روى عنهم، أن هذا التدخل يرجع إلى أواخر سنة ٣٩٥ هـ ( ١١٤٤ م ) عقب افتتاح عبد المؤمن لتلمسان ، فَى هذا التاريخ بعث عبد المؤمن إلى الأندلس جيشاً موحدياً من عشرة آلاف فارس بقيادة الشيخ أنى عمران موسى بن سعيد، ونزل هذا الحيش بساحل الحزيرة الحضراء ، وكان أول بلد افتتحوه هو مدينة شريش ، افتتحوها صلحاً ، إذ خرج صاحبها أبو الغمر بن عزون ، وهو من بني غانية المرابطين ، في حامية المرابطين ، وقوامها ثلاثمائة فارس، وبايع لعبد المؤمن ، وأعلن دخوله فى طاعته. وكان الموحدون لذلك يسمون أهل شريش بالسابقين الأولين ، وحررتأملاكهم من المغارم ، وكان خلفاء الموحدين إذا قدمت عليهم وفود الأندلس للسلام ، يقدمون وفد شريش ، وُينادى علمهم اين السابقون ، ثم تتلوهم بقية الوفود . ومحدد لنا صاحب روض القرطاس ، نقلا عن ابن فرحون ، دخول الموحدين شريش بشهر ذي الحجة سنة ٥٣٩ ه . ودخل الموحدون بلدة طريف والحزيرة الخضراء قبل ذلك بقليل ، وفر المرابطون منها إلى إشبيلية (٢). بيد أن هذه الرواية التي ينفرد بها صاحب روض القرطاس ، تعارضها رواية أخرى هي رواية ابن الأبار وابن خلدون ، وهي تدلى بأن تدخل الموحدين في شئون الأندلس يرجع إلى سنة ٥٤٠ ه ، وأن أول جيش موحدي وُجه إلى الأنداس ، دخلها فى أواثل سنة ٥٤١ ه . وتفصيل ذلك هو أنه حينها كان عبد المؤمن يعسكر بجيشه تحت أسوار فاس في سنة ٠٤٠ ه ، وفد عليه على بن عيسي بن ميمون قائله الأسطول المرابطي في مياه قادس ، وقدم إليه طاعته ، ثم عاد إلى الأندلس ،

<sup>(</sup>۱) البيان المغرب القسم الثالث ص ۲۲ ، وابن خلدون ج ٦ ص ٢٣٤ ، والحلل الموشية ص١١١ ، وروض القرطاس ص ١٢٥ ، والحلة السيراء ص ٢٠٠ .

<sup>(</sup>۲) روض القرطاس ص ۱۲۲ و۱۲۳.

وأقام الحطبة للموحدين بجامع قادس(١) ، وفي وسعنا أن نرجع بداية تدخل الموحدين في شئون الأندلس إلى هذا التاريخ ، أعنى إلى سنة ٠٤٥ه . وأما تدخل الموحدين العسكري في شئون الأندلس فيرجع وفقاً لقول ابن الأبار إلى أوائل سنة ٥٤١ هـ. وذلك أنه حينما وفد ابن قسى زعيم ثورة الغرب ، على عبد المؤمن في ربيع الثاني سنة ٥٤٠ هـ ، ليحثه على إنجاد ثوار الغرب ، واستخلاصالإندلس من أيدى المرابطين ، بعث عبد المؤمن في المحرم سنة ٥٤١ ه جيشاً إلى الأندلس، ومعه ابن قسى . وهذا الحيش هو الذي افتتح طريف والحزيرة الحضراء ، ثم سار بعد ذلك إلى شلب ليفتتحها من يد ابن وزير المتغلب علمها ، وليعيدها إلى صاحبها ابن قسى (٢). بيد أننا قد بينا من قبل ، أن عبور ابن قسى إلى المغرب، لابد أنه وقع بعد التاريخ الذي محدده ابن الأبار بقليل ، وذلك عقب فقد ابن قسى لحاضرته مرتلة في شعبان سنة ٥٤٠ ، وأن هذا العبور قد وقع حسما يرجح في أواخر سنة عنه هراً ، فهنا وجه عبد المؤمن أول جيش موحدى إلى الأندلس بقيادة برَّاز بن محمد المسَّوفي ، وكان قبل من قاده الأمبر تاشفين ، ثم انحاز بعد مصرعه إلى الموحدين ، ثم أمده بجيش آخر بقيادة موسى بن سعيد ، ثم بجيش ثالث بقيادة عمر بن صالح الصنهاجي ، وكانت مهمة الموحدين في شبه الحزيرة ، أن يقاتلوا اللمتونيين ، والثوار معاً . وكان عبور هـذا الحيش الموحدي إلى الأندلس في شهر المحرم سنة ٥٤١ هـ. وبعد أن استولى الموحدون على طريف والحزيرة الخضراء ، ساروا إلى مدينة شَريش حيث انضم إليهم صاحبها أبو الغمر بن عزون وولده . ثم ساروا إلى مدينة لبلة ، فأعلن صاحبها يوسف بن أحمد البطروجي الطاعة . وقصد الموحدون بعد ذلك إلى مرتلة ، حاضرة ابن قسى من قبل ، وكانت عندئذ تحت سلطان منافسه سيدراى بن وزير فاستولوا عليها . ثم استولوا على شلب ، وردوا أمرها إلى ابن قسى . وساروا بعد ذلك إلى بآجة ثم إلى بطليوس ، وكانا لنظر ابن وزير ، وعلى بطليوس من قبله خاله عبد الله بن الصميل ، فأعلن ابن وزير الطاعة ، وأطلق سجينه محمد بن عمر بن المنذر أحد زعماء المريدين ، وكان قد تغلب عليه وسجنه

<sup>(</sup>۱) ابن خلدون ج ۲ ص ۲۳۳.

<sup>(</sup>٢) ابن الأبار في الحلة السيراء ص ٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون ج ٤ ص ١٦٦ ، و ج ٦ ص ٢٣٤ .

حسبا ذكرنا من قبل فى موضعه ، ثم سُملت عيناه وهو فى السجن ، فقصد إلى شلب واستقر بها إلى جانب زميله وحليفه السابق ابن قسى (١) . وسيطر الموحدون فى هذه الجولة الأولى على قواعد الغرب ، التى كانت بأيدى المريدين ، ولم تستغرق منهم سوى بضعة أشهر . بيد أنها لم تكن سوى مقدمة ، لغاية أهم وأخطر ، هى الاستيلاء على حاضرة إشبيلية .

وسار الموحدون في سائر قواتهم إلى إشبيلية ، وانضم إليهم زعماء المريدين ، أحمد بن قسى وسيدراى بن وزير ويوسف البطروجي كل في قواته ، واستولوا في طريقهم صلحاً على طلياطة وحصن القصر ، وهما قلعتا إشبيلية من الغرب ، وقد أعلنت كلتاهما الطاعة ، ثم ضربوا الحصار حول إشبيلية . وحاصرتها من البحر سفن الأسطول الأندلسي ، بقيادة على بن عيسى بن ميمون ، صاحب قادس . ولم يطل أمد هذا الحصار ، إذ لم يكن بإشبيلية سوى حامية مرابطية ضعيفة ، تدافع في ظروف دقيقة ، ومن حولها شعب خصيم متربص ، وسرعان ما اقتحم الموحدون المدينة ، ففر منها المرابطون إلى قرمونة ، وقتل الموحدون من أدركوه منهم ، وقتل في تلك المعمعة عبد الله بن العربي ، ولد القاضي أبي بكر ابن العربي ، عيد فقهاء المدينة وزعمائها . وتم فتح إشبيلية في اليوم الثاني عشر من شعبان سنة ١٤٥ ه ( ١٨ يناير سنة ١١٤٧ م) (٢) وكتب بالفتح إلى عبد المؤمن ، فعلم به ، وهو على وشك دخول مراكش ، ثم قدم إليها بعد افتتاحها بقليل ، فعلم به ، وهو على وشك دخول مراكش ، ثم قدم إليها بعد افتتاحها بقليل ، وفد إشبيلية برياسة القاضي ابن العربي ، عمل إليه بيعة أهلها ، حسها ذكرنا من قبل ، وذلك في أوائل سنة ٤٥ ه .

وكان بين مشيخة عسكر الموحدين بإشبيلية ، عبد العزيز وعيسى ، أخوا المهدى ابن تومرت . ولماكانت إشبيلية ، عند فتحها دون أمير يتولى حكمها ، فقد توليا هذه المهمة ، فساء سلوكهما ، وبغى كلاهما وطغى ، واستحلا سفك الدماء ونهب الأموال ، وغدت المدينة فى ظلهما مسرحاً لشر ضروب الفوضى ، وناهضهما فى ذلك يوسف البطروجي صاحب لبلة ، فاعتزما الفتك به ، فغادر

<sup>(</sup>١) ابن الأبار ص ٢٠٤، وابن خلدون ج ٦ ص ٢٣٤.

<sup>(</sup>٢) ابن الأبار فى الحلة السيراء ص ٢٣٩ ، وابن خلدون ج ٦ ص ٢٣٤ ، وابن الأثير ج ١١ ص ٤٤٤ . ويقول صاحب روضالقرطاس ان افتتاح الموحدين لإشبيلية كان فى سنة ٤٠٥ ه (ص ١٢٣) وهى رواية ضعيفة .

إشبيلية إلى بلده ، وأخرج الموحدين منها ، ونقض الطاعة ، وتحالف مع فلول المرابطين . وكذا فعل أهل طلياطة ، وحصن القصر . ثم خرج على الطاعة ابن قسى صاحب شلب ، وابن ميمون صاحب قادس ، ومحمد بن الحجام صاحب بطليوس، ولم يثبت على طاعة الموحدين سوى ابن عزون صاحب شريش وولده . ولنلاحظ أن خروج أولئك الزعماء عن طاعة الموحدين ، قد وقع فى نفس الوقت الذي اضطرمت فيه بالمغرب ثورة الماسي ضد الموحدين ( ٤٢٠ هـ ) ، ولاحمدي حين أنها تهدد سلطانهم ودولتهم . وانتهز محيى بن غانية فرصة هذا الاضطراب الذين ترتب على سوء تصرف الموحدين ، وسخط زعماء الغرب على حكمهم ، فبعث قوة من المرابطين ، تغلبت على الحزيرة الخضراء ، مدخل شبه الحزيرة ، وتردد صدى ذلك فى سبتة ، فخلع أهلها الطاعة ، بزعامة عميدها القاضي عياض السبتي ، وقتلوا والمها يوسف بن مخلوف التينمللي ومن معه من الموحدين ، وتولى أمرها محيى بن أبى بكر الصحراوى، وذلك حسما فصلناه في موضعه . وفي خلال ذلك ساءت الأحوال في إشبيلية وغادرها عبد العزيز وعيسي أخوا المهدي ومن معهما من الموحدين، ولحقا محصن ببشتر من معاقل ابن عزون ، ثم سارا ومعهما ابن عزون فى قواته ، وحاصروا الحزيرة حتى افتتحوها ، وقتلوا من بها من المرابطين . ثم عبر عبد العزيز وعيسي البحر بعد ذلك إلى المغرب ولحقا بمراكش حیث کان منأمر هما ومصبر هما ماسبق ذکره فی أخبار الحوارج علی عبدالمؤمن(۱)

ولما علم عبد المؤمن بما حدث فى إشبيلية وغربى الأنداس ، بادر فبعث جيشاً من الموحدين إلى شبه الحزيرة ، بقيادة يوسف بن سليان ، وند ب برازاً ابن محمد المستوفى لشئون الحباية بالأندلس . وسار يوسف فى قواته أولا إلى لبله ، حيث قضى على ثورة البطروجي وأخضعه ، وتلا ذلك إخضاعه لطلياطة ، وحصن القصر . ثم سار إلى قاصية الغرب ، فأخضع مدينة طبيرة ، وأعلن صاحبها عامل ابن مهيب الطاعة ، وأعلن على بن عيسى بن ميمون صاحب شنتمرية الغرب وقادس كذلك عودته إلى الطاعة ، وحذا حذوه محمد بن على بن الحجام صاحب بطليوس ، وبعث بطائفة من الهدايا الفخمة برسم الحليفة عبد المؤمن ، فقبلت وكان لها وقع حسن . ولما دعيت وفود الأندلس إلى مقابلة الحليفة عبد المؤمن ، وهو بسلا في سنة ٥٤٥ ، سار زعماء الغرب ، الذين تقدم ذكرهم وفي مقدمهم سيدراى

<sup>(</sup>۱) ابن خلدون ج ، ص ۲۳٤.

ابن وزير صاحب باجة ويابرة ، إلى لقائه ، ولم يتخلف منهم سوى ابن قسى صاحب شلب ومبرتلة(١). وكان ابن قسى ، حينًا رأى تقدم الموحدين في أنحاء الغرب ، وانضواء زعمائه تحت لوائهم ، قد خشى البادرة على نفسه ،وهو لم يكن حين أعلن طاعته للموحدين لأول مرة ، مخلصاً لهم ، ولا مؤمناً بدعوتهم، وإنماكان مقصده فقط أن يستعين بهم ، وأن يأمن سطوتهم ، فلما رأى أنه عاجز عن مقاومتهم ، بعد أن خضع كُلُّ زملائه زعماء الغرب ، تحول إلى النصارى ، وبعث إلى ألفونسو هنريكبز ملك البرتغال ، وهو الذي تسميه الرواية العربية بابن الرنق وابن الرنك<sup>(٢)</sup> يناشده التحالف والعون ، فاستجاب ألفونسو إلى دعوته، وبعث إليه بفرس من أفراسه ، وترس ورمح ، ووعده بالعون المنشود، فلما رأى أهلَ شلب تحول ابن قسى إلى النصارى ، سخطوا عليه ، ودبروا مؤامرةللتخلص منة ، بزعامة ابن المنذر الأعمى ، زميل ابن قسى وحليفه السابق ، وكان الموحدون قد أطلقوا سراحه من سحن بطليوس ، فعاد إلى شلب وأقام بها ، حسما تقدم ، وشغل المتآمرون الحسن ولد ابن قسى بنزهة أعدوها له ، ثم احتالوا على دخول القصر ، وهو المسمى بقصر الشراجب ، واقتحمت طائفة منهم الحصن ، وفتكوا بابن قسى ، ورفعوا رأسه على الرمح المهدى إليه من ملك النصارى ، ونصبوا مكانه لرياستهم ابن المنذر ، معلنين ولاءهم للدعوة الموحدية ، وذلك في حمادي الأولى من سنة ٥٤٦ هـ ( سبتمبر ١١٥١ م ) ، وبذلك انتهت رياسة ابن قسى ، ورياسة المريدين الذين كانوا أول من أعلن الخروج والثورة على المرابطين في ولاية الغرب .

وكان ابن قسى عالماً صليعاً ، ولاسيا فى علم الكلام والتصوف ، وشاعراً جزلا . وقد أورد لنا ابن الأبار طائفة من نظمه . فمن ذلك قوله يشيد بثورته :

ولا الحرب تطفأ بالرّقا والتمائم موازدها ماء الطلى والغلاصم ونضرب بالبيض الرقاق الصوارم

وما تدفع الأبطال بالوعظ عن حمى ولكن ببيض مرهقات وذبال ولا صلح حتى نطعن الخيل بالقنا

<sup>(</sup>۱) ابن خلدون ج ۲ ص ۲۳۰.

<sup>(</sup> ٢ ) ويسميه ابن الأبار بابن الريق ( الحلة السير اء ص ٢٠٠ ) . ويسميه ابن الخطيب بصاحب علم يقد كانت يومئذ عاصمة إمارة البرتغال الناشئة ( أعمال الأعلام ص ٢٥١ ) .

ونحن أناس قد حمتنا سيوفنا عن الظلم لما جرتم بالمظالم(١) وكان ابن المنذر، وقد فصلنا أخباره فيما تقدم، رجلا قوى الشكيمة لاتؤمن عواقبه ، وكان الموحدون بالرغم من تمسكه بدعوتهم ، يخشون انتقاضه وتقلباته، وكان سيدراي بن وزير من جهة أخرى يطمح بعد مصرع ابن قسى إلى احتلال شلب وضمها إلى أملاكه ، ومن ثم فإنه لم يمض سوى قليل على ولاية ابن المنذر ، حيى سار إلى شلب وتغلب علمها ، وذلك حسما فصله ابن صاحب الصلاة في كتابه « ثورة المريدين »، وهو مؤلف لم يصل إلينا . ولم يعترض الموحدون على هذا التغيير في رياسة شلب ، ولكنهم خشوا أن يعود ابن المنذر الأعمى ، إلى الثورة مرة أخرى، فنقلوه إلى إشبيلية ليقيم بها تحت رقابتهم . وبعد حين غادرها ابن المنذر ، وعبر البحر إلى المغرب ، وقصد إلى سلا ، وأقام بها حتى توفى في سنة ٥٥٨ ه .

وكذا كان ابن المنذر ، مثل زميله ابن قسى ، عالماً وأديباً شاعراً ، وقد نقل إلينا ابن الأبار طائفة من نظمه ، فمن ذلك قوله مخاطب وزيره أبا بكر ابن المنخل ، وقد كان أيضاً من شعراء الغرب في هذا العصر :

لئن غض منك الدهر يوما بأزمة فحسبك أن تلقى وانت مبور على كل حال لايدوم سرور إذا أعرضت أبعى لداك عسير فإن أبا بكر بذاك جــدير فيا بعده حرٌّ إليه نُشر (٢)

فليس أساً يبتي وإن جل مثل ما أيوجد في الدنيا من الناس صاحب طلبت عزيزاً لاينال فإن يكن رضيت به حظاً من الناس كلهم

نعود الآن بعد أن استعرضنا تطور الحوادث في غربي الأندلس ، وما انتهت إليه من بسط الموحدين لسلطانهم عليه ، منذ إشبيلية حتى شلب في قاصية ولاية الغرب ، إلى تتبع الحوادث في وسط الأندلس .

تركنا قرطبة ، وقد استعاد الأمبر يحيى بن غانية المرابطي سلطانه عليها ، بمؤازرة القيصر ألفونسو السابع ملك قشتالة ، وغادرها زعيمها السابق القاضي

<sup>(</sup>١) راجع الحلة السيراء ص ٢٠٠ و ٢٠١ ، وأعمال الأعلام ص ٢٥١ و٢٥٢ .

<sup>(</sup>٢) الحلة السيراء ص ٢٠١ - ٢٠٦ .

بن حمدين ، بعد أن تخلى عن مؤازرته النصاري لما رأوه من تقدم الموحدين في ولاية الغرب ، واستيلائهم على إشبيلية ، واضطرارهم بذلك إلى مهادنة ابن غانية ، وحماية سلطانه على قرطبة ( أواثل سنة ٥٤١ هـ ) . وكان ألفونسو السابع يرى محق ، أن ابن غانية بمثل آخر ماتبقي من سلطان المرابطين في شبه الحزيرة ، وأنه أضحى رمز المقاومة لزحف الموحدين إلى أواسط الأندلس ، وكان ابن غانية يشعر في كثير من المرارة ، أنه أضحى في الواقع تابعاً لملك قشتالة ، وأن مصره في قرطبة وفي الأندلس أضحى رهيناً بمشيئته . واستمر ابن غانية عدة أشهر أخرى يصانع النصارى ، وملك قشتالة يشتط في مطالبه ورغباته ، ويضيق عليه في تصرّفاته . وأخبراً استدعاه ألفونسو إلى حصن أندوجر ، وكان حاكمه ، وهو رجل يعرف بالعربي ، منضوياً تحت لواء النصاري ، فسار ابن غانية إلى أندوجر ، وهناك طالبه ملك قشتاله ، بالتنازل له عن بيَّاسة وأبَّده ، لقاء الاستمرار في محالفته وحمايته ، فاضطر ابن غانية إلى القول والتخلي عن هاتين القاعدتين الهامتين . ثم عاد ملك قشتالة فطالب ابن غانية، بالتخلي له عن مديَّنة جيَّان، أومضاعفة الحزيةالمفروضة عليه . والظاهر أن ابن غانية وعد ملك قشتالة ، بإجابة مطلمه واستمهله بعض الوقت . واتصل في ننمس الوقت سراً ، بىراز بن محمد المسوفي والى إشبيلية الموحدي ، وكان حسما تقدم من القادة المرابطين السابقين ، واجتمع الإثنان خفية بمدينة إستجة ، واتفقا على أن يقوم ابن غانية بتسليم قرطبة وقرمونة للموحدين . ويقول لنا ابن الخطيب بأن ابن غانية وصله خطاب عبد المؤمن « بما أحب» دون أن يوضح انا ما الذي طلبه ابن غانية مقابل هذا التخلي ، وربما كان ذلك هو معاونة ٠ الموحدين له على الاحتفاظ بحيان . ومن ثم فإنه لما بعث ملك قشتالة سفراءه إليه يطالبونه بالتعجيل بتسليم جيان ، قبض عليهم وبعثهم إلى قلعة بني سعيد (قلعة محصب) فاعتقلوا بها تحت حراسة مشددة ، واضطر النصاري إلى الإفراج عن جيان(١١) . وعلى أثر ذلك غادر ابن غانية قرطبة إلى غرناطة ، وهي آخر ما بقى للمرابطين من القواءد في شبه الجزيرة ، وذلك في حمادي الثانية سنة ٥٤٣ه ، وكان يمتنع مها واليها ميمون بن يدِّر اللمتوني مع جماعة من قادة المرابطين.

<sup>(</sup>١) ابن خلدون ج ٦ ص ٢٣٥ ، والإحاطة (نخطوط الإسكوريال السالف الذكر) لوحة ٢٧٢ في ترجمة عبد الملك بن سعيد . ولوحة ٣٩٢ في ترجمة ابن غانية .

وكان ابن غانية يرمى وفقاً لرواية صاحب القرطاس إلى ان محمل يدر اللمتونى على أن يسلم غرناطة للموحدين ، على غرار قرطبة وقرمونة ، ووفقاً لرواية ابن خلدون على أن مجمله على «مثل حاله مع الموحدين » . ويزيد ابن الخطيب الأمر وضوحاً ، فيقول لنا إن ابن غانية كان يرمى إلى أن مجتمع فى غرناطة بأعيان لمتونة ومستوفه ، فى شأن تصريف الأمر إلى الموحدين . وقد يفهم من ذلك أن ابن غانية انتهى بإعلان طاعته للموحدين وانضوى تحت لوائهم (١) . بيد أنه مما ينقض هذه الرواية ما يذكره لنا ابن الخطيب فى موضع آخر من أن ابن غانية ، بعد أن حل بغرناطة ، أقام بها شهرين ثم مرض وتوفى ، وكان يقول للمرابطين ، فى مرض موته ، وقد عول على جعل غرناطة معقلا للدعوة المرابطية : « الأندلس درقة وغرناطة قبضها ، فإذا جشمتم يا معشر المرابطين القبضة لم تخرج الدرقة من أيديكم » . وهو ما يننى عن ابن غانية أية شهة فى الانحراف عن الدعوة المرابطية (٢) .

وكانت وفاة يحيى بن غانية فى الرابع والعشرين من شعبان سنة ٤٥ هـ ( ٧ يناير ١١٤٩ م ) . ودفن بداخل قصبتها بالمسجد المتصل بقصر بانيس ابن حبوس ، ومجاوراً له فى مدفنه ، وكان قبره مزاراً معروفاً يتبرك به حتى أيام ابن الحطيب (أواسط القرن الرابع عشر ) (٢٠) .

وعلى أثر وفاة ابن غانية ، غادر مولاه العلج فلروج غرناطة إلى حصن بنى بشير ، وكان سيده قد ولاه إياه ، وأودع فيه أمواله وذخائره ، وكانت مقادير طائلة واستعان على حفظه بجاعة من التصارى . ثم خطر له أن يلحق بابن أخى مولاه إسحق بن غانية . واستخلف على الحصن رجلا من أهل سرقسطة يعرف بابن مالك ، فقبض عليه إسحق وعذبه حتى مات . ولما علم الموحدون بما حدث ، سارت مهم مرية من مدينة لوشة القريبة ، وغلبوا على الحصن ، واستولوا على سائر ماكان فيه من الأموال والحلى والنياب وكان مها ذخائر جليله (١٤) .

وكان يحيى بن على بن غانية أميراً نابهاً ، وجندياً وافر الحرأة والشجاعة ، والحمرة بأساليب الحروب ، وكان في نفس الوقت سياسياً فطناً ، وحاكما وافر

<sup>(</sup>١) روض القرطاس ص ١٢٥ ، وابن خلدون ج ٦ ص ٢٣٥ ، وابن الحطيب في الإحاطة ﴿ مخطوط الإسكوريال ) لوحة ٣٩٢ .

<sup>(</sup>٢) أبن الحطيب في الإحاطة (١٩٥٦) ج ١ ص ١٠٣ و١٠٤ .

<sup>(</sup>٣) ابن الخطيب في الإحاطة (مخطوط الإسكوريال ) لوحة ٣٩٢ .

<sup>(ُ</sup> ٤ ) ابن الخطيب في الإحاطة ( مخطوط الإسكوريال ) لوحة ٣٦٠ .

الكفاية والمقدرة ، وقد استعرضنا في تقدم مراحل حياته ، وما وليه من مختلف المناصب ، وما ساهم به في محاربة النصارى ، ولاسيا موقعة إفراغة (٢٨هم) التي أحرز فيها المرابطون نصرهم الباهر على ألفونسو المحارب . ويلخص لنا ابن الحطيب خلاله في قوله : «كان بطلا شهماً ، حازماً ، كثير الدهاء والإقدام ، والمعرفة بالحروب ، مجمعاً على تقدمه » . أما أخوه الأصغر محمد بن على بن غانية ، فقد ولى حكم الحزائر الشرقية منذ سنة ٢٠٥ ه ، أيام على بن يوسف ، ولبث على ولايم مدة طويلة حتى تعترت أحوال الدولة المرابطية ، وانهارت دعائمها ، فاستقل محكم الحزائر . وكان لعقبه بها دولة ، استمرت دهراً حصناً للدعوة المرابطية ، ومركزاً للكفاح المرير ضد الدولة الموحدية .

وكان ملك قشتالة في تلك الأثناء ، يرقب الحوادث ، ويتربص الفرص . فماكاد ابن غانية ، يتخلى للموحدين عن قرطبة ، ويغادرها إلى غرناطة ، حتى زحف القشتاليون على عاصمة الحلافة القدُّمة، والظاهر أنها كانت عندئذ بلا دفاع، أو كانت لديها حامية صغيرة ، لا تستطيع دفعاً للنصارى ، فدخلها القشتاليون للمرة الثانية خلال عامين ، وذلك فيما يبلو في حمادى الثانية أو رجب سنة ٥٤٣ هـ ( نوفمبر أوديسمبر سنة ١١٤٨ م ) . ببد أنه كان احتلالا قصير الأمد ، ذلك أن الموحدين مذ حصلوا على موافقة ابن غانية ، على التخلي لهم عن قرطبة، لم يفتهم أن النصاري ، وهم على مقربة مها في حصن أندوجر ، يرقبون الفرصة لاحتلالها ، ومن ثم ، فإن برَّ أَزَّا المسَّوفي والى إشبيلية ، جهز في الحال حملة موحدية بقيادة أبى الغمر بن عزون صاحب شريش، تؤازرها قوة أخرى بقيادة يوسف البطروجي صَاحب لبلة ، وكتب إلى الخليفة عبد المؤمن في نفس الوقت لإمداده بالعساكر، فبعث إلى الأندلس على وجه السرعة ، جيشاً موحدياً بقيادة أبى زكريا محمى يومور . وزحفت العساكر الموحدية صوب قرطبة ، فلما شعر ملك قشتالة بوفرة القوات الموحدية الزاحفة ، لم يرد أن يشتبك وهو بعيد عن قواعده ومملكته ، في معارك لاتومن عواقبها ، فغادر قرطبة في قواته لأيام قلائل من احتلالها ، ودخل الموحدون قرطبة، وبسطوا سلطانهم عليها، وذلك في شهر رجب أو شعبان سنة ٥٤٣ هـ. ولم تمض أشهر قلائل على ذلك حتى احتلوا مدينة جيان ، بعد أن لبث القشتاليون مهدونها حيناً ، ومحاولون احتلالها(١) . تم استولوا

<sup>(</sup>١) ابن خلدون ج ٦ ص ٢٣٥ ، وروض القرطاس ص ١٢٥ .

على بياسة وأبدة من النصارى ، وبذلك امتد سلطان الموحدين إلى أواسط الأندلس ، ولم يبق بيد المرابطين سوى مدينة غرناطة ، التى استطاعوا أن يحتفظوا بها بضعة أعوام أخرى .

### \_ " -

وفي تلك الآونة بالذات ، حدثت في شرقي الأندلس عدة حوادث هامة ، أولها قيام محمد بن سعد بن مردنيش في بلنسية ومرسية ، وبسطه لسيادته على شرقي الأندلس ( ٥٤٢ ه ) ، ومحالفته للنصارى ؛ وثانها سقوط القواعد الإسلامية الباقية من الثغر الأعلى في أيدى النصاري ، وهي طرطوشة ولاردة وإفراغة ومكناسة (٤٣٠ – ٤٤٥ هـ) . وقد كان من الواضح منذ البداية ، ان ابن مردنيش ، وهو عمثل الفكرة القومية الأندلسية ، سوف مخوض مع الموحدين صراعاً لاهوادة فيه ، وهو قد بدأ هذا الصراع بالفعل ، مذ شعر بتوطد سلطانه واجتماع قواته، فسار إلى بسطة ، ووادى آش، وانتزعهما من صاحبهما ابن ملحان الطائي في سنة ٥٤٦ هـ(١١٥٣ م ) وذلك حسما فصلنا من قبل . وهكذا امتا ت أملاك ابن مردنيش إلى مقربة من جيان ، التي كانت يومئذ قاعدة مو سية . بيد أنه وقعت في نفس هذا العام في بلنسية وأبن مردنيش بعيد عنها ، ثورة داخلية، انتهت بقيام زعيم يدعى أبا مروان عبد الملك بن شلبان في حكمها . فارتد ابن مردنيش بقواته ليحاصر بلنسية مدى حين. ولم يشر إلى قيام هذه الثورة ، ويقدم إلينا بعض تفاصيلها سوى ابن الأبار (١) . بيد أن هنالك نص آخر يشر إلها من زاوية أخرى ، وهو عبارة عن رسالة موحدية ، بعث مها الخليفة عبد المؤمن إلى « الشيخ أبي عبد الله محمد بن سعد » من حضرة مراكش مؤرخه فى ١٦ حمادى الآخرة سنة ٤٨٥ هـ . والظاهر من نص هذه الرسالة ، أن هذه الثورة التي كانت في بلنسية ضد محمد بن سعد ، كانت تعلن « التوحيد » شعار ا لها ، وأن ابن مردنيش ، حيمًا تم له اقتحام بلنسية ، وإخضاع الثورة ، قد نكل بالثوار ،ولاسيا الذين أبدوا ميلهم للدعوة الموحدية .كذلك يبدو من هذا النص أن أهلمدينة لورقة قد أبدوا نفس الميل إلى الدعوة الموحدية، وأن ابن سعد قد نكل بهم أسوة بما فعله بأهل بلنسية ، ويدعو الحليفة عبد المؤمن في رسالته ابن سعد إلى اعتناق أمر المهدى ، والدخول في الدعوة الموحدية ، ويلفت نظره

<sup>(</sup>١) هذا ما ورد فى التكلة (القاهرة) – الجزء الثانى – رقم ١٣١٣و١٣٩٤.

إلى أنه لم يفز أحد من زعماء الأندلس ببغيته إلا من دخل فى هذه الدعوة ، وأن من خرج عليها منهم ، كان جزاؤه سوء المنقلب ، ثم يدعوه إلى المبادرة إلى الاعتبار ، ويلومه بما كان منه فى حق أهل بلنسية « حينا أظهروا كلمة التوحيد » وكذلك أهل لورقة « حينا ظهر أخلاصهم »(١).

وقد كان هذا فيم يبدو ، أول احتكاك بين ابن سعد وبين الموحدين . وقد كان الموحدون يعتقدون أنهم سوف يجدون فى شرقى الأندلس ، نفس الطراز من الزعماء الثائرين ، الذى لقوا فى غربى الأندلس ، يعبرون البحرإليهم ، ويلتمسون إلى خليفتهم العون والإمداد ، ولكن هذا الأمل لم يتحقق فى ابن مردنيش ، وهو سوف يغدو منذ الآن فصاعدا ، ألد خصومهم ، وأصلبهم عوداً ، وأرسخهم عزماً ، فى مقاومة الدعوة الموحدية فى شبه الحزيرة .

وفى أواخر سنة ٧٤٥ ه (أواخر ١١٥٧ م) تقدمت القوات الموحدية من أنتقيرة ، وكذلك من الفرنتيرة نحو مالقة ، واستولت عليها ، وذلك عقب مصرع صاحبها المتغلب عليها القاضى أبى الحكم بن حسون، وتم لهم بذلك الاستيلاء على كورة ريّة كلها .

وكانت سنة ٤٩٥ ه (١١٥٥ م) سنة مليئة بالأحداث الهامة بالنسبة للموحدين والدولة الموحدية . و يمكننا أن نعتبر أن أهم حادث وقع فيها ، هو إسناد عبد المؤمن ولاية عهده لولده البكر محمد . ونحن نعرف أن الدولة الموحدية ، قامت على أسس دعوة دينية ، وأن عبد المؤمن ، حيما أتيح له أن يجتنى تراث المهدى ابن تومرت ، لم يكن قيامه فى الحلافة نتيجة وراثة أو ولاية عهد ، وإنماكان فى الظاهر على الأقل نتيجة لاختيار مختلف القبائل والطوائف الموحدية ، وتفضيلها لعبد المؤمن ، بالرغم من كونه لم يكن من قبيلة المهدى ، لحلاله ومقدرته ، ولأنه كان بالنسبة للمهدى ، أوثق أصحابه وتلاميذه صلةبه ، عبدالمؤمن فى قيادة الدولة الموحدية الناشئة بأعظم دور ، وأبدى فى مصارعة خصومها عبدالمؤمن فى قيادة الدولة الموحدية الناشئة بأعظم دور ، وأبدى فى مصارعة خصومها وفى توطيد دعائمها مقدرة فائقة ، وأضحى عاهلها القوى يقود مصايرها بعزم وفى توطيد دعائمها مقدرة فائقة ، وأضحى عاهلها القوى يقود مصايرها بعزم وفى توطيد دعائمها مقدرة فائقة ، وأضحى عاهلها القوى يقود مصايرها وطاعها .

<sup>(</sup>١) راجع رسائل موحدية التي سبقت الإشارة إليها ، الرسالة العاشرة ص ٣٦ و٣٧ . وقد نشرت هذه الرسالة أيضاً في صبح الأعشى ج ٦ ص ٤٤٣ .

ونحن نذكر أن عبد المؤمن ، بعد أن أتم فتح بجاية ، وقضى على ثورة العرب في إفريقية ، وعلى ثورة القبائل الحارجة في أرض السوس وغيرها ، غادر مراكش إلى تينملل ، فزار قبر المهدى ، وأمر ببناء مسجدها وتوسيع خططها ، ثم سار منها إلى سلا ، لإصلاح خططها أيضاً ، وليتم المنشآت التي بدأها في عدوتها الرِّباط ، وكان ذلك في أوائل أواسط سنة ٤٩ ه . فني تلك الفترة ، وقعت تولية عبد المؤمن لولده أبي عبد الله محمد لولاية العهد. ولم يقدم لنا البيذق وهو المؤرخ المعاصر وشاهد العيان ، أي تفصيل عن هذا الحادث الحلل ، في تاريخ الدولة الموحدية ، مكتفياً بالإشارة إليه في بضع كلمات(١). بيد أنه يستفاد من مختلف التفاصيل ، التي وردت في رسائل الحَليفة عبد المؤمن ذاته ، أن هذا التعيين قد اتخذ سبيل الشورى والاختيار من جانب الموحدين ، فهو يقول في رسالته الى وجهها عن هذا الموضوع إلى أهالى سبتة وطنجة ، ومن بها من الطلبة والأشياخ والموحدين ، إن أولياء هذه الدعوة من القبائل والعشائر الشرقية المختلفة ، العربية والصنهاجية ، تقدموا باقتراحهم ورغبتهم في هذه البيعة بولاية العهد ، وبعثوا إليه بذلك مراراً وتكراراً ، وأنهم لما وفدوا عليه بسلا ، أبدوا رغبتهم صراحة ، واختاروا لذلك ولده محمداً بالذات ، ورغبوا إليه في أن يتولى هو حكم بلادهم ، وأنه أى عبد المؤمن لم يكن له فى ذلك كله قصد ينويه ، وأنه رأى بعد استخاراً الله تعالى ، أن يجمع حوله بسلا شيوخ الموحدين وطلبتهم وعمالهم ، وأن يشاورهم في هذا الأمر . وتقدمهم الشيخ الأجل أبو حفص عمر ابن يحيى ، وأكد أنهم هم المتقدمون بذلك ، وأنهم يرون وجوبه وتنفيذه ، وأنهم هم السابقون إلى مبايعته على حدود الشرع ورسومه ، وأكد سائر الطلبة والفقهاء ما تقدم ، واتفقوا حميعاً على وجوب تحقيقه ، « لأن فيه من إبتماء الأمر فى نصابه ، وإتيان الحق من أبوابه ، واتباع الدين من أخلاَّتُه وأحبابه ، وقطع كل منافق مرتاب عن أسباب نفاقه وارتيابه ، والنظر فيما يجمع كلمة الموحدين ، ويضم شمل المؤمنين ، بأوائل هــذا القصد الصالح وأعقابه ، ما ابتني عليه اتفاقهم وإصفاقهم ، واسترسل فيه تعيينهم وإطلاقهم» . ثم يزيد عبد المؤمن على ذلك ، بأن ذلك لم يكن له في نفسه «عقد سابق ، ولا نظر لاحق ، وأنه لما رأى اتفاق كلمة الموحدين على ربط هذا الأمر وعقده ، استخار الله في الاتفاق

<sup>(</sup>۱) كتاب أخبار المهدى ابن تومرت ص ۱۱۸ .

معهم على إنفاذه ؛ وبدأ البيعة الشيخ الأجل أبو حفص ، وتتابع من بعده الأشياخ والطلبة ، ومن حضر من قبائل الموحدين ، قبيلا بعد قبيل<sup>(١)</sup> ، وكتب بولاية العهد إلى سائر البلاد .

وإنه لما يلفت النظر، أن الحليفة عبد المؤمن يؤكد في رسالته غير مرة، أنه لم يفكر ولم يكن له قصد سابق في هذا التعيين لولده ، ثم هو يعود فيؤكد في رسالة ثانية وجهها إلى أهل سبتة ، وإلى الطلبة والأشياخ ، أنه لم يكن عنده في ذلك «قصد متقدم ، ولاعهد متوهم ، لكنه أمر الله أراده فأتمه ، واختاره لعباده فشمله بآمالهم وعممه »(٢). نقول إن في هذا التنصل من جانب الحليفة الموحدي ، ما يدلى بأنه كان يشعر بخطورة هذه الحطوة التي عمد إليها في اختيار ولده لولاية العهد ، ويخشي أن يبدو في اتخاذها ملكاً دنيوياً ، يعمل لتخليد السلطان في عقبه ، وليخلق منهم أسرة ملوكية . وقد رأينا فيا تقدم كيف أنه حيما توفي المهدى البن تومرت في رمضان سنة ٤٢٥ه ( ١٩٣٠م ) استطاع عبد المؤمن دون غيره من أشياخ الموحدين ، أن يفوز بالحلافة ، وأن بجتني تراث المهدى الديني والسياسي ، وأن يتم بعد جهود طويلة شاقة ، مهمته الأساسية في القضاء على الدولة المرابطية ، وفي توطيد سلطان الدولة الموحدية ، ولم يكن ثمة شك في أن تحقيق هذه المهمة وألكسرى ، يرجع في معظم نواحيه إلى عبقرية عبد المؤمن ، ومقدرته العسكرية والسياسية ، وإذن فقد كان من الطبيعي أن يتطلع عبد المؤمن إلى الاحتفاظ بمار جهاده ، وإلى أن يورثها لبنيه وعقبه .

بيد أن هناك رواية تقول لنا إن عبد المؤمن لم يحقق ولاية العهد لولده، نتيجة للشورى ونزولا على رغبة الأشياخ والقبائل، حسما يؤكد لنا فى رسائله، واكن تحقيقها كان بالعكس نتيجة لترتيب سابق، دبره عبد المؤمن بالتفاهم مع بعض أنصاره. وذلك أن عبد المؤمن حيما شعر بتوطد مركزه، وكثر أولاده من حوله، قرر أن يستبقى الملك فى عقبه، واستدعى أمراء العرب من بنى هلال وزغبة وعدى وغيرهم، ووصلهم وأحسن إليهم، ودفع إليهم من يقول لهم، أن يطلبوا إلى عبد المؤمن أن يختار لهم ولى عهد من بنيه، يرجع الناس إليه من بعده، ففعلوا ما طلب إليهم، فلم يجبهم عبد المؤمن فى بادئ الأمر، إكراماً لأبى حفص

<sup>(</sup>١) مجموعة الرسائل الموحدية السالفة الذكر – الرسالة الثالثة عشرة ، ص ٥٦ – ٠٠.

<sup>(</sup>٢) الرسائل الموحدية – الرسالة الرابعة عشرة ، ص ٦٢ .

عمر بن يحيى الهنتانى ، لعلو منزلته بين الموحدين ، وكان يعتبر ثانى رجل فى الدولة بعد عبد المؤمن ، وكان من المتفق ، يوم تولى عبد المؤمن الحلافة ، أن يلى عمر الأمر من بعده ، ومن ثم فإن عبد المؤمن أجاب من طالبوه بترشيح ولده ، أن الأمر ليس له ، وإنما هو لأبى حفص عمر . فلما وقف أبو حفص على ذلك ، خشى عاقبة هذا التوريط ، فمثل أمام عبد المؤمن وأعلن خلع نفسه من الولاية ، فعند ثذ بويع لحمد بن عبد المؤمن بولاية العهد ، وكتب بذلك إلى جميع الحهات ، وذكر اسمه فى الحطبة إلى جانب اسم أبيه (١) .

ولم يكتف عبد المؤمن لهذه الخطوة الحاسمة في تحقيق ولاية العهد لولده ولكنه قرنها في نفس الوقت (سنة ٥٤٩ هـ) مخطوة أخرى ، هي تولية أولاده حكم البلاد ، فندب ولده وولى عهده السيد أبا عبد الله محمد ، لحكم بجاية وأعمالها ، واستوزر له نخلف بن الحسين ؛ وولده السيد أبا الحسين لحكم فاس وأعمالها ، واستوزر له يوسف بن سليمان ؛ وولده السيد أبا حفص لحكم تلمسان واستوزر له أبا محمد بن وانودين ، وعين لكتابته الفقيه أبا الحسن بن عبد الملك ابن عياش؛ وولده السيد أباسعيد لحكم سبتة ومالقة والجزيرة الخضراء، واستوزر له محمد بن سليمان وسعيد بن ميمون الصهاجي ، ومن الكتاب الفقيه أبا الحكم ابن هرودس ، والفيلسوف أبا بكر بن طفيل . ويضع البيذق تاريخ هذه التولية فى سنة ٥٤٨ هـ ، ويزيد على ذلك بأن الحليفة أعطى ولده يوسف حكم إشبيلية . ولكن سنرى أن هذه التولية تمت بعد هذا التاريخ. وولى ولده أبا الربيع حكم تادلا، وولده أبا زيد أرض السوس ، ويقدم إلينا البيذق مهذه المناسبة بعض البيانات عن أولاد الخليفة وأمهاتهم ، فيقول لنا إن عمر ويوسف شقيقان وأمهما صفية بنت أبي عمران . وفي هذا العام أعني في سنة ٥٤٨ ه ، وُلد للخليفة ولده يعقوب بقصر عبد الكريم ، وأمه جارية أهداها إليه ابن وزير ، وولد عمر الرشيد في عرض البحر، وأمه منقادس، وكان أبو زيد عند ولايته صبياً صغيراً، وأمه لمطية من قبيلة لمطة . ومن أولاد عبد المؤمن أيضاً السيد اسهاعمل، وأمه بنت ماكسن بن المعز، وعلى وأمهفاسية تدعى فاطمة ، ومحمد وأخوه موسى وأمهما من بلاد السوس (٢).

<sup>(</sup>١) ابن الأثير ج ١١ ص ٧٩ .

ر ٢ ) راجع أخبار ابن تومرت ص ١١٦و١١٦، وابن الأثير ج ١١ ص ٧٩، وابن خلدون ج ٢٦ ص ٢٩، وابن خلدون ج ٣٦ ، وروض القرطاس ص ١٣٦ و١٣٧ .

وبعد أن انتهى عبد المؤمن من عقد البيعة بولاية العهد لولده محمد ، وتولية أولاده الآخرين حكم البلاد ، أخذ في النظر في شئون الأندلس ، وتوجيه البعوث إلى حمايتها وضبط أمورها . وكانت قد حدثت في ذلك الحين في ولاية الغرب بعض الحوادث المقلقة . ومن ذلك أن علياً الوهيبي أحد ثوار الغرب ، هاجم في صحبة مدينة لبلة ليلا ، وأخذ أهلها على غرة وفتك بكثير منهم ، فاجأ الناس إلى قصبة الموحدين . فحاصر الوهيبي القصبة ، وأرهق من بها ، فلما وقف يحيى بن يومور والى قرطبة وإشبيلية الموحدي على ماحدث ، غادر من فوره قرطبة في عسكر من الموحدين ، وسار إلى لبلة ، فبادر الوهيبي بالفرار ، وخرج أهل لبلة في اليوم التالي ، معتذرين طائعين ، فلم يقبل لهم عذراً ، واعتبر هم جميعاً مذنبين ، وأوقع السيف فيهم أجمعين ، ولم يرحم منهم أحدا ، وكان ممن قتل من أعيان فقهائهم ، الفقيه أبو الحكم بن بطال المحدث ، وأبو عامر بن الحد . وتقدر الرواية من قتل من أهل لبلة في ذلك اليوم بثمانية آلاف ، ومن أحوازها بأربعة آلاف ، ثم بيع نساؤهم وأولادهم . وكان مع ابن يومور في تلك الوقيعة أبو الغمر بن عزون ، وهو الذِّي أشار عليه بارتكاب هذا الحرم . ووقع الفتك بأهل لبلة ، على هذا النحو في الرابع عشر من شعبان سنة ٥٤٩ ه . فلما بلغ عبد المؤمن ما فعله ابن يومور ، وما ارتكبه من شنيع السفك بأهل لبلة بمحض رأيه واستبداده ، بعث أبا محمد عبد الله بن أبى حفص إلى إشبيلية ومعه أمر باعتقال ابن يومور، فاعتقله بمعاونة برّاز بن محمد، وأخذاه يوم الفطر مكبلا، وبعثا به إلى مراكش في صحبة عبد الله بن سلمان ، فاعتقل نمنزله ، واستمر على ذلك حيناً إلى أن زار الخليفة قبر المهدى ، وسار ابن يومور في ركبه ، فعفا عنه وأمنه ، وأبقى عليه حساب الآخرة ، ثم بعثه إلى تلمسان صحبة ابنه السيد أبي حفص ضمن أشياخ الموحدين الذي ساروا في رفقته(١) .

وفى آخر هذا العام ، وفد ابن وزير صاحب باجة ويابرة إلى مراكش ، مستغيثاً بالحليفة من أعمال ملك البرتغال ألفونسو هنريكيز ، وهو المسمى فى الرواية العربية ابن الرنك، أو ابن الرنق، وتفاقم عدوانه على الثغور ودأبه على غزو أراضيهم والعيث فى بسائطهم ، وإتلاف زروعهم ، وتشتيت شملهم ، فوعده الحليفة

<sup>(</sup>۱) البيان المغرب – القسم الثالث ص ٢٩و٣٠، وروض القرطاس ص ١٢٧، وابنخلدون ج ٦ ص ٢٣٦ .

بالعون ، وردع العدو وتحقيق النصر الذي يؤمل ، وأمر بالكتب بذلك إلى أهل يابرة وباجة، فوجهت إليهم الكتب في الثالث والعشرين من المحرم سنة ٥٥هـ(١).

وزار عبد المؤمن قبر المهدى في هذه السنة ، ثم غادر تينملل إلى سلا ، وبقى مها حسما محدثنا البيذق مدى عامن ، ثم عاد إلى مراكش ، وأمر بأن يغرس في خارجها بستان عظم ، أطلق عليه اسم « شنطلوليه »(٢)، وعني بتخطيط هذا البستان (أو البحرة كما كانت تسمى الحديقة يومئذ ) أحمد بن ملحان صاحب وادى آش السابق، وأجرى إليه الماء من أغات، ومن عيون كثيرة أنشأها ، وكان قد وفد على مراكش بعد استيلاء ابن مردنيش على أراضيه في سنة ٥٤٦ هـ ، واستعمل في إنشاء البستان وغرسه ، لما له في ذلك من خبرة هندسية فائقة (٣). وزود هذا البستان الضخم ، بسائر الغروس من الفواكه والأزهار والرياحن، والأشجار النادرة ، ولم عض سوى قليل حتى غدا بجال تنسيقه ، وروعة نضرته، وكأنه قطعة من الحنان . ويقول ابن اليسع إن هذا البستان كان يشغل مساحة قدرها ثلاثة أميال في مثلها ، وأنه بعد عامن أو ثلاثة من غرسه كان إيراد زيتونه وفواكهه ، يبلغ ثلاثين ألف دينار مؤمنية على رخص أثمان الفواكه(٢) . ويقص علينا صاحب المعجب ، أن الوزير أبا جعفر بن عطية ، دخل على عبد المؤمن ذات يوم ، وهو جالس في قبة مشرفة على البستان ، فسحره حمال البستان وروعته ، ولاحظ ذلك عبد المؤمن ، فأبدى له أن المنظر الحسن إنما هو شيء آخر ، وبعد ذلك بأيام قلائل أجرى الحليفة عرضاً لعسكره ، ومرت الكتائب ، متوالية في أكمل هيئة ونظام ، وكان إلى جانبه وزيره ، فالتفت إليه قائلا « إن هذا هو المنظر الحسن يا أبا جعفر لا ثمارك وأشجارك »(٥٠).

وقضى عبد المؤمن بقية هذا العام (سنة ٥٥٢هـ) فى الطواف بنواحى الأطلس وبلاد السوس ، ومعه طائفة من أشياخ الموحدين وطلبتهم وحفاظهم ،

<sup>(</sup>١) البيان المغرب القسم الثالث ص ٢٠.

<sup>(</sup>۲) أخبار المهدى ابن تومرت ص ۲۲۰.

<sup>(</sup>٣) أعمال الأعلام ص ٢٦٤.

<sup>(</sup>٤) الحلل الموشية ص ١١٠.

<sup>(</sup>ه) المراكش في المعجب ص ١١٢.

وكان يرمى مهذا الطواف إلى الاتصال بالقبائل المنضوية تحت لواء التوحيد ، فاجتمع خلال طوافه بأبناء جدميوة، ومصمودة ، وجنفيسة، ورجراجة، وحاحة، كل قبيلة منهم فى مكانها ، وأمر بأن تلقى عليهم المواعظ والتعريف بمقاصدالتوحيد، تذكيراً لهم ، وتوطيداً لعقائدهم ، وفرق فهم الصلات . ثم وفد عليه جملة من قبائل جزولة ، طالبين الأمان ، ومؤكدين ولاءهم وإيمانهم ، وصادق توبتهم ، فحذروا من العود إلى الحلاف ، وما يترتب على ذلك من الهلكة ، وشملهم العفو والرحمة . وسار الحليفة بعد ذلك إلى تارودانتواجتمع فيها بقبائل السوس، فأكدوا له عهِد الولاء والطاعة ، وشملتهم رعايته ومننه . ولماصل إلي آنسا ، وهي طرف بلاد السوس ، اجتمعت حوله قبائل تينملل وهنتاتة ، فنالهم ما نال اخوانهم من أسباب الحير والبركة . وكان فصل الحريف قد انصرم يومئذ ، وأقبل الشتاء ، فسار عبد المؤمن إلى تينملل ليختم جولته بزيارة قبر المهدى مرة أخرى ، وقصد إلها ، « والنفوس قد حفزها الشوق إلى مقامه ، وسارع بها الحرص إلى معالمه المقدسة وأعلامه » ، وذلك حسما يقول لنا في رسالته المستفيضه التي أمر بكتها عن رحلته . وهنالك تقاطرت عليه وفود القبائل من سائر تلك الأقطار ، وازدحمت بهم الوديان والربي ، وشملوا حميعاً بالرعاية والإكرام ، « وأفهموا في أثناء ذلك من مقاصد الحق المبين ، وعقائد الدين المتين ، ما شرح صدورهم ، وضاعف سرورهم » ، وتأكد ولاؤهم ، وتمسكهم بدّعوة التوحيد .

وانهت رحلة الحليفة ، بعد أن تحققت مقاصدها ، فى العمل على إحياء الدعوة الموحدية فى مهادها ، وتذكير مختلف القبائل بما يجب عليهم نحوها من الولاء والإخلاص، وتحذيرهم منعواقب الحروج والردة، وتنقية النفوس من الشوائب. وعاد عبد المؤمن إلى مراكش فى أواخر رمضان سنة ٥٥٧ ه ، وصدرت عن رحلته بتاريخ الثامن من شوال رسالة مستفيضة ، من إنشاء كاتبه أبى عقيل بن عطية ، أخى الوزير أبى جعفر ، وهى رسالة ممتعة كتبت بأسلوب بليغ مشرق (١).

وكان هذا العام – ٥٥٢ ه – عام الأحداث المباركة ، فكان بعد الحج إلى تينملل ، أن أحضر المصحف العثماني من قرطبة إلى مراكش ، تحقيقاً لرغبة الحليفة عبد المؤمن . وكان هذا المصحف أحد المصاحف الأربعة المشهورة التي

<sup>(</sup>١) راجع هذه الرسالة ضمن مجموعة الرسائل الموحدية ، وهي الرسالة السابعة عشرة ( ص ٨١ – ٩٢ ) .

بعث بها الخليفة عثمان إلى الأمصار ــ مكة والبصرة والكوفة والشام ــ وكان من ذخائر بني أمية بالأندلس، يودعونه بجامع قرطبة الأعظم. وقد وصفه لنا الإدريسي عند حديثه عن جامع قرطبة في الفقرة الآتية : « وعن شمال المحراب بيت فيه عدد وطشوت ذهب وفضة وحسك ، وكلها لوقيد الشمع فى كل ليلة من شهر رمضان المعظم . ومع ذلك فني هذا ألمخزن مصحف يرفعه رَّ جلان لثقله ، فيه أوراق من مصحف عثمان بن عفان ، وهو المصحف الذي خطه بيمينه رضي الله عنه ، وفيه نقط من دمه . وهذا المصحف نخرج في صبيحة كل جمعة ، ويتولى إخراجه رجلان من قومة المسجد ، وأمامهم رجل ثالث بشمعة . وللمصحف غشاء بديع الصنعة منقوش بأغرب ما يكون من النقش وأدقه وأعجبه ، وله بموضع المصلي كرسي يوضع عليه ، ويتولى الإمام قراءة نصف حزب منه ، ثم يرد إلى موضعه »<sup>(۱)</sup>. فلما استولى الموحدون على قرطبة ، كان من أجل أمانى عبد المؤمن أن ينقل هذا المصحف إلى مراكش ، ويقال إن أهل قرطبة هم الذين عملوا على أهدائه إلى الحليفة الموحدي ، وكان إخراجه من جامع قرطبة في اليوم الحادي عشر من شوال سنة ٥٥٢ هـ ، وحمله إلى المغرب السيدان أبو سعيد وأبو يعقوب ولدا الخليفة ، فلما وصل إلى مراكش استقبله الخليفة بأعظم آيات التبجيل والإجلال ، وصنع له كسوة عظيمة مرصعة بأنواع اليواقيت والأحجار النفيسة ، وتابوتاً من صفائح الذهب المرصع بالباقوت الأحمر ، وعمل لحمله كرسي فاخر كذلك ، وكان عبد المومن محمله بعد ذلك في مقدمة جيشه في حملاته تبركاً به ، وقد حمله معه في غزوة المهدية سنة ٥٥٤ هـ (٢). ولبث هذا المصحف النفيس لدى الحلفاء الموحدين زهاء قرن آخر حتى أواخر دولتهم .

وأمر عبد المؤمن فى نفس العام ، بإنشاء المسجد الحامع بمراكش ، وبدئ بإنشائه فى أوائل ربيع الآخر سنة ٥٥٣ه ، وأنشأ له «ساباطا » يوصل إليه من القصر مباشرة ، وزوده بمنىر فخم أمر بصنعه فى الأندلس ، من خشب العود والصندل ، المغطى بصفائح الذهب والفضة ، وصنع له مقصورة من الحشب

<sup>(</sup>١) الإدريسي في «وصف المغرب وأرض السودان ومصر والأندلس » ص ٢١٠ و ٢١١ .

<sup>(</sup>٢) نقل إلينا المقرى رواية ابن طفيلءن قصة هذا المصحف وحمله إلى المغرب كاملة مفصلة ،

ووصفُ كسوته الفاخرة ، وما زينت به من روائع التحف والذخائر (نفح الطيب ج ١ ص ٢٨٤ -٢٨٨ ) . وراجع أيضاً الحلل الموشية ص ١١٥و١١٦ ، والمعجب ص ١٤٢ .

ذات ستة أضلاع ، تفتح أبوابها دفعة واحدة بطريقة آلية ، وكذا المنبر لايفتح الما عند صعود الحطيب ، بطريقة آلية كذلك . وكان الذى قام على صنع المنبر والمقصورة على هذا النحو المبتكر ، رجل فنان من أهل مالقة هو الحاج يعيش المالقي ، وهو الذى قام فيا بعد على تخطيط مدينة جبل طارق ، وصنع منارة الحامع بإشبيلية ، في عهد الحليفة يعقوب المنصور ، حفيد عبد المؤمن . وكمل بناء المسجد الجامع في نحو أربعة أشهر ، في منتصف شعبان من نفس السنة ، وبذلت في بنائه وتجميله وزخرفته جهود عظيمة وأموال حمة (١) .

### \_ & --

لما أقيل ابن يومور عقب مذبحة لبلة ، من ولاية قرطبة وإشبيلية على النحو المتقدم ، ندب الحليفة عبد المومن مكانه لولاية قرطبة أبا زيد عبد الرحمن بن يكيت أو يخبت ، ولولاية إشبيلية أبا محمد عبد الله بن أبى حفص بن على التينمللى ، فوصلا إلى الأندلس في أوائل سنة ، ٥٥ه ( ١٩٥٥م)، وذهب كل مهما إلى مقر ولايته . وماكاد ابن يكيت يستقر في قرطبة ، حتى خرج في بعض القوات الموحدية ، وسار إلى مهاحمة الحصون النصرانية في المناطق القريبة ، وكان القشتاليون بقيادة ملكهم ألفونسو السابع ، قد استولوا على حصن أندوجر ، وحصن البطروج القريب منه ، قبل ذلك بقليل ، فهاجم ابن يكيت ، حصن البطروج (٢) وما يليه من حصون النصارى ، وتغلب على الحصن المذكور ، وأسر قائده القشتالى ، وبعث به إلى مراكش ، ثم عاد فجهز حملة ثانية ، وسار إلى مهاحمة الحصون النصرانية ، واستولى منها في تلك المرة على حصنن وسار إلى مهاحمة الحصون النصرانية ، واستولى منها في تلك المرة على حصنن منيعن ، هما حصن منتور وحصن المدور (٣)، وهما يقعان جنوبي قرطبة ، وبعض منيعن ، هما حصن منتور وحصن المدور (٣)، وهما يقعان جنوبي قرطبة ، وبعض منيعن ، هما حصن منتور وحصن المدور (٣)، وهما يقعان جنوبي قرطبة ، وبعض منيعن ، أخرى .

وكان مثل ابن يكيت حافزاً لزميله عبد الله بن أبى حفص والى إشبيلية ، فحشد قواته بمعاونة برّاز صاحب المخزن ، وكتب إلى ابن الحجام صاحب بطليوس بأن يحشد جند الثغر ، وخرج عبد الله فى قواته من إشبيلية وهى تزداد كل يوم ، بمن ينضم إليها من المتطوعين والمجاهدين ، حتى وصل إلى بطليوس

<sup>(</sup>١) الحلل الموشية ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) وهو بالإسبانية حصن Pedroche

<sup>(</sup>٣) وهما بالإسبانية Almodóvaı, Montoro

فانضمت إليه حشودها، فاستقر الرأى على غزو أراضى البرتغال انتقاماً من ملكها ألفونسو هنريكيز ( ابن الرنك ) . فسارت القوات الموحدية وحلفاؤها نحو الشهال الغربى ، حتى عبرت بهر التاجه ، وهاجمت حصن أطرونكس (۱) وتغلبت عليه وقتلت حامينه ، وعاثت فى تلك المنطقة قتلا وسبياً ، وامتلأت أيدى الغزاة من الغنائم والأموال والأسرى ، وبادر النصارى فى تلك المنطقة فاحتشدوا وقدموا مسرعين لمقاتلة المسلمين ، ونشبت بين الفريقين معركة هزم فيها النصارى ، واستولى المسلمون على أسلابهم ، وعاد الموحدون وقائدهم ظافرين إلى إشبيلية . ولما وصلت أنباء هذه الفتوحات إلى مراكش ، بعث الحليفة إلى عبد الرحمن ابن يكيت وعبدالله بن أبى حفص بالقدوم إلى الحضرة (مراكش) فقدما إليها ، وقد ما إلى الخليفة خضوعهما ، وعرفاه عا فتح الله على عسكره من النصر ، وما تحقق للأندلس من رعاية أحوالها ، والتفاف أهلها حول رايته ، ودعائهم وما تحقق للأندلس من رعاية أحوالها ، والتفاف أهلها حول رايته ، ودعائهم له بالتأييد ودوام النصر (۲)

وكان لهذه الإنتصارات الموحدية بالأندلس ، تأثير حاسم في سير الحوادث عمدينة غرناطة . وكانت غرناطة ، قد بقيت بأيدى المرابطين ، من بعد وفاة عميدهم الأمير يحيى بن غانية في شعبان سنة ٤٣٠ ، واستطاع واليها ميمون بن يد ر اللمتونى ، أن يصمد بها طوال هذه الأعوام السبعة . فلما تتابعت الحوادث ، وامتد سلطان الموحدين إلى معظم قواعد الأندلس الغربية والوسطى ، وتوالت انتصاراتهم في منطقة قرطبة وما اليها ، شعر المرابطون في غرناطة بتحرج مركزهم ، وتضاؤل قواتهم ومواردهم ، فبعث واليها ميمون بن يدر إلى عبدالمؤمن يعرض تسليمها ، ويلتمس العفو والأمان ، فأجابه عبد المؤمن إلى طلبه ، وأمر عبد الله بن سليان صاحب الأسطول بسبتة ، وولده السيد أبا سعيد والى سبتة والحزيرة الحضراء بالسير إلى غرناطة ، فسارا إليها ، واستقبلهما ميمون وحاميته المرابطية بترحاب ، وتسلم الموحدون المدينة ، وعاد ميمون وصحبه مع عبد الله ابن سليان ، إلى العدوة ، ووصلوا في صحبته إلى مراكش ، حيث أنزلوا منازل ابن سليان ، إلى العدوة ، ووصلوا في صحبته إلى مراكش ، حيث أنزلوا منازل حسنة ، وأغدقت عليهم الصلات والأرزاق . وندب عبد المؤمن ولده السيد أبا سعيد لولاية غرناطة بالإضافة إلى سبتة والحزيرة ، فاستقر بها مع حامية أبا سعيد لولاية غرناطة بالإضافة إلى سبتة والحزيرة ، فاستقر بها مع حامية أبا سعيد لولاية غرناطة بالإضافة إلى سبتة والحزيرة ، فاستقر بها مع حامية

<sup>(</sup>١) وهو بالإفرنجية Trancoso .

<sup>(</sup>٢) البيان المغرب – القسم الثالث – ص ٣١ و ٣٢.

موحدية . وكان استيلاء الموحدين على غرناطة فى سنة ٥٥١ هـ (١١٥٦ م)(١). وتلا استيلاء الموحدين على غرناطة ، استيلاؤهم على ألمرية . وكان النصارى قد انتهزوا فرصة الاضطراب العام الذي ساد الأندلس ، عقب انهيار سلطان المرابطين ، وجهزوا حملة صليبية برية وبحرية ، اشتركت فها ممالك اسبانيا النصرانية قشتالة وناڤار (نبرّة)، وأراجون وقطلونية ، ومعها أمداد من چنوة وبنزة وبعض حشود من وراء البرنيه وذلك لافتتاح ثغر ألمرية ، وحاصروا ألمرية براً وبحراً ، مدى ثلاثة أشهر ، واستولوا علما حسما ذكر فى موضعه فى شهر أكتوبر سنة ١١٤٧ م ( ٧٤٧ ه ) . وكان الموحدون مذ عبروا إلى شبه الحزيرة ، واستقروا في قرطبة في أواسط الأندلس ، يتوقون إلى استرداد هذا الثغر الإسلامىالعظم ، خصوصاً وقدكان وجود النصارى فيه يهدد مواصلاتهم البحرية شرقى بحر الزقاق ، فيما بنن شاطىء المغرب الأوسط ، وجنوبى الأندلس . فلها تم استيلاؤهم على غرناطة ، شعروا بأن الفرصة قد سنحت لتحقيق هذا المشروع ، الذي كان الحليفة عبد المؤمن ، محبوه عزيد من عنايته واهمامه . فحشد السيد أبو سعيد والى غرناطة قواته ، وبعث إلى ألمرية بادئ ذى بدء حملة استطلاعية ، وصلت إلى أسوار ألمرية ، وقتلت عدداً من النصارى ، ثم ارتدت إلى حصن برجة الواقع شمال غربي ألمرية ، وعلمت من أهله أن النصاري بقصبة ألمرية فى عدد قليل ، ولايستطيعون دفاعاً عن المدينة . وعلى أثر ذلك سار السيد أبو سعيد إلى ألمرية في جيش ضخم من الموحدين ، ومعهم قوة أندلسية بقيادة أحمد بن ملحان صاحب وادى آش السابق ، بينا قصد إلها من البحر أسطول سبتة الموحدي بقيادة أمر البحر عبد الله بن سلمان . وضرب الموحدون حول ألمرية حصاراً محكماً ، ونُصبوا حولها المحانيق ، وأبتني السيد أبو سعيد فوق الحبل الذي احتله الموحدون إزاء المدينة ، سوراً عتد إلى البحر ، وأمامه خندق عميق، وذلك حتى يعوق وصول النجدات إلى المدينة . وشعر النصارى بالقصبة منذ البداية بخطورة الموقف ، فبعثوا يستغيثون بعاهلهم ، وهرع ألفونسو السابع أو السُّليطين حسيا تسميه الرواية الإسلامية ، لإنجاد المحصورين في جيش قوامه إثنا عشر ألفٌ فارس ، وقدم معه حليفه محمد بن سعد بن مردنيش أمير شرقى الأندلس في جيش من ستة آلاف من المسلمين . وكان مقدم الأمير المسلم في هذا

<sup>(</sup>١) روض القرطاس ص ١٢٧ ، والبيان المغرب القسم الثالث ص ٣٣.

الموطن ، ليحارب إلى جانب النصارى ، أبناء دينه ووطنه ، وليحول دون تحرير الثغر المسلم ، من أشنع المواقف التي يمكن تصورها ، مهما كان وراءه من الإعتباراتُ القومية والوطنية . وحدث أثناء الحصار بن ابن ملحان وبن عبدالله ابن سلمان نزاع ، انسحب ابن ملحان على أثره مع قواته إلى معسكر ابن مردنيش، ليشاطره خزى موقفه . واستمر حصار الموحدين لألمرية بضعة أشهر ، حاول النصارى وحليفهم ابن مردنبش خلالها غير مرة ، أن يقتحموا الحصار لإنجاد المحصورين ، فذهبت كل جهودهم عبثاً . وتقول الرواية النصرانية ، إنه نشبت خلال ذلك بن الموحدين والنصاري موقعة عنيفة ، فقد فها الموحدون زهرة جندهم ، وتفرّقوا في غير نظام <sup>(١)</sup>. بيد أنه مما ينقض هذه الروّاية ، أن القشتاليين لم يفلحوا في خرق الحصار ، وأن حامية ألمرية النصرانية ، لم تلبث أن أرغمت على التسلم . وكان السيد أبو سعيد قد بعث إلى أبيه الحليفة يستمده العون ، فبعث الحليفة وزيره أبا جعفر بن عطية القضاعي إلى الأندلس صحبة ولده السيد أبي يعقوب يوسف ، الذي ندبه لولاية إشبيلية ، وأمر بعد استقرار ولده بإشبيلية ، أن يتوجه أبو جعفر إلى ألمرية ليعالج أمرها ، ووصل ابن عطية إلى ألمرية ، وقد تحرج مركز النصارى بقصبتها ، وأرهقهم الحصار ، ففاوضهم ، ونجح في إقناعهم بالتسليم على الأمان . ودخل الموحدون ألمرية فى أواخر سنة 110٧ م ( ذوالقعدةُ أو ذو الحجة سنة ٥٥٢ ه ) بعد حصار دام سبعة أشهر ، وعاد الثغر الإسلامي إلى سلطان المسلمين بعد أن احتله النصاري زهاء عشرة أعوام . وكان السيد أبو سعيد يتوق إلى العود مسرعاً بقواته إلى غرناطة خشية عدوان القشتاليين. ولكن الواقع أن ملك قشتالة وحليفة ابن مردنيش اضطرا إلى الانسحاب خائبين ، تاركين المدينة المحصورة لمصرها ، ومرض ألفونسو السابع في طريق العود إلى عاصمته طليطلة ، وتوفى قبل أن يصل إليها فى بلدة مورتلة (مورادال) وذلك في ٢١ أغسطس سنة ١١٥٧ م . وارتد ابن مردنيش في قواته إلى بلاده (٢) .

وحدثت فى نفس الوقت فى ولاية المغرب تطورات جديدة . وذلك أن علياً الوهيبى حيناً فر من لبلة عند ما دهمها الموحدون ، سار إلى ثغر طبرة الصغىر ،

La Fuente: Historia General de Espana (Ed. 1889) T, III. p. 300 (1)

<sup>(</sup>۲) يراجع في استرجاع الموحدين لألمرية : ابن الأثير ج ۱۱ ص ۸۶ ، والبيان المغرب القسم الثالث ص ۳۳ ، والإحاطة (۱۹۵۹) ج ۱ ص ۲۷۲ ، وابن خلدون ج ٦ ص ٢٣٧.

الواقع على شاطىء المحيط قرب مصب نهر وادى يانه ، وامتنع به . وكان الحليفة عبد المؤمن قد ندب ولده السيد أبا يعقوب يوسف لولاية إشبيلية ، تحقيقاً لرغبة أشياخها حينها وفدوا عليه بمراكش فى سنة ٥٥١ ه ، وذلك بالرغم من صغر سنه ، وبعث معه الوزير ابن عطية حسما تقدم . فلما فرغ ابن عطية من تحقيق مهمته بألمرية ، عاد إلى إشبيلية ، ثم خرج منها مع السيد أبي يعقوب في حملة موحدية سارت لغزو طبيرة ، فامتنع بها الوهيبي ، وأضطر الموحدون إلى حصارها برأً وبحراً ، وأقاموا على حصارها زهاء شهرين ، ثم رأى ابن عطية مفاوضةٍ الوهيبي ، وقنع منه بذكر الحليفة في الحطبة ، على أن يبقى محتفظاً بطبرة . واستولى الموحدون في هذه الغزوة على بلاد أبي محمد سيدراي بن وزير ، وهي شلب ومرتلة ، وباجة وأحوازها ، تخلى عنها ابن وزيرها طوعاً (١) ، وعبر البحر إلى المغرب . ولسنا نعرف سبباً لهذا التخلي ، إلا أن يكون ما يذكره ابن عذاري من أنه حيمًا كان السيد أبو يعقوب في جيشه تحت أسوار طبيرة ، وفد عَليه أشياخ بلاد ابن وزير ، ومدحه شاعرهم الأديب أبو بكر بن المنخل بقصيدة طُويلة ، والظاهر أن أولئك الأشياخ قد طلبوا إلى الســيد أبى يعقوب إقالة ابن وزير ، وتعيين حاكم موحدى لبلادهم ، ومن ثم فقد عين لولاية شلب وبلاد الغرب حاكم موحدي هو يعقوب بن جبون الهزرجي ، وبعض الحفاظ الموحدين . ويضع ابن عذارى تاريخ هذه الحوادث في النصف الأول من سنة ٥٥٢ ه ، وهو مَا يحمل على الاعتقاد بأن الوزير ابن عطية قد قام بمهمته في ألمرية بعد أن اشترك في حوادث الغرب المتقدمة ، وليس من الممكن أن يكون اشتراكه فهأ بعد عوده من ألمرية إلى إشبيلية ، إذ سقطت ألمرية كما رأينا في أيدي الموحدين فى أواخر سنة ٥٥٢ ه<sup>(٢)</sup> .

\_ - -

ولم يمض قليل على ذلك حتى وقع بمراكش حادث محزن ، هو نكبة الوزير أبي جعفر بن عطية ، وأخيه الكاتب أبي عقيل بن عطية .

وقد سبق أن أشرنا إلى نشأة أبي جعفر ، وظهوره خلال المعركة التي

<sup>(</sup>١) أبن الأبار في الحلة السيراء ص ٢٣٩.

<sup>(</sup>٢) البيان المغرب – القسم الثالث – ص ٣٤.

اضطرمت بين الموحدين وبين الماسى ، برسالته التى كتبها بتكليف الشيخ أبى حفص الهنتاتى إلى الخليفة ، وصفاً لهذه المعركة ، وماكان من حظوته لدى الحليفة بسببها ، وتوليه الوزارة ، وتوطد سلطانه ونفوذه ، حتى غدا من أقرب أعوان الخليفة ، وآثرهم لديه ، وأكثرهم فوزاً بثقته . وكان أبو جعفر فى الواقع من أقدر وزراء الدولة المؤمنية ، وأوفرهم كفاية ، وأبر عهم خلالا ، وكان رضى النفس قريب المنال ، خدوماً يعمل على قضاء الحوائج ، فأحبه الناس ، وقدروا مروءته ، ومكانته .

وكان يبدوأن ابن عطية، ما يزال متمتعاًبر فيع مكانته ونفوذه، حينما بعثه الخليفة إلى الأندلس ليكون إلى جانب ولده السيد أبى يعقوب ، وليعالج قضية ألمرية . بيد أنه كان ثمة طائفة من تيارات خفية تعمل ضده ، وتسعى إلى تقويض نفوذه ، والقضاء عُليه ، وكان ابتعاده عن مراكش فرصة سانحة لخصومه ، محكمون فها تدبير خطتهم ودسائسهم . وفي خلال ذلك استوزر عبد المؤمن ، عبد السلام ابن محمد الكومى، من قرابته وأبناء قبيلته كومية<sup>(١)</sup> ، فتزعم خصوم ابن عطية ، واشتد فی مطاردته ، والحملة علیه والتشهیر به ، وتتبع عوراته وسقطاته « وأغرى صنایعه ، وشحن علیه حاشیته » حسماً یقول لنا ابن الحطیب « فبروا وراشوا وانقلبوا » . وكان في مقدمة مانسب إلى أبي جعفر ، ممالأته اللمتونيين ، وإسرافه فى اصطناعهم ، وتوليتهم الأعمال والوظائف ، وفوق ذلك ، فقد كانت زوجه لمتونية ، أبوها يحيى الحار من أمرائهم ، وأمها ابنة زينب بنت على بن يوسف(٢)، فكانت هذه الظروف ، تثير من حوله الريب ، وتدمغه في نظر المتعصبين من أشياخ الموحدين . وكان يعمل لإهلاكه إلى جانب الوزير عبدالسلام الكومي ، رجل ممن شملتهم حمايته ورعايته، فكفر بشكر الصنيعة، هو القاضي مروان بن عبدالعزيز، أمهر بلنسية السابق ، وكان ابن عطية قد سعى فى إطلاق سراحه من سحنه الطويل بميورقة ، واستغل في ذلك نفوذه لدى والها إسحق بن محمد بن غانية ، فعبر البحر إلى بجاية ، ثم إلى مراكش ، فأسعفه ابن عطيه ، وعاونه على الانتظام في

<sup>(</sup>١) ذكر لنا البيذق نوع هذه القرابة ، فقال إن والدة عبد المؤمن «تعلو» لما توفى زوجها الأول على والد عبد المؤمن ، تزوجت من بعده ، والد عبد السلام الكومى ، ورزقت منه بابنة سميت فندة ، فكانت فندة هذه أخت عبد المؤمن لأمه وعبد السلام الكومى لأبيه ( أخبار المهدى ابن تومرت ص ٢٤) .

<sup>(</sup>٢) ابن الخطيب في الإحاطة (١٩٥٦) ج ١ ص ٢٧٣ .

مجلس الخليفة(١) . بيد أنه ما ليث أن انقلب عليه ، وكفر بصنيعته ، وأخذ محرض عليه ، ومن ذلك أبيات نظمها ضده وخرجت بمجلس عبد المؤمن يقول فها :

قل للإمام أطال الله مدتـه ان الزراجين قوم قد وَتُـرْتَـهُـُم وللوزير إلى آرائهم ميـــل فبادر الحزم في إطفاء نارهم هم العدو ومن والاهم كُهُمُ الله يعلم أنى ناصــح لكم والحق أبلج لا تخبى طرايقــه(٢)

قولا تبن لذى لب حقائقــه وطالب الثأر لم تؤمن بوائقـــــه لذاك ماكثرت فيهم علائقسه فريما عاق عن أمر عوائقـــه فاحذر عدوك واحذر من يصادقه

والظاهر أن هذه الأبيات ، قد تركت أثرها في نفس الحليفة ، وقد كانت مستعدة بما أوحى إليه من مختلف المصادر للتنكيل بأبي جعفر . وكان أبو جعفر قد ترامت إليه وهو في شبه الحزيرة ، أنباء مقلقة عمَّا يدور حوله من دسائس ، وما يرمى به من التهم ، فعجل بالعودة ، ليرد هجوم خصومه ، ولكن الحليفة ، كان عندئذ قد اعتزم أمره ، فما كاد يصلُّ إلى مراكش ، حتى أمر عبد المؤمن بالقبض عليه واعتقاله ، ثم اقتيد بعد أيام قلائل إلى الحامع مهانا حاسر الرأس كسير الفؤاد ، واستحضر الناس على طبقاتهم ليعلنوا مايعلمونه من أمر الوزير المنكوب ، ومنهم أشياخ الموحدين والطلبة ، ووفود الأندلس ، وطلب إلهم ابن عمر باسم الحليفة أن يقول كل منهم ما يعلمه عن ابن عطية من سوء ، وما إذا كان قد أعطاه شيئاً أو صانعه، وكان الوزير عبد السلام الكومى، قد رتب أعوانه وصنائعه لهذا اليوم . فأجاب كل من الحضور بما اقتضاه هواه . ولم يرتفع لسان بالدافاع عن ابن عطيه سوى ابن وزير صاحب شلب وباجة السابق ، حيث أكد أنه لم يعط ابن عطية يوماً شيئاً إلا رده إليه مضاعفاً ، وأنه لو عن الخليفة للوساطة بينه وبين رعاياه ، عبداً حبشياً ، لكان من واجهم أن بعظموه وأن يهادوه . فلما انهمي المجلس أعيد ابن عطية إلى سجنه، وسجن معه أخوه الكاتب أبه عقيل بن عطية، ولبث الأخوان في المطبق بضعة أشهر ، وأبو جعفر ، يتوسل إلى الحليفة

<sup>(1)</sup> ابن الأبار في الحلة السيراء ص ٢١٥ ، و٢١٦، وفي التكلة (القاهرة) رقم ١٧٥٠ .

<sup>(</sup>٢) الحلة السيراء ص ٢١٦ ، والإحاطة (١٩٥٦) ج ١ ص ٢٧٤ .

لالماس عفوه برسائل وقصائد تذبب الحهاد إشفاقاً وتأثراً ، ومنها الأبيات الآتية:

فعفوًا أمر المؤمنين فمن لنــــا عطفا علينا أمىر المؤمنين فقــــد قد أغرقتنــــا ذنوب كلها لحج وصادفتنـــا سهام كلهـــا غرض ههات للخطب أن تسطو حوادثه أنتم بذلتم حيساة الحلق كلهم ونحن من بعضمن أحيتمكارمكم وصبية كفراخ الورق من صغر قد أوجدتهم أياد منك ســـابقة

محمل قاوب هدها الحفقـــان بان العزاء لفرط البث والحزن وعطفة منكم أنجى من الســـفن لها ورحمتكم أوفى من الحنن بمن أجارته رحماكم من المحن من دون من علهم لا، ولا ثمن تلك الحياتين من نفس ومن بدن لم يألفوا النوح في فرع ولا فنن والكل لولاك لم يوجد ولم يـ كن

ولكن عبد المؤمن لم يتأثر لضراعة وزيره ، ولم تجد الرحمة إلى قلبه سبيلا . وقيل في سبب قسوة عبد المؤمن على وزيره ، أنه أفضى إليه بسر خطير فأفشاه . ويوضح لنا المراكشي ماهية هذا السر ، فيقول لنا إن يحيي بن أبي بكر الصحراوي أو ابن الصحراوية فارس المرابطين ، الذي فصلنا أخباره فيما تقدم ، كان قد استأمن إلى عبد المؤمن ، فأمنه وأكرم وفادته ، وحظى لديه ، وجعله قائداً على من بني من لمتونة ، وكانت زوجة ابن عطية ، زينب بنت أبي بكر أخت محى المذكور ، وحدث أن ترامت إلى عبد المؤمن أشياء وأقوال نسبت إلى يحى الصحراوي غضب منها ، ونقمها عليه ، وقرر أن ينكل به ، وصدر عنه في بعض مجالسه ، ما يفصح عن هذا العزم ، فكان من ابن عطية أن قال لزوجته أخت يحيي أن تحذر أخاها ، وأن يهارض إذا دعى إلى مجلس الحليفة ، وأن يلوذ بالفرار إذا استطاع إلى ميورقة ، ففعلت زينب ما طلب إليها ، وتمارض محى ، وزاره بعض صحبه فى مرضه ، فأفضى إلى بعضهم بما بلغه عن الوزير ، وما نصح به ، فنقل هذا الصديق ما سمعه إلى بعض وَلد عبد المؤمن . ووقف عبد المؤمن على ذلك ، فكان هذا هو أعظم سبب في نكبة ابن عطية (١). ولماتوجه عبد المؤمن بعد ذلك ، في أوائل سنة ٥٥٣ ه إلى تينملل لزيارة قبر المهدى ،

<sup>(</sup>١) المراكشي في المعجب ص ١١١ . وقد ذكرنا فيما تقدم نقلا عن ابن الخطيب، أن زوجة ابن عطية كانت حفيدة زينب بنت على بن يوسف .

حمل معه أبا جعفر وأخاه أبا عقيل يرسفان في أغلالها . قال ابن الحطيب : و وصدرت عن أبي جعفر في هذه الحركة من لطايف الأدب ، نظا و نثراً ، في سبيل التوسل بتربة المهدى ، أمامهم ، عجائب لم تجد ، مع نفوذ قدر الله فيه » . و لما غادر عبد المؤمن تينملل ، عائداً إلى مراكش ، حمل الأخوين معه ، فلما وصل إلى موضع يقال له تغمرت ، على مقربة من الملاحة ، أصدر أمره بإعدامهما واستصفاء أموالها ، فأعدما على الأثر ، وكان إعدامهما في التاسع والعشرين من شهر صفر سنة ١٥٥ ه (أول أبريل سنة ١١٥٨م) ، وكان أبو جعفر عند مصرعه فتى في نحو السادسة والعشرين من عمره ، إذ كان مولده بمراكش وفقاً لابن الحطيب سنة ٧٥ ه ه ١٠٠٠ .

وهكذا زهق الوزير الكاتب الشاعر ابن عطية ، ضحية نزعة دموية من الخليفة ، أثارتها الأهواء والوشاية ، ودون ما خطير جريرة واضحة يسجلها لنا التاريخ ، وأضاف عبد المؤمن بذلك صفحة دموية جديدة إلى صفحاته العديدة السابقة . ومما يدل على أن عبد المؤمن كان متسرعاً فى قراره إزاء وزيره المنكود، ما يقصه علينا صاحب البيان المغرب من أن عبد المؤمن ندم أشد الندم على مقتل وزيره ، وذرف عليه الدموع . وإنه لما يؤسف له ، أن يضطر المؤرخ إلى أن يحصى مثل هذه النزوات الدموية المتوالية ، فى سيرة رجل عظيم مثل عبد المؤمن أقامت عبقريته دولة من أعظم الدول الإسلامية فى المغرب والأندلس ، وامتازت بطائفة من أبدع الحلال التى تزدان بها البطولة ، ولكنا ربما استطعنا أن نلتمس فى روح العصر ، وروح الصراع الذى كانت تضطلع به الدولة الموحدية الفتية ، كثيراً من العوامل الملطفة ، لما تثيره هذه الصفحات القاتمة من سعب على سيرة الرجل العظيم .

<sup>(</sup>١) راجع في نكبة الوزير ابن عطية : ابن الخطيب في الإحاطة (١٩٥٦) ج ١ ص ٢٧٣ - ٢٧٣ ، والبيان المغرب - القسم الثالث ص ٣٥ ، والاستقصاء ج ١ ص ١٥٢ - ١٥٤ . ونود أن نلاحظ هنا أن تاريخ مولد ابن عطية الذي يقدمه لنا ابن الخطيب ، وهو سنة ٢٧٥ ه - لا يتفق مع ما يقوله لنا عن مراحل حياته ، ومن أنه كتب عن على بن يوسف ثم عن ولده تاشفين ثم عن حفيده إبراهيم . ومن الواضح أن هذا لا يستقيم من الناحية الزمنية ، إذ يكون عمره حين كتب عن على ابن يوسف نحو عشرة أعوام فقط . وربما يستقيم الأمر إذا قيل لنا إنه كتب عن الأمير إبراهيم ، إذ يكون عندئد في نحو الثالثة عشرة أو الرابعة عشرة من عمره .

# الفصل ليالث

## الشــورة في شرقي الأندلس

### و ظهور محمد بن سعد بن مردنیش

خواص الثورة في شرق الأندلس . بلنسية مركز الثورة في الشرق . فرار واليها عبد الله بنغانية . اختيار القاضي ابن عبد العزيز لولايتها . القتال بين المرابطين وأهل بلنسية . استيلاء ابن عبد العزيز على شاطبة . استيلاء ابن عياض على مرسية . تمرد الحند . فرار ابن عبد العزيز وسقوطه في يد ابن غانية . ولاية ابن عياض لبلنسية وعبد الله بن سعد لمرسية . مصدر ابن عبد العزيز ووفاته . حوادث مرسية . تدخل ابن هود في شنونها . قيام القاضي ابن أبي جعفر بولايتها . مسيره لإنجاد ابن حمدين ومصرعه . تطور شئون الرياسة في مرسية . تقديم ابي عبد الرحمن بن طاهر لولايتها . السعي إلى خلعه . دخول ابن عياض مرسية . اعتزال ابن طاهر وعبوره إلى المغرب . دعوة ابن عياض لرياسة ابن هود في بلنسية ومرسية . مقدم ابن هود الى مرسية . خروجه وابن عياض لمقاتلة النصارى . مقتل ابن هود وعبد الله ابن سعد . موقعة البسيط . ظروفها و بواعثها حسيما تصورها الرواية النصرانية . سيف الدولة بزهو د . شخصيته وأعماله . خضوعه لتوجيه ملك قشتاله . أدبه وشعره . ابن عياض يدعو لنفسه في بلنسية . فائبه محمد بن سعد بمرسية . القائد عبد الله الثغرى . نجاحه في انتزاع مرسية . استر داد ابن عياض لمرسية ومصرع الثغري . إمارة ابن عياض بمرسية وبلنسية . مصرعه والخلاف حول ذلك . محمد بن سعد ابن مردنيش يخلفه في بلنسية ثم في مرسية . محمد بنسعد وحقيقة أصله . و لعه بمصادقة النصاري و التشبه بهم . يبسط سلطانه على شرق الأندلس . سياسته نحو المالك النصرانية . عقده لمعاهدات صلح مع أمير برشلونة وحمهوريتي بيزة وچنوة . إقدامه وشجاعته . حليفه ابن همشك . أصله ونشأته . أعماله وظهوره . تغلبه على مدينة شقورة . محالفته ومصاهرته لمحمد بن سعد . استيلاء النصاري على قواعد الثغر الأعلى . موقف ابن مردنيش من ذلك الحادث . استيلاء النصارى على ألمرية وقلعة رباح . استيلاء ابن همشك على شقو رة . بيعة ابن مردنيش ببلنسية ومرسية استيلاؤه على بسطة ووادى آش . مواجهته للموحدين في أواسط الأندلس .

لم تكن تلك الثورات التى نشبت ضد المرابطين فى أواسط الأندلس وفى غربها ، سوى جانب فقط من الثورة العامة ، التى اضطرمت بها الأندلس من أقصاها إلى أقصاها . ذلك أن ربح الثورة قد اجتاحت فى الوقت نفسه شرقى الأندلس كله ، من بلنسية إلى ألمرية ، وكانت الثورة فى شرقى الأندلس ، أعرق مثلا ، وأعمق جذوراً . وأشد مراساً مها فى الغرب ، وكانت تُسيرها منذ البداية فكرة قومية عميقة ، هى الفكرة الأندلسية الحالصة ، فكانت تضطرم ضد

المرابطين والموحدين معاً ، بنفس العنف والإصرار ، وكانت العوامل الحغرافية والعسكرية ، تشد من أزرها ، وتضاعف مقدرتها على المقاومة ، فقد كانت قواعدها الرئيسية ، بعيدة عن متناول الحيوش الموحدية ، وكان اتصالها بالبحر يمدها بوسائل وموارد خاصة ، وكان وقوعها على مقربة من المالك النصرانية ، يفتح لها باب الاتصال المستمر بالملوك النصارى، ومحالفتهم ، والاستنصار بهم ، وكانت هذه الوسيلة بالرغم مما يحيط بها من ملابسات ذميمة ، تعتبر في تلك الآونة من الحطط المشروعة ، في مقاومة الغزاة المحتلين ، مرابطين كانوا أو موحدين . وثمة عامل آخر ، في استفحال الثورة وصمودها في شرقي الأندلس ، هو انحصار زعامتها ، وتركيزها مدى أعوام طويلة ، في شخصية واحدة قوية ، كانت تجتمع حولها خيوط المقاومة ، وكان محدوها إيمان عميق بالفكرة الأندلسية ، تتحطم عليه سائر الاعتبارات الدينية : تلك هي شخصية محمد بن سعد بن مردنيش ، أعظم سائر الاعتبارات الدينية : تلك هي شخصية محمد بن سعد بن مردنيش ، أعظم فوار الأندلس ضد الموحدين ، وأشدهم مراساً ، وأعنفهم كفاحا .

### - 1 -

وكانت بلنسية تحتل في شرق الأندلس ، نفس المكانة ، التي تحتلها قرطبة في الوسط ، وإشبيلية في الغرب ، باعتبارها قاعدة لسلطان المرابطين ، ومركزهم الدفاعي في هذا القطاع من الأندلس . وكان للمرابطين عناية خاصة بتأمين ثغر بلنسية ، لموقعه الدقيق على مقربة من الثغر ، والمالك النصرانية ، يولونه الصفوة من القرابة والحاصة ، فكان ضمن ولاتها الأمير مزدلى بن تيولتكان ، محررها من الغزاة النصارى ، والأمير أبو الطاهر تميم بن يوسف ، ومحمد بن يوسف ابن يدر ، والأمير أبو زكريا يحيى بن غانية . وكان على ولايتها حيما اضطرمت الثورة في غربي الأندلس ، وفي قرطبة ، أبو محمد عبد الله بن محمد بن على النورة في غربي الأندلس ، وفي قرطبة ، أبو محمد عبد الله بن محمد بن على ابن عبد الله بن موان ابن عبد الله بن مروان ابن عبد الله بن مروان ابن عبد الله بن مروان ابن عبد الله بن مله المن عبد العزيز ، وكان قد ولاه منصب القضاء الأمير تاشفين بن على في ذي الحجة سنة ٨٥٠ ه .

فلما نشبت الثورة فى قرطبة ، بعد نشوبها فى الغرب ، ونادى ابن تحمُّدين بخلع نير المرابطين ، طافت ربيح الثورة بقواعد شرقى الأندلس ، وهاجت الحواطر فى بلنسية وغيرها ، واجتمع واليها عبد الله بن محمد بن غانية ، وقاضيها

أبو عبد الملك مروان بن عبد العزيز ، وتفاهما ، بالرغم مماكان بينهما من المنافسة الباطنية ، على الائتلاف والتعاون على حفظ النظام وضبط المدينة ، واجتمع الناس في المسجد الحامع في أواسط رمضان سنة ٥٣٩ هـ ، فخطب فهم مروان ، وذكرهم بجهاد اللمتونيين ضد النصارى ، ونصرهم لقضية الأندلس ، وتحريرهم لبلنسية من أيدى القشتاليين ، وحمَّهم على التمسك بدعوتهم والوفاء لهم . وتكلم الوالى ممثل ذلك ، وذكرهم بأيام عمه يحيى بن غانية ، وبما انعقد بيهم وبينه من التعاطف والمودة . بيد أن هـذا التفاهم الظاهر بين زعيمي المدينة ، لم يكن سوى ستار لما يضطرم في الأنفس الثائرة ، وسرعان ماتوجس الوالي عبد الله ابن غانية من نيات زميله وحليفه القاضي ، ومما قد يجيش به الشعب نحوه ونحو اللمتونيين من المقاصد الخطرة ، فبعث أهله وأمواله خفية إلى شاطبة ، ثم لحق مهم فى صحبه فى اليوم التالى ، واستطاع ، بالرغم مما وقع بينه وبين جند بلنسية من مناوشة ، أن يلوذ بالفرار ، وأن يصل إلى شاطبة . فلما استقر بها ، أخذت سرياته اللمتونية تغر على أحواز بلنسية ، وتثخن فها ، وتعتدى على الأموال والأنفس ، فتقدم الحند والعرب وأعيان المدينة إلى آبن عبد العزيز ، بأن يتولى أمرهم ، فأبى ، وقال لهم اختاروا لولايتكم من ترون من شيوخكم ، فوقع الاختيار على بعض زعماء لمتونة ، ممن بني مهم بالمدينة ، وأراد هذا الزعيم الحديد أن يقبض على ابن عبد العزيز ، فلم يستطع ، ثم تولاة الحوف والروع ، ففر إلى شاطبة ، ومعه بقية أشياخ لمتونة ، ووقع إحماع الناس على اختيار القاضي ابن عبد العزيز للولاية ، فاستر منهم ، فسعى إلى الانفراد به ، أبو محمد عبد الله ابن عياض قائد الثغر، وعبدالله بن مردنيش، وأقنعاه بقبول الإمارة، فقبلهامكرها وبويع له في اليوم الثالث من شوال من نفس السنة ، وولى عبد الله بن عياض الثغر وما والاه ، واستمر المرابطون حلال ذلك في غاراتهم وعيثهم في أحواز المدينة ، فحشد ابن عبد العزيز جنود الثغر وسار إلى شاطبة ، فخرج المرابطون من قصبتها إلى المدينة ، وعاثوا فيها وسبوا النساء ، والتقى جند بلنسية بالمرابطين ، ونشبت بين الفريقين موقعة هزم فيها المرابطون ، فعادوا إلى الامتناع بالقصبة ، وقدم عسكر من مرسية بقيادة قاضيها ابن أبي جعفر محمد بن عبد الله لإنجاد ابن عبد العزيز ، وتعاونا على حصار شاطبة ، وكلاهما يضمر في نفسه أن يفوز بها ، ثم وصل ابن عياض في جند الثغر ، وأدرك عبد الله بن محمد بن غانية ، الوالي السابق ، أنه لا طاقة له بهذه القوى ، ففر من شاطبة فى نفر من خاصته ، واستطاع أن يلحق بألمرية ، وهنالك لقى محمد بن ميمون قائد الأسطول فى تلك المنطقة وكان قد بقى على طاعة المرابطين ، فجهزه إلى ميورقة ، حيث كان أبوه محمد ابن غانية يتولى أمن الحزائر ، فاستقر إلى جانبه ، وكان من أمر بنى غانية ، ودولتهم بالحزائر الشرقية أيام الموحدين ، ماسوف نذكره فى موضعه (۱) .

واستولى ابن عبد العزيز على شاطبة صلحاً ، وحصها وعين لها قائداً ، وانضمت إليه لَقَنت وما بجاورها ، فاتسعت إمارته ، وضخم أمره ، ثم عاد إلى بلنسية حيث جددت له البيعة ، وذلك فى شهر صفر سنة ٥٤٠ ه . وانصرف ابن أبى جعفر إلى مرسية ، ثم خرج مها بعد ذلك لإنجاد ابن أضحى فى غرناطة ، وقتل حسما تقدم ، فى المعركة التى نشبت بينه وبين المرابطين .

ولكن ابن عبد العزيز لم يلبث أن آنس متاعب جمة من تمرد الجند ، وعجز الحباية ، وقصوره عن الوفاء بأجور الجند ، وما تتطلبه المصالح العامة ، فخاطب الجند ابن عياض ، يستعجلونه في الوصول إليهم للاضطلاع بزمام الأمور ، وكان عندئذ عرسية ، بعد استيلائه عليها ، من واليها السابق أبي عبد الرحمن بن طاهر ، وذلك في حمادى الأول سنة ٤٥ ه (١١٤٥م) . وفي أثناء ذلك ، أحاط الجند يقصر الإمارة فشعر ابن عبد العزيز بالحطر ، وغادر القصر خفية ، وتدلى من سور بلنسية ليلا ، وسار حتى لحق بألمرية ، وهنالك قبض عليه ابن ميمون أمير البحر ، ودفعه إلى عدوه السابق عبد الله بن غانية ، وكان ما يزال بألمرية ، فاحتمله معه عبد الله مصفداً إلى ميورقة .

وعلى أثر اختفاء ابن عبد العزيز ، قد م الحند للرياسة عبد الله بن محمد بن سعد بن مر دنيش صهر ابن عياض نائباً عنه ، وأسكنوه قصر بلنسية . وفي آخر حمادى الأولى ، قدم ابن عياض إلى المدينة ، وقد وصلته بيعة أهلها ، وهوفي طريقه إليها ، فأقام بها حيناً ينظم شئونها ويحصن ثغورها . ثم عاد إلى مرسية ، وترك صهره عبد الله بن سعد بن مر دنيش أمراً عليها من قبله ، وهو عم محمد ابن سعد بن مر دنيش زعم الشرق فيا بعد ، ويعرف بصاحب البسيط ، لأنه استشهد ، في موقعة البسيط مع ابن هود حسما نذكر بعد (٢).

<sup>(</sup>١) ابن الأبار في الحلة السيراء ص ٢١٢ – ٢١٤، وابن الحطيب في أعمال الأعلام ص٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) الحلة السيراء ص ٢١٥.

وإما ابن عبد العزيز ، فقد لبث يرسف فى سمنه بميورقة لدى بنى غانية نحو عشرة أعوام ، وهو يعانى أمر ضروب العذاب والمهانة ، حتى قيض الله له الحلاص فى النهاية ، بواسطة الوزير أبى جعفر بن عطية ، وكان والى ميورقة يومئذ إسمى بن محمد بن غانية ، وليها بعد مقتل أبيه محمد وأخيه عبد الله ، وجنح إلى مهادنة الموحدين ، فأطلق سراحه ، وبعث به إلى ثغر بجاية ، وذلك فى سنة ٤٥٥ ه فسار إلى مراكش ، وهنالك عاونه ابن عطية على أن ينتظم فى مجلس الحليفة العلمى . بيد أنه لم يرع لابن عطية ، شكر الصنيعة ، ونظم فى حقه أبياته المشهورة فى التحريض عليه ، ومطلعها :

قل للإمام أطال الله مدته قولا تبين لذى لب حقائقه فكانت هذه الأبيات حسما نذكر بعد ، من أقوى الأسباب فى نكبة ابن عطية ، وظل ابن عبد العزيز مقيا بمراكش فى خمول ونسيان حتى توفى سنة ٥٧٨ هـ (١١٨٢ م) فى الثالثة والسبعين من عمره (١).

ونود قبل أن نمضى فى تتبع مصاير الثورة فى بلنسية وتطوراتها ، أن نتناول ما وقع من الأحداث فى مرسية ، وباقى أعمال الشرق .

كانت مرسية ثانى قواعد الشرق بعد بلنسية ، وكانت تحتل فى النصف الحنونى من شرقى الأندلس ، نفس المركز الدفاعى ، الذى تحتله بلنسية فى النصف الشمالى ، ومن ثم فإنا نجد فى فترات الثورة ، واضطراب الأحداث السياسية والعسكرية ، دائماً صلة وثيقة بين ما يقع فى هاتين القاعدتين من أحداث وتطورات ، وقد كان هذا شأنهما أيام الطوائف ، ثم كان شأنهما حيما اجتاحت ريح الثورة ضد المرابطين سائر قواعد الأندلس فى الغرب والشرق معاً .

وقد رأيناكيف نشبت الثورة فى بلنسية فى الوقت الذى اضطرمت فيه بقرطبة، وقام القاضى ابن حمدين بدعوته ، فنى هذه الآونة بالذات تضطرم الثورة أيضاً فى مرسية ، ويختار أهلها لرياستهم زعيا مهم، يدعى أبو محمد بن الحاج اللورقى ، ودعا اللورقى لابن حمدين ، ولكنه لم يلبث فى رياسته سوى بضعة أسابيع ، خلال شهرى رمضان وشوال سنة ٥٣٩ ه ، ثم رغب فى التخلى عن منصبه لما آنسه من صعاب ومتاعب لا قبل له بها . وكان سيف الدولة بن هود ، قد غادر عندئذ

<sup>(</sup>١) ابن الأبار في الحلة السير ام ص ٢١٥ و ٢١٦، وكذلك في المتكلة (القاهرة) رقم ١٧٥١ .

مقره على مقربة من طليطلة ، وأخذ يترقب فرص الحوادث هنا وهنالك . فلما نمى إليه ماوقع في مرسية ، بعث إلها قائداً من قواده يدعى بعبد الله بن فتوح الثغرى ، فأخرج منها ابن الحاج ودَّعا لابن هود ، ولكنه لم يلبث أن أخرج منها بدوره ، وقدم الفقيه القاضي أبو جعفر محمد بن عبد الله بن أبي جعفر الحشني ، وذلك في آخر شوال من السنة المذكورة ، فلبث في منصبه حتى أوائل سنة ٤٠٠ هـ ( ١١٤٥م ): وكان يتمرم بالإمارة ويقول : إنها « ليست تصلح لى ، ولست بأهل لها، واكنى أريد أن أمسك الناس بعضهم عن بعض حتى يجيء من يكون لها أهلا» . ولما سار القاضي مروان بن عبد العزيز أمر بلنسية إلى شاطبةً لمقاتلة من امتنع لها من اللمتونيين، سار الفقيه ابن ألى جعفر فى بعض قواته لمعاونته، ثمسار من مرسية فى قواته مرة أخرى لمعاونة القاضى ابن أضحى زعيم الثورة فى غرناطة على قتال الملثمين ويقال إن قوات أبى جعفر ، بلغت في هذه الحملة اثني عشر ألفا من خيل ورجُّل ، فخرج الملثمونَ إلى لقائه في حموع كثيفة ، ونشبت بين الفريقين في ظاهر غرناطة ، موقعة عنيفة ، هزم فها ابن أبى جعفر وقتل ، وذلك حسما فصلنا من قبل في أخبار الثورة في غرناطة. ونقل إلينا ابن الأبار عن ابن صاحب الصلاة رواية أخرى ، خلاصها ، أن عبد الله الثغرى كان قائداً عمدينة كونكة ، فلما سمع بقيام ابن حمدين بقرطبة ، سار إليه والتحق نخدمته ، وفي خلال ذلك جاءت الأنباء من مرسية بقيام ابن الحاج ثم تبرمه من الرياسة ، فبعث ابن حمدين إلىهمالثغرىواليا ، فقدم الفقيه ابن أبى جعفر قاضياً ، وذلك في منتصف شهر شوال سنة ٥٣٩ ، فأبدى شغفاً شديداً بالظهور والتعلق بالرياسة ، وحشد الناس لقتال المرابطين في أوريولة ، وغدر بهم عند نزولهم بالأمان ، وقتلهم ، فذاع صيته . ثم داخل أهل مرسية في أن يؤمروه ، وأن يُقدم للقضاء أبو العباس ابن الحلال ، ولقيادة الحيل عبد الله الثغرى ،فوافقوه على ذلك . ولما عقدت له البيعة ، نبذ طاعة ابن حمدين ، ودعا لنفسه وتلقب بالأمير الناصر لدين الله ، ثم قبض على الثغرى وعلى صهريه ، ابني مسلوقة ، وعن لقيادة الحيل زعنون أحد وجوه الحند ، ثم سار إلى شاطبة لنصرة ابن عبد العزيز فى مقاتلة المرابطين بها ، فثارت العامة خلال غيبته بمرسية، وأطلقوا سراحالثغرى وصهريه . فسار إلىمرسية على عجل ، وأخمد الهياج، وفر الثغرى إلى كونكة . وعاد ابن أبى جعفر إلى متابعة القتال فى شاطبة . ثم عاد بعدهزيمة الملثمين ، وفرار أمير هم عبد الله بن غانية إلى

مرسية ، وذلك في صفر سنة ، ٤٥ ه . ثم غادرها مرة أخرى في قواته إلى غرناطة لإنجاد ابن أضحى وقتل حسيا تقدم في الموقعة التي نشبت بينه وبين المرابطين (١). ولما عادت فلول عسكر مرسية بعد مقتل أميرها ، أحمع أهل مرسية على تقديم أبي عبد الرحمن بن طاهر للرياسة ، وذلك في أواخر شهر ربيع الأول سنة ، ٤٥ ه ، فانتقل إلى القصر ، ودعا لابن هود ثم لنفسه . وأبو عبد الرحمن هذا ، هو محمد بن عبد الرحمن بن طاهر القيسي ، سليل بي طاهر أمراء مرسية أيام الطوائف . وقد سبق أن تحدثنا في أخبار مملكة مرسية عن أصلهم وعراقة بيتهم ، في الوجاهة والسراوة والعلم . وكان جده أبو عبد الرحمن بن طاهر أمير مرسية ، من أعظم علماء عصر الطوائف وكتابه ، وقد أشاد بذكره وروعة أدبه ابن بسام صاحب الذخيرة (٢) ، وكان هو أي أبو عبد الرحمن بن طاهر أدبه ابن بسام صاحب الذخيرة (٢) ، وكان هو أي أبو عبد الرحمن بن طاهر الحفيد ، صنو جده في العلم والأدب والبراعة في الترسل .

تولى أبو عبد الرحمن بن طاهر الإمارة ، وقدم أخاه أبا بكر على الحيل . وكان ابن حمدين حيما اضطربت الأحوال في مرسية ، قد وجه إليها قوة بقيادة ابن عمه المعروف بالقلفلي ، ومعه أبو محمد بن الحاج وغيره من أعيان مرسية اللاجئين إلى قرطبة ، فردت هذه القوة كسابقها . وهكذا بدأ ابن طاهر إمارته ، في جو مكفهر ، والدسائس تضطرم من حوله . ولم تمض أيام قلائل على رياسته ، حتى خاطب بعض أهل مرسية ، أبا محمد عبد الرحمن بن عياض قائد جند الثغر في بلنسية في القدوم إليهم وتقلد الرياسة ، فبادر بالسير إلى مرسية ، وتلقاه في طريقه والى أوريولة ، وهو القائد زعنون الذي تقدم ذكره ، وسلمه إياها ، ثم سار إلى مرسية ، ومعه عدة من وجوه أهل مرسية ، الذين خرجوا إلى لقائه والسير في ركابه ، كل ذلك وابن طاهر يعمل هادئاً في قصره ، ولا يدري بما يدور وابن طاهر ، مستمر على سكوته وعلى حسن ظنه ، ودخل ابن عياض القصر ، وابن طاهر ، مستمر على سكوته وعلى حسن ظنه ، ودخل ابن عياض القصر ، لا يدفعه عند أحد ، فلم يشعر ابن طاهر ، إلا وقد نُزع من رياسته ، فانتقل إلى داره ، وعف ابن عياض عن دمه ، توقيراً له ، وإشفاقاً لضعفه . وتم هذا الإنقلاب في العاشر من حمادي الأولى سنة ١٩٤٠ ه (أكتوبر سنة ١١٤٥ م) . الإنقلاب في العاشر من حمادي الأولى سنة ١٩٥٠ ه (أكتوبر سنة ١١٤٥ م) .

<sup>(</sup>١) الحلة السيراء ص ٢١٨.

<sup>(</sup> ۲ ) راجع كتابى « دول الطوائف » ص ۱۷۰ .

ولم تمض أيام قلائل على ذلك حتى تطورت الحوادث فى بلنسية ، وخلع مروان ابن عبد العزيز من الإمارة ، واستدعى الحند ابن عياض لتولى الرياسة مكانه ، فسار ابن عياض إلى بلنسية فى آخر شهر حمادى ، وقد فر عنها ابن عبد العزيز عاوعاً ، وبويع بالإمارة ، ودعا لابن هود ، وأقام بها حيناً ينظم شئونها ، ثم غادرها إلى مرسية ، بعد أن أقر عليها صهره عبد الله بن سعد بن مردنيش عنه فى رياستها حسما تقدم من قبل .

أما ابن طاهر ، فإنه لزم داره ، وعاش فى عزلة وهو يشهد تطور الحوادث فى مرسية ، وفى شرقى الأندلس ، فى ظل زعيمه وأميره فيا بعد محمد بن سعد ابن مردنيش ، ويشهد صراعه المرير مع الموحدين ، وهو يزداد ، توجساً وحذراً ، كلما تطورت الحوادث ، وكلما تقدمت به السن ، إلى أن توفى ابن مردنيش فى سنة ٧٦٥ ه ، فعندئذ دخل فى طاعة الموحدين ، وعبر البحر إلى المغرب ، وتوفى عمراكش فى سنة ٧٤٥ هراً .

وقد أشرنا فيا تقدم ، إلى ماكان من مقدم سيف الدولة بن هود إلى قرطبة ، بدعوة أهلها ، ثم تحولهم إلى خصومته ، وقتلهم وزيره ابن الشاخ وطائفة من أصحابه ، ومغادرته عندئذ قرطبة إلى جيّان ، وكان قد ثار بها قاضها ابن جزى واستقل محكمها ، فتغلب عليه وانتزعها منه . ثم سار إلى غرناطة بدعوة أهلها ، وخاض هناك بعض الوقائع إلى جانب القاضى ابن أضحى ، واكنه لم يوفق إلى الاستقرار بها ، فغادرها فى أواخر سنة ٣٩٥ ه عائداً إلى جيان . وسرعان ما ألى فى حوادث مرسية فرصة جديدة للتدخل والمغامرة ، فبعث إليها أولا قائده عبد الله الثغرى ، فتغلب عليها ، ولكنه أخرج مها بعد أيام قلائل ، ثم توالت الحوادث على النحو الذى فصلناه من قبل ، واستولى ابن عياض قائد جنود الثغر على مرسية ، ثم على بلنسية ، ودعا لابن هود فى كلتا الحاضرتين . فبعث إليه ابن هود بولده أبى بكر ، فخرج للقائه واحتنى به ، واصطحبه معه إلى بلنسية ، ثم سار ابن هود نفسه إلى مرسية ، ودخلها ونزل بقصرها ، فعجل ابن عياض فى اللحاق به ، وأعلن طاعته ، والامتثال لأوامره ، ونزل بالقصر الصغير ، فعهد إليه ابن هود بالأمور كلها ، وأسبغ عليه لقب الرئيس مكتفياً بلقب الإمارة ومظاهرها ، وأكان ذلك فى أواخر رجب سنة ٥٤٥ ه (أوائل سنة ١١٤٦) .

<sup>(</sup>١) الحلة السيراء ص ٢٢٠.

وكان ابن عياض جندياً عظيا ، وفارساً ذا نجدة ، ورئيساً وافر الحزم ، وكان فوق ذلك رجلاصالحا ورعاً ، رقيق الحس والعاطفة ، وكان النصارى يقدرون فروسيته وشدة مراسه ، ويعدونه وحده بمائة فارس (۱). وكان يقظاً لحركات النسارى في شرقى الأندلس ، فلم تمض أيام قلائل ، على مقدم ابنهود ، حتى جاءت الأنباء باعتداء النصارى على أحواز شاطبة ، ومبادرة عبد الله ابن سعد بعسكر بلنسية لقتالم . فأسرع ابن عياض وابن هود في قواتهما لنجدته . والتي المسلمون والنصارى في موضع يسمى « باللج » في ظاهر بلدة البسيط (۲) على مقربة من جنجالة ، في يوم الحمعة العشرين من شهر شعبان سنة ٠٤٠ هـ ( فبر ابر سنة ٢٦١٦ م ) فوقعت الهزيمة على المسلمين ، وقتل في الموقعة عبد الله ابن سعد بن مردنيش ، وسيف الدولة ابن هود ، ونجا ابن عياض . وكانت ضربة شديدة للمسلمين في شرقى الأندلس (۱)

هكذا تصور لنا الرواية الإسلامية موقعة البسيط . بيد أنه يوجد ثمة شيء من الغموض في تلك الرواية الموجزة . ذلك أننا نعرف أن سيف الدولة بن هود، هو حليف النصارى، وصنيعة عاهلهم القيصر ألفونسو السابع أو ألفونسو ريمونديس وهم الذين دفعوه إلى خوض غار الحوادث في الأندلس ، وأمدوه بعونهم ، فكيف انقلب إلى محاربهم بين عشية وضحاها ؟ والحواب على ذلك نجده في الرواية النصرانية المعاصرة ، وهي المساة «رواية ألفونسو السابع» فهي تقول لنا إن سيف الدولة ، بعد أن فشلت محاولته في قرطبة بعث إلى ألفونسو السابع ملك قشالة ، غيره بأن أراضي أبدة ، وبياسة وقلاعها ، وهي من أملاكه التي تغلب عليها ، قد ثارت عليه ورفضت أداء الفرائب المطلوبة ، فندب ألفونسو أربعة من الأشراف القشتالين هم الكونتات ما نريكي ، وأرمنجود ، وبانسيو ، ومارتن فرنانديث ، وأمرهم بأن يقوموا بإخضاع أراضي أبدة ، وبياسة ، وجيان وغيرها ، فرنانديث ، وأمرهم بأن يقوموا بإخضاع أراضي أبدة ، وبياسة ، وجيان وغيرها ، لطاعته وطاعة سيف الدولة ، فسار الكونتات في قواتهم ، وأغاروا على تلك الحهات وأغنوا فيها ، وافتتحوا جيان وأبدة وبياسة ، ونكلوا بسكانها المسلمين ، وعندئذ استخاث المسلمون بسيف الدولة ، وأعلنوا بطاعته ، فاستجاب لدعوتهم ، وسار استغاث المسلمون بسيف الدولة ، وأعلنوا بطاعته ، فاستجاب لدعوتهم ، وسار

<sup>(</sup>١) المراكشي في المعجب ص ١١٥.

<sup>(</sup>٢) وهي بالإسبانية Albacete

<sup>(</sup>٣) أبن الأبار في الحلة السيراء ص ٢٢٦

إليهم فى جيش ضخم ، وطلب إلى الكونتات النصارى أن يرفعوا أيديهم عن المسلمين ، وأن يكفوا عن غزواتهم المخربة التى قاموا بها فى الأراضى الإسلامية ، بالتحالف مع القاضى الطموح عبد الله الطغرائى والى قونقة ، فيا بين شاطبة وأبدة ، وأخيراً أن يسلموا إليه الغنائم والأسرى . فرفض الكونتات مطالب سيف الدولة ، وأجابوا بأنهم لم يفعلوا إلا ما أمر به عاهلهم ، وماطلبه سيف الدولة ذاته . وطال الحدل بين الفريقين ، وعندئذ قرر سيف الدولة أن يلجأ إلى السيف ، وسار الكونتات النصارى وحليفهم القاضى الطغرائى ، بعد أن امتنعت عليهم شاطبة غربا ، وسارت قوات بلنسية ومرسية وسيف الدولة لقتالهم فى نفس الوقت . والتي المسلمون والنصارى في سهل البسيط على مقربة من جنجالة ، فهزم المسلمون شر هزيمة ، وقتل عبد الله بن سعد قائد جند بلنسية وأسر سيف الدولة ، وقتل عبد الله بن سعد قائد جند بلنسية وأسر سيف الدولة ، وقتل عبد الله بن سعد قائد عبد بلنسية وأسر سيف الدولة ، الحيش إلى بلنسية . ولما علم ألفونسو السابع بمصرع صديقه القديم سيف الدولة أسف كل الأسف وأعلن أنه برىء من دمه (۱) .

وكان أحمد بن يوسف بن هود ، المتلقب بسيف الدولة وبالمستنصر ، شخصية غامضة . وبالرغم من أنه كان سليل أسرة بني هود أصحاب الثغر الأعلى ، وحماته والمتفانين في الذود عنه ضد النصارى ، فإنه لم يكن يتمتع بشيء من خلال أسرته الملوكية العريقة . وقد رأيناكيف تخليعن روطة ، آخر قواعد مملكة سرقسطة القديمة ، لملك قشتالة ، ألفونسو ريمونديس ، وآثر أن يعيش في أراضيه وتحت كنفه ، وأن يغدو آلة لحططه و دسائسه ضد المسلمين ، محقق مها إذا استطاع بعض مآربه في الضرب والتفريق بين أبناء الأمة الأندلسية ، واقتطاع ما يمكن اقتطاعه من أراضها . ولم يكن اشتراك سيف الدولة في حوادث الثورة ضد المرابطين ، من أراضها . ولم يكن اشتراك سيف الدولة في حوادث الثورة ضد المرابطين ، عاوله اختيارية يشق مها طريقه إلى الرياسة ، ولكنه كان يقوم مها بوحي ملك عاوله اختيارية يشق مها طريقه إلى الرياسة ، ولكنه كان يقوم مها بوحي ملك قشتالة ، ومعاونته الفعلية بالمال والحند ، لانتهاز الفرص السائحة ، خلال هذا الاضطراب العام ، الذي كان يسود الأمة الأندلسية ، ولم تكن دعوات

M. Gaspar Remiro, cit. Crónica del Emperador Alfonno (Murcia (١) وراجع أيضاً تاريخ الأندلس في عهد المرابطين والموحدين والموحدين (وترجمة محمد عبد الله عنان) الطبعة الثانية ص ٢١٦ .

الزعماء الثائرين له ليقدم عليهم ، أو ليستظلوا بصفته الملوكية السابقة ، إلا سراباً وخديعة لمواطنيهم ، بتنصيب شخصية لا تخلص لقضيتهم . ولقد كان من رحمة القدر بذكرى هذا الأمير المنكود – صنيعة القشتاليين وخديمهم – أن قتل فى غمرة الدفاع عن أمته ودينه ، ضد حلفائه القدماء ، فى ظروف طارئة ، لم تكن من تدبيره ، وإنما استدرج إلها فكانت فها خاتمته .

بيد أن سيف الدولة كان يتمتع نحلة العلم والتأدب شيمة آبائه وأجداده ، وكان شاعرا ينظم الشعر الجيد ، وقد أورد لنا ابن الآبار شيئاً من نظمه فمن ذلك قوله : يا باكيا عمر الطلول بدمعه أسفا على ذلك الدم المطلول أودت بلبك لوعة صديت لها صفحات ذاك الحاطر المصقول وقوله من قصيدة طويلة :

خطرت خطرة الغرام على القيل المتكن الفي لها يستكين أذكرتني بلجاء ورق تجداوبن بنجد حديثهن شجون أطربتني أصوابهن على الأيكة قد يطرب الحزين الحزين المزين يامية القوم والمنا يضع المرء إذا ما استقل يوماً قطين إن تكوني قد استقر بك الربيع فقلبي مع الرفاق رهين أو تكوني سلوت عنا فلا والله تسالك الظباء العين أين للشمس أن تنال محيا كو وتعزى لمعطفيك الغصون غرر لحن من دجى الشعر بيض ما تجلت عن مثلهن الدجون (١)

وعلى أثر مقتل ابن هود ، أعلن ابن عياض الدعوة لنفسه ببلنسية ، وكان قد ترك فى مرسية محمد بن سعد بن مردنيش نائباً عنه بها ، وكان قد عهد فى نفس الوقت إلى عبد الله الثغرى الذى شهدناه من قبل ، يشترك فى حوادث مرسية باسم ابن هود ، بأن يكون سفيره لدى الإمبر اطور ألفونسو ريمونديس ليعقد معه السلم والتحالف ضد أمير برشلونة ، فعاد من سفارته هذه ، وزعم أن الإمبر اطور قد منحه إمارة مرسية ، واستعان على دخولها بطائفة من الحوارج

<sup>(</sup>٢) راجع الحلة السيراء ص ٢٢٦ و٢٢٠ .

المشايعين له ، فنجح في محاولته ، وفر محمد بن سعد بن مردنيش نائب ابن عياض عمرسية ، ولحق بثغر لقنت ، وذلك في أوائل شهر ذي الحجة سنة ٤٥ ه ، (مايو سنة ١١٤٦م) . ولم تمض بضعة أشهر على ذلك ، حتى زحف ابن عياض على مرسية لاستخلاصها من الثغري ، وقتل الثغري في المعركة الى نشبت بيهما ، وذلك في السابع من رجب سنة ٤١٥ ه (ديسمبر ١١٤٦م) . ويقدم إلينا الضبي تفاصيل مصرع الثغري ، فيقول إنه لما نجح ابن عياض في دخول مرسية ، وقع القتال بينه وبين ابن عياض في شوارع المدينة حتى هزم الثغري ، وركن إلى الفرار ، وخرج من الباب المسمى باب الفارقة ، فألتى عليه من فوق السور حجر أصاب رأس جواده ، فوثب الحواد جامحاً براكبه نحو مجرى النهر ، وهنالك قتله رجل ممن كانوا يرابطون في هذا المكان .

وهكذا استعاد ابن عياض إمارته على مرسية ، وأضحى يبسط سلطانه على سائر قواعد الشِرق من بلنسية شمالًا حتى أحواز قرطاجنّة ، جنوباً . واستمر في إمارته على تلك المنطقة بلا منازع مدى عام وتسعة أشهر وعشرين يوماً ، إلى أن لقى مصرعه فى اليوم الثانى والعشرين من شهر ربيع الأول سنة ٥٤٢ هـ ( ٢١ أغسطس ١١٤٧ م ) . ويقول لنا ابن الأبار إنه توفى قتيلا من جراء سهم أصابه في بعض حروبه مع القشتالين (١). ويقول الضيي إنه قتل بالعكس خلال معركة نشبت بينه وبن بني جميل على مقربة من بلِّش وحمل جثمانه إلى بلنسية ودفن بها . وقام على مواراً ته صهره ونائبه في بلنسية محمد بن سعد بن مردنيش، وأعلن للناس أن ابن عياض قد أولاه عهده بالإمارة من بعده ، فبايعوه على ذلك . ويقول المراكشي إن ابن عياض حن حضرته الوفاة ، أشار إلى من اجتمع إليه من الأعيان والجند بتقديم محمد بن سعد للرياسة ، وأنى أن يوصى برياسة ولده لأنه كان يشرب الخمر ويغفل الصلاة . وقيل أيضاً إن أهل بلنسية بايعوا ابن سعد، ونصبوه أمراً عليهم دون عهد سابق . وأما في مرسية فقد اختار أهلها للإمارة عليهم نائب ابن عياض أبا الحسن على بن عبيد ، ولكنه لم يمكث في الإمارة سوى فترة يسيرة حتى أواخر حمادى الأولى ، ثم تخلى عنها لابن سعد أمير بلنسية . وهكذا نجح محمد بنسعد بن مردنيش في اجتناء تراث ابن عياض بأكمله، وخلفه في إمارةشرق الأندلس كله ، وكان ذلك في حمادي الأولى سنة ٤٢هـ ( أكتوبر ١١٤٧ م )

<sup>(</sup>١) المراكثين في المعجب ص « ١١٥ » ، وابن الأبار في الحلة السيراء ص ٢٢٠ .

وبقيام ابن مردنيش ، فى إمارة شرقى الأندلس ، تنهيأ الظروف لصفحة جديدة من الصراع بن الأندلس الثائرة وبين الموحدين ، وهو صراع عنيف يضطرم زهاء عشرين عاما ، وتخوضه منطقة الشرق كلها ، بسائر مواردها وقواتها ، تحت زعامة قوية موحدة ، ويقتضى لمدافعته معظم جهود الموحدين فى شبه الحزيرة ، ثم لا تهدأ ثائرته وتطوى صفحته ، إلا باختفاء مثير ضرامه من الميدان .

#### - T -

إن ابن مردنيش ، الذي حمل لواء هذا الصراع الشهير ضد الموحدين ، ولبث طيلة اضطرامه صامداً ، كالصخرة الصلدة ، لا تفتر له همة ، ولا يهادن ، ولا تلبن قنانه ، حتى طواه الموت ، هو شخصية من أغرب شخصيات التاريخ الأندلسي ، تمثل كل خلال العصر ، ورذائله في نفس الوقت ، ولو لم يبالغ ابن مردنيش في مداخلة النصاري ، وربط قضيته بعونهم ، لكان في وسعنا أن نعتبره بطل الوطنية الأندلسية ، وحامل لوائها ضد الموحدين .

وهو أبو عبد الله محمد بن سعد بن محمد بن سعد الحذامى بن مر دنيش . أصله من النغر الأعلى، وولد فى قلعة من قلاع طرطوشة المنبعة تسمى بننش كُلة، أصله من النغر الأعلى، وولد فى قلعة من قلاع طرطوشة المنبعة تسمى بننش كُلة المحدد المحدد

وقد لفت محمد بن سعد أنظار الباحثين باسمه ولقبه ، وصفاته الغريبة الفذة ، وتساءل بعضهم عن حقيقة أصله ونسبه ، فهو وفقاً لاسمه المدون جذامي ، أو

<sup>(</sup>١) ومكانها اليوم نضر Peniscola الصغير الواقع جنوبي طرطوشة .

<sup>(</sup> ٢ ) ابن خلكان فى وفيات الأعيان ج٢ ص ٤٩٢ ، فى ترجمة أبى يوسف يعقوب المنصور . وهو يضبط «مردنيش، وفقاً للشكل الموضوع عليها .

تجيبي وفقاً للبعض الآخر(١) ، أو بعبارة أخرى عربي الأرومة . بيد أن في لقبه ، وهو ابن مردنيش وفي صفاته وسلوكه أيضاً ، ما محمل على الريب في هذه النسبة . وأغلب الظن أنه ينتمي إلى المولدين أوبعبارة أخري أنه إسباني الأصل ، دخل أجداده في الإسلام ، فأصبح من ذلك العنصر المسلم الدخيل ، الذي كان يؤلف شطراً له خطره من الأمة الأندلسية ، والذي لعب في تاريخها أعظم دور ، ولاسما في أيام الفتن والثورات القومية . ويرى البحث الحديث . أنَّ مردنيش ، هو تحريف الاسم الإسباني « مرتنيث » Martinizi أي ( ابن مرتين ) ،وربما تحريف لاسم Mardonius وهو سليل البيزنطيين القدماء في منطقة ۚ قرطاجنّـة <sup>(۲)</sup> . ومن جهة أخرى فإن صفات ابن مردنيش وسلوكه حسم تصورها لنا الرواية العربية ، تؤيد هــذا الظن في انتمائه إلى عنصر المولدين . فقد كان شغوفاً بالتشبه بالنصاري (القشتاليين) في الزي والملابس والسلاح واللجم والسروج ، وكان بجيلا اللغة القشتالية ، ويؤثر التحدث مها ، وكان يدعو إلى جيشه كثيراً من النصارى المرتزقة ، من القشتاليين والقطلان والبشكنس، يبتني لهم الأحياء والمعسكرات، ويزودها بأسباب الرفاهية والحانات، وكان يغدق علمهم الصلات الوفيرة من المال والإقطاعات ، وذهب في ذلك إلى حد أنه أقطع أحد أكابر فرسان البشكنس ، وهو المسمى بيدرو دى أثاجرا مدينة شنتمرية ابن رزين مع سائر مرافقها وأراضها ، وقد أنشأ بها هذا الفارس مركزاً لأسقفية (٢) . وقد كان من جراء هذا الإغداق الفياض على النصارى أن اشتط ابن سعد في فرض المغارم والرسوم المختلفة على رعاياه المسلمين (1). وكان النصارى يسمونه الملك لوبي ( لب) Rey Lope أو Lobo أعنى « الدُّئب» . وفي بعض الروايات النصرانية ان هذا الاسم الأخير أطلقه عليه النصاري لما أثر من إقدامه و شجاعته (<sup>(6)</sup>.

<sup>(</sup>١) ابن الخطيب في الإحاطة (طبعة القاهرة القديمة ) ج ٢ ص ٨٥.

Dozy: Recherches (1881) V·I. p. 365-Codera: Decad. y Desp. de los ( Y ) Almoravides p. 113 & 311

<sup>(</sup>٣) وهي شنتمرية الشرق المماة بالإسبانية Albarracin . وقد كانت أيام عصر الطوائف قاعدة لمملكة بني رزين .

Dozy: Recherches. ؛ وكذلك ؛ وأعمال الأعلام ص ٢٦١ ؛ وكذلك . . V.I. p. 366

A. Piles Ibars: Valencia Arabe (Valencia 1901) p. 516 ( o )

وأضحى محمد بن سعد بن مردنبش بتغلبه على بلنسية ، ومرسية ، سيد المنطقة الشرقية كلها ، وامتد سلطانه من أحواز طرطوشة شمالا حتى قرطاجنة ولورقة جنوبا . ولما كان من الواضح أنه لايستطيع أن ينصرف إلى توطيد سلطانه فى تلك الملطقة الشاسعة إلاإذا أمن جانب النصارى ، وهم جيرانه من الشهال والغرب واستطاع بذلك أن ينصرف إلى مقارعة الموحدين ، الذين جازت جيوشهم الأولى إلى شبه الحزيرة ، فقد رأى أن تكون مسالمة المالك النصرانية ، شعاره الذى لا يحيد عنه ، وأن يعقد معها التحالف كلما سمحت بذلك الفرص ودعت الضرورات .

ومن ثم فقد عقد لأول ولايته مع أمير برشلونة الكونت رامون برنجيرالرابع صلحاً لمدة أربعة أعوام ، وعقد معاهدة صلح أخرى مع ملك قشتالة الإمير اطور الفونسو السابع ( ألفونسو ريمونديس ) . وكان يؤدى لكل منهما في السنة جزية قلرها خسون ألف مثقال من الذهب . ولم تقف هذه السياسة في مصانعة النصارى ومصادقهم ، عند حدود شبه الحزيرة ، بل شملت الدول النصرانية في خارجها . في العام الثاني من حكمه ، أعنى في سنة ٣٤٥ ه ( ١١٤٩ م ) عقد ابن مردنيش مع جمهورية بيزة معاهدة صلح مدتها عشرة أعوام ، ثم عقد معاهدة أخرى مع خمهورية چنوة ، يتعهد فيها بأن يؤدي إليها إتاوة قدرها عشرة آلاف دينار مرابطية خلال عامين ، وأن يبني للرعايا الحنوبيين الذين يقطنون في بلنسية ودانية فندقاً يزاولون فيه تجارتهم ، وأن يمنحهم عماماً بجانياً في كل أسبوع ، وتعهدت جمهورية چنوة من جانها بأن لاتحدث أضراراً لأحد من رعايا الملك لوبو في طرطوشة وألمرية . وكان ابن مردنيش فضلا عما تقدم يراسل كثيراً من الملوك النصارى في عتلف أنحاء القارة ، ويبعث إليهم بالهدايا القيمة . ومن ذلك أنه أرسل إلى هنرى الثاني ملك انجلترا هدية قيمة من الذهب والحرير والحيل والحال ، وبعث اليه ملك انجلترا هدية جليلة ()

وظهر ابن مردنيش منذ البداية بفائق عزمه وشجاعته وإقدامه ، كما ظهر بوافر شهامته وجوده . ويقول لنا ابن الحطيب إنه «كان له يومان فى الأسبوع ، يوم الاثنين والحميس ، يشرب مع ندمائه ، ويجود على قواده وخاصته وأجناده، ويذبح الأبقار فى المواسم ، ويفرق لحومها على الأجناد ، ويتخلل ذلك لهو كثير ،

F. Codera: Decad. y Desp,. de de los Almoravides, p. 115 & 120-128 ( 1 )

حتى ملك القلوب من الحند، وعاملوه بغاية النصح، وربما وهب المال في مجالس أنسه (١). وينوه المقرى بشجاعة ابن مردنيش ، ويقول إنه كان من أبطال عصره ، وأنه كان يدفع في المواكب ويشقها شقاً ، يميناً وشمالا ، منشداً :

أكرُ على الكتيبة لا أبالي أحتني كان فيها أم سواها(٢)

وجمعت الأقدار بين ابن مردنيش وزعيم بشبهه في كثير من صفاته وميوله ، وكان له أكبر عضد في مضاعفة صولته ، وتوطيد سلطانه ، وهو إبراهيم ابن محمد بن مفرج بن همشك ، وهو مثل ابن مردنيش شخصية تتمنز بصفاتها الخاصة ، وهو من أصل نصراني صريح ، فجده مفرج أو همشك نصراني نزح إلى سرقسطة ، وأسلم عل يد أحد ملوك بني هود في أواخر أيامهم ، وكان مقطوع إحدى الأذنين ، فكان النصاري إذا رأوه في القتال عرفوه وقالوا « هامشك » ، ويقول لنا ابن الحطيب أن معنى هذه العبارة في لغتهم « ترى المقطوع الأذن »(٢) وأصل العبارة في القشتالية هو He Mochico وبالتفصيل He aqui el Mocho pequeño, El desorejado menor و التفصيل مقطوع الذيل الصغير، ومقطوع الأذن (٤). ولما سقطت سرقسطة في أيدى النصاري، وغادرها بنو هود ، تحول إبراهيم بن همشك إلى قشتالة ، وخدم ملكها حيناً ، ثم ترك خدمة النصارى ، ونزح إلى الأندلس ، وخدم اللمتونيين بعد أن أعلن توبته ، وشفع فيه بعض الأكابر . ولما ندب يحيى بن غانية لولاية قرطبة من قبل تاشفين بن على بن يوسف في سنة ٥٣٨ هـ (١١٤٣ م) التحق نخدمته . ولما ثار القاضي ابن حمدين بقرطبة في العالم التالي ، وتسمى بأمر المسلمين ، وكان ابن غانية يومئذ في منطقة الغرب بطارد ثوارها ، بعثه ابن غانية رسولاً إلى قرطبة لمحاولة عقد الصلح بينه وبين ابن حمدين . ولكن الحوادث اتخذت يومئذ في قرطبة وجهة أخرى ، ثم اتسع نطاق الثورة بالأندلس ، وتوالت الإنقلابات في قواعد الشرق ، فاتصل ابن همشك بابن عياض ، وقد تغلب يومئذ على بلنسية ، ولم عض وقت طويل على ذلك حتى سنحت لابن همشك فرصة لاحتلال حصن شقوبش،

<sup>(</sup>١) ابن الحطيب في الإحاطة ج ٢ ص ٨٣.

<sup>(</sup>٢) نفح الطيب (القاهرة) ج ٢ ص ٣٢٢٠.

<sup>(</sup>٣) الإحاطة (١٩٥٦) ج ١ ص ٣٠٠٠

M. Gaspar Remiro : Murcia Musulmana, p. 166 ( 1)

ثم تغلب بعد ذلك على مدينة شقورة (١) الواقعة على مقربة من شمال شرقى أبدة ، فقوى أمره: وفى رواية أخرى أنه تغلب على شقورة فيا بعد حيما ندبه لذلك ابن مرّد نيش، ولما آلت بلنسية ومرسية إلى محمد بن سعد اتصل به ، وعقد معه ابن سعد صهراً على ابنته ، فتوثقت بيهما العلائق ، وغدا ابن همشك من أعظم أعوان ابن سعد وقادته . وكان ابن همشك فى الواقع من أقدر قواد العصر ، وأوفرهم جرأة وشجاعة وإقداماً ، وقد خاض ضد الموحدين فيا بعد ، عدة من الحروب والوقائع الهامة (٢).

#### - £ -

ليست لدينا تفاصيل شافية عن حوادث شرق الأندلس فى الأعوام الأولى لحكم ابن مردنيش ، بيد أنه وقع عقب تولى ابن مردنيش حكم بلنسية ومرسية بقليل ، حادثان خطيران ، الأول فى شمال شرقى الأندلس ، والثانى فى جنوبى شرقها .

أما الحادث الأول ، فهو استيلاء النصارى على ما بقى بأيدى المسلمين من قواعد الثغر الأعلى . ونحن نعرف أن النصارى ، منذ استولوا على سرقسطة فى سنة ١٢٥ هـ ( ١١١٨ م ) لبثوا يتر بصون الفرص لانتزاع القواعد القليلة الباقية فى هذا الركن النائى من الأندلس . وقد صديهم هزيمة إفراغة المروعة ( ١٨٥٨ عن مشاريعهم حيناً . فلما انفجر بركان الثورة فى الأندلس ضد المرابطين ، وشغلت الحاميات المرابطية فى كل قاعدة ، بالذود عن نفسها ، وشغل الرعماء الثائرون كل بتوطيد سلطانه ، شعر النصارى فى الثغر الأعلى ، بأن الفرصة قد سنحت لتحقيق مشروعهم . وكانت القواعد الباقية ، داخل الثغر الأعلى تنحصر فى لاردة وإفراغة ومكناسة ( مكناسة ) ثم فى ثغر طرطوشة الواقع عند مصب بهر إيبرو ( إبرة ) ، وكانت جميعها تقع على حدود إمارة برشلونة . وكانت فرطوشة أولى عهدها الإسلامى مثوى للمجاهدين و المغامرين من رواد الحملات البحرية ، التى عهدها الإسلامى مثوى للمجاهدين و المغامرين من رواد الحملات البحرية ، التى متخن فى شواطىء الأمم النصرانية المحاورة ، فدعا البابا أوچين الثالث إلى حملة تشخن فى شواطىء الأمم النصرانية المحاورة ، فدعا البابا أوچين الثالث إلى حملة والجنويين و فرسان المعبد بقيادة الكونت رامون برنجير أمير برشلونة « وضربت والجنويين و فرسان المعبد بقيادة الكونت رامون برنجير أمير برشلونة « وضربت

<sup>(</sup>١) وهي بالإسبانية Segura de Sierra

<sup>(</sup>٢) ابن الحطيب في الإحاطة (١٩٥٦) ج ١ ص ٣٠٦ و٣٠٠.

الحصار حول طرطوشة من البر والبحر، ودافع المسلمون عن المدينة بمنهى البسالة، وصمدوا للحصار أربعين يوماً ، مؤملين أن ترد إليهم أمداد من بلنسية أو غيرها : فلما يتسوا من كل عون ، اصطروا إلى تسليم المدينة صلحاً فى آخر سنة ١١٤٨ م (١٦ شعبان سنة ٤٤٣ ه) . مشرطين الاحتفاظ بأملاكهم ومساجدهم . بيد أنهم لم يستطيعوا الاحتفاظ بمساجدهم أكثر من ثلاثين أو أربعين عاماً : وهاجمت القوات النصرانية المتحالفة وعلى رأمها الكونت رامون برنجير مدينة لاردة بعد ذلك بقليل وكان طبيعياً ألا تصمد طويلا بعد سقوط طرطوشة ، فسقطت فى أيدى المهاجمين وذلك فى ٢٤ أكتوبر سنة ١١٤٩ م (٤٤٥ ه) وعبر واليها المرابطى ابن هلال البحر ملتجئاً إلى أمير ميورقة محمد بن غانية ، وسقطت معها فى نفس الوقت ، البحر ملتجئاً إلى أمير ميورقة محمد بن غانية ، وسقطت معها فى نفس الوقت ، بل وفى نفس اليوم حسها تروى التواريخ القطلانية ، مدينتا إفراغة ومكناسة . ويقول لنا ابن الحطيب إن القشتاليين استولوا فى نفس الوقت على حصن أقليش وحصن سرانية (سنة ٤٥٥ ه) (١).

سقطت هذه القواعد الإسلامية الشهالية الأخرة في أيدى النصاري، وانتهت بذلك سيادة المسلمين في الثغر الأعلى . وقد كانت هذه القواعد ، تابعة من قبل لمملكة سرقسطة ، فلم سقطت سرقسطة في أيدى الأرجونيين ، أصبحت تابعة لولاية بانسية ، كما كانت منذ بداية العهد المرابطي ، وإذن فقد كانت هذه القواعد خاضعة لسيادة ابن مر دنبش ، من الناحية الإسمية على الأقل . بيد أن ابن مر دنيش لم يكن في وسعه أن محميها أو أن ينجدها ، وكان ارتباطه برباط الصداقة والمهادنة مع الكونت برنجير أمير برشلونة ، محول دون أية محاولة لإنقاذها ، تفسد علائقه مع المهالك النصرانية ، ومن جهة أخرى فقد كان الدفاع عن هذه القواعد النائية الواقعة في قلب الأراضي النصرانية عملا غير مبسور . ومن ثم فإن ابن مردنيش لم محرك ساكنا ، إزاء هذا الحدث المؤلم ، وإن كان قد لبث يعتبر نفسه حامياً للرعايا المسلمين ، في تلك القواعد المنزوعة ، يدل على ذلك أنه حيما عقد معاهدة الصداقة مع جمهورية چنوة ، قد اشترط فيها أن تتعهد چنوة بألاتوقع أية أضرار برعايا الملك لوبو في طرطوشة وألمرية ، وقد كانت چنوة ضمن البلاد التي برعايا الملك لوبو في طرطوشة وألمرية ، وقد كانت چنوة ضمن البلاد التي الشركت في افتتاح طرطوشة .

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير ج ١١ ص ٥٢ . وراجع روض القرطاس ص ١٧٦ ، والإحاطة ج ٢ ص ٨٩ . وراجع أيضاً : Codera: Ibid; p. 124-126

وأما الحادث الثاني فقد وقع في نفس الوقت ، الذي ظفر فيه ابن مردنيش بولاية بلنسية ومرسية ، وهو استيلاء النصاري على ثغر ألمرية. وكانت ألمرية في الواقع شجى في عيون الدول النصر انية القريبة مثل قطلونية وچنوة وبنزة ، بما كانت تقوم به الحملات البحرية الحارجة منها في شواطيء هذه الدول من ضروب العيث والتخريب . فني غمرة الإضطراب العام ، الذي شمل الأندلس عقب انهيار سلطان المرابطين ، رأت الدول النصرانية ، وعلى رأسها البابا ، أن تقوم بانتزاع هذا الثغر الغنى الحصن من أيدى المسلمين ، وبادر ألفونسو السابع ملك قشتالة بانتهاز الفرقة السانحة ، ونظمت حملة برية وبحرية مشتركة من قوات قشتالة ، وقطلونية ، وناڤار ، وچنوة ، وبنزة ، وبعض حشود فرنسية من وراء البرنيه ، وسارت هذه الحملة الصليبية المشتركة إلى ألمرية ، وحاصرتها من البر والبحر بقوات كثيفة ، واستمر الحصار ثلاثة أشهر ، حتى نضبت موارد المدينة ، واضطر المسلمون في النهاية إلى تسليمها للنصاري ، وذلك في العشرين من جمادي الأولى الأندلسي الهام في أيدى النصاري حادثاً جللا ، بيد أن أصداءه المحزنة قد تبددت خلال المحنة العامة التي كانت تعانبها الأندلس يومئذ، من تفرق كلمتها وتبدد قواها ومواردها ، وكان استرداده من أهم ما عنى به الموحدون ، مذ ثبتت أقدامهم في شد الحزيرة.

وكان ألفونسو السابع ملك قشتالة قد استولى فى نفس الوقت على معقل من أهم معاقل الأندلس الوسطى ، وهو قلعة رباح ، وذلك فى أواخر سنة ٤١٥ هـ (١١٤٧ م) ، وذلك قبل استيلائه على ثغر ألمرية بأشهر قلائل . وقد أحدث القشتاليون باستيلائهم على هذا المعقل المنيع ثغرة خطيرة فى خطوط الدفاع الأندلسية . وسنرى فيا بعد أى دور خطير تلعبه هذه القلعة الشهيرة فى حوادث الصراع بين الموحدين والنصارى .

فى ذلك الحين كان ابن مَرْدَ نيش يعمل على توطيد سلطانه .وقد كان حريصاً على ألا ينتقص من أطرافه معتد خارجى أو داخلى ، حتى لقد بلغه خلال سبره إلى بلنسية ليتولى سلطانه بها ، أن النصارى هاجموا حصن «حلال» فكر إليه ،

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير ج ۱۱ ص ۶٪، وروض القرطاس ص ۱۷٦. وراجع : Lafuente : Hist General de Espana T. III. p. 294

واسترده من أيديهم ، ثم عاد إلى بلنسية فتلتى بها البيعة (١) . ولما سار إلى مرسية ليستخلصها من يد تائبها ابن عبيد ، بعث قائده ابن همشك إلى مدينة شقورة ، وقد كان يعتبر ها من متعلقات بلنسية ، لينتز عها من صاحبها ابن سوار ، فاستولى ابن همشك عليها (٢) ، ثم عاد إلى مرسية لمعاونة ابن مردنيش على السيطرة على مرسية وتلتى بيعبها . فلما تمله الأمر غادر ها إلى بلنسية ، وترك ابن همشك نائباً عليها . وكان ابن مردنيش ، قد عين أخاه أبا الحجاج يوسف بن سعد ، منذ البداية نائباً له ببلنسية .

ولسنا نعلم الكثير عن أعمال ابن مردنيش في الأعوام الأولى لولايته . وأول ما تحدثنا عنه الرواية من ذلك هو استيلاؤه في سنة ٤٦هـ (١١٥١م) على مدينتي بسطة ووادىآش . وقد سبق أن ذكرنا ماكان من قيام ابن ملحان الطائي بوادى آش، وتغلبه علمها وعلى بسطة . وكان الموحدون قد عبروا إلى شبه الحزيرة قبل ذلك ببضعة أعوام ، واستولوا على إشبيلية ، في شهر شعبان سنة ٥٤١ ، وذلك بعد أن استولوا على شَريش ، وقواعد الغرب ،التي كانت أولى القواعد الثائرة ضد المرابطين ، ثم اسنولوا على قرطبة سنة ٤٣هـ ، ثم على جيان وبياسة وأبدة. وهكذا وصلت طلائع الموحدين إلى أواسط الأندلس ،وأضحت تشرف من ناحية الشرق على أملاك ابن مردنيش . والظاهر أن ابن مردنيش كان يستعين في حملته ضد بسطة ووادى آش بجنود من القشتاليين أرسلها ألفونسو السابع لمعاونته (٣). ولما رأى ابن ملحان أنه لاطاقة له ممقاومة الغزّاة أعلن طاعته للموحدين، ثم غادر وادى آش فى أهله وأمواله ، وعبر البحر إلى المغرب حسما ذكرنا من قبل فى فى موضعه . وأضحى ابن مردنيش باستيلائه على بسطة ووادى آش يواجه القواعد الموحدية في جيان وبياسة وأبدة من الحنوب كما يواجهها من الشرق ، وهكذا أخذت تجتمع عناصر ذلك الصراع المضطرم الذي لبث ابن مردنيش ، ومن ورائه قوى الأندلس الشرقية كلها ، يضطلع به ضد الموحدين أعواما طوالا ، والذي كان عمثل في كثير من نواحيه ثويرة الأندلس الڤومية ضد غزاتها من وراء البحر ، أعنى المرابطين والموحدين .

<sup>(</sup>١) الإحاطة ج ٢ ص ٨٥.

رواية ابن الخطيب في تغلب ابن همشك على شقورة قبل اتصاله بابن مردنيش . وقد سبق أن أشرنا إلى

F. Codera: Ibid; p. 133 (7)

# الفصلالابع

## أعوام عبدالمؤمن الأخيرة

### وفاته وخلاله

ابن مردنيش ينتزع جيان ويحاصر قرطبة . خديعته ومسيره إلى إشبيلية . إخفاقه وارتداده . غزو ابن همشك لأراضي قرطبة . هزيمة الموحدين ومقتل قائدهم . مسيرابن همشك إلى قرمونة وتغلبه عليها . الوزير ابن عبد السلام الكومي . سوء مسلكه وطغيانه . مصرعه . تكسير الإمبراطورية الموحدية . كتب عبد المؤمن بالفتح . اهتمامه بشئون الأندلس . مشروعه لتحصين جبل طارق وإنشاء مدينته . بناء المدينة ووصفها وفقاً لرواية ابن صاحب الصلاة . عبور عبد المؤمن إلى جبل طارق . الاحتفال بافتتاح المدينة . وفود الأعيان والكبراء . مدائح الشعراء . عبد المؤمن ينظم شئون الأندلس . عبوره إلى المغرَّب وعوده إلى مراكش . استرداد الموحَّدين لقرمونة . مهاجمة أبن همشك لغرناطة و دخوله إياها . محاصرته للموحدين بالقصبة . مقدم الأمذاد الموحدية . موقعة مرج الرقاد . . هزيمة الموحدين وفرارهم . عبد المؤمن يرسل جيشاً إلى الأندلس . مسير ابن مردنيش لإمداد ابن همشك . موقعة السبيكة . هزيمة ابن همشك و حلفائه النصاري. استرداد الموحدين لغرناطة . ارتداد ابن همشك وابن مردنيش . تحصين الموحدين لغرناطة . نقل قاعدة الحكم الموحدى إلى قرطبة . إصلاح قرطبة وتنظيم شنونها . استعداد عبد المؤمن للجهاد بالأندلس . زيارته لتينملل . مسيره إلى رباط الفتح . اجتماعُ الحيوش الموحدية . بحث خطة الغزو بالأندلس . مرض عبد المؤمن . تنحيته لولده محمد عن و لايةالعهد واختياره لولده يوسف . . وفاة عبد المؤمن . عقد البيعة لولده يوسف . تولى أخيه أبي حفص الوزارة . روايات أخرى عن تولية يوسف . عبقرية عبد المؤمن . إنشاؤه للدولة الموحدية الكبرى . إنشاؤه للخلافة الزمنية . عبد المؤمن أعظم خلفاء الغرب الإسلامى . قائد من أعظم قواد عصره . نظام حركة الجيوش الموحدية . تنظيم عبد المؤمن لطبقات الموحدين . تنظيمه للجيوش الموحدية . طوائف العرب وتقلبها . نظم الحكم والإدارة الموحدية حسبما وردت في رسالة لعبد المؤمن . حبه للعلم والعلماء . عنايته بأمر الطلبة وتدريبهم . علمه وأدبه . الحراوى الشاعر . صرامة عبد المؤمن الدينية . تشدده في معاملة النصاري واليهود . قسوته وسفكه للدماء . قواده وكتابه ووزراؤه وقضاته . سياسته في فرض الضرائب والجبايات . مسحه لبلاد المغرب . أو لاده . صفة شخصه .

#### - 1 -

لما تم لعبد المؤمن فتح المهدية فى العاشر من المحرم سنة ٥٥٥ ه ، وإجلاء الفرنج الصقليين عن إفريقية ، ثم القضاء عقب ذلك على طوائف العرب الذين تصدوا لمقاومته ، كانت حوادث الأندلس ، قد أخذت تشغل معظم تفكيره ،

وكانت حوادث شرقى الأندلس بالأخص ، قد تطورت خلال ذلك ، بصورة تدعو إلى القلق . ذلك أنه في الوقت الذي كانت جيوش عبد المؤمن ، تعسكر فيه تحت أسوار المهدية ، كان زعم الشرق محمد بنسعد بن مرَّد نيش، قد خرج من مدينة مرسية ، بجيش مختلط من قواته ، ومن حلفائه القشتاليين ، وسار إلى إلى مدينة جيَّان ، فلم يبد والبها الموحديمحمد بن على الكومي أية مقاومة ، وسلمها إليه ، وانضوى تحت لوائه ، وهو ما تعتبره الرواية الموحدية خيانة منه ، ونكثا لبيعته للموحدين . ثم سار ابن مردنيش من جيان إلى قرطبة ، ونازلها بشدة ، وعاث في ربوعها ، وأتلف زروعها ، فخرج إليه والها أبوزيد عبد الرحمن ابن يكيت ( أو يخيت ) في قواته ، واشتبك معه في معركة شديدة ، ثم ارتد إلى المدينة ، وامتنع مها ، فضرب ابن مردنيش الحصار حول قرطبة ، ولبث يرقب فرصة الاستيلاء علها ، ولكن ابن يكيت ، وقاضي المدينة أخيل ابن إدريس لحآ إلى حيلة أو خدعة حربية ، فكتبا على لسان سيدراي بن وزير إلى ابن مردنيش كتابا ، وبعثا به إلى ابن مردنيش ، على يد رسول متنكر في صفة زيات من أهل الشرق ، وفيه يحث ابن وزير ، ابن مردنيش ، بأن يسرع بالإقلاع عن قرطبة ، والسير إلى إشبيلية لأنها دون دفاع . فآمن ابن مردنيش بالحدعة وبادر في الحال بالسير إلى إشبيلية ، وسبقه من قرطبة جاسوس موحدي إلى إشبيلية ، فأخطر ولاة الأمر بما حدث ، واعتقد هؤلاء في صحة مانسب إلى ابن وزير ، فقبض عليه واعتقل . ووصل ابن مردنيش بقواته إلى إشبيلية ، ونزل بظاهرها بموضع يعرف بألفونت ، ونازلها ببعض قواته حتى وصل إلى باب قرمونة فى شمالها الشرقى ، وأقام أمامها ثلاثة أيام ، وقد شاع الاضطراب في المدينة ، وتوجس الناس شراً ، وأبدى والمها السيد أبو يعقوب منتهي الحزم واليقظة في الدفاع عن المدينة، بمعاونة الأشياخ والطلبة والحفاظ الموحدين، ومعهم طائفة من جند آلأندلس بقيادة أبى العلاء بن عزون صاحب شريش ، وكان أشياخ إشبيلية وأعيانها يسهرون طول الليل فوق الأسوار ، ومحرصون كل الحرص على ثقاف أبواب المدينة . واتخذ الموحدون داخل المدينة اجراءات صارمة ، فقتلوا عدداً ممن لحقت بهم ريبة الغدر ، واعتقلوا الكثير من الناس . وأدرك ابن مردنيش أمام ذلك كله ، أنه قد خدع بما جاء في الخطاب المزور ، وأن إشبيلية ليست بغية هينة ، فغادرها وارتد على عقبيه ، دون أن يفوز بطائل .

ووقعت هذه الأحداث التي نستقيها من رواية كاتب معاصر ، وشاهد عيان ، هو عبد الملك بن صاحب الصلاة ، مؤرخ الدولة الموحدية (١)، في سنة ٥٥٤ هـ (١١٥٩ م ) .

بيد أنه لم تمض بضعة أشهر أخرى حتى عاد ابن مردنيش إلى مهاجمة الموحدين ، فبعث جيشاً (في أوائل سنة ٥٥٥ ه ) تحت إمرة قائده وصهره إبراهيم بن همشك ، فسار إلى قرطبة واجتاح أراضيها ، وانتسف زروعها ، ونازلها وقتاً ، ثم أقلع عنها ، ورتب كمائنه على مقربة منها في قرية تسمى «أطابة »، فخرج الموحدون من قرطبة بقيادة واليها عبد الرحمن بن يكيت لاستطلاع الأحوال ، فخرجت عليهم كمائن ابن همشك ، وأثخنت فيهم ، وقتل ابن يكيت فيمن قتل ، وارتد الموحدون إلى المدينة فاعتصموا بها . وسار ابن همشك بعد ذلك في قواته إلى مدينة قرمونة ، وهي حصن إشبيلية من الشهال الشرقي ، فهاجمها ، واستولى عليها معاونة زعيم من زعمائها يدعى عبد الله بن شراحيل وذلك في شهر ربيع الأول سنة ٥٥٥ ه ( مارس ١١٦٠ م ) . وامتنع الموحدون على أهبة السفر لملاقاة والده الحليفة ، بادر فارسل عسكراً إلى قرمونة لإنجاد حامينها ، وانتظر حيناً يرقب الحوادث (٢) .

وفى خلال ذلك ، وعقب اتمام فتح المهدية ، وقع فى المعسكر الموحدى حادث يتصل بصميم الشئون الموحدية الداخلية ، وهو مصرع الوزير محمد ابن عبد السلام الكومى. ويبدو من أقوال ابن صاحب الصلاة ، أن عبد المؤمن ندب هذا الوزير لحدمته فى شهر شوال سنة ٥٥٣ ه ، عند خروجه إلى غزو إفريقية وافتتاح المهدية (٢) . ولكنا قد رأينا مما تقدم ، أن هذا الوزير قد لعب وفقاً لرواية ابن عذارى وابن الحطيب (١) ، دوراً كبيراً فى مصرع الوزير

<sup>(</sup>۱) فى كتابه «تاريخ المن بالإمامة على المستضعفين ، بأنجعلهم الله أثمة ، وجعلهم الوارثين»، (السفر الثانى) وهو المخطوط الذى سبق التعريف به فى بيان المصادر لوحة ١٢ وب. وسوف يكون هذا المخطوط منذ الآن فصاعدا من أثمن مصادرنا . وراجع أيضاً البيان المغرب – القسم الثالث – ص ٥٠.

 <sup>(</sup>٢) تاريخ المن بالإمامة على المستضعفين – المخطوط سالف الذكر لوحة ( ٥و ١٤) ، والبيان المغرب القسم الثالث ص ٤٣ و ١٥.

<sup>(</sup>٣) تاريخ المن بالإمامة – المخطوط السابق ذكره (لوحة ١٢٠) .

<sup>(</sup>٤) البيانَ المغرب – القسم الثالث – ص ٣٥، والإحاطة (١٩٥٦) ج ١ ص ٢٧٣.

ابن عطية ، وأنه في الوقت الذي كان فيه ابن عطية ، يقوم عمهمته في الأندلس ، كان ابن عبد السلام ، يتولى الوزارة ، ويتزعم خصوم ابن عطية ، في مطاردته، وتدبير الوسائل الكفيلة بسحقه ، وأنه لما عاد ابن عطية من الأندلس مسرعاً لمناهضة سعى خصومه ، انتهى الأمر باعتقاله ، ثم إعدامه مع أخيه وذلك في شهر صفر سنة عهه ه . وإذن فمن المرجح أن يكون ابن عبد السلام ، قد تولى الوزارة لعبد المؤمن قبل هذا التاريخ ببضعة أشهر . وعلى أى حالُ ، فقد شاء القدر أن يلتي ابن عبد السلام نفس المصير الذي لقيه زميله ابن عطية . وذلك أنه لما خرج عبد المؤمن إلى غزوة المهدية ، وعرج في طريقه على سلا ، كان ابن عبد السلام في ركابه ، فوجهه عبد المؤمن إلَى الأندلس ليستطلع أحوالها بسرعة . فسار الوزير إلى إشبيلية ، ثم إلى قرطبة وغرناطة ، وتفقد أحوالها ، وأبلغ إلى الأشياخ والطلبة ماكان لديه من الأوامر والتوجهات ثم عاد إلى الخليفة، وكان ما يزال بمحلته في سلا ، وأبلغه نتيجة مهمته . ثم نحرك عبد المؤمن إلى تلمسان ، واستدعى معه واليها وهو ولده السيد أبو حفص ، ثم سار إلى بجاية ، واسدعى معه كذلك واليها ، وهو ولده السيد أبو محمد عبد الله . وكان الوزير ابن عبد السلام ، عندئذ في ذورة سلطانه ونفوذه بهيمن على سائر الشئون ، ويراقب أحوال السادة أبناء الحليفة ، وينقل أخبارهم إليه ، فكان مما نقل إليه أنهم يشربون الحمر ، ويعكفون على اللهو ، ويأتون فعالا قبيحة ، فتأثر الحليفة الذلك ، وعهد إلى بعض أشياخ الموحدين بنحقيق هذا الأمر ، ققاموا بالمهمة ، وراقبوا السادة ، وانتهوا إلى التحقق من بطلان النهم الموجهة إليهم ، فأدرك عبد المؤمن عندتذ تحامل وزيره ، وأسرها له . ولمنا حدث أثناء حصار المهدية من زحف الموحدين على قابس ، كان ابن عبد السلام ، على رأس الحيش المهاجم . فلما افتتحها الموحدون، استأثر الوزير مجمع الأسلاب والغنائم والأموال ، واحتجز وأخنى منها ما شاء . وفي أثناء غيبته تُكلِّم أشياخ الموحدين في حقه ، وشكوا من استعلائه عليهم ، ورغبوا إلى الحليفة أن يكون ابنه أبا حفص ، هو صلة الوصل بينه وبينهم ، فاستجاب الحليفة إلى رغبتهم . ولما تم فتح المهدية ، وتمزيق طوائف العرب في إفريقية ، ارتد عبد المؤمن في قواته إلى تلمسان ومعه وزيره ابن عبد السلام . وهناك ارتفعت الشكوى للخليفة من عمال ابن عبد السلام ، وظلمهم ، وتعديهم على الرعية ، ومن قرابته كوميه ، وتجرئهم على سلب

الأموال ، ومضاعفة الحباية ، وغير ذلك من المظالم الفادحة بمالأة ابن عبد السلام وتشجيعه ، وحايته ، فأمر الحليفة بجمع المتظلمين وأشياخ الموحدين وطلبة الحضر والقاضى ، لسماع أقوالهم ، فأفاضوا فى التظلم والشكوى ، وكرروا اتهاماتهم ، ونقلت أقوالهم إلى عبد المؤمن ، فأبدى دهشته مما بحدث ، ومن كثرة الأموال التي تجمع ، وكونها لاتصل إليه ، وقلة ما بيده منها ، وعجزه عن أن يمد أجناده الموحدين بالعطاء المحزى ، هذا مع أن لمتونة التي لم تكن تملك مثل إمبر اطوريته الشاسعة ، كانت بالنسبة لأجنادها أكثر بذلا وإنصافاً . وغادر الحليفة مجلسه مغضباً ، وكان ابن عبد السلام حاضراً ذلك المجلس ، فنوجس شراً ، ولم يأت ظهر ذلك اليوم حتى تحققت مخاوفه ، وقبض عليه في مجلسه ، وسيق ولم يأت ظهر ذلك اليوم حتى تحققت مخاوفه ، وقبض عليه في مجلسه ، وسيق طعام مسموم توفى عقب تناوله ، وكفتر بذلك عما أثم به في حق زميله الوزير ابن عطية ، وكان ذلك فيما يرجح في أواسط سنة ٥٥٥ ه ( ١١٦٠ م )(١) .

وكان من الأعمال البارزة التي قام بها عبد المؤمن ، عقب افتتاح المهدية ، وتوطد سلطانه في سائر نواحي إفريقية والمغرب ، البدء بتكسير الإمبراطورية الموحدية أعنى مسحها من برقة إلى السوس الأقصى ، ومن شاطىء البحر المتوسط إلى مشارف الصحراء ، على أن يسقط من التكسير الثلث في الحبال والوهاد والأنهار والسبخات والطرق ، ومابتي يفرض عليه الحراج ، وأن تلزم كل قبيلة بأداء قسطها من الزرع والورق أى المال ، وكان عبد المؤمن هو أول من قام بمثل هذا الإجراء من ملوك المغرب(٢).

#### **- ۲** -

و هكذا شعر عبد المؤمن بعد افتتاح المهدية، واستكمال سيادة الموحدين على سائر نواحى إفريقية، أن الأندلس تتطلب مزيداً من عنايته واهمامه . ولم ينس أن الحركة التى قام بها ابن مردنيش بالاستيلاء على جيان ، وتهديد قرطبة وإشبيلية، قد تتفاقم وتقضى على سيادة الموحدين الفتية في شبه الجزيرة . ومن ثم فقد حزم أمره على أن يعبر البحر إلى الأندلس ، لينظر في شئونها ، ولينظم وسائل الدفاع عنها .

<sup>(</sup>١) كتاب المن بالإمامة على المستضعفين – المخطوط المشار إليه لوحة ٢٢ ، والبيان المغرب القسم الثالث – ص ٤٣ و ٤٤.

<sup>(</sup>٢) روض القرطاس ص ١٢٩.

وكان عبد المؤمن عقب افتتاح المهدية ، قد أرسل إلى الأندلس كتبه بالفتح، وفى مقدمتها كتابه إلى ولده السيد أي يعقوب والى إشبيلية ، وفيه يشرح حوادث الفتح ، وما وقع من إجلاء النصارى، وماقام به العرب ، من ضروب التمرد والمقاومة ، ثم يقرنه بقصيدة يوردها لنا ابن صاحب الصلاة ومما جاء فها :

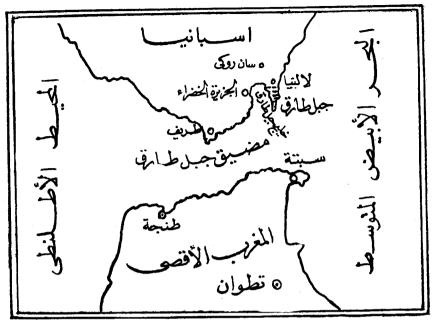
ولما قضينا بالمشارق أمرنا وتم مراد الله فى كل مطلب وأشرقت الشمس المنيرة فوقنا وأصبح وجه الحو غير محجب وطهر هذا الصقع من كل كافر وعاد به الإسلام بعد تغيب وكسرت الصلبان فى كل بيعة ونادى منادى الحق فى كل مرقب أشرنا بأعناق المطى إليكم فطار بها شأو السرور بمغرب

ووصل كتاب عبد المؤمن بالفتح إلى إشبيلية فى صفر سنة ٥٥٥ ؛ ويقول لنا ابن صاحب الصلاة ، إن السيد أبا يعقوب أمر أن يكتبه الناس والطلبة ، وأن يحفظوه ، وأن يتلى من فوق المنابر ، وأمر كذلك بقرع الطبول ، وإقامة المآدب للأجناد والناس كافة ، واستمر قرع الطبول ، والإطعام ثلاثين يوما ، والبشر يعم أنحاء المدينة ، والشعراء ينشدون قصائدهم بالتهنئة ، فى مختلف المناسبات والمواطن (۱) .

ولم يكدر صفو هذا البشر الشامل ، سوى ماوقع فى هذه الآونة بالذات من منازلة ابن همشك لقرطبة ، ومصرع واليها ابن يكيت ، ومحاصرة قصبة قرمونة ، ومن ثم فقد كان رد السيد أبي يعقوب على كتاب الفتح ، يتضمن شرحاً لهذه الحوادث ، وتضرعاً إلى والده الحليفة ، بأن يعجل بالإنجاد والغوث.

وكانت خطة عبد المؤمن لتنظيم شئون الأندلس وإتمام فتحها ، وإذكاء حركة الحهاد بها ، تتضمن فضلا عن مضاعفة البعوث العسكرية إلى شبه الحزيرة ، يحصين قاعدة جبل طارق ، وإنشاء مدينة كبرى بها . ومن حسن الحظ أننا نجد أدق شرح وأوفى تفصيل لهذا المشروع الضخم ، فى رواية بن صاحب الصلاة ، وقد كان فضلا عن اطلاعه على الكتب والوثائق المتعلقة بذلك ، شاهد عيان وثيق الصلة ببلاط الحليفة ، وبالسيد أبى يعقوب والى إشبيلية ، والسيد أبى سعيد والى غرناطة ، وهما اللذان عنيا بتنفيذ المشروع . وبالرغم من أنه يقرن روايته فى معظم

<sup>(</sup>١) كتاب المن بالإمامة على المستضعفين – المخطوط السالف الذكر ، لوحة ٢٠.



جبل طارق والمضيق

الأحيان ، بكثير من عبارات الدعاء والتبجيل والملق ، التي تفصح عن طبيعة علائقه بالبلاط الموحدى ، فإنه يقدم إلينا فى نفس الوقت كثيراً من المعلومات والتفاصيل النفسية ، التي لاتوجد فى أى مصدر آخر .

أرسل السيد أبو يعقوب رسالة بطلب الإنجاد إلى والده الخليفة ، وإشبيلية تسودها ريح التوجس والقلق ، فسرعان ما وصل رد الخليفة من معسكره المظفر ، على مقربة من قسنطينة ، بتاريخ ربيع الأول سنة ٥٥٥ ه « يعرف فيه بصحيح الآيات ، وما ثنى فيه من أعنة خيل الله لهذه الأصقاع ، وحماية ذلك الحناب » ، فأطمأن الموحدون لما وعد به الحليفة ، من سريع العون وبالغه ، واستبشروابالنصرالقريب، وقرىء كتاب الحليفة على المنابر، وساد البشربين الناس .

ووصل فى نفس الوقت كتاب آخر من الخليفة، مؤرخ فى التاسع من ربيع الأول من نفس العام، ومتضمن « للأمر العزيز» ، بإنشاء مدينة كبرى فى جبل طارق ، ذلك الجبل الذى يصفه ابن صاحب الصلاة « بالحبل الميمون القديم البركة ، على جزيرة الأندلس السامق الشاهق ، المفتتح منه دانها وقاصها ، وطايعها وعاصها » ، ولتكون هذه المدينة منزلا للأمير عند إجازته بالعساكر ، ومستقرأ تتقدم منه « الرايات المظفرة ، والأعلام المنشورة إلى بلاد الروم » . وكان الكتاب

يتضمن أمراً مشدداً من الحليفة إلى ولده السيد أبى سعيد عنمان والى غرناطة ، بأن يسير بنفسه من غرناطة مع صحبه وبعض عسكره إلى جبل طارق ، وأن يجتمع فيه بالطلبة الوافدين من إشبيلية ، وبالشيخ أبى حفص عمر ، وأبى إسحق براز ابن محمد ، والحاج يعيش المالتي ، والقائد عبد الله بن جيار ، وأن يدرس الحميع خطط المدينة الحديدة ، وأين يكون موقعها من الحبل . فصدع السيد أبو سعيد بأمر الحليفة ونهض في صحبه إلى جبل طارق ، للعمل على تنفيذ الحطة المطلوبة ، وطلب في الكتاب إلى السيد أبى يعقوب والى إشبيلية أن يحشد جميع العال البنائين والحيارين والعرفاء ، من جميع بلاد الأندلس التي تحت نظر الموحدين، وأن يعجلوا بالسير إلى الحبل ، لتنفيذ الأمر الكريم ، فهض السيد أبو يعقوب عاطلب إليه ، وسار من إشبيلية العريف أحمد بن باسه ، ومعه حشد كبير من العال من بنائين وغيرهم من مختلف الحرف إلى جبل طارق ، ووصل إليه في نفس الوقت جمهرة من القواد والكتاب وأهل الحساب ، لتنظيم النفقة على الأعمال المطلوبة ، ورصدها ، وتم ذاك كله في سرعة ونظام وحزم .

قال ابن صاحب الصلاة : « وابتدأوا البناء في الموضع الذي وقع الجميع عليه ، والاتفاق من نواحيه ، بسيف البحر ، مما يلاصقه ويليه ، وزادت الآمال بأهل الأندنس إلى ماتقدم إليهم من الأمل ، وتحققوا اليمن والسعد والفتح في بنيان هذا الجبل ، وكان من اشغال السيد الأعلى أبي يعقوب بإشبيلية في إزعاج الفعلة والرجال للبناء المذكور ، وأحكم البناءون فيه بناء من القصور المشيدة والديار ، واخترعوا في أسسها طيقاناً وحنايا ، لتعتدل بها الأرض ، مبنية بالحجر المنجور والحيار ، مما هو عجيب في الآثار . وهذا شريف البقعة كريم التربة ، عظيم والحيار ، مما هو عجيب في الآثار . وهذا شريف البقعة كريم التربة ، عظيم في أرضه من البطحة المنبسطة ، من بعضه ، مما زكى وفضل وجل ، وأثمر عن قرب لغرسه وأكمل ، وأستقل من جميع الفواكه ، كشجر التين والعنب والتفاح والكثيري والسفرجل والمشموم والأجاص والأترج والحوز وغير ذلك ، على فيق ضفته المدلدة كالحبل، المستمدة من الظل والوبل ، وماؤه عذب زلال ، مروق سلسال . وكان الحاج يعيش المهندس مدة إقامته للبناء على ما ذكرته فيه ، فوضع في أعلاه رحى تطحن الأقوات بالريح ، عايها الثقات مدة البناء المذكور ، فلما رجع إلى مراكش عند إكمال ما أمر به فسدت الرحى ، لعدم الإهتبال بها ،

واتصل مهذا العمل من بناء الدور القصور ، بناء السور والباب المسمى بباب الفتوح فى الفرجة التى كان يدخل منها إلى الحبل ، بين البحر المحدق به من كلا جانبيه ، فجاء فرداً فى المعاقل التى لايتمكن اطامع فيه طمع ، ولا يحطر على خاطر ساكنه جزع ، من بر ولا محر »(١).

واستمر العمل شهوراً مهمة مضاعفة ، والسيد أبو يعقوب والى إشبيلية ، يشرف على تنفيذ أوامر الخليفة ، دون هوادة ولاكلل ، والمهندسون والعرفاء ، والعال من كل ضرب ، يبذلون أقصى جهدهم في إتمام المشروع ، حتى كمل على أحسن وجه ، وتم بناء المدينة الجديدة في شهر ذي القعدة سنة ٥٥٥ ه ( ديسمبر سنة ١١٦٠ م) وابتني بها جامع ، وقصر للخليفة ، ودور لأبنائه وحاشيته ، وغُرُست الحدائق على طولها حذاء البحر ، وجُلُب إلها الماء العذب ، وجدد الحصن والأسوار القديمة ، وعني بتحصن الصخرة ، أكمل عناية ، وسمى الحبل بأمر الخليفة جبل الفتح أومدينة الفتح ، وكانت المراسلات أثناء ذلك تتردد بن السيد أبي يعقوب ووالده الخليفة ، بتحديد موعد عبوره ، واستعداداً للاحتفال بهــذا الحادث الحلل . وكان السيد أبو يعقوب يعتزم العبور إلى المغرب، وليعاين أثناء مسره ماتم من الأعمال في جبل طارق، ولكنه ما كاد يركب السفينة التي أعدت بالنهر لعبوره، حتى وصلته أبناء استيلاء ابن همشك على قرمونة، وامتناع حاميتها الموحدية بالقصبة ، فارتد من فوره إلى المدينة ، وقد اضطربت بها الأحوال ، ووجه فرقة من العسكر لإنجاد الحامية ، ومقاتلة أهل قرمونة ، وكان ذلك حسباً تقدم، في شهر ربيع الأول سنة ٥٥٥ هـ ( مارس سنة ١١٦٠م )، وهو الشهر الذي وصلت فيه رسالة الحليفة بإنشاء مدينة جبل طارق .

#### **- ~** -

وكان عبد المؤمن يرتقب إتمام المدينة الجديدة بجبل طارق ، ليعبر إلى شبه الجزيرة ، فلما كملت ، وكان عندئذ فى أحواز فاس ، سار إلى سبتة فى جموع ضخمة من الموحدين والعرب من بنى رياح ، وبنى جشم ، وبنى عدى وغيرهم. ويصف لنا ابن صاحب الصلاة مناظر احتشاد الناس على الشاطىء لرؤية موكب الحليفة ، وجيشه فى ذلك اليوم المشهود ، فى قوله : « وبرز إليه يوم إجازته

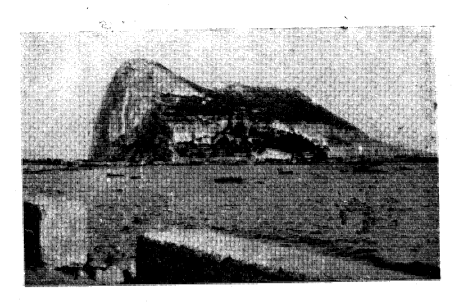
<sup>(</sup>١) كتاب المن بالإمامة على المستضعفين – المخطوط السالف الذكر لوحة ١٣ و١٤.

البحر من الناس ، النظارة على سيف البحر عالم لا يحصيهم إلاخالفهم . وكان يوماً مذكوراً مشهوداً ، ظهر فيه من فخامة الملك والأمر ، ما لم يتقدم في سالف الأزمان ، ولاتخيل مرآه في الأذهان » .

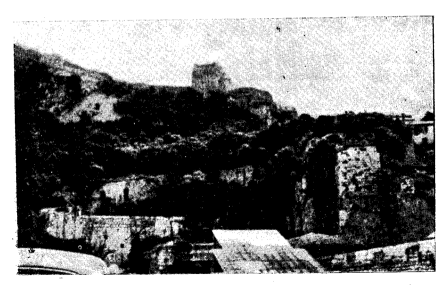
وكان عبور عبد المؤمن إلى شبه الحزيرة ، ونزوله في جبل طارق ، في شهر ذي القعدة سنة ٥٥٥ ه ( يناير سنة ١١٦١ م ) . وكان في استقباله في الحبل ، ولداه السيد أبو يعقوب والى إشبيلية ، وقد غادرها مع وفد كبر من أشياخ الموحدين ، وروْساء الأندلس وقادتها وعلى رأسهم أبوالعلاء بن عزّون، وأعيان إشبيلية وشيوخها وقاضيها أبو بكر الغافقي ، وكبير علمائها الحافظ أبو بكر ابن الحكة ، وسائر من مها من الكبراء والشعراء ؛ والسيد أبو سعيد والى غرناطة ، مع من مها من أشياخ الموحدين والحفاظ ، وألحابر غرناطة وعلمائوها؛ وكذلك أعيان قرطبة وعلمائوها، وأعيان غرب الأندلس وإعلماؤها ، وأعيان مالقة ورندة ، وشريش، وعلى الحملة سائر أعيان الأندلس الموحداية وكبر اوَّها، وعلماوُّها وأدباوُها وشعراؤها . وُندب عبد المؤمن ولده وزيره السيد أبا حفص لكي يتولى أمر الوفود ، ويقودها إلى مجلسه للسلام وتجديد البلِعة ، فأدخلوا بترتبب معن ، وأدوا التحية للخليفة الموحدي ، وأكدوا له البيعة والطاعة ، وكان القضاة يتقدمون الوفود . وتعاقب الحطباء بين يدى الخليفة ، فخطب أبو الحسين ابن الإشبيلي وصاحبه أبو محمد بن جبل، وأبو محمله المالتي وغيرهم، وكانت خطبهم تدور كلها حول وجوب البيعة ، وما يوجبه الشرع من العهود والرسوم ، والوفاء بالطاعة لولى الأمر ، ثم أذن لهم « بتقبيل اليد المباركة »(١) .

وجاء بعد ذلك دور الشعر ، فأمر عبد المؤلمن باستدعاء الشعراء ، ولم يكن يستدعيهم قبل ذلك اليوم ، إنما كانوا يستأذنون فيؤذن لهم . وكان يوماً عظيا من أيام الشعر والشعراء . وكان بين هذه الوفود الحاشدة ، عدة من أقطاب الشعر بالمغرب والأندلس ، ذكر لنا ابن صاحب الصلاة ، وصاحب المعجب أسهاءهم ، فكان منهم شاعر المغرب أبو عبد الله محمد بن حبوس من أهل فاس، والوزير الكاتب أبو عبد الله محمد بن غالب البلنسي المعروف بالرُّصافي ، نزيل مالقة ، وأحمد بن عبد اللك بن سعيد العنسي ، والقرشي القرطبي المعروف بالطليق ، وأبو الحسن عبيد الله محمد بن صاحب الصلاة الباجي ، وأبو بكر بالطليق ، وأبو الحسن عبيد الله محمد بن صاحب الصلاة الباجي ، وأبو بكر

<sup>(</sup>١) كتاب المن بالإمامة على المستضعفين – المخطوط – لوحة ١٥ و١٦.



منظر جبل طارق من البر الإسباني ( من الجزيرة الخضراء )



بقايا الحصن الأنداسي قائمة فوق سطح صخرة طارق

ابن المنخل الشلبي ، وابن سيد الإشيبلي المعروف باللص وغيرهم .

وكان أول من أنشد شعره بين يدى الخليفة ، أبو عبد الله بن حبوس ، وهو الذي يشهه صاحب المعجب في طريقته بابن هانيء الأندلسي في تخبر الألفاظ ال ائعة ، فأنشد قصدة هذا مطلعها :

وبحسبه ان كان شيئــا قابـــــلا وجد الهداية صورة فتشــكلا

وأنشد القرشي المعروف بالطليق قصيدة مطلعها:

ما للعدى جنة أوقى من الهرب كيف المفر وخيل الله في الطلب لو بدلوا قد مازلت بقــادمه لأصبح الكل طياراً من الرعب وأنشد أبو الحسن عبيد الله بن صاحب الصلاة الباجي قصيدة هذا أولها : أضاءت به الآفاق والليل غاسق من البشر في كل الحهات مشارق وأشرقت الدنيـــا به فكأنهـــــا بسعدك يبرى السيف ما عز قطعه وينفذ حد السهم ماهو راتق وأنت لدين الكفر ماح وماحق

ولازال أمر الله للذين هادياً وأنشد الوزير الكاتب الشاعر أبو عبد الله محمد بن غالب الرصافي البلنسي قصيدة طويلة في نيف وستىن بيتاً هذا مطلعها :

تلألاً من نور الحلافة بارق

قبست ماشئت من علم ومن نور ليلا لسار ولم تثبت لمغرور نور الهداية تجلــو ظلمة الزور

لوجئت نار الهدى من جانب الطور من كل زهراء لم ترفع ذوابتها فيضية القدح من نور النبوة أو ومنها وصف مدينة الحبل:

ح الطود طود الهدئ بوركت في الدور على الأساسين من قدس وتطهير قصر على مجمع البحرين مقصور

ما دار دار أمير المؤمنين بسف ذات العمادين من عز ومملكة ماكان يأتيك الواني الكرامة عن وفى وصف الحبل :

معظم القدر في الأجيال مذكور له من القبم جيب غير مزرور

لله ما جبل المفتحين من جبـــل من شامخ القدر في ســحنائه طلس معبراً بذراه عن ذرى مسلك مستمطر الكف والأكناف ممطور تمشى النجوم على أكليل مفرقه في الحو حائمة مشل الدنانير (۱) بيد أنه قد ظهر في هذا اليوم ، إلى جانب أكابر الشعراء ، شاعر حك ت ، لم يبلغ العشرين من عمره ، هو أبو جعفر أحمد بن عبد الملك بن سعيد العنسي ، سليل بني سعيد أصحاب قلعة يحصب من أعمال غرناطة (۲) ، وكان قد خضر الى جبل طارق مع أبيه وإخوته وقومه ضمن وفد غرناطة ، ومثل بين يدى الحليفة ضمن الشعراء . ولما جاء دوره ، أنشد قصيدة لفتت الأنظار بروعها ، وكانت فاتحة مجده الشعرى ، وقد نقل إلينا ابن الحطيب مها الأبيات الآتية :

تكلم فقد أصغى إلى قولك الدهر ورُم كل ما قد شئته فهو كائن وحسبك هذا البحر فألاً فإنه وما صوته إلا سلام مردد وعيش لكى يلقى أمامك من عندا أطل على أرض الحزيرة سعد ها فا طارق إلا لذلك منطرق هما مهداها لكى تتحل بأرضها

فوقعت هذه القصيدة من الحليفة أجمل موقع ، وأثنى على ناظمها الفتى ، وهنأ به والده عبد الملك . وحظى أبوجعفر هذا فيما بعد لدى السيد أبى سعيد والى غرناطة ، فاستوزره حيناً إلى أن فسد ما بينهما ، بسبب تنافسهما فى حب الشاعرة الأندلسية الحميلة حفصة بنت الحاج الرّكونى ، فقبض عليه ، واتهم بالاشتراك فى هنة ابن مردنيش ، وأعدم وذلك فى هنة ٥٥٩ هر٣).

ولبث عبد المؤمن في جبل طارق زهاء شهرين ، وسهاه « جبل الفتح » حسما تقدم ، واستمرت إقامة الوفود والاحتفال بها ، وغمرها بالضيافاتوقضاء

<sup>(</sup>١) راجع هذه القصيدة بأكملها فى المعجب للمراكشى ص١١٩ — ١٢٢، وفى أعمال الأعلام لابن الخطيب ص ٢٦٦ — ٢٦٨ .

<sup>(</sup>٢) وهو أحد مؤلني كتاب «المغرب» الشهير الذي تعاقب في تأليفه بنوسعيد ، واختم تصنيفه ابن أخيه موسى بن محمد بن عبد الملك بن سعيد . وقلعة يحصب أوقلعة بني سعيد هي اليوم القرية المساة القلعة الملكية Alcalá la Real الواقعة شمال غرناطة .

<sup>(</sup>٣) ابن الخطيب في الإحاطة (١٩٥٦)ج ١ ص ٢٢٣ و ٢٢٥ و ٢٢٦ .

الحوائج ، عشرين يوماً ، حتى ختام عيد الأضحى لسنة ٥٥٥ ه ، وعندئذ أذن للوفود بالانصراف ، فانصرف الناس إلى مواطنهم . وكان عبد المؤمن خلال ذلك يدرس شئون الأندلس مع الأشياخ والقادة ، وينظر فى المظالم ويقضى فيها ، ويبذل لمختلف الوفود وعوده ببذل كل معونة لحاية الأندلس ومجاهدة أعدائها ، وقد خصص لإنجاد ها بالغعل جيشاً مختلطاً من الموحدين والأندلسين قوامه ثمانية عشرة ألف فارس ، وجعل على قيادة الموحدين ابن الشرقى وعلى قيادة الأندلسيين ابن صناديد (١) ، وأعاد تعين ولده السيد أبى يعقوب والياً لإشبيلية ، وندب لمعاونته جاعة من أشياخ الموحدين ذوى المكانة والرأى ، وولده السيد أبى سعيد والياً لغرناطة ، وندب لولاية قرطبة الشيخ أبا حفص عمر اينتى ، أو عمر ابن يحيى الهنتاني (٢) . ولما فرغ من تنظيم شئون الأندلس على هذا النحو ، عسر البحر إلى سبتة ، عائداً إلى المغرب ، وذلك فى فاتحة سنة ٥٥٦ ه ( فير اير سنة البحر إلى سبتة ، عائداً إلى حاضرته مراكش . وكانت هذه الفترة القصيرة التى قضاها عيد المؤمن فى جبل طارق ، أو جبل الفتح ، من مواسم الأندلس وأيامها المشهودة ، بما تخللها من روعة السلطان ، وعظائم الأمور .

#### - £ -

على أثر مغادرة الحليفة لجبل طارق ، عائداً إلى المغرب ، غادره السيد أبو سعيد إلى غرناطة ، والسيد أبو يعقوب إلى إشبيلية .

وكان الموقف ما يزال في منطقة إشبيلية على خطورته ، وأهل قَرَّمُونة على تمردهم بزعامة عبد الله بن شراحيل، ومحالفتهم لابن همَّشك، ومحاصرتهم للحامية الموحدية بقصبتها ، فجهز السيد أبو يعقوب لمحاربتهم حملة من الموحدين بقيادة الشيخ أبي محمد عبدالله بن أبي حفص بنعلى . وسار الموحدون بقيادة ابن أبي حفص من قلعة جابر شمالا إلى قرمونة ، ومعه أبو العلاء بن عزون في قوة من الحند الأندلسيين ، وضربوا الحصار حول قرمونة . وكان ابراهيم بن همشك ، خلال ذلك قد غادر قرمونة إلى جيان ولم يعبأ بأمرها . وضيق الموحدون على قرمونة ، وأرهقوها بالغارات المتوالية ، حتى استطاعوا التفاهم سراً مع رجل من أهلها ، على أن يفتح لهم باب البرج الأكبر ، فتم ذلك ، ودخل الموحدون من أهلها ، على أن يفتح لهم باب البرج الأكبر ، فتم ذلك ، ودخل الموحدون

<sup>(</sup>١) الحلل الموشية ص ١١٨ ، والبيان المغرب -- القسم الثالث ص ٤٦ .

<sup>(</sup>٢) المراكثي في المعجب ص ١٢٤.

قرمونة بغنة ، وذلك فى المحرم سنة ٥٥٧ هـ (ديسمبرسنة ١١٥١م)(١)، وقُبض على عبد الله بن شراحيل ، وأخذ مكبولا إلى إشبيلية مع نفر من أتباعه ، وصلبوا هنالك فى الميدان العام تحت قصر ابن عياد .

وهكذا عادت قرمونة إلى سلطان الموحدين بعد أن لبثت على خروجها نحو عامن منذ اقتحمها ابن همشك في ربيع الأول سنة ٥٥٥ هـ .

وفى نفس الوقت وصل إلى إشبيلية ، جيش موحدى جديد ، بقيادة يوسف ابن سليمان ، فاطمأنت الحواطر ، وساد الهدوء فى إشبيلية ومنطقة الغرب كلها ، وسارت منه قوة تحمل العتاد والأقوات إلى قرطبة لشد أزرها ، وتقوية وسائل دفاعها(٢) .

وكان ابراهيم بن همشك ، حيمًا شعر بأن الحبهة الموحدية في إشبيلية وقرطبة ، قد عززت ، وأضحى من العسر مهاحمها ، قد اتجه وجهة أخرى ودبرخطة لمهاجمة غرناطة ، وقد كانت أقرب إلى قواعده في جيان وهي التي عينه صهره ابن مردنیش لولایتها . ومن جهة أخرى فقد استطاع ابن همشك ، أن يتفاهم سراً مع جماعة من بهود غرناطة ، الذين أسلموا رغم إرادتهم ، ومع حليفهم المسمى ابن دهري ، وأن يتفق معهم على أن يسهلوا له دخول المدينة في ليلة معينة . وكانت غرناطة في الواقع دون دفاع قوى ، وقد غادرها واليها السيد أبو سعيد إلى المغرب حسما تقدم ، ولم تبق مها سوى الحامية الموحدية . فسار إلمها ابن همشك في بعض قواته ، وفي ليلة من ليالي جمادي الأولى سنة ٥٥٥ه ، تمت الحيانة المدبرة ، وكسر الهود بإيعاز ابن دهرى ، باب الربض بغرناطة ، وتنادوا بالصياح « يا للأصحاب» ، فدخل ابن همشك وأصحابه المدينة ، وفرأنصار الموحدين إلى القصبة ، وكانت تموج بمن بها من جند الموحدين . ولما رأى ابن همشك حصانة القصبة ، وقوة الحامية الموحدية ، بعث إلى صهره محمد بنسعد ابن مردنيش، وكان عندئذ بمرسية، يطلب إليه الإنجاد ويطمعه في أخذ غرناطة، فحشد ابن مردنيش قوة من جنده ، وانضمت إلهم فرقة من الحند النصارى بقيادة ألبار ردريجس الأصلع أو الأقرع حسم تسميه الرواية العربية ، وهو حفيد القائد

<sup>(</sup>١) أخدنا فى تاريخ استرداد قرمونة برواية صاحب البيان المغرب (القسم الثالث ص ٤٦). ويضع ابن صاحب الصلاة تاريخ أخذها فى أوائل سنة ٥٥، ه، وهو لا يتفق مع منطق الحوادث حيث طال حصار قرمونة نحو عام .

<sup>(</sup>٢) ابن صاحب الصلاة في المن بالإمامة – المخطوط – لوحة ٢٤ ا و ب ).

الشهر ألبارهانيس. وسار هذا الحيش إلى غرناطة الإمداد ابن همشك. وكان ابن همشك قد نزل بالقلعة الحمراء القائمة فوق تل السبيكة في مواجهة القصبة ، وشرع في منازلتها ، وضربها بالمحانيق . وكان ابن همشك جبارا قاسياً ، فظاً غليظاً في حربه ، فكان يعذب من يقع في يده من الموحدين بأروع نكال ، ويلقبهم في أفواه المحانيق ، ويقذفهم من الشواهق ، وبحرقهم بالنار ، ولكن الموحدين صمدوا بالقصبة، وكانت لدمهم مؤن وافرة، وبعثوا إلى الخليفة في طلب الإنجاد ، وكذلك إلى الموحدين في إشبيلية . وكان الخليفة عبد المؤمن ، قد خرج كعادته من مراكش إلى سلا ، لتنظيم شئون الجهاد ، فبلغته حوادث غرناطة، و هو في طريقه ، فلما و صل إلى سلا بعث ولده السيد أبا سعيد فيمن معه على جناح السرعة، وعبر السيد البحر إلى مالقة ، وبعث منها يستدعى الشيخ أبا محمد بن عبد الله ابن أبي حفص القائم على ولاية إشبيلية ليوافيه عند غرناطة ، بجيش إشبيلية . واجتمعت القوات الموحدية ، في فحص غرناطة(١) وتقدمت حتى الموضع المسمى « بمرج الرقاد » على قيد أربعة أميال من غرناطة (٢٠) ، وعندئذ خرج لقتالها ابن همشك في قواته وقوات مرسية من الأندلسيين والنصاري ، وكانت تبلغ ألني فارس. وليس في رواية ابن صاحب الصلاة مايدل على أن ابن مردنيش قد اشترك في الموقعة التي تلت ، ولكن ابن الخطيب يقول لنا إن ابن مردنيش قد مثل بنفسه في الموقعة، وكانت محلته قائمةفوق الربوة العالية المتصلة بربض البيَّازين، وهي التي عرفت فها بعد بكدية ابن مردنيش (٣) . واضطرم القتال في الحال بين الفريقين ، وسرعان ما ظهر تفوق ابن همشك وحافائه النصاري ، فاختل نظام القوات الموحدية ودارت عليها الدائرة ، وكثر القتل فيهم ، وغرق منهم في سواقى المرج ومياهه عدد جم ، وكان بين القتلي الشيخ أبو محمد عبد الله ابن أبي حفص والى إشبيلية ، وعدة من أشياخ الموحدين، وأكابر الأندلسين. وفر السيد أبو سعيد في نفر من صحبه إلى مالقة . وكانت نكبة موحدية بالغة الخطورة . وارتد ابن همشك في قواته المظفرة إلى القلعة الحمراء ، ومعه جملة من أسرى الموحدين أفحش في تعذيبهم ، والتنكيل بهم ، وازهاقهم بمرأى

<sup>(</sup>١) وهو المرج أو مرج غرناطة الشهير La Vega .

<sup>(</sup> ٢ ) كان هذا الاسم يطلق على موضع يقع على بضعة كيلومترات من قرية الطرف Atarfe في سفح جبل إلبيرة على مقربة من نهر شنيل ويطلق عليه اليوم اسم Majorrocal

<sup>(</sup>٣) الإحاطة ج ٢ ص ٨٩.

من إخوانهم المحصورين ، وقد استمروا على حالهم من الاعتصام بالقصبة .

ووصلت أنباء هذه النكبة إلى عبد المؤمن ، وهو مايزال بسلا ، وكانت الحيوش قد توافدت عليه في تلك الأثناء ، فجهز جيشاً منتخباً من أنجاد الفرسان والحند ، يضم زهاء عشرين ألف مقاتل ، وجمهرة من أشياخ الموحدين(١١) تحت إمرة ولده السيد أبى يعقوب يوسف ، ومعه الشيخ أبو يعقوب يوسف ابن سليمان ، زعيم أشياخ الموحدين ، ومستشار عبد المؤمن الأثير في العظائم والخطوب، وهو الذي يصفه ابن الخطيب « بزعيم وقته وداهية زمانه » . وعبر هذا الجيش الموحدي البحر إلى الجزيرة الخضراء، ثم سار إلى مالقة حيث انضم إليه السيد أبو سعيد فيمن معه ، وزود بالعلوفات والمؤن الكافية ، وحرج الموحدون بعد ذلك من مالقة ، وساروا إلى غرناطة . وكان ابن مردنيش قد وقف على تلك الأهبة الموحدية الضخمة ، فسار في قواته ، ومعه فرقة من حلفائه النصارى لإنجاد صهره ابن همشك ، ونزل فوق الحبل المتصل بقصبة غرناطة على الضفة الأخرى لنهر حدرتُه ، وبقى ابن همشك بقواته بالقصبة الحمراء فوق جبل السبيكة ، ومعه حلفاؤه النصارى تحت إمرة قائدهم ألبار ردر بجس الأصلع حفيد ألبارهانيس ، ومعه ابن كونت أورقلة (أرخل) وهم يبلغون نحو ثمانية آلاف مقاتل ، وكان نهر حدرتُه يفصل بن محلة ابن همشك ومحلة صهره ابن مردنيش . واستمر الموحدون في سيرهم حتَّى وصلوا إلى قرية دلر على مقربة من غرناطة ، ثم صعدوا إلى الحبل المطل على وادى شَنيل ، قبالة جبل السبيكة والحمراء . وفى يوم الخميس السابع والعشرين من شهر رجب سنة ٥٥٧ ه (١٢ يوليه سنة ١١٦٢ م ) جمع يوسف بن سليان قائد الجيش الموحدي أشياخ الموحدين ، وأشياخ الأجناد ، من مختلف القبائل ، ووعظهم وذكرهم بأن الجنة مثوى المجاهدين ، وحثهم على التفانى في سبيل الله . وفي مساء هذا اليوم ركب الموحدون خيولهم ، وساروا فوق الجبل وأمامهم المشاة والطلائع من المصامدة ، وعلى ناصية ضفة شنيل المحاذية للسبيكة ، وكانت ليلة منىرة صافية الأديم ، وعند الفجر وصلوا إلى مقربة من محلات ابن همشك وحلفائه النصارى فوق جبل السبيكة ، وفي الحال انقض الموحدون على أعدائهم على غرة ، قبل أن يتم استعدادهم ، بل وقبل أن يركب معظمهم خيولهم ، واضطرمت بين الفريقين

<sup>(</sup>١) أبن الأثير ج ١١ ص ١٠٦ .

موقعة عنيفة هائلة ، وأبلى الموحدون في قتال ابن همشك وحلفائه النصاري أعظم البلاء ، وقتلوا منهم جموعاً غفيرة ، ولم يأت الصباح ، حتى مزق الموحدون أعداءهم تمزيقاً وشتتوا في كل ناحية ، وقتل معظم قادتهم ، وفي مقدمتهم ألبار ردرنجس الأصلع وزميله ولدكونت أورقلة ، ورفعت رأس الأصلع بعد أيام بمدينة قرطبة على باب القنطرة ، وقتل كذلك معظم القادة الأندلسيين ، ومنهم ابن عبيد صهر ابن مردنيش . وكان مما حز في نفس ابن مردنيش ، وانفطر له فؤاده ، أنه لم يستطع ، وهو بقواته على الضفة الأخرى من نهر حدرُّه ، أن يبادر لإنجاد صهره ابن همشك ، فلبث يرقب تمزيق قواته جامداً ، حتى تم الظفر للموحدين ، وتمت الهزيمة الساحقة على ابن همشك . وتعرف هذه الموقعة بموقعة السبيكة . ودخل الموحدون غرناطة ظافرين ، في ظهر ذلك اليوم – يوم الجمعة الثامن والعشرين من رجب سنة ٥٥٧ (١٣ يوليه ١١٦٢ م) ، وحرج الموحدون المحصورون من القصبة ، وقتلوا سائر خصومهم والمتحالفين مع أعدائهم من أهل غرناطة ، وارتد ابن مردنيش وابن همشك كل بقواته ، وسار الأول صوب مرسية ، وسار الثاني في فلوله صوب جيان ، والموحدون في أثره . وكان من أثر هذا النصر الموحدي، أن سارعت سائر النواحي في منطقة غرناطة، إلى إعلان الطاعة والتوحيد . وعنى السيد أبو يعقوب يوسف والقائد يوسف بنسلمان بالنظر في شئون غرناطة، وإصلاح قصبتها وأسوارها، وإثابة من كان بها من الموحدين المحصورين والإنعام عليهم . واستقرت الأمور بها ، وسادتها السكينة والهدوء(١) .

وسار الموحدون فى أثر ابن همشك إلى قاعدته جيان ، ولكنه لم يقف بها ، بل ترك أمر الدفاع عنها إلى وزيره أى جعفر الوقتشى ، فامتنع بها ، وحاصرها الموحدون حيناً دون جدوى ، وعاثوا فيما حولها من الأراضى ، وانتسفوا زروعها ، ودمروا قراها ، حتى أصبحت د اناً مطلقاً ، ثم غادروها عائدين إلى قواعدهم (٢)

وبعث السيد أبو يعقوب يوسف ، والقائد ابن سلمان بأنباء النصر يوم الوقيعة ، الى الخليفة عبد المؤمن ، وكان ما يزال برباط الفتح قبالة سلا ،

<sup>(</sup>١) نقلنا تفاصيل هذه الموقعة الكبيرة عن ابن صاحب الصلاة في كتاب « المن بالإمامة » اللوحات ٢٩ إلى ٣٠٩ ويراجع ابن الأثير ج ١١ ص ١٠٩ ، والإحاطة ( ١٩٥٦) ج ١ ص ٣٠٩ و ٣٠٠ و ج ٢ ص ٨٩ و ٥٠ ، والبيان المغرب القسم الثالث ص ٥٢ و ٥٣ ، وهو يلخص أقوال ابن صاحب الصلاة .

<sup>(</sup>٢) ابن الأبار في الحلة السيراء ص ٢٣٠.

فسر بها أيما سرور ، وصدرت أو امره فيما يتعلق بشئون الأندلس بتحقيق أمرين، الأول أن يجعل من غرناطة وقصبها مركز دفاع قوى ، وأن تشحن بالعتاد والأقوات ، والثانى أن ينقل مركز الحكم الموحدى بالأندلس من إشبيلية إلى قرطبة ، وأرسلت لتحقيق الأمر الأول، من شواطيء العدوة إلى ثغر المنكب عدة سفن ، مشحونة بالأقوات والسلاح ، ونقلت حولتها إلى غرناطة ، وزودت قصبتها من ذلك بكيات كبيرة ، وندب لتنظيم شئون الدفاع عن المدينة إلى جانب الموحدين ، عدة من الزعماء الأندلسيين الموثوق بهم من أهلها ، وكان القصد من ذلك أن تغدو غرناطة مركز الدفاع الرئيسي في جنوبي الأندلس ، أو تغدو من الأندلس حسما يقول، ابن صاحب الصلاة .

وأما فما يتعلق بنقل مركز الحكم إلى قرطبة ، فقد بعث عبد المؤمن إلى ولد، السيد أبي يعقوب يوسف ، والشيخ أبي يعقوب سلمان « الأمر العزيز » باستيطان قرطبة ، وأن تكون مقر الأمير ، ومقر الحكم بالأندلس ، إذ هي « مُوَسَّطة الأندلس » كما تغدو مستقر ألحيوش الموحدية . ووصل مهذا الأمر أبو اسحق برَّاز بن محمد اللمتونى . وعلى أثر ذلك سار السيدان أبو يعقوب يوسف ، وأبو سعيد ، ولدا الحليفة ، ومعهما القائد يوسف بن سلمان ، إلى قرطبة فوصلوا إليها في الخامس عشر من شهر شوال سنة ٥٥٧ هـ ، وخرج أهل قرطبة لاستقبالهم في جموع حاشدة حافلة ، واستدعى إليها من إشبيلية عدة من أشياخها وأعيانها وكتابها ، ومنهم أبو القاسم بن عساكر ، وأبو بكر الخطار ، ويذكر لنا ابن صاحب الصلاة ، أنه كان من بن أولئك الكتاب المدعوين إلى العمل. وطُلُب كَذَلَكُ أَنْ تُنْقُلُ مِن إشبيلية إلى قرطبة سائر الدواوين والأموال، التي جمعت من القواعد المنزوعة من الثوار . وهكذا غدت قرطبة ، بعد إشبيلية قاعدة الحكم الموحدي بالأندلس ، واستردت قرطبة بذلك رياستها وأهميتها وحيويتها القدعة ، ورتبت بها الإدارات، واستعمل الكتاب والأشياخ في مختلف الأعمال، وأختار أبواسحق لحكم إشبيلية بعض أصحابه ، وقام هو على النظر فى شئون المخازن ( الشئون المالية ) في قُرطبة وسائر البلاد الخاضعة للموحدين ، ولم يزل قائماً بهذه المهمة حتى توفى في سنة ٥٥٩ هـ(١) .

واستقر السيدان أبو يعقوب وأبو سعيد حيناً بقرطبة ، ومعهما القائد الشيخ

<sup>(</sup>١) ابن صاحب الصلاة في كتاب المن بالإمامة لوحة ٣٣ و ٣٤ .

أبو يعقوب . وقامت هذه الحكومة الجديدة لعاصمة الحلافة القديمة ، بتنظيم شئوبها المختلفة، وتعمير قصورها ودورها المهدمة ، وإصلاح حصوبها وأسوارها، وتأمين أهلها ، فساد الهدوء والطمأنينة في أرجائها ، بعد أن لبثت أعواماً طويلة، مسرحاً للفتن المخربة ، والفورات المزعجة ، وعاد إليها الكثير من أهلها الذين غادروها ، مستبشرين بالعهد الجديد . ثم انصرف الشيخ أبو يعقوب عائداً إلى العدوة ، واستمر السيدان من بعده فترة يسيرة ، حتى فاتحة المحرم من سة ٥٥٨ ، وعندئذ وردت دعوة الحليفة إلى ولده السيد أبي يعقوب يوسف بالمثول إلى حضرته ، فبادر بالسير إلى إشبيلية ، ولم يقم بها سوى أيام قلائل ، ثم غادرها إلى العدوة ، ولحق بأبيه الحليفة، وبنى السيد أبو سعيد بقرطبة ، قائماً على شئوبها ، متعهداً لمصالحها ، وأضيف إليه النظر على إشبيلية ، وكان يعاونه القائد القدير أبو إسحق براز ابن محمد المسوفى ، وندب للنيابة على إشبيلية أبو داود بلول أبن جلداسن ، وتولى شئون المخزن بها مجمد بن المعلم ، واستمر الأمر على ذلك فترة يسيرة أخرى .

\_ • \_

فى خلال ذلك كانت حوادث المغرب تنذر بتطورات خطيرة . وكان عبد المؤمن حيماً تلقى نبأ انتصار الموحدين فى موقعة السبيكة ، وهو بعدوة سلا (الرباط) قد اعتزم أن يعد العدة لاستئناف الحهاد بالأندلس ، فى البر والبحر على أوسع نطاق ممكن ، فأمر بكتب الكتب إلى سائر الحهات والقبائل ، لاستنفار الناس ، وحبهم على الحهاد فى سبيل الله ، وأمر بإنشاء الأساطيل (القطائع)، فأنشىء منها مائنا قطعة ، وقيل أربعائة ، أعد منها فى مرسى المعمورة على شاطئ وادى سبو ، شمالى ثغر سلا ، مائة وعشرون قطعة ، وأعد الباقى فى مختلف ثغور قلد أعد منها خلال سنة ٥٥٥ ه ، أكداس هائلة فى وادى سبو ، فى حمى الجبال قد أعد منها خلال سنة ٥٥٥ ه ، أكداس هائلة فى وادى سبو ، فى حمى الجبال المشرفة عليه ، وجلبت الحيل من سائر أنحاء إفريقية والمغرب ، وجلبت كذلك مقادير وفيرة من السهام والرماح الطوال ، والدروع ، والبيضات ، والتروس ، والبنود ، والكسى ، ووزع ذلك كله على طوائف الموحدين والعرب الموالين من سائر القبائل (١) ، وأذكى هذا العزم على الجهاد فى الأندلس ، وأكده ما وقع سائر القبائل (١) ، وأذكى هذا العزم على الجهاد فى الأندلس ، وأكده ما وقع

<sup>(</sup>١) ابن صاحب الصلاة في كتاب المن بالإمامة لوحة ٣٩ والمراكثيي في المعجب ص ١٣١ .

فى أواخر سنة ٥٥٧ ، من غزو نصارى مدينة شنترين بالبرتغال لمدينة باجة ، واستباحتها ، واحتلالها فى ٢٢ شهر ذى الحجة هذا العام (أول ديسمبر ١١٦٢م)، ومكثهم بها نحو أربعة أشهر ، قبل أن يغادروها ، بعد أن دمروا ربوعها ، وخربوا أسوارها (١).

وأقام عبد المؤمن عراكش فترة يسيرة ، حتى أول عام سنة ١٥٥٨ ، وهو يتابع بعناية تلك الاستعدادات الضخمة للجهاد فى الأندلس . ثم خرج من حاضرته ليزور قبر المهدى فى تينمالل ، وكان الفصل شتاء ، والبرد قارساً ، والأمطار والثلوج تهمر بشدة ، حتى غمرت سائر السهول والربى ، ومع ذلك فقد شق الحليفة طريقة إلى تينملل بعزم ، وجاز المياه والثلوج الغامرة ، ولم يبال عما أصابه من البلل ، وتبعه أشياخ المؤحدين بصعوبة ، ثم أدى زيارته المأثورة لقر المهدى ، وعاد إلى حاضرته ، ليستأنف الاستعداد للجهاد .

وفي اليوم الحامس عشر من ربيع الأول سنة ٥٥٥ه ( ١٩ فيراير سنة ١١٦٦) خرج عبد المؤمن من مراكش، وسار إلى رباط الفتح، كانت البقاع المجاورة فيا الحرارة ، في تودة وهوادة ، فلما وصل إلى رباط الفتح، كانت البقاع المجاورة فيا بين سلا والمعمورة ، قد ضاقت بهذه الحيوش الضخمة التي يقدرها المؤرخ المعاصر بأكثر من مائة ألف فارس ، ومائة ألف راجل (٢). وتقدرها بعض الروايات الأخرى بأكثر من ثلاثمائة ألف فارس ، من الموحدين والمرتزقة العرب والبربر. ومن المتطوعة ثمانون ألف فارس ومائة ألف راجل (٢)، وزعت عليهم جميعاً الأعطية والصلات السخية . وماكاد الحليفة يستقر في محلته ، حتى استدعى إليه سائر القادة والأشياخ من الموحدين والعرب ، وأهل الرأى ، وعقا مجلساً حربياً عاماً ، ليبحث خبر الوسائل لتنفيذ الغزوة الأندلسية الكبرى وتوجهها ، سواء عاماً ، ليبحث خبر الوسائل لتنفيذ الغزوة الأندلسية الكبرى وتوجهها ، سواء في البر أو البحر ، وكان من بين الحاضرين أبومحمد سيدراى بن وزير ، فشرح للخليفة أحوال الأندلس وما يحسن أن يعمله ، واقترح ابن وزير ووافقه الأشياخ ، المخليفة أحوال الأندلس وما يحسن أن يعمله ، واقترح ابن وزير ووافقه الأشياخ ، أن تقسم الحملة الكبرى إلى أربعة جيوش ، يسير أولها إلى المرتغال لمقاتلة ابن الرنك صاحب قلمرية (ألفونسو هنريكيز) ، والثاني يسير إلى مملكة ليون ، وملكها الرنك صاحب قلمرية (ألفونسو هنريكيز) ، والثاني يسير إلى مملكة ليون ، وملكها الرنك صاحب قلمرية (ألفونسو هنريكيز) ، والثاني سير أولها إلى الربية وملكها الربية وملكها المناه المياه المناه المربية والمياه المناه المناه المياه الم

<sup>(</sup>١) كتاب المن بالإسامة لوحة ١١٧.

<sup>(</sup>٢) ابن صاحب الصلاة في كتاب المن بالإمامة لوحة ٤١.

<sup>(</sup>٣) الاستقصاء ج ١ ص ١٥٨.

يومئذ فرناندو الثانى ولد القيصر ألفونسو ريمونديس ، وهو الذى تعرفه الرواية العربية « بالببوج » ، والثالث يسير إلى قشتالة ، وملكها يومئذ ألفونسو الثامن طفل تحت الوصاية ، والرابع يسير صوب مملكة أراجون وبرشلونة ، وملكها يومئذ ألفونسو الثانى . واستحسن الحليفة اقتراح ابن وزير ووافق عليه .

ولم تمض أيام قلائل على ذلك حتى مرض عبد المؤمن مرضه الذي لم يبرأ منه . ولم توضح لنا الرواية نوع هذا المرض الذي حمل الخليفة إلى القبر ، والذي ىقتصر ابن صاحب الصلاة على وصفه ، « بالوجع » ، بيد أنه لبث يشتد و يتفاقم ، حيى كان يوم الجمعة الثاني من جمادي الآخرة ، وقد شعر الحليفة بدنو أجله ، فأمر بإسقاط اسم ولده وولى عهده محمد من الحطبة ، وكان هذا القرار نخبي مأساة عائلية ، كان الخليفة يود أن يتلافى آثارها قبل موته . وذلك أنه نمى إليه أن محمداً يشرب الحمر ، ويبدو مخمُوراً أمام الأشياخ والقادة في هيئة زرية ، ويرتكب أموراً طائشة مخلة بالكرامة ، وأنه يغلب عليه الحور وجبن النفس ، وقيل أيضاً إنه كان مصاباً بالحذام(١) . ومن ثم فقد رأى أنه لايصلح للخلافة ، وأنه بجب تنحيته وإبعاده ، ودعا الأشياخ إلى سريره ، وأخطرهم بتنحية ولده محمد وتولية يوسف ، باعتباره أصلح من يتولى الحلافة ، وأوصاهم بتنفيذ إرادته ومبايعته ، ولاسما الشيخ أبي حفص عمر الهنتاني عميد الأشياخ، واستوثق من ولده أبي حفص بتقديم شقيقه الأصغر يوسف ، وكان أبو حفصَ يتولى الوزارة والحجابة لأبيه حسبًا تقدم ذكره . وفي الأيام القلائل التالية تفاقم مرض الحليفة واشتد به الألم، وفى فجر يوم الثلاثاء الثامن من جمادى الثانية لـ وفقاً لرواية البيذق – توفى الحليفة عبد المؤمن بن على . بيد أنه إذا أخذنا لهذه الرواية فلابد أن الوفاة كانت فى فجر اليوم السادس وهو الموافق ليوم الثلاثاء ، حيث كان اليوم الثانى من جمادي الآخرة يوافق يوم الجمعة ، وهو اليوم الذي أسقط فيه اسم محمد من الحطبة . ويقول لنا ابن صاحب الصلاة إن عبد المؤمن توفى ليلة الحمعة العاشر من حمادی الآخرة سنة ٥٥٨ هـ (١٥ مايو سنة ١١٦٣ م ) ، وهي رواية تبدو أرجح لانطباقها مع تسلسل الأيام والتواريخ (٢٦) .وكانت وفاته بمحلته في سلا ، وكان عند وفاته في الثالثة والستين من عمره ، وقيل في الرابعة والستين ، وكانت

<sup>(</sup>١) المراكشي في المعجب ص ١٣١ ، وابن خلكان ج ٢ ص ٤٩٣ .

<sup>(</sup>٢) كتاب المن بالإمامة لوحة ١٤٥.

ولايته ، منذ وفاة المهدى فى ٢٥ رمضان سنة ٢٥ه ه ، ثلاث وثلاثون سنة ، وخمسة أشهر ، وثلاثة وعشرون يوما<sup>(١)</sup> .

ولما توفى عبد المؤمن كتمت وفاته وقتاً ، واستأثر ولده السيد أبو حفص بتدبير الأمور ، وبادر إلى تنفيذ وصية أبيه في عقد البيعة بالحلافة لأخيه يوسف ، وكان قد قدم من قرطبة ، استجابة لدعوة أبيه ، وبني إلى جانبه حتى توفى . والظاهر أن عبد المؤمن ، كان عندئذ قد قرر أمره نحو مسألة الحلافة ، وترشيح ولده يوسف لها ، واستدعاه لهذا الغرض وأبلغ السيد أبو حفص ، والشيخ أبو حفص الهنتاني وصية الحليفة الراحل لأشياخ الموحدين ، فأقروها جميعاً ، وبايعوا للسيد أبي يعقوب يوسف بالحلافة . ويقول لنا البيذق إن بيعة الحليفة الحديد ، تمت في مدى يومن ، في العاشر من جمادي الآخرة سنة ٥٥٨ ه وارتضى أبو عبد الله محمد ما تقرر من أمر خلعه ، وبايع لأخيه راضياً ،وتمت هذه البيعة في سلا في محلة الحليفة الراحل ، ونفذ الأمر إلى الحيوش المحتشدة ، بالانصراف إلى بلادها ، في انتظار أوامر تصدر في فرصة أخرى. وتولى الشيخ أبو حفص عمر الهنتاني وعظ الموحدين على اختلاف طبقاتهم ومراتبهم ، وذكرهم بما بجب عليهم من اتباع أوامر ديبهم ، واكمال ولائهم وطاعتهم واشتغالهم بأمورهم عن الأحاديث العقيمة والخزعبلات . ولما تمت البيعة حسما تقدم ، سارْ الحليفة الحديد مع أشياخ الموحدين إلى مراكش ، ونزل في دار الحلافة ، وتولى أخوه السيد أبو حفص الأمور السلطانية والحجابة على نحو ماكان مع أبيه ، وعن رضى من أخيه الخليفة الجديد . وحمل جثمان الخليفة الراحل إلى تينمائل ، في يوم الجمعة أول شعبان ، حيث دفن إلى جانب أستاذه وأمامه المهدي ، وفقاً لوصيته<sup>(۲)</sup> .

تلك هي الرواية الراجحة في شأن تولية السيد أبي يعقوب يوسف للخلافة .

<sup>(</sup>۱) ينقل صاحب روض القرطاس عن تاريخ وفاة عبد المؤمن ، روايتي البيذق وابن صاحب الصلاة (الثامن من جمادي الآخرة والعاشر منه) ، ويضعها ابن الأثير في العشرين من جمادي الآخرة (ج ۱ سنة ۵۰۸ه ه (ج ۱۱ ص ۱۰۹). ويضعها ابن خلكان في العشر الأخيرة من جمادي الآخرة (ج ۱ سلم ۱۳۱) ، ويضعها المراكثي في السابع والعشرين من جمادي الآخرة (المعجب ص ۱۳۱) . ويضعها الزركشي في ليلة العاشر من خادي الآخرة متفقاً مع ابن صاحب الصلاة . تاريخ الدولتين ص ۲۹ ، وابن صاحب الصلاة في المن بالإمامة لوحة ٥٥ والبيان المغرب القسم الثالث ص ٥٨ و ٥٩ ه .

وهى الرواية الموحدية التى يقول بها مؤرخا الموحدين المعاصران ، البيذق ، وابن صاحب الصلاة . ببد أن هناك رواية أخرى ، يقدمها إلينا ابن الأثير ، وهى أنه لما توفى عبد المؤمن بسلا ، كتمت وفاته ، وحمل من سلا إلى مراكش فوق محفة ، وكأنه مريض ، ولما وصل إلى مراكش استبد ابنه أبو حقص بشئون الحجابة ، وكان يصدر أوامره باسم أبيه ، ويقول للناس أمير المؤمنين أمر بكذا ، واستمر على ذلك حتى كملت البيعة لأخيه يوسف ، في سائر البلاد والنواحى ، واستقرت الأمور ، وعندئذ أظهر موت أبيه (۱). وينقل إلينا ابن خلكان رواية أخرى ، ينفرد بها في شأن محمد وأخيه يوسف فيقول إنه لما توفى عبد المؤمن خلفه ولده مرعان ما اضطربت الأمور ، وظهر منه من اختلال الرأى ، وكثرة الطيش ، سرعان ما أدى إلى خلعه ، وكان الذى سعى فى خلعه أخواه أبو حفص وجبن النفس ، ما أدى إلى خلعه ، انحص الأمر بين أخويه المذكورين ، فتأخر عمر ويوسف . ولما أخيه يوسف فبايعه الناس ، واتفقت عليه الكلمة (۲) . عمر ، وسلم الأمر إلى أخيه يوسف فبايعه الناس ، واتفقت عليه الكلمة على وينقل إلينا المراكشي هذه الرواية في المعجب (۱) . بيد أنه يبدو ، إزاء ما تو كده وينقل إلينا المراكشي هذه الرواية في المعجب (۱) . بيد أنه يبدو ، إزاء ما تو كده وينقل إلينا المراكشي هذه الرواية ضعيفة لاسند لها .

#### - 7 -

كان الحليفة عبد المؤمن بن على ، عبقرية فذة ، تنطوى على طائفة من أبدع الحلال التي تصاغ مها العظمة والبطولة ، وقد شادت هذه العبقرية دولة من أعظم الدول الإسلامية ، تمتد من أواسط شبه الحريرة الإسبانية شمالا حتى مشارف الصحراء الإفريقية الكبرى جنوبا ، ومن طرابلس الغرب شرقاً حتى شواطىء المحيط الأطلنطى غربا ، وشادتها في ظروف صعبة ، وفي غمر الكفاح المضنى ، من إمارات وقبائل بربرية متنابذة مفترقة الكلمة ، لم تعرف خلال حياتها الطويلة معنى للنظام والاتحاد ، ولم تأنس لأى نوع من الحضوع والطاعة،

<sup>(</sup>١) ابن الأثير ج ١١ ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) ابن خلكان ج ٢ ص ٤٩٣. ويقول لنا ابن خلكان إنه نقل هذه الرواية من كتاب بخط العاد بن جبريل أخى المعلم المصرى ناظر بيت المال بالديار المصرية ، فيه فوائد من أخبار المغاربة وغيرهم .

<sup>(</sup>٣) المعجب ص ١٣١.

فصاغ عبد المؤمن بعزمه ، وقوة نفسه ، وبراعته العسكرية والسياسية ، من هذه العناصر المضطرمة الحصيمة ، كتلة متناسقة متعاونة متحدة ، وأنشأ مها ،الدولة الموحدية الكبرى ، أعظم الدول المغربية إطلاقاً ، واستطاع أن يجعل من الدعوة المهدية أو الدعوة الموحدية ، ناموساً دينياً، ودستوراً نظامياً ، تقوم عليه وتستمد منه ، مقوماتها السياسية والعسكرية .

وقد رأينا أن عبد المؤمن ، نشأ طالب علم متواضع ، تجتمع آماله حول التقدم في هذا المضمار ، والتتى بالمهدى ابن تومرت ، في بداية أمره ، وقبل أن تلوح لدعوته وتعالىمه أية بارقة أمل ، في التقدم أوالرسوخ . ومع ذلك فقد ثبت إلى جانبه وشاطره كل آلامه ومحنه ، وكل آماله ومشاريعه ، وغدا ساعده الأعمن في كفاحه . وكان هذا الاختصاص بالمهدى وإيثار المهدى لتلميذه الوفي ، من أهم العوامل، التي مهدت لعبد المؤمن، عند وفاة أستاذه وإمامه، سبيل الاحتواء على تراثه وخلافته . ولم تخب فراسة المهدى في تلميذه ، حينها قال لصحبه وهو في مرض موته عقب هزيمة البحيرة الساحقة ، إنه مادام عبد المؤمن قد سلم ، فسوف يبقى أمرهم . وقد شاء القدر أن يقوم عبد المؤمن بالمهمة الكبرى ، مهمة سحق الدولة المرابطية ، وإنشاء الدولة الموحدية الكبرى على أنقاضها ، وأنقاض الإمارات الإفريقية . وقد استمرت الدولة الموحدية حيناً ، تحتفظ بطابعها الروحي ، وأساسها الديني ، حتى عمد عبد المؤمن بعد أن تضخم ملكه ، وتوطد سلطانه ونفوذه ، بن سائر الطوائف والقبائل، إلى إنشاء السلطة الزمنية الوراثية ، بتعيين ولده لولاية العهد . وكانت هذه الخطوة أعظم تطور حدث فى طبيعة الدولة الموحدية ، التي تغدو من ذلك الحبن ، خلافة زُمنية سياسية ، ويتضاءل أساسها الروحي. وبمكننا أن نعتبر الحلافة الموحدية المؤمنية ، أعظم خلافة قامت فى الغرب الإسلامي ، وإن كانت خلافة قرطبة الأموية تتفوق علمها بخواصها التمدنية والحضارية، وأن نعتبر عبد المؤمن أعظم خلفاء الغرب الإسلامي، وإن كان عبدالرحمن الناصر يتفوق عليه نخواصه المصقولة وخلاله الإنسانية ، بل نستطيع أن نعتبر أن عظمة الدولة الموحدية الكبرى تنحصر فى عصر عبد المؤمن ، وولده أبي يعقوب يُوسف ، وحفيده أبي يوسف يعقوب المنصور ( ٧٢٥ ـــ ٥٩٥ه )، وهي حقبة من سبعين عاما ، تستنفد الدولة الموحدية فيها كل مصادر قوتها ، وعظمتها .

هذا وربماكان عبد المؤمن بخلاله العلمية ، وحياته العسكربة الحافلة بالغزوات

والفتوحات المظفرة ، أكثر الرؤساء شبهاً بالمنصور بن أبى عامر ، فإن هاتين الصفتين هما أبرز ما فى حياة كل من هذين الرجلين العظيمين ، وإن كانت غزوات المنصور تتسم قبل كل شىء بطابع الجهاد فى سبيل الله .

ولم تحل نشأة عبد المؤمن العلمية دون تحوله في ميدان الحرب ، إلى قائد من أعظم قواد عصره ، وأشدهم فروسة ، وأوفرهم شجاعة ، وإقداماً . كان عبد المؤمِّن بصيراً بطرائق الحرب ، وأساليب القتال ، وقد أنفق في غزواته وحروبه أكثر من ربع قرن ، ذرع فيها وهاد المغرب وقفاره ، من أقصاه إلى أقصاه ، شرقاً وغرباً ، وشمالا وجنوباً ، وخرج مكللا بغار الظفر في معظم هذه الغزوات والحروب ، ولم يجتمع لملك من ملوك المغرب أو خليفة من خلفًائه ، مثل ما اجتمع لعبد المؤمن من الحيوش الجرارة ، التي كانت تضم مئات الألوف من الفرسان والرجالة ، من مختلف القبائل البربرية والعربية ، وكان عبد المؤمن خلال الحروبوالغزوات جنديا بمعنى الكلمة ، يشاطر جنده مشاق السبر الوعر، وتقشف حياة الميدان ، وكانت عادته في أسفاره أن يرحل بعد صلاة الصبح، بعد أن يُضرب طبل ضخم ثلاث ضربات إيذاناً بالرحيل، وكانت حركة الحيوش الموحدية تجرى عندئذ وفق النظام الذي رسمه المهدى لمسيرها ، فيتقدمها اللواء الموحدى الأبيض مع فرقة من الرجالة يكون بينها وبين الأمير نحو ربع ميل ، ثم يسير الأمير أوالخليفة خلف اللواء المذكور تحف به خاصته ووزراوه، ثم تتبعهم الرايات الكبار والطبول وجند الساقة ، ثم جند كل قبيل بترتيب خاص(١) . وكان عبد المؤمن في معظم الأحيان يرسم خطط المعارك بنفسه ، وربما قاد جنده ، واشترك معهم في القتال ً.

وكان عبد المؤمن إلى جانب هذه الصفات العسكرية البارزة ، من أعقل أهل عصره وأوفرهم ذكاء وحكمة ، وكان حازماً سديد الرأى حسن السياسة ، واسع الحيلة ، يعالج الأمور الصعبة بكثير من الفطنة والكياسة .

وكان مما فعله عبد المؤمن لتنظيم أصحاب المهدى وطوائف الموحدين ، بعد تعاقب الحوادث ، وفقد الكثير من أهل الحاعة وأهل خسين وأهل سبعين، أن استدعى أشياخ القبائل الموحدية من المصامدة وغيرهم إلى مراكش ، ولما اكتمل دورهم ، أعلن تصنيف الموحدين إلى ثلاث طوائف أوطبقات ، الأولى،

<sup>(</sup>١) ابن القطان في نظم الجان (المخطوط لوحة ٣٣ ب).

هم « السابقون الأولون » الذين بايعوا الإمام المهدى وصحبوه وغزوا معه ، وصلوا خلفه ، والذين شاهدوا واقعة البحيرة واشتركوا فيها ، ويتلوهذه الطبقة من آمن بالتوحيد ، ودخل فى زمرة الموحدين من بعد البحيرة إلى فتح وهران (سنة ٣٩٥هم) ، وتتكون الطبقة الثالثة ممن انتظم فى سلك الموحدين من فتح وهران إلى ما هلم جرا ، وقد تم هذا التصنيف الحديد بعد أن روعيت فيه كل الاعتبارات ، من الزلف والقرب والعدالة وغيرها ، لتعرف كل طبقة مكانها ومركزها(۱).

وقد أسبغ عبد المؤمن بسياسته فى تأليف القبائل المختلفة ، وإدماجها فى الحيش الموحدى الضخم ، على هذا الحيش وحدة وتناسقاً ، لم تعرفها الحيوش المغربية من قبل . بيد أنه لم يكن موفقاً فى سياسته لتأليف القبائل العربية ، وضمها للقوات الموحدية . ذلك أن هذه الفرق العربية التى استمرت عصراً تكون جناحاً هاماً فى الحيوش الموحدية بالمغرب والأنداس، كانت متعترة الولاء كثيرة التقلب، لا تدين بمبدأ ولاعقيدة ، سوى انتهاز الفرص، والكسب المادى الرخيص، وكان تقاعسها وتقلبها فى حروب إفريقية ، فيا بعد أيام الحليفة أبى يعقوب يوسف، وولده يعقوب المنصور من أهم الأسباب ، فى نجاح ثورة بنى غانية فى إفريقية، وتغلبهم على معظم نواحها ، وفى تخاذل الحيوش الموحدية ، فى معظم المعارك التي خاضها إلى جانها .

وأما عن نظم الحكم والإدارة ، فقد كان عبد المؤمن ، وهو مؤسس الدولة الموحدية الحقيق ، أول من وضع القواعد والنظم التي يسترشد بها في تسيير دفة الحكم ، وفي تطبيق السياسة الشرعية ، وفي جباية الأموال . وقد انتهت إلينا في ذلك رسالة هامة من إنشاء الكاتب أبي جعفر بن عطية ، وجهها الحليفة من تينملكل في السادس عشر من ربيع الأول سنة ٣٤٥ه ، إلى الطلبة والمشيخة والأعيان والكافة بالأندلس ، وفيها يبسط ما يمكن أن يسمى بالأسس الدستورية لنظم الحكم الموحدي ، ونحن نورد فها يلى ملخصاً لما احتوته هذه الرسالة الدستورية المامة ، التي ينفرد ابن القطان بإيرادها .

ا — يقول الخليفة ، إنه اتصل به أن بعض العال ممن لايخافون الله ، يتسلطون بأهوائهم على الأموال والإبشار ، ويستحلون حرمات المسلمين ، وينقضون

<sup>(</sup>١) راجع الرسالة الثانية عشرة من « رسائل موحدية » ص ٣٥ و ٤٥ .

أحكام الشرع ، ويبتدعون مظالم شنيعة ، ويستنبطون من فواحش الآثام صنوفاً فظيعة ، ويتسببون في قتل المسلمين ، فضلا عن استباحة أموالهم وأعراضهم بتلبسات يسيئونها ، ويمدون أيديهم بضرب الناس بالسياط وسيلة إلى أخذ أموالهم. وهو ينذر هولاء بشر العقاب ، ويقول ، إن لمن يستوجب الضرب أو يستحقه حدود معلومة ، ومواقف مرسومة ، تقابل كلا بمقتضى جرمه .

٢ ــ وأنه قد ذكر له فى أمر المغارم والمكوس والقبالات وتحجير المراسى
 وغير ها ، مظالم وكبائر عظيمة ، ثم يتساءل ألم يقم الأمر العالى لقطع أسباب الظلم
 وإجراء العدل .

ومن ذلك ما ذكر فى أمر المسافرين الذين يريدون الرجوع إلى أوطانهم ، فإن بعض هؤلاء الظلمة ، يزعمون لهم أن للمخزن حقوق تمتد إلى جميع ما أتى به ، ثم يضطروه بالوعيد إلى الحروج عن جزء كبير من ماله ، ويسائل الخليفة الموحدين والطلبة ، كيف تتمع هذه الأمور ، وهم يرصدون الشئون ، وكيف تسفك الدماء على هذه الصورة ، وتنهك الحرمات ، وهم لا يمتعضون .

٣ - وأنه ليجول نحاطره ، أن أسباب تلك المنكرات ، هو أن قوماً يتوسطون بيهم وبين الناس ، وينقلون الأمور إليهم بطريق التدليس ، وذلك لبعدهم عن مباشرة الأمور ، ثم ينصحهم بأن لايركوا مباشرة الأمور إلى أحد سواهم ، وأنه بجب عليهم أن يباشروا الأحكام مباشرة تعهد وتفقد ، وأنهم فى ذلك بجب أن يتذرعوا بالحزم والاعتدال وسلوك الطريق الوسط ، والتواضع لأمر الله تعالى وترك الاستعلاء المنتقد ، وعليهم أن يبحثوا عن المتسببين فى وقوع تلك القبائح ، وأن يعرفوه بأمرهم ليقوم بعقابهم .

٤ - ثم يقول الحليفة : « وقد استخرنا الله فى سد تلك الذريعة ، وصد تلك الأفعال الشنيعة ، فرأينا أن ترفعوا إلينا أحكام المذنبين للكبائر ، وتعلمونا بنبأ كل من ترون أنه يستوجب القتل بفعله الحاسر ، دون أن تقيموا الحد عليه ، أو تبادروا بالعقاب إليه ، ولاسبيل لكم إلى قتل أحد من كل من هو فى بلاد الموحدين وأنظارهم ، ومن هو معهم داخل فى مضارهم ، وكل من ترون أنه يستوجب القتل ، ممن يريد المكر فى أمر الله تعالى والحتل ، فعرفونا بجلية أمره وتصحيحه ، وخاطبونا بميز أمره ومشروحه ، لينفذ فيه من قبلنا ما يوجبه الحق ويقتضيه ، ونمضى فى عقابه ما ينفذه الشرع و بمضيه . فإياكم من مخالفة أمرنا ويقتضيه ، ونمضى فى عقابه ما ينفذه الشرع و بمضيه . فإياكم من مخالفة أمرنا

هذا فى قتل أحد ممن ذكرناكاتناً من كان ، كبر ذنبه عندكم أو هان ، ولتبادروا إلى إعلاننا بذنبه بعد سجنه وتثقيفه لنقابله بما نراه ، ونجرى الحق فيه مجراه » . و — و أنه قد بلغه أن يقع بيع النساء بصورة تخالف حكم الشرع ، و أنه يوجد من يبتاع المرأة ثم يبيعها دون استبراء ، و أنه لا يتحفظ فى ذلك من مواقعة الزنا الحض ، و أنه بجب ألا يتولى أمر يبيع النساء إلا من اتصف بالدين و الأمانة ، فهو الذى يشرف على أسواق بيعهن . ثم إنه بجب التوقف عن بيع النساء فى جميع من يغنمن مهن ، حتى نخاطب بأصل أمر هن وكيفيته ، ليرسم لهم فها ما يجب اتباعه . من يغنمن مهن ، حتى نخاطب بأصل أمر هن وكيفيته ، ليرسم لهم فها ما يجب اتباعه . حتى الحكم الحكم الله و الاجتهاد فى إراقتها وكسر دنانها ، واختيار الأمناء الذين يسهرون على ذلك ، و تعهدهم لمواضع « الربّ » و اعتصاره ، والا يبيحوا من ذلك إلا ما تجوز إباحته شرعا

٧ - وأنه قد ذكر له أن الراقصين (الرسل) الذين يردون بالكتب. ويصدرون ، يأخذون الناس بالنظر في كلفهم ، ويلز وجهم بزادهم وعلفهم في كل موضع ، ويحلون بأفنية الناس حلولا شنيعاً ، ويتحكمون عليهم يحكم المغرم ، ويطلب إليهم المسارعة في قطع تلك العادة الذميمة ، وتزويد الرسل بما يقوم بأودهم في المجيء والانصراف ، ويقطع شأنهم من التكليف والإلحاف ، وتحذيرهم من تكليف أحد من الناس بأى شيء.

٨ - وأنه قد ذكر له مايقع من التحكم فى الأموال، وعدم المبالاة بالتفريق فيها بين الحرام والحلال، وأن هناك من يفعلون بأموال الناس ماتقدم، وتمتد أيديهم إلى المخازن فيعيثون بها، ويجروئون فى التعدى عليها، ويطلب إليهم أن يتقوا الله فى أموال « المخزن » ووجوب السهر على صونها، وحمايتها من التعدى عليها، إذ هى أموال الله المخزونة فى أرضه، وأنه يجب عليهم ألا ينفذوا منها قليلا ولا كثيراً إلا بعد استئذانه وتعريفه.

9 – هذا ، وأنه بجب عليهم اتباع كل ما جاء فى هذا الكتاببدقة وأن بجمعوا لقراءاته والاطلاع ، عليه سائر الطلبة والعال ، وكافة المقدمين الأعمال ، وأنتكتب منه نسخ اكل قبيلة من قبائل أقطار الموحدين ، وكل كورة من الكور ، وينذر من لم يتبع ما جاء فيه بشر العقاب .

ويختتم الحليفة كتابه بقوله، إنه لاغرض له إلا أن يحقق دعة المسلمين وأمانهم، وأنه بجب أن يعلموا أن الموحدين، مسئولون عن هذه الرعاية، وأنهم بجب أن

يكونوا إخواناً فضلاء ، لعباد الله ، وأن يعاملوا الناس بالحسني ، وأن يغدقوا عليهم المرات ، وأن هذا هو واجبهم ، وأن هذه نصيحته ، فليقبلوها .

وأنه كان مما دعاه إلى تنبيههم وتذكيرهم بما تقدم ، ماوجده بحضرة مراكش من تلك الأنواع التي أحدثها أهل الابتداع مثل القبالة وما يجرى مجراها ، وأنه لم يكن يدور نخلده أن يسلك أحد مثل هذا المسلك ، وأنه أنكر ما وجده منه ، وقام بإزالة ما يحظره الشرع (١).

وقد لبث عبد المؤمن بالرغم من غلبة الحرب والحهاد على حياته ، محتفظاً بسمته وخلاله العلمية . كان عبد المؤمن فقهاً بارعاً حافظاً للسنة ، وعالماً متمكناً من علوم الدين ، ولاسما علم الأصول الذي تلقاه عن المهدى ابن تومرت ، وكان يقوم بإملاء علوم المهدى وقراءة العقائد ، وكتاب الموطأ ، وكان محباً للعلماء مؤثراً لهم ، مقبلا على مجالسهم ، محسناً إليهم ، يستدعيهم من سائر البلاد ليسكنوا بالحضرة إلى جواره ، ولينتظموا ني مجلسه ، وبجرى عليهم الأرزاق السخية ، ويعظم من شأنهم ومكانتهم . وكان في الوقت نفسه يعني أشد العناية بأمر الطلبة والحفاظ ، ويقسمهم إلى طائفتن ، طلبة الموحدين ، وطلبة الحضر ، والطائفة الأولى هي طلبة المصامدة ، بعد أن سمى المهدى المصامدة بالموحدين ، لخوضهم في علم الأصول ، الذي لم يكن أحد من أهل هذه الأنحاء يحوض فيه (٢). واستقدم عبد المؤمن في نفس الوقت صغار الصبيان النجباء من مُحتاف قواعد المغرب ، والأندلس ، من إشبيلية وقرطبة وفاس وتلمسان وغيرها ــ إلى حضرته ، وكان منهم من إشبيلية وحدها خسون صبياً ، حضروا إلى مراكش مع أستاذبهم أبى الحسن وأبي بكر الحصار ، وعني الحليفة بأمر هؤلاء التلاميذ الصغار أتم عناية ، وأنزلهم أكرم منزل ، وأمر بأن يحفظوا القرآن ، وكتب التوحيد وموطأ المهدى وصيح مسلم وغير ها(٣) . . وعنى عبد المؤمن بأمر الحفاظ أشد عناية ، وأمر بأن كفظوا كتانى الموطأ ، وأعز ما يطلب ، وغيرهما من آثار المهدى ، وكان يستدعيهم في كل يوم جمعة إلى داخل القصر ، وهم نحو ثلاثة آلاف حافظ ،

<sup>(</sup>١) أورد لنا ابن القطان نص هذه الرسالة كاملا في « نظم الجمان » وهي تقع في عدة صحفاته ( المخطوط لوحة ٥ م ب إلى ١٠٦٥) . وسوف ننشرها في باب الوثائق .

<sup>(</sup>٢) المراكثي في المعجب ص ١١٢ ، وروض القرطاس ص ١٣٣ .

<sup>(</sup>٣) ابن القطان في نظم الجإن (المخطوط لوحة ٣٥١).

فيوجههم إلى ما يبغيه من سرعة الحفظ والتدريب، فيأخذهم يوماً بتعلم الركوب، ويوماً بالرمى بالقسى ، ويوما بالسباحة فى محيرة أنشأها لهم خارج بستانه ، فى مربع ضلعه نحو ثلاثمائة ذراع ، ويوماً بالتدرب على إصابة الهدف ، على قوار وخوازيق صنعها لهم بتلك البحيرة ، وذلك لكى يجعل مهم رجالا مثقفين ، مدربين مقتدرين . وكانت نفقهم وسائر مؤنهم وخيلهم ، وعدهم ، كلها من عنده . وفضلاعن ذلك، فقد قرر عبد المؤمن ، موافقة أشياخ الموحدين ، أن يدفع لكل طالب من هؤلاء قرضاً يتجر به إسعافاً لهم ، وصرف لكل مهم من مال المخزن قرضاً قدره ألف دينار ، فتاجروا وأثروا ، ولم يسترد مهم هذا القرض قط (۱). ولما كل تدريبهم ، وأصبحوا طائفة يعتمد على علمها ودربها وخبرتها ، ندبهم لمختلف الأعمال والرياسة بدلا من أشياخ الموحدين ، وقال لهم إن العلماء أولى منكم ، واستبتى الأشياخ لمشورته (۲) . وقد رأينا فيما تقدم كيف ندب كثير من أولئك الحفاظ لأعمال الإدارة والرياسة ، فى كثير من القواعد الأندلسية من أولئك الحفاظ لأعمال الإدارة والرياسة ، فى كثير من القواعد الأندلسية المفتوحة ، وهم سوف يشغلون من الآن فصاعدا حيزاً كبيراً ، فى أعمال الولاية والرياسة ، فى أنهاء الدولة الموحدية .

وكان عبد المؤمن فوق ذلك ، كاتباً بليغاً ، وأديباً ضليعاً ، إماما فى النحو واللغة ، حافظاً للتاريخ وأيام الناس ، وشاعراً ينظم الشعر الحيد ، وقد أورد لنا صاحب روض القرطاس له مطارحة شعرية مع وزيره ابن عطية (٢٠) ، وذكر صاحب الحلل الموشية ، أن عبد المؤمن حيما هنأه أبو عبد الله الحياني يوم انتصاره على المرابطين بفحص مراكش بقصيدة أولها :

أضاءت لنا الأيام واتصل النجح وكانت وجوه الدهر مسودة كلح أجابه عبد المؤمن بقوله :

هو الفتح لا يجلو غرائبه الشرح أصاب بنى التجسيم من بأسه طرح التنا به البشرى على حين غفلة بمهلك قوم كان وعدهم الصبح وكان ممن وفد على عبد المؤمن من أدباء العصر وشعرائه ، أبوالعباس أحمد

<sup>(</sup>١) ابن القطان في نظم الجان (المخطوط لوحة ٥٢ ب).

<sup>(</sup>٢) الحلل الموشية ص ١١٤.

<sup>(</sup>٣) روض القرطاس ص ١٣٣.

ابن عبد السلام الحراوى الشاعر، وهو ينتمى إلى قبيلة جراوة البربرية ، التى توجد منازلها على مقربة من مليلة ، وكان أديباً بارعاً وشاعراً جزلا فحظى لديه ، ثم لدى أولاده من بعده ، وغدا شاعر البلاط الموحدى الأثير ، وظهر بمدائحه للخلفاء المتعاقبين حتى عهد الناصر ، وألف للخليفة المنصور كتابه «صفوة الأدب » حسماً نذكر بعد .

ووجه أبو عبد الرحمن بن طاهر صاحب مرسية المخلوع إلى عبد المومن رسالته الشهيرة « الكافية » في إثبات أمر المهدى بالدليل والبرهان في صورة مناقشة بين النفس المطمئنة ، والنفس الأمارة بالسوء . وقد أورد لنا ابن القطان نص هذه الرسالة ، وسوف نعود إلى ذكرها .

وكان عبد المؤمن شديداً صارماً ، في تطبيق أحكام الدين ، ولاسيا في تأدية الصلاة في أوقاتها ، وفي إيتاء الزكاة ، وتحريم الحمر ، وإقامة الحد على شاربها ، وكان يذهب في صرامته إلى قتل تارك الصلاة أو شارب الحمر ، وكان فوق ذلك ورعاً ، كثير التلاوة والحشوع .

وكان مترمتاً صارماً في سياسته نحو النصاري والهود. ونحن نعرف أن الدولة الموحدية قامت على أسس دينية خااصة ، وكان من الطبيعي ، وهي تحارب خصومها من المسلمين الحارجين على عقيدة التوحيد، أن تكون شديدة الوطأة على النصاري والهود. ولما توطدت الدولة الموحدية بالمغرب ، وبسطت سيادتها على معظم قواعد الأنداس ، أصدر عبد المؤمن قراراً بوجوب خروج النصاري والهود من أراضي الدولة الموحدية ، وحدد لم فيه أجلا لمغادرة البلاد ، إلا من أسلم منهم ، فهؤلاء يصبحون رعايا، لم ما للمسلمين الحلص وعليهم ماعليهم ، ومن بي من النصاري أو الهود بعد الأجل المضروب ولم يعتنق الإسلام ، فقد حل دمه وماله . وكان من جراء هذا القرار أن غادر المغرب والأندلس كثير من النصاري والهود الحفين أي الذين لا تثقلهم أعباء الأسرة والأعمال ، وبقي منهم من فلي أعباؤه ، وتظاهروا باعتناق الإسلام إنقاذاً لأنفسهم وأموالهم ، ومما يذكر أنه كان بين هولاء العلامة الفيلسوف والطبيب الهودي الكبير موسى بن ميمون ، وكان من أهل قرطبة ، فتظاهر عند صدور القرار باعتناق الإسلام ، والقيام بأداء شعائره ، حي مكنته الفرصة من مغادرة الأندلس مع أهله ، فقصد إلى مصر ،

وخدم فى بلاطها ، وعين طبيباً خاصاً للسلطان صلاح الدين ، وتوفى بالقاهرة سنة ٢٠٢ ه ( ١٢٠٥ م )(١)

وكان عبد المؤمن بالرغم من نشأته وسمته الفقهية المتواضعة ، رئيساً وافر الهيبة والحلال ، وهو مايشير إليه المراكشي في قوله : «كان عبد المؤمن في نفسه سرى الهمة ، نزيه النفس ، شديد الملوكية ، وكأنه كان ورثها كابراً عن كابر، لا يرضى إلا بمعالى الأمور» (٢٠).

. . .

ولكن عبد المؤمن كان إلى جانب هذه الخلال البديعة كلها ، يتسم بالقسوة وسفك الدماء . وهذا ما ينوه به مؤرخ ناقد مثل ابن الأثير ، إذ يقول لنا : إن عبد المؤمن كان كثير السفك لدماء المسلمين على الذنب الصغير (٦). وقد سبق أن أشرنا إلى هذه الصفة القاتمة من صفات عبد الموَّمن ، وسردنا خلال استعراضنا لمراحل حياته ، كثيراً من الحوادث الدموية التي ساات فها الدماء غزيرة على يديه ، وقد كان أروع ما وقع منها حادثة الاعتراف الشهيرة ، التي تم فيها تطهير القبائل ، وفقاً لجرائد أعدها عبد المؤمن بنفسه ، وتضمنت ألوفاً مؤلفة من الضحايا ، التي أعدمت تنفيذاً لأوامره ( سنة ٥٥٥ه ) . وقد سبق أن علقنا على هذه ألحادثة وأمثالها ، من الصفحات الدموية ، التي توالت في عهد عبد المؤمن وعلى يديه . ونود أن نضيف هنا ، أن هذه الظاهرة الدموية، كانت أصلا راسخاً من أصول الدعوة المهدية ، وأن المهدى ابن تومرت ، كان من أشد الدعاة دعوة إلى سفك دماء خصومه ، وقد أبدى في تطبيقها قسوة تدنو إلى الوحشية . ومن وجهة أخرى فإنه بمكن القول بأن سفك الدماء وسيلة مأثورة من وسائل تدعيم الطغيان ، يلجأ إلها الطغاة في كل عصر ، وكل قطر ، وقد كان عبد المؤمن طاغية من أعظم طغاة العصور الوسطى ، فليس بمستغرب أن يكون القتل الذريع وسيلة لتأييد سلطانه المطلق، وإن يكن قد ذهب فى ذلك إلى حدود مثيرة مروعة .

<sup>(</sup>۱) القفطى فى بأخبار العلماء بآخبار الحكماء فى ترجمة موسى بن ميمون ( القاهرة ١٣٢٦ هـ) ، ٢٠٩.

<sup>(</sup>٢) راجع المعجب ص ١١٢

<sup>(</sup>٣) ابن آلأثير ج ١١ ص ١٠٩ . . .

وقد اعتمد عبد المؤمن في تنظيم دولته ، وتسيير حكومته ، وقيادة عسكره ، على طائفة مختلطة من الكتاب والقادة من مختلف القبائل، وأهل المغرب والأندلس. وقد كان من الواضح أن أصحاب المهدى وأشياخ الموحدين من المصامدة ، وغيرهم من القبائل البدائية الموالية ، وإن كان يمكن الاعماد علمهم في شئون الدعوة وفى بعض القيادات العسكرية، فإنه لا بمكن أنَّ يعتمد عليهم وحدُّهم في بناء الدولة الموحدية ، وتوطيد قواعدها . ومن ثم فإن عبد المؤمن لم يتردد في أن يستخدم في حكومته وفي قيادته ،كثيراً من أو لياء الدولة المرابطية السابقة من لمتونة ومسَّوفة ، ومن أهل الأندلس ، مثل على بن عيسى بن ميمون قائد الأسطول المرابطي السابق، وبرّاز بن محمد المستوفى ، وقد كان من أبرز القادة المرابطين ، ومثل الكاتب أبى جعفر بن عطية وأخيه عقيل بن عطية ، وقد كانا من كتاب الدولة اللمتونية ، وميمون الهوارى . واستخدم عبد المؤمن من أهل الأبدلس اكتابته أخيل بن إدريس الرُّندي صاحب رندة السابق ، وقد كان أيضاً من كتاب الدولة اللمتونية، وأبا الحسن بن عياش القرطبي ، وأبا بكر بن ميمون القرطبي ، والحطيب أبا الحسن بن الإشبيلي ، وصاحبه الحطيب أبا محمد عبد الله بن جبل . وقد كان الاعتماد على معاونة الوزراء والكتاب الأندلسين ، في بلاط مراكش ، مبدأ مَقرراً مَنْذُ أُوائِلُ الدُولَةُ المرابطية ، وذلك لما كَانُوا مَتَازُونَ بِهِ في هذا الميدان من المواهب والصفات المصقولة ، ولما كان لأعمال الوزارة وشئون الكتابة بالأندلس من التقاليد الحليلة الراسخة ، والأساليب المشرقة العالية . وسوف نرى فيها بعد ، كيف يمثل أقطاب الكتاب والعلماء والمفكرين بالأندلس ، بقية القرن السادس الهجرى ، بن وزراء الدولة الموحدية وكتامها البارزين .

وقد وزر لعبد المؤمن الكاتب أبو جعفر بن عطية ، ثم أبو محمد عبد السلام ابن محمد الكومى ، ثم ولده السيد أبو حفص ، ومعاونه أبو العلا إدريس ابن ابراهيم بن جامع ، وهو الذى تولى الوزارة بعد وفاته ، لولده الحليفة الحديد أبى يعقوب يوسف .

وتولى القضاء فى عهده ، صهره أبوعمران موسى بن سليان الضرير من أهل تينملل ومن أصحاب خمسن ، وأبو الحجاج يوسف بن عمر .

وعنى عبد المؤمن بالشئون المالية بنوع خاص ، ولتى فى تنظيمها صعاباً ومتاعب. وكانت مسألة الفروض أو « الحبايات » التى يتكون منها دخل الحكومة

الموحدية من المسائل الدقيقة ، التي و اجهت عبد المؤمن . وقد كانت مسألة المكوس والمغارم التي تفرضها الدولة المرابطية على رعاياها، من المسائل التي شهـر مها المهدى ابن تومرت ، وعددها بن مثالب المرابطين ، باعتبارها مغارم غير شرعية يحرمها الكتاب والسنة . وكانت الدولة الموحدية في البداية تحرص على ألا تحيد عن تطبيق هذا المبدأ في فرض الحبايات ، وتلغى سائر المغارم المحرمة ، وتكتفي بتحصيل الزكاة والأعشار ، وهذا ما يسجله الحليفة عبد المؤمن في رسالته التي بعث بها عقب فتح بجاية سنة ٤٤٧ ه ، إلى أهل قسنطينة ، يدعوهم إلى الطاعة، ويذكرهم بما هو مفروض عليهم منذ أيام « أهل الاختلاق والابتداع » من « القبالات والمكوس والمغارم وسائر تلك الأنواع » ، وأن الله قد أراح الناس بالتوحيد ، من تلك المغارم ، وأنه سوف لايطلب إلىهم إلاما أوجب الله ، وما توجبه السنة من « الزكوات ، والأعشار »(١). وقد كان ما استولى عليه الموحدون من ثروات الدولة المرابطية وذخائرها ، في المغرب والأندلس ، وما كانوا يحصلونه من غنائم خصومهم المهزومين ، يكني في البداية لمواجهة نفقات الحرب والإدارة . بيد أنه لما اتسع نطاق الغزوات والفتوحات في المغرب والأندلس ، وتضاعف عدد الحيوش الموحدية الغازية ، اضطر عبد المؤمن إلى النَّماس مصادر أخرىللنفقة ، فكان مما استحدثه ، مانقلهْ إلينا صاحب روض القرطاس، من أنه أمر بمسح بلاد إفريقية والمغرب من برقة، إلى السوس الأقصى، بالفراسخ ، والأميال ، طولا وعرضاً ، وأسقط من هذه المساحة مقدار الثلث مقابل الحبال والأنهار والطرقات وغيرها من التوالف، ومابتي فرض عليه الحراج، وألزمت كل قبيلة بأن تؤدى قسطها من الزرع والمـال ، وهكذا تحررت السياسة المالية الموحدية ، من الحمود الذي فرضته عليها تعاليم المهدى ، ولتتطور مع مقتضيات ما تحتاج إليه الدولة من ضروب النفقة العسكرية والإدارية .

وترك عبد المؤمن من الولد ستة عشر من البنين، وهم أبو يعقوب يوسف الخليفة من بعده ، وأبو حفص عمر ، وأبو عبدالله محمد المخلوع من ولاية العهد ، وأبو محمد عبد الله والى بجاية ، وأبو سعيد عمان والى غرناطة وقرطبة، وأبوعلى الحسن ، وأبو على الحسن ، وأبو الربيع سليان ، وأبو زكريا يحيى ،

<sup>(</sup>١) مجموعة الرسائل الموحدية – الرسالة السادسة – ص ٢١ و ٢٢.

وأبو إبراهيم اسهاعيل ، وأبو إسحق إبراهيم ، وأبو يوسف يعقوب ، وأبو زياه عبد الرحمن ، وأبو العباس أحمد ، وبد الرحمن ، وأبو العباس أحمد ، وترك من البنات اثنتن هما صفية وعائشة (١) .

هذا ولدينا عن أوصاف شخص عبد المؤمن ، فقرتان ، نقل إلينا أولاهما، ابن خلكان عن مؤلف في سبرة عبد المؤمن ، وفيها أن عبد المؤمن ، «كان شيخًا معتدل القامة ، عظيم الهامة ، أشهل العينين ، كث اللحية ، شأن الكفين ، طويل القعدة ، واضح بياض الأسنان ، بخده الأعن خال»(٢).

ويقول فى الثانية صاحب روض القرطاس : «كان أبيض اللون سشر بآ بحمرة ، أكحل العينين ، أجعد ، تام القد ، له وفرة تبلغ شمة أذنه ، أزج الحاجبين ، ملائم الأنف ، عريضه ، مستدير اللحية »(٣) .

<sup>(</sup>١) ابن صاحب الصلاة في المن بالإمامة لوحة ٢٤ ب، والبيان المغرب القسم الثالث ص ٥٦ .

<sup>(</sup>٢) ابن خلكان فى وفيات الأعيان ج ١ ص ٣٩١ .

<sup>(</sup>٣) روض القرطاس ص ١٣٣.

# الكتاب أزابع

نظم الدّولة المرابطية وخواص العهد المرابطيّ

### الفضلالأول

## طبيه الحكم المرابطي وأوضاعه العسكرية والإدارية والمالية

الطابع الديني للدولة المرابطية . استئثار الفقهاء بالنفوذ . ما ترتب على ذلك من الفساد . ضعف الفقهاء وأنصرافهم إلى علم الفروع . الطابع العسكري للدولة المرابطية . نزعتها إلى الجهاد . تضاؤل منعتها العسكرية . الدولة المرابطية إمارة ملكية . طابعها الملك الوراثي . عمالات المغرب والأندلس في عهد المرابطين . قرطبة مركز الحكم المرابطي . ولايات الأندلس لذوى القربي . تولى الأندلسيين لمناصب القضاء . القضاة زعماء الثورة فيما بعد . استئثارهم بمناصبالكتابة . لمتونة وشجاعتها فىالقتال . الحيش عماد الدولة المرابطية . تنظيمه وتكوينه . النصارى المرتزقة . ترتيب المعركة عند المرابطين . القوات الأندلسية . النزعة الجهادية وتضاءلها . الجيش المرابطي بالأندلس . الأساطيل المرابطية . السياسة المالية ونظم الحباية . الضغط على اليهود . التوسع في الحبايات والقبالات أيام على . الدولة المرابطية ووسائلها في الحكم . حملة العلامة دوزي على المرابطين . ما يطبع هذه الحملة من تحامل . رأى العلامة كوديرا . أقوال المراكشي . قول في مديح المرابطين وعهدهم . شرح لاسباب هذه الحملة ضد المرابطين . الفتح المرابطي الأندلسي وما تخلله من فظائع . قسوة أمير المسلمين نحو المعتمد . مطاردة كتب الدين والفلسفة . حملة المهدى ابن تومرت . فضلًا لمرابطين في الجهاد وإنقاذ الأندلس . تقاعسهم في حرب الإسترداد . مسئوليتهم في سقوط سرقسطة . حكم المرابطين للأندلس . طابعه العسكري الخشن . وثائق رسمية تؤيد اهتمام على بن يوسف بشئون الأندلس واللود عنها . توصياته بشأن الحكم . اهتمامه بتجنب الاستبداد ، واتباع الرفق والعدل . اهمامه بأمر القضاء . توصيته بحسن اختيار القضاة . حجر المرابطين على حرية الفكر . مطاردتهم لكتب الأصول وكتب الغزالى . إصرارهم على هذه المطاردة حتى أو اخر عهدهم . مطاردتهم لكتب الكلام والفلسفة . عيث الحند والعبيد المرابطين . ملاحظات ابن عبدون على ذلك . اشتداد وطأة الحكم المرابطي وأسباب ذلك . الحكم على العصر المرابطي والمبالغة في ذلك . تعليق الأستاذ كوديرا . أحوال الشعب في ظل الحكم المرابطي . الأمة الأندلسية وتحريرها من مظالم الحباية . تمتعها بنوع من الاستقرار والرخاء . وحدة المغرب واستقراره . ما شمله من تعمير ورخاء . الاضطراب والفوضى منذ حركة المهدى .

كان مصرع الدولة المرابطية ، حادثاً من أهم الحوادث ، الحاسمة في تاريخ المغرب والأندلس ، وكان نتيجة لعوامل عديدة ، عسكرية وسياسية واجماعية . وسوف نحاول في هذا الفصل ، أن نستعرض هذه العوامل ، التي أدت الى سقوط هذه الدولة العظيمة الشامخة ، التي شادتها عبقرية يوسف بن تاشفين ، وهي ما تزال في عنفوان فتوتها ، ولما يمض على قيامها وتوطدها أكثر من نصف قرن،

وأن نستعرض فى نفس الوقت، طرفاً من المبادئ والنظم التي سار عليها بنو تاشفين فى حكم إمبراطوريتهم العظيمة بالمغرب والأندلس ، ومن الظروف والأحوال الحضارية التي عاشت فى ظلها .

قامت الدولة المرابطية ، حسها رأينا على أساس من العقيدة الدينية ، وكان منشوها الروحى فقيه متعصب ، هو عبد الله بن ياسين الجزولى . واحتفظت هذا الطابع الديني معظم حيابها ، وكان يتخذ منذ البداية صورته العملية ، في سيطرة الفقهاء على شئون الدولة وتوجيهها ، وفي انجاه الحيوش المرابطية ، في المراحل الأولى من حياة الدولة إلى أعمال الحهاد ، سواء في المغرب أو الأندلس . وكان نفوذ الفقهاء في تسيير الدولة المرابطية ، يتخذ أيام يوسف بن تاشفين ، صورة الشورى ، فكان العاهل المغربي يستفتيهم في الحطير من الأمور ، لا استفتاء المستسلم الحانع ، ولكن استفتاء المستسلم الحانع ، ولكن استفتاء الحرب الشرعي . ولكن هذا النفوذ لم يلبث أن غدا في عهد ولده على ، نوعاً من الدكتاتورية الدينية ( ثيوقراطية ) . ولم يكن لعلى بن يوسف ، بالرغم من ذكائه وجميل صفاته ، وبالرغم من ورعه وتقواه ، من العزم يوسف ، بالرغم من ذكائه وجميل صفاته ، وبالرغم من ورعه وتقواه ، من العزم والحزم ، ما يكفي لمغالبة هذا النفوذ الحارف . وهذا ما يصوره لنا المراكشي ، عند والحزم ، ما يكفي لمغالبة هذا النفوذ الحارف . وهذا ما يصوره لنا المراكشي على حقيقها :

« وكان (أى على بن يوسف ) حسن السيرة ، جيد الطوية ، نزيه النفس ، بعيداً عن الظلم ، كان إلى أن يعد فى الزهاد والمتبتلين ، أقرب منه إلى أن يعد فى الملوك والمتغلبين . واشتد إيثاره لأهل الفقه والدين ، وكان لايقطع أمراً فى جميع مملكته دون مشاورة الفقهاء ، فكان إذا ولى أحداً من قضاته ، كان فيما يعهد إليه ألا يقطع أمراً ، ولايبت حكومه فى صغير من الأمور ولاكبير ، إلا بمحضر أربعة من الفقهاء ، فبلغ الفقهاء فى أيامه مبلغاً عظيا ، لم يبلغوا مثله فى الصدر الأول من فتح الأندلس . ولم يزل الفقهاء على ذلك ، وأمور المسلمين راجعة إليهم ، واحكامهم صغيرها وكبيرها ، موقوفة عليهم ، طول مدته . فعظم أمر الفقهاء كما ذكرنا ، وانصرفت وجوه الناس إليهم ، فكثرت لذلك أموالهم واتسعت مكاسهم » .

وفى ذلك أيضاً يقول شاعر من شعراء العصر ، هو أبو جعفر أحمد بن محمد المعروف بابن البنى ، من أهل مدينة جيّان :

أهل السياء لبستموا ناموسكم كالذئب أولج فى الظلام العاتم فلكتموا الدنيا عذهب مالك وقسمتموا الأموال بابن القالم العالم (١) وركبتموا شهب الدواب بأشهب وبأصبغ صبغت لكم فى العالم (١)

كانت هذه الثيوقراطية أو الدكتاتورية الدينية ، وما ترتب عليها من مثالب وأهواء لا مفر منها ، أهم عامل في ضعف الحكم المرابطي وفساده ، وكان من جراء ذلك أن تحولت المزية الرئيسية ، لصفة الدولة المرابطية ، وهي الأساس الديني المغرق ، إلى عنصر من عناصر الانحلال الخطر ، واستحالت فضائل التقي والزهد والورع، لدى الأمير، إلى نوع من الخضوع الأعمى، لطائفة، لاتُـوَّمن مطامعها وأهواؤها ، هي طائفة الفقهاء ، الذين غدوا يسيطرون على الأمبر ، ومحكمون الدولة ، لامن وراء ستار فقط ، ولكن كذلك في نوع من الحهر ، وفقاً لهذه المطامع والأهواء . أضف إلى ذلك أن هذه الطائفة كانت إلى جانب هذا الاستغلال لنفوذها الديني ، تتسم خلال العهد المرابطي بالقصور وضيق الأفق ، ولم تكن على شيء من ذلك التعمق العلمي ، الذي كان يمتاز به جيل الفقهاء القدامي، أيام الدولة الأموية ، في دراسة الشريعة وأصول الدّين ، وذلك حينًا كان فقهاء أقطاب مثل عيسي بن دينار ، ويحيي بن يحيي ، وعبد الله ابن حبيب، وبقى بن محلد، يتبوأون ذورة النفوذ العالمي، ولكن يقف نفوذهم عند حدود الفتيا والشورى ومزاولة القضاء. بلكان الفقهاء أيام الدولة المرابطية، يقتصرون حسيا أشرنا من قبل على دراسة علم الفروع من العبادات والمعاملات والحدود والأقضية ، وعلى مذهب مالك دون غيره . وهذا ماينوه به المراكشي في قوله : « لم يكن يقرب من أمير المسلمين ، ويحظى عنده ، إلا من علم علم الفروع أعنى فروع مذهب مالك ، فنفقت في ذلك الزمان كتب المذهب، وعمل ممقتضاًه ، ونبذ ما سواها ، وكثر ذلك حتى نسى النظر في كتاب الله وحديث رسول الله (ص) ، فلم يكن أحد من مشاهير أهل ذلك الزمان يعتني بها كل الاعتناء ، ودان أهل ذلك الزمان بتكفير كل من ظهر منه الخوض في شيء من علوم الكلام ، وقرر الفقهاء عند أمير المسلمين ، تقبيح علم الكلام ، وكراهة السلف له ، وهجرهم من ظهر عليه شيء منه ، وأنه بدعة في الدين» (٢). وقلم

<sup>(</sup>١) المراكشي في المعجب ص ٩٥.

<sup>(</sup>٢) المراكشي في المعجب ص ٩٦.

ترتب على ذلك ما عمدت إليه الدولة المرابطية بإيعاز فقهائها ، من مطاردة العلماء الذين يعنون بعلم الكلام والأصول ، ومطاردة الكتب المتعلقة بذلك ، وفي مقدمتها كتب الغزالى ، وجاء ابن تومرت فاتخذه أيضاً مادة لدعايته الدينية ضد الدولة المرابطية ، حسما فصلنا من قبل في موضعه .

إلى جانب هذا العامل الخطير في تصدع أسس الدولة المرابطية ، كان ثمة عامل آخر ، محدث أثره السبيء في تحطيم قواها المادية والأدبية ، هو انهيار منعتها العسكرية . ذلك أن الدُّولة المرابطية نشأت في مهاد التقشف والبداوة ، واستمدت من بداوتها ومن حماستها الدينية ، صلابتها الحربية ، وكانت هذه المنتعة التي تمتاز بها جيوش لمتونة وزميلاتها من القبائل المختلفة، تذكمها وتضاعفها ، نزعة الجهاد في سبيل الله . وفي ظل هذه النزعة الجهادية استطاع المرابطون عند مطلع نهضتهم في مشارف الصحراء الكبرى ، أن ينشروا بجهادهم وغزواتهم المستمرة تعاليم الإسلام ، في غانة ومالي وموريتانيا . ولما عبرت الحيوش المرابطية إلى شبه الحزيرة لتنقذ الأندلس مما يتهددها من خطر الفناء ، على يد اسبانيا النصرانية ، كانت هذه النزعة إلى الحهاد ، أخص ما ممزها ، إلى جانب ما اشهرت به من المنعة والبسالة . وحتى بعد أن تحولت الحيوش المرابطية ، من مهمتها في إنجاد الأندلس ، إلى جيوش غازية ، وأصبحت الأندلس جزءاً من الدولة المرابطية الكبرى ، فإن هذه النزعة إلى الحهاد في سبيل الله ، لبثت حيناً آخر شعار الجيوش المرابطية في شبه الحزيرة ، فكانت موقعة أقليش ، وكانت موقعة إفراغة ، وكانت ثمة مواقع محلية أخرى ، ظهرت فها الحيوش المرابطية ، ببسالتها ، ونفانيها في الجهاد في سبيل الله .

بيد أنه سرعان ماخبت دنه الروح ، وخصوصاً بعد أن اختي من المبدان أقطاب القادة المرابطين ، الدين امتازوا بالحرأة والشجاعة والبراعة العسكرية ، أمثال سيرين أبي بكر اللمتوني ، وأبي محمد مزدلي ، ومحمد بن الحاج ، ومحمد ابن فاطمة ، وسرعان ما تأثر الأمراء والقادة المرابطون ، مما انغمسوا فيه من ثروات الأندلس ، ونعائها ، وحياتها المرفهة ، وتأثر الحند المرابطون ، أبناء الصحراء والقفر ، محياتهم الحديدة الرغدة ، في هذه القواعد العظيمة ، والوديان النضرة ، والعيش الرخص ، وفت ذلك في مقدرة الحيوش المرابطية ، ومنعها القديمة ، والعيش عاجزة عن أن تقوم بمهمتها الأساسية في حماية الأندلس ، ورد عادية فأضحت عاجزة عن أن تقوم بمهمتها الأساسية في حماية الأندلس ، ورد عادية

النصارى عنها ، كما غدت فى نفس الوقت عاجزة عن أن تعمل على توطيد سلطان الدولة المرابطية وهيبتها ، بين شعب أضحى ينبرم بحكمها ، ويتمنى زوال نبرها، بعد أن ثقلت وطأته ، وكثرت مثالبه . وقد كان هذا عاملا له خطره فى تحطيم هيبة الدولة الرابطية وسيادتها بالأندلس :

### - 1 -

كانت الدولة المرابطية أوالدولة اللمتونية في عهدها الأول ، حيمًا انهى يوسف بن تاشفين من إنشائها ، وتوطيد قواعدها ، وتخطيط عاصمتها مراكش، إمارة يتسمى منشؤها بالأمير . وعقب انتصار الزلاقة ، تسمى يوسف « بأمير المسلمين وناصر الدين » وهو اللقب الذي أصبح من بعده لقباً لملوك لمتونة . وهذا إلى اعتراف العاهل المرابطي بطاعة الحايفة العباسي . وهو إجراء لم يتعد الحدود الشكلية ، من الدعوة للخليفة العباسي في الحطبة مع الأمير ، وذكر اسمه في السيّكة .

ثم غدت الدولة المرابطية ، مملكة وراثية ، منذ اختار يوسف ولده علياً لولاية عهده فى سنة ٤٩٦ ه (١١٠٢ م) ، وحذا حذوه فى ذلك على ، فاختار ولده تاشفين لولاية عهده فى سنة ٣٣٠ ه (١١٣٨م) . واختار تاشفين ولده إبراهيم لولاية عهده فى سنة ٣٣٠ ه (١١٤٥م)، وهو فى وهران بخوض مع الموحدين آخر المعارك الحاسمة ، وقد شاء القدر أن يكون إبراهيم خاتمة ملوك الدولة المرابطية .

ولم يكن العاهل المرابطي ، يتقيد في هذا الاختيار لولاية العهد ، بشروط وتقاليد معينة ، ولم يكن يؤثر به الابن البكر ، وإنماكان يجرى وفقاً لمشيئة الملك القائم ، فيختار من ولده من يراه أهلا لحلافته . وكانت ولاية الأندلس ، وقيادة الحيوش المرابطية بها ، تمنحان للابن البكر ، إذا نحى عن ولاية العهد ، وذلك حسيا حدث في شأن الأمير أبي الطاهر تميم ولد يوسف الأكبر ، حيما انتخب أخوه الأصغر على لولاية العهد ، فقد لبث والياً للأندلس وقابداً عاما للجيوش المرابطية بها حتى وفاته في سنة ٢٥٠ ه ، وخلفه في منصبه الأمير تاشفين بن على ، في الوقت الذي كان فيه أخوه الأكبر سير بن على يتشح بولاية العهد ، فلما توفى سير في سنة ٣٥ ه ، استدعى تاشفين من الأندلس ، ومنح ولاية العهد ،

وكانت عمالات المغرب أو ولاياته ، وهي نحو ثمانية ، مراكش ويتبعها أغات وبلاد السوس وسائر بلاد المصامدة ، وفاس ، وسجلماسة ودرعة ، ومكناسة ، وبلاد فازاز ، وتلمسان ، وطنجة ، وسبتة ، تخصص ، لأبناء الأمير وقرابته . وقد بدأ يوسف بن تاشفين في ذلك بتقسيم عمالات المغرب على «بنيه وأمراء قومه وذويه »(١) . أما الأندلس فكانت تنقسُم في عهد الدولة المرابطية، إلى خمس ولايات ، هي إشبيلية وغرناطة وقرطبة وبلنسية ومرسية . وكانت سرقسطة قبل سقوطها في أيدي النصاري في سنة ١١٦ه ه (١١١٨م) تعتبر ولاية سادسة . واتخد المرابطون في البداية قرطبة مركزاً لحكو،تهم بالأندلس ، وفيها أصدر يوسف بن تاشفين عهده بولاية عهده لولده على . ولما تولى على الملك ، أمر بنقل قاعدة الحكم إلى غرناطة ، فلبثت كذلك حتى سنة ٧٦٥ ه ، وفي هذا العام عين أمير المسلمين على بن يوسف ، ولده الأمير تاشفين والياً لقرطبة ، وأمره أن بجعلمنها « داره وسكناه ومقر مثواه » . وهكذا غدت قرطبة مركز الحكم المرابطي مُرَة أخرى ، واستمرت كذلك حتى سنة ٥٣٩ هـ (١١٤٤ م) ، وهي السنة التي اضطرمت فها قواعد الأندلس ، ومنها قرطبة ، بالثورة على المرابطين ، وكان والى الأندلس يومئذ الأمير أبو زكريا يحيى بن غانية ، آخر ولاتها المرابطين .

وكانت مناصب الولاية المحلية بالأندلس ، وقفاً على الأمراء والقادة المرابطين ولاسيا ذوى القربى منهم ، وقد ذكرنا فيا تقدم أسهاء عدد عديد من هؤلاء الأمراء والقادة ، الذين تولوا حكم القواعد الأندلسية ، منذ الأعوام الأخيرة من حكم يوسف بن تاشفين ، حتى نهاية العهد المرابطي ، وكان في مقدمة هؤلاء بعض أقطاب القادة المرابطين الأوائل ، مثل الأمير سير بن أبي بكر اللمتونى فاتح إشبيلية ثم واليها ، ومحمد بن الحاج والى بلنسية ، ثم سرقسطة ، ومن بعده يحيى بن غانية ، والأمير أبو محمد مز دلى والى، قرطبة وهو من أبناء عمومة يوسف ، وولداه محمد وعبد الله بن تينغمر والى قرطبة ، وهو ابن أخت ومحمد بن فاطمة والى إشبيلية ، وعبد الله بن تينغمر والى قرطبة ، وهو ابن أخت على بن يوسف ، وأبو بكر بن على بن يوسف ، وقد ولى أيضاً إشبيلية وغير هم . أما مناصب وأبو بكر بن على بن يوسف ، وقد ولى أيضاً إشبيلية وغير هم . أما مناصب

<sup>(</sup>١) روض القرطاس ص ٩١ ، وابن خلدون ج ٦ ص ١٨٥ .

القضاء فى القواعد الكرى ، فقد تركها المرابطون للأندلسين ، وذلك لسبب واضح ، هو أنه لم يكن بين العلماء المرابطين ، من يستطيع الاضطلاع بهذه المناصب ، فى بلد كالأندلس ، امتاز قضاته بغزير علمهم ، وقد كان أولئك القضاة الأندلسيون يتمتعون الدى العاهل المرابطي ، بكثير من النفوذ ، ولهم كلمة مسموعة فى كثير من الشئون الهامة ، وكانوا فى نفس الوقت رسله لتدعيم هيبته ونفوذه ، لدى الشعب الأندلسي ، وكان من أبرز نماذج أولئك القضاة رجال مثل أبى الوليد بن رشد ، وأبى القاسم بن تحمدين ، وقد تولى كلاهما قضاء قرطبة . وقد رأينا فيما تقدم ، كيف أخذ بفتوى القاضي أبى القاسم ابن حمدين فى حرق كتاب الأحياء للإمام الغزالي (سنة ٥٠٣) ، وكيف استطاع القاضي ابن رشد ، أن يقنع أمر المسلمين على بن يوسف بتغريب النصارى المعاهدين ( ٥٢٠ ه) . ثم كان أولئك القضاة فيما بعد ، حيما اضطربت شئون الدولة المرابطية ، هم قادة الثورة ضد المرابطين فى مختلف القواعد ، وهم الذين تولوا حكم المدن الثاثرة ، حتى مقدم الموحدين .

ونود أن نلفت النظر هنا إلى تلك الظاهرة التى جعلت من قادة الثورة ضد المرابطين أما كتابا وشعراء ، أو قضاة . في الغرب كانت ثورة المريدين، وزعماؤها قبل كل شيء ، رجال مثل ابن قسى ، وابن المنذر ، وأبو بكر بن المنخل ، متازون إلى جانب دعوتهم الثورية ، بمواههم الأدبية والشعرية . وفي أواسط الأندلس وفي شرقها ، كان زعماء الثورة كلهم تقريباً من القضاة . فني قرطبة ، كان زعيم الثورة قاضيها أبو جعفر بن حمدين ، وفي غرناطة كان هو القاضى أبو الحسن على بن أضحى ، وفي مالقة كان قاضيها ابن حسون ، وفي بلنسية كان قاضيها أبو جعفر الحشي ، وكان خلفه مروان بن عبد العزيز ، وفي مرسية كان قاضيها أبو جعفر الحشي ، وكان خلفه ابن طاهر . وهذه ظاهرة تدعو إلى التأمل ، و يمكن أن نرجعها من بعض الوجوه ، الن المرابطين استطاعوا خلال حكمهم بالأندلس ، أن يقضوا على معظم الزعامات الملوكية والعسكرية القديمة ، ولكنهم لم يستطيعوا أن يقضوا على الزعامات الفكرية ، ولم يستطيعوا بالأخص ، أن يقضوا على نفوذ الفقهاء ، الأندلس ، وكان نفوذهم المستمر ، حسما تقدم من خواص الحكم المرابطي ذاته . أما عن الكتابة ، فإن الدولة اللمتونية ، كانت منذ بدايتها تعتمد في شئون أما عن الكتابة ، فإن الدولة اللمتونية ، كانت منذ بدايتها تعتمد في شئون

الكتابة على الكتاب الأندلسين . فكان كاتب يوسف بن تاشفن ، حتى قبل أن يعبر إلى الأندلس ، أندلسي من أهل ألمرية هو عبد الرحمن بن أسباط . ولما توفى خلفه في منصب الكتابة أبوبكر بن القصرة ، وهو يومئذ من أثمة البلاغة بالأندلس ، ثم كتب بعد وفاة يوسف عن ولده على . وكان بلاط مراكش عهد على بن يوسف ، يضم إلى جانب ابن القصيرة ، طائفة من أقدر الكتاب الأندلسين في هذا العصر ، مثل أبى القاسم بن الحد ، وأبى بكر بن عبد العزيز البطليوسي المعروف بابن القبطرنة ، وابن عبدون وزير بني الأفطس السابق ، وأبي عبد الله بن أبى الحصال ، وغيرهم . وقد كان من الطبيعي ، أن تعتمد الدولة وأبي عبد الله بن أبي الحصال ، وغيرهم . وقد كان من الطبيعي ، أن تعتمد الدولة المتونية ، التي نشأت في مهاد البداوة والتقشف ، في شئون الكتابة ، ولاسيا بعد افتتاح الأندلس ، على أقطاب البلاغة من الكتاب الأندلسين ، وأن يكون أولئك الكتاب ألسنها لدى الشعب الأندلسي ، الذي اعتاد على أساليب الكتابة العالية ، وقد شهد المرابطون كيف كان ملوك الطوائف ، يحشدون في قصورهم ، المائية والترسل يومئذ ، سواء في سلك الوزارة أوالكتابة ، فكانت لم أثمة البلاغة والترسل يومئذ ، سواء في سلك الوزارة أوالكتابة ، فكانت لم في ذلك أسوة ، فاستخدموا معظهم أولئك الكتاب في بلاط مراكش .

وكان الحيش هو أهم أجهزة الدولة المرابطية ، ودعامها الأولى ، وكانت اللولة المرابطية بالرغم من انضوائها تحت لواء الدعوة الدينية الإصلاحية ، التي نظمها عبد الله بن ياسين ، قبل كل شيء دولة عسكرية ، نشأت في مهاد المعارك التي اضطرمت بين لمتونة وبين القبائل الحصيمة من وثنبة وغيرها ، وخرجت مها لمتونة ظافرة ، واستطاعت أن تبسط سلطانها على أنحاء المغرب ، وأن تقيم الدولة المرابطية الكبرى ، وكان أولئك الربر الصحريون جنوداً ممتازون بوافر الحرأة والشجاعة . وقد نوه بشجاعة لمتونة في القتال كاتب معاصر هو الحغرافي المؤرخ ، أبو عبيد البكرى ، فوصف لنا لمتونة وشجاعها وطرائقها في القتال فيا يأتي : «وكان للمتونة ، في قتالهم شدة وبأس ليست لغيرهم . وكان قتالهم على النجب أكثر من الخيل ، وكان معظم قتالهم مرتجلين ، يقفون على أقدامهم صفاً بعد صف ، يكون بأيدى الصف الأول منهم القنا الطوال ، وما يليه من الصفوف بأيدهم يكون بأيدى الصف الأول منهم القنا الطوال ، وما يليه من الصفوف بأيدهم المزاريق ، يحمل الرجل الواحد منها عدة ، يزرقها فلا يكاد نخطئ ولايشوى ، المؤلى الأرض جلسوا حيعاً ، فكانوا أثبت من الهضاب ، ومن فر أمامهم لم أمالها إلى الأرض جلسوا حيعاً ، فكانوا أثبت من الهضاب ، ومن فر أمامهم لم أمالها إلى الأرض جلسوا حيعاً ، فكانوا أثبت من الهضاب ، ومن فر أمامهم لم أمالها إلى الأرض جلسوا حيعاً ، فكانوا أثبت من الهضاب ، ومن فر أمامهم لم أمالها إلى الأرض جلسوا حيعاً ، فكانوا أثبت من الهضاب ، ومن فر أمامهم لم أمالها إلى الأرض حليه المنا إلى الأرض جلسوا حيعاً ، فكانوا أثبت من الهضاب ، ومن فر أمامهم لم أمالها المنا إلى الأرب

يتبعوه ، وكانوا يختارون الموت على الانهزام ، ولايحفظ لهم فرار من زحف» (١). وقد تطورت أساليب لمتونة في القتال فيها بعد ، ولكن هذه الصفة العسكرية لبثت تغلب على الدولة المرابطية ، حتى بعد أن استقرت وتوطدت ، وقامت ما نظم الحكم المدنية ، فكان الحيش هو قوام حياتها الأول ، وكان أمير المسلمين هو القائد الأعلى لهذا الحيش ، وكان معظم الولاة في المغرب والأندلس ، من قادة الحيش البارزين . وكان منشيء الدولة المرابطية الكبرى يوسف بن تاشفين جندياً وقائدًا من أعظم قواد عصره، وقد بذل هذا البطلالشيخ في تنظيم الحيش المرابطي، وفي تزويده بالعتاد والسلاح ، جهوداً رائعة ، حتى غدا من أعظم جيوش العصر. وكانت قوته الرئيسية تتألف من الفرسان ، وقد بلغت في عهد يوسف نحو مائة ألف فارس من مختلف القبائل<sup>(٢)</sup> هذا غير المشاة من الرماة وغيرهم . وأنشأ يوسف فضلاعن ذلك حرسه الخاص الأسود، من عبيد الصحراء من غانة، من نحو ألني مقاتل ، دربوا أعظم دربة ، وزودوا بأجود الأسلحة ، حتى غدوا قوة ضاربة لها خطرها<sup>(۲)</sup>. وقد رأيناكيف أبلي هذا الحرس الأسود الخاص ليوسف، في معركة الزلاّقة عند تحرج الموقف، أعظم البلاء، وساعد ببسالته على تحول مصاير المعركة . وأنشأ يوسف قوة كبرة خاصة من فرسان جزولة ولمطة وزناتة سميت بالحشم(١). وأنشأ كذلك فرقة خاصة لحرسه من النصاري ، معظمهم •ن المعاهدين الذين اعتنقوا الإسلام ، وقد نمت هذه الفرقة في عهد ولده على ،حتى غدت جناحاً كبيراً من الحيش المرابطي ، يتألف من النصاري المرتزقة ، ويقوده القائد القشتالي الذي تسميه الرواية العربية « باأر برتبر » والذي تحدثنا عنه فها تقدم، وقد اشتركت هذه الفرقة الأجنبية التي تسمها الرواية العربية « بالحند الروم مع الحيش المرابطي ، في معارك عديدة ، وكانت تمتاز دائماً ببسالتها، وفائق دربتها .

وكان ترتيب المعركة عند المرابطين يقوم على نظام خماسى . فيتقدم الجيش، الجند المشاة ووحدات الفرسان الخفيفة ، وحملة القسى ، والرماة ، ويُرتبون في

<sup>(</sup>۱) أبو عبيد البكرى في كتاب «المغرب في ذكر بلاد إفريقية والمغرب » المشتق من كتاب المسالك والمالك » ( طبعة دى سلان ) ص ١٦٦ ، ونقل بعضه الحلل الموشية ص ١٠ و ١١ .

<sup>(</sup>٢) روض القرطاس ص ٨٩.

<sup>(</sup>٣) الحلل الموشية ص ١٣.

<sup>(</sup>٤) الحلل الموشية ص ٢٠.

الجناحين . ويتكون القلب من وحدات الفرسان الثقيلة ، وهي التي كان لها على الأغلب القول الفصل في المعارك . وكانت قوات المؤخرة ، أو القوات الاحتياطية يقودها أمير المسلمين بنفسه ، إذا كان مصاحباً للجيش ، وتتألف من صفوة الحند ، وقوى الحرس المختلفة من العبيد والنصارى المرتزقة . وكان لكل قسم من القوات المقاتلة قائده الحاص ، ومجتمع القادة حميعاً في مجلس الحرب الذي يعقد قبل المعركة ، وترتب فيه خطط الهجوم والدفاع ، وفقاً الأوامر القائد الأعلى . وكان الحند بحشدون وفقاً لمختلف القبائل والأقاليم . ويؤلف جند الأندلس في الحيش المرابطي المخصص لشبه الحزيرة وحدات خاصة ، تحمل أعلام المدن التي تنتمي إليها ، مثل إشبيلية وقرطة وغرناطة ومائقة وبلنسية ومرسية وغيرها . وكانت القوات الأندلسية لم يكن لها في الحيش المرابطي كبير شأن ، وكانت بيد أن القوات الأندلسية لم يكن لها في الحيش المرابطين . وكانت هذه سياسة القيادة العليا بنوع خاص ، تركز في أيدي القادة المرابطين . وكانت هذه سياسة مرسومة واضحة القصد والمرمي .

وكانت نزعة الحهاد ، تغلب فى البداية على الحش المرابطى ، وكانت تحدوه هذه النزعة المضطرمة حيما عبر إلى شبه الحزيرة لأول مرة ، وانتصر فى موقعة الزلاقة ، ضد الحيوش النصرانية المتحدة ، واستمر يجيش بهذه النزعة إلى الحهاد ، طوال عهد يوسف ، وفى أوائل عهد ولده على . ثم خبت هذه النزعة حيما اضطربت أحوال الدولة المرابطية ، منذ فورة المهدى ابن تومرت ، وأضحى الجيش المرابطى فى المغرب ، أداة دفاعية عن كيان الدولة التى أنشأته ، ولم يعد له فى الأندلس تلك الهيبة القديمة ، الى كانت تتوجها غزواته الحهادية ضد النصارى ، ولم يلبث أن اضطر غير بعيد أن يشغل بأمر الدفاع عن نفسه فى مختلف القواعد الأندلسية .

وكان الحيش المرابطي يستعمل البنود والطبول (١) . وقد لعبت طبوا ، في الزلاقة دوراً كبيراً في إزعاج الحند النصاري ، وبث الرعب في قلوبهم . وكان الحيش المرابطي الدائم بالأندلس يتكون من سبعة عشر ألف فارس ، منها سبعة آلاف بإشبيلية وقواعد الغرب ، وبقرطبة ألف فارس ، وبغرناطة مثلها ، وأربعة آلاف بشرقي الأندلس ، والأربعة آلاف الباقية موزعة على مختاف القواعد والثغور الأخرى . وكان يعهد بالدفاع عن الحدود والقواعد المتاخة

<sup>(</sup>١) روض الترطاس ص ٨٩.

النصارى إلى الأندلسين ، لما لهم فى مقاتلة النصارى ومدافعتهم من خبرة خاصة ، وكان الفارس المرابطى فى الأندلس يتقاضى خسة دنانبر فى الشهر ، غير نفقته الحاصة ، وعلف فرسه ، ومن ظهر منهم بشجاعته وتفوقه ، يُعهد إليه بولاية موضع ينتفع بفوائده(١).

ولم ينس المرابطون أهمية الأساطيل ، ولاسيا منذ افتتحوا الأندلس ، وغدت الأندلس ولاية مغربية ، فكانت لهم فى سبتة وقادس وألمرية أساطيل دائمة . وكانت قطائع النقل ، تجتمع بنوع خاص فى مياه سبتة وطنجة ، والحزيرة الخضراء وطريف ، لتنقل الحيوش المرابطية إلى شبه الحزيرة ، ومن شبه الحزيرة إلى المغرب ، وكانت الدولة المرابطية تمتلك فى أواخر أيامها أسطولا ضخماً من القطائع والسفن المةاتلة ، حتى أن الأمير تاشفين بن على ، كان وهو بجوز معركة وهران الفاصلة ضد الموحدين ، يعلق أمله فى النجاة على الأسطول ، وقد استدعاه فعلا إلى مياه بجاية . وقد اختصت أسرة بنى ميمون عصراً بقيادة الأساطيل المرابطية ، وانتقلت هذه الأساطيل على يدهم ، إلى خدمة الدولة الموحدية حيا دالت دولة المرابطن .

وأما فها يتعلق بالنظم المالية فقد اتبعت الدولة المرابطية ، فى البداية ، نظراً لنشأتها الدينية ، حكم الشرع فى شئون الجباية ، فكان يوسف بن تاشفين يقتصر أولا على تحصيل ما تجيزه الشريعة من الفروض ، مثل الزكاة والأعشار وأخماس الغنائم وجزية أهل الذمة . بيد أنه لما ضخمت الدولة المرابطية ، وتضاعفت جيوشها ومسئولياتها ، ولاسيا بعد افتتاح الأندلس، واتساع نطاق أعمال الجهاد ، فى شبه الجزيرة ، لم تعد هذه الموارد الشرعية التواضعة تكنى لمواجهة مسئولياتها العظيمة ، واضطر يوسف بن تاشفين إلى فرض الإتاوات على أهل المغرب والأندلس، للمساهمة فى أعمال الجهاد ، ولحأ أيضاً إلى تحصيل الأموال من الهود، ولاسيا بهود بلدة أليسانة (٢) ، بمختلف الطرق والوسائل . وكان يوسف بن تاشفين يبغض الهود ، ويرى إرغامهم على اعتناق الإسلام ، وشجعه على ذلك بالنسبة يبغض الهود ، ويرى إرغامهم على اعتناق الإسلام ، وشجعه على ذلك بالنسبة لهود الأنداس ، فقيه قرطبى زعم أنه وقع فى أحد الكتب ، على حديث منسوب لهود الأنداس ، مفاده أن الهود تعهدوا بأن يومنوا بالنبى العربى ، وأن يعتنقوا الإسلام ،

<sup>(</sup>١) الحلل الموشية ص ٥٧ و٥٩ .

<sup>(ُ</sup> ٢ ) تقع بلدة أليسانة أو اللسانة Lucena ، شمال غربي لوشة بولاية غرناطة .

إذا حلت الحمسائة عام من الهجرة ، ولم يظهر لهم النبي الرسول ، الذي بشر به موسى فى التوراة ، وبأنه سوف يكون مهم ، وأن نبهم يكون عندئذ هو نفسه نبي المسلمين ، ويتحمّ عليهم اعتناق الإسلام وكان مهود الأندلس مجتمعون بَالْأُخْصُ فَي مَدَيْنَةُ أَلْيُسَانَةُ الْمُتَقَدَّمَةُ ، وهي مدينة بهودية خالصة ، بها ربض واحد يسكنه المسلمون ، ولانختلطون بأحد منهم ، وأهلها أغنياء مياسس ، ومن أغنى يهود العالم . وكان أمير المسلمين حين مو بتلك المدينة ، يريد أن يرغم أهلها البهود على اعتناقالإسلام وفقاً لما تقدم ، ولكن فقهاً آخر ، أفتى بأنه بجوز تركهم على وجه الافتداء ، فدفع اليهود مبالغ طائلة لأمر المسلمين ليحتفظوا بدينهم (١)! ثم تمادت هذه السياسة في عهد ولده على ، ولحأً على في نفس الوقت إلى فرض القبالات والإتاوات، على مختلف الصنائع والسلع، فكانت القبالات تفرض على الصابون والعطور والنحاس والمغازل ، كما تفرض على كل شيء يباع جلأو صغر ، كل شيء على قدر قيمته (٢)، كما لِحاً على إلى استخدام النصاري والروم في تحصيل الحبايات (٢) . ولما اضطربت أحوال الدولة المرابطية ، على أثر قيام حركة المهدى ، اشتد نفود النصارى في الحيش ، وفي شئون الحبايات، لماكان يحبوهم به على بن يوسف من ثقة وحماية ، وأساءوا معاملة المسلمين ، واشتطوا في تحصيل المغارم والفروض ، وغلبت الفوضي على شئون الدولة المالية ، كما غلبت على غيرها .

#### **–** ۲ –

وقد اختلفت الآراء حول طبيعة الدولة المرابطية ، وطبيعة وسائلها فى الحكم ، واشتد بعض المؤرخين فى الحكم عليها ، ورميها بأقصى النعوت والصفات ، وجنح البعض بالعكس إلى امتداحها ، وامتداح عهدها وحكمها .

وكانت تعليقات العلامة المستشرق دوزى ، وحملته على المرابطين ، والدولة المرابطية ، من أشد ماصدر من الأحكام فى هذا الموضوع . ومن الأسفأن هذه الحملة التى شهرها دوزى على المرابطين ، وعلى عهدهم بالأندلس ، قد تناقلها

<sup>(</sup>١) الحلل الموشية ص ٥٨ . وراجع في وصف مدينة أليسانة «وصف المغرب وأرض السودان ومصر والأندلس » المأخوذ من نزهة المشتاق للإدريسي (طبعة دوزي) ص ٢٠٥ .

<sup>(</sup>٢) الإدريسي في المرجع السابق ص ٧٠

<sup>(</sup>٣) الحلل الموشية ص ٦١ .

معظم الكتابوالنقدة المحدثين، واعتبروها حكماً مبرماً، لايقبل جدلا ولا نقصاً. ومن ثم فإنه لابد لنا أن ننقل أولا ما تضمنته أقوال دوزى من وجوه الطعن والنقد، ثم نعود بعد ذلك إلى تحليلها ومناقشها.

يقول دوزى بادىء ذى بدء: « إن الشعب ( الأندلسي) لم يكن له أن بهي نفسه بالانقلاب الذى وقع ( يعنى تحول الأندنس إلى سلطان المرابطين ) . ذلك أن الحكومة والقادة والحند ، جميعاً قد فسدوا بسرعة مذهلة .

إن قواد يوسف حيها قدموا إلى اسبانيا ، كانوا حقاً أمين ، ولكنهم كانوا أتقياء شجعاناً أمناء ، وقد اعتادوا على حياة الصحراء البسيطة المتقشفة . فلم أغنتهم كنوز الأمراء الأندلسين التي أغدقهاعليهم يوسف ، فقدوا فضائلهم بسرعة ، ولم يعودوا يفكرون إلا في أن يتمتعوا في سلام بهذه الثروات التي غنموها . ولقد كانت حضارة الأندلس بالنسبة لهم مشهداً جديداً ، ولما كانوا نحجلون من بربريتهم ، فقد أرادوا أن يندمجوا فيها ، واتخذوا لهم مثلا من الأمراء الذين خلعوهم . بيد أنهم كانوا لسوء الحظ من ذوى الحلد الحشن ، ولم يكن بوسعهم أن يتمشوا مع النعومة ، والكياسة ، والرقة الأندلسية ، وكان كل شيء المهم عمل طابع التقليد الحانع القاصر » .

ثم يقول: «ولم يكن الجند (أعبى المرابطين) ، بالرغم من كوتهم أكثر محافظة ، أفضل من رؤسائهم ، وقد كانوا بمتازون بالقحة نحو الأندلسين ، وبالحين إزاء العدو . والواقع أن جبهم كان فادحاً ، حبى أن الأمير على ، اضطر أن يتغلب على بغضه للنصارى ، وأن يحشد في جيشه أولئك الذين كان قائد أسطوله ابن ميمون بجيء مهم من شواطيء جليقية ، وقطلونية وإبطاليا ، وبلاد يز نطية وأما عن قحهم ، فإنه لم يكن لها احد . فقد كانوا يعاملون الأندلس كبلد مفتوح ، ويأخذون منها كل ما راق لهم ، من نقد ومال ونساء . وكانت كبلد مفتوح ، ويأخذون منها كل ما راق لهم ، من نقد ومال ونساء . وكانت يدعو إلى الرثاء . وقد اضطر الفقهاء إلى ترك السلطان للنساء ، أو على الأقل إلى يدعو إلى الرثاء . وقد اضطر الفقهاء إلى ترك السلطان للنساء ، أو على الأقل إلى وثمة نسوة أخريات كن يحكن وفقاً لأهوائهن كبار الأعيان ، ومادام في وسعهم أن يفعلوا ما شاءوا . بل لقد كان في وسع قطاع أن يحقوا جشعهن ، فني وسعهم أن يفعلوا ما شاءوا . بل لقد كان في وسع قطاع

الطريق أن يؤملوا النجاة، إذا استطاعوا أن يشتروا حماية أولئك السيدات، (١) . هذا ما يقوله دوزى في « تاريخه » . وإليك مايقوله في « بحوثه » :

« فى نحو أواخر القرن الحادى عشر ، حيما استبدلت الأندلس أمراءها الوطنين ، بمملكة إفريقية ، جاءت كحليفة ، ثم انتهت بأن فرضت سيادتها ، حدثت فى هذا البلد ثورة سريعة محزنة . فقد حلت البربرية مكان التمدن ، وحل التخريف مكان الذكاء ، وحل التعصب مكان التسامح . وأضحت البلاد تمن تحت النير المرهق الذي يفرضه رجال الدين والحند ، فلم يعد يسمع مكان المناقشات العلمية الروحية فى المعاهد ، وأحاديث الفلاسفة العميقة ، وأناشيد الشعراء ، سوى صوت الفقهاء الرتيب، وضحيج السيوف تجر على الإفريز »(٢).

ونكتنى بنقل ما تقدم من أقوال دوزى وتعيلقاته عن المرابطين بالأنداس. والواقع أنه يشهر مثل هذه الحملة ، فى مواطن كثيرة من تاريخه (٣). وهو بصفة عامة شديد الوطأة على المرابطين ، وعلى عاهلهم يوسف ، ينتقص منهم كأمة ، وكدولة وحكومة ، وهو قد يكون على حق فى بعض الأحيان ، وقد بجد سنداً لحملته فى بعض الوقائع. ولكن حملته تم على الأغلب عن روح واضح من التحامل .

ولقد رمى من قبل ، دوزى لهذا التحامل العلامة المستشرق كوديرا ، فهو يقول معلقاً ، على تلك الأحكام التي أصدرها دوزى في حق المرابطين :

القد صيغت أحكام قاطعة جداً ، مجحفة بالنسبة لحكم المرابطين . ولما كنا نعتقد أنه لامبرر لهذه الأحكام ، بالرغم من مكانة دوزى العظيمة ، الذى حذا حذوه معظم الكتاب المتأخرين ، فإنا نعتقد أنه بجب علينا أن نقول شيئاً من عندنا، لأنه إذا كان يبدو أن العلامة الهولندى يستند فى أقواله إلى وقائع مأخوذة من الكتاب المسلمين والنصارى ، فإنى أشعر أنه يجيش بكثير من التحامل ، وهذا يرجع بالأخص إلى تعصبه ضد رجال الدين ، وإلى تطبيق هذا التعصب بالنسبة للأمة الإسلامية ، وإلى ميله الواضح إلى التعميم ، وإلى أن يستخرج النتائج بالاستناد إلى قليل من الوقائع الأنه .

Dozy; Histoire des Musulmans d' Espagne (1932) V. III. p.162 - 164 (1)

Dozy : Recherches (Ed. 1881) Vol. I. p. 348 (Y)

<sup>(</sup>٣) انظر مثلا : تاریخه (ج٣ ص ١٥٥ و١٥٧ و١٦٨)

F. Codera: Decad. y Desp., de los Almorávides p. 190 & 191

والواقع أن دوزى لابجد أقوال الرواية العربية كثيراً من الأسانيد المؤيلة لحملته ، ولا يعتمد فى ذلك إلا على ملخص لفقرتين أوردهما المراكشي فى دالمعجب ، ، يقول فى أولاهما ما يأتى :

«واختلت حال أمير المسلمين رحمه الله ( مشيراً إلى على بن يوسف ) بعله الخمسهائة اختلالا شديداً ، فظهرت في بلاده مناكر كثيرة ، وذلك لاستيلاء أكابر المرابطين على البلاد ، ودعواهم الاستبداد ، وانهوا في ذلك إلى التصريح ، فصار كل منهم يصرح ، بأنه خير من أمير المسامين ، وأحق بالأمر منه ، واستولى النساء على الأحوال ، وأسندت إلهن الأمور ، وصارت كل امرأة من أكابر لمتونة ومستوفة تشتمل على كل مفسد وشرير وقاطع طريق ، وصاحب خمر وماخور ، وأمير المسلمين في ذلك كله يتزيد تغافله ، ويقوى ضعفه ، وقنع باسم إمرة المسلمين ، وبما يرفع إليه من الحراج ، وعكف على العبادة والتبتل ، فكان يقوم الليل ويصوم النهار ، مشهراً عنه ذلك . وأهمل أدور الرعية غاية الإهمال ، فاختل لذلك عليه كثير من بلاد الأنداس ، وكادت تعود إلى حالها الأولى ، ولاسيا مذ قامت دعوة ابن تومرت بانسوس "(۱).

ويقول في الثانية: «وكان (أي على بن يوسف) رجلا صالحاً مجاب الدعوة، يعد في قوام الليل، وصوام النهار، إلا أنه كان ضعيفاً مستضعفا، ظهرت في آخر زمانه مناكر كثيرة، وفواحش شنيعة، من استيلاء النساء على الأحوال، واستبدادهن بالأمور، وكان كل شرير من لص أو قاطع طريق، ينتسب إلى امرأة قد جعلها ملجأ له وزراً على ما تقدم »(٢).

هذا ما يقوله المراكشي . ولنلاحظ أولا أن المراكشي يجانب الدقة التاريخية في أحيان كثيرة ، وهو ما يعترف به ويعتذر عنه في مقدمته ، ثم هو بعد ذلك كاتب ومؤرخ موحدى من أولياء الدولة الموحدية وصنيعة بعض أمرائها ، ومن ثم فإنه يصعب علينا أن نتخذ من أقواله دائماً حجة قاطعة ، ومن جهة أخرى فإنه يوجد إلى جانب هذه الأقوال ، أقوال أخرى لمؤرخين وكتاب ، عاش بعضهم في العهد المرابطي أوقريباً منه ، تشيد محكم المرابطين وأيامهم ، فمن ذلك ما يقوله صاحب الحلل الموشية ، معلقاً على عهد يوسف بن تاشفين :

<sup>(</sup>١) المعجب ص ٩٨ و ٩٩ .

<sup>(</sup>٢) المعجب ص ١٠٣.

و أقامت بلاد الأندلس في مدته سعيدة حميدة ، في رفاهية عيش ، وعلى أحسن حال ، لم تزل موفورة محفوظة إلى حين وفاته ، وقد كان الحهاد انقطع مها منذ تسع وسبعين سنة من مدة آل عامر إلى حين دخوله إليها . قدم أشياخ المرابطين فيها وكانوا أقواماً ربتهم الصحراء ، نيتهم صالحة لم تفسدها الحضارة ، ولا مخالطة الأسافل «().

وما ينقله إلينا عن القاضي أبى بكر بن العربى ، وهو ماجاء فى كتابه فى شرح الىرمذى ، وهو قوله :

« المرابطون قاموا بدعوة الحق ، ونصرة الدين ، وهم حماة المسلمين ، الذابون والمجاهدون دونهم ، ولو لم يكن للمرابطين فضيلة ولاتقدم إلا وقيعة الزلاقة التي أنسى ذكرها حروب الأوائل ، وحروب داحس والغبراء مع بني وائل ، لكان ذلك من أعظم فخرهم ، وأربح تجرهم »(٢).

والقاضى ابن العربى من أعلام فقهاء الأندلس فى العصر المرابطى ، وقد توفى فى سنة ٧٤٧ه ، على أثر عوده من لقاء عبد المؤمن، عقب افتتاحه لمراكش، وكان قد وفد إليه على رأس زعماء إشبيلية ، ليقدم إليه بيعة أهلها ، حسبا أشرنا إليه فى موضعه . هذا وينقل إلينا صاحب روض القرطاس عن ابن جنون الفقرة الآتية:

«كانت لمتونة أهل ديانة ونية صادقة خالصة ، وصحة مذهب ، ملكوا بالأندلس من بلاد الفرنج إلى البحر الغربى المحيط ، ومن مدينة بجاية من بلاد العدوة ، إلى جبال الذهب من بلاد السودان . لم بحر فى عملهم طول أيامهم رسم مكروه ، معونة ولاخراج فى بادية ولا فى حاضرة ، وخطب لهم على أزيد من ألنى منبر . وكانت أيامهم دعة ورفاهية ورخاء متصل ، وعافية وأمن . . كان ذلك مصطحباً بطول أيامهم ، ولم يكن فى بلد من أعمالم خراج ولامعونة ، ولاتقسيط ، ولا وظيف من الوظائف المخزنية ، حاشا الزكاة والعشر ، وكثرت الحرات فى دولتهم ، وعمرت البلاد ، ووقعت الغبطة ، ولم يكن فى أيامهم الحرات فى دولتهم ، وعمرت البلاد ، ووقعت الغبطة ، ولم يكن فى أيامهم نفاق ولاقطاع طريق ، ولامن يقوم عليهم ، وأحبهم الناس إلى أن خرج عليهم عمد بن تومرت مهدى الموحدين سنة خمس عشرة وخميائة »(٢) .

<sup>(</sup>١) الحلل الموشية ص ٥٩.

<sup>(</sup>٢) الحلل الموشية ص ١٠٥.

<sup>(</sup>٣) راجع روض القرطاس ص ١٠٨ ، ونقله أيضاً السلاوى فى الإستقصاء ج ١ ص ١٢٨ .

ويبدو من كل ما تقدم أن الحكم على العهد المرابطي ، كالحكم على أى عهد آخر من عهود التاريخ ، يتردد بين القدح والمديح . ونحن لانود أن نقف اعتباطاً عند إحدى الوجهتين . بيد أنه يلوح لنا أنه إذا كان حكم الرابطين ، ولاسيا في الأنداس ، قد ينطوى من بعض نواحيه على أخطاء ومثالب ، فإنه من الناحية الأخرى ، قد أغمط حقه وبولغ في انتقاصه والحملة عليه .

ولنقف هنا لحظة لنحاول أن نستعرض بعض العوامل والأسباب التي هيأت ذلك الحو المححف بسمعة المرابطين ، وأذكت ضدهم حملة الانتقاص والتشهير التي ما زال صداها يتردد حتى يومنا . ويلوح لنا أن هذه العوامل ترجع إلى ثلاثة أمور يمكن أن ناخصها فيا يلى :

الأول ، هو ما اقترن بالفتح المرابطي لمالك الطوائف الأندلسية من مظاهر القسوة البالغة، ومن قتل عدد من أمراء الطوائف بصورة مثيرة ، مثل بعض أبناء المعتمد بن عباد ، والمتوكل بن الأفطس وولده وغيرهم من الأمراء والأكابر ، وبهب الأموال، ومعاملة الحند المرابطين لقواعد الأنداس معاملة المدن المفتوحة، والعيث فيها دون وازع . وقدكان المسئول الأول فى ذلك هو سىر بن أنى بكر اللمتونى كبير القادة المرابطين وفاتح إشبيلية وبطليوس . وفي اعتقادنا أنه لوكان عاهل المرابطين يوسف بن تاشفين موجوداً في شبه الحزيرة في تلك الفترة ، لأمكن اجتناب كثير من هذه الحوادث الدموية ، وهذا العيث الفظيع . على أنه مكن أن نقول من جهة أخرى أن قسوة أمير المسلمين في معاملة المعتمد بن عباد و هلاكه في سحنه بأغمات، على النحو المؤسى الذي وقع ، كانت أيضاً مادة خصبة لتغذية هذه الحملة المرة على المرابطين. وقد كان لما صدر من المعتمد في سجنه من النظم المبكى ، أعمق وقع وأبعد صدِّي في تصوير هذا الأمير الشاعر ،بالرغم من كل ما أحاق بسيرته وسلوكه من أخطاء ومتالب ، في صورة الشهيد الذي يستحق أبلغ عطف . ونحن نجد ذلك الصدى بالأخص ، فضلا عن الأدب والشعر الْأَنْدَلْسِي ، ماثلًا لدى الكتاب والمؤرخين المشارقة . وقد كان لحملاتهم العنيفة على أمير المسلمين وعلى المرابطين ، أكبر الأثر في إذكاء هذه الحملة التي صدعت من هيبة المرابطين وهيبة عاهلهم حبي عصرنا .

والأمر الثانى ، هو ما وقع منذ بداية عهد على بن يوسف من مطاردة كتب الدين والفلسفة وغيرها ، ولاسيا كتب الأصول وفي مقدمتها كتب الغزالى . وقد

أشرنا فيا تقدم إلى ماكان من تأثير الفتهاء على أمير المسامين على بن يوسف. ولم يك ثمة شك في أن مطاردة الحركة الفكرية على هذا النحو يرجع قبل كل شيء إلى وحى الفقهاء وتدبيرهم . وقد كان لهذه السياسة ، أثر بالغ في إذكاء عاطفة السخط ضد المرابطين بالأندلس ، ولاسيا في البيئة الفكرية ، وفي توجيه الأقلام ضدهم أو على الأقل في حرمانهم من عطف هذه الأقلام . ومما هو جدير بالذكر أنه فيا عدا أمثلة قليلة ، يندر أن نجد في الأدب الأندلسي من نظم أو نثر خلال العهد المرابطين ، مدائح شعرية أو رسائل نثرية تشيد بالمرابطين أو أمرائهم .

والأمر الثالث ، هو الحملة العنيفة المضطرمة التي شهرها المهدى ابن تومرت ضد المرابطين ، ونحن نعتقد أن هذه الحملة كانت أخطر عامل في القضاء على هيبة الدولة المرابطية ، وسمعتها الدينية ، وهي الدعامة التي قامت عليها . والواقع أن ابن تومرت قد لمس في دعايته ضد المرابطين أشد النواحي حساسية وتأثيراً ، وذلك حيما صور المرابطين بأنهم كفار خوارج على شريعة الإسلام ، وأنهم قد ارتكبواكثيراً من المناكر المثيرة ، من إباحة للمحرمات من ذيوع الحمر ، والقصف والفسق ، واغتصاب أموال الناس بالباطل ، وغير ذلك مما كانت ، ظاهر العاصمة المرابطية ، وأحوال الدولة المرابطية ، والمحتمع المرابطي ، تؤيده في ذلك الوقت بصفة فعلية . وقد استمرت هذه الدعاية الملهبة التي شهرها المهدى ضد المرابطين طول حياته ، واستمرت من بعده ، وحتى بعد أن سقطت الدولة المرابطية ومحيت طول حياته ، واستمرت من بعده ، وحتى بعد أن سقطت الدولة المرابطية ومحيت آثارها ، وكان لها أبلغ الأثر في القضاء على هيبة المرابطين وسمعتهم بصفة نهائية .

تلك هى العوامل التى اجتمعت لتصدع من هيبة الدولة المرابطية ، ولتسبغ على سيرتها ، وعلى ذكرياتها لدى الأجيال اللاحقة ، ذلك اللون القاتم، الذى تأثل بمضى الزمن ، وبما جنحت إليه التواريخ والكتابات المتعاقبة ، من الأخذ به دون تمحيص أو تفنيد .

وما من شك فى أن الدولة المرابطية قد لبثت طوال عهد مؤسسها العظيم يوسف بن تاشفن ، وهو نصف حياتها ، دولة مجاهدة ، تحتفظ بكثير من فضائلها الأولى ، من التقشف والمسنعة والعدالة والتمسك بأحكام الكتاب والسنة . وقدكان افتتاح المرابطين للأندلس على النحو الذي تقدم ، بعد عبورهم إليها إخوة منقذين ، أول سحابة قاتمة أسبلت على دولتهم ، وعلى سياستهم ومرامهم . وقد ناقشنا هذه المسألة في موضعها من كتابنا « دول الطوائف » ، وأوضحنا مالها وما عليها ، على ضوء

الظروف التى أحاطت بها . بيد أنه مهما قيل فى هذه المسألة ، فإن الفتح المرابطى للأندلس ، فضلا عن كونه حدث يتفق مع روح العصر الذى وقع فيه ، لا يمكن أن يُمحى ما تقدمه ، وما أعقبه من فضل المرابطين فى الجهاد ، وسعقهم لحيوش اسبانيا النصرانية ، فى موقعة الزلاقة العظيمة ، التى كانت أروع مثل لبطولتهم ، وجهادهم فى سبيل الله ، وإنقاذهم الأندلس بذلك من خطر الفناء الداهم . ولا يمكن أن يمحى فضلهم بعد ذلك فى الذود عن الأندلس ، وحمايتها من مطامع ألفونسو المحارب ملك أراجون ، وألفونسو ر يمونديس ملك قشتالة . ويكنى أن نستعرض فى تلك الحقبة ، مراحل جهادهم وغزواتهم فى أراضى اسبانيا النصرانية ، منذ موقعة أقليش ( ١٠٥ ه ) حتى موقعة إفراغة ( ١٨٥ ه ) ، وهى تنطوى على صفحات أقليش ر ١٩٥ ه ) حتى موقعة إفراغة ( ١٨٥ ه ) ، وهى تنطوى على صفحات مشرقة من الحهاد فى سبيل الله ، والذود عن الدين والوطن ، وفيها تبدو بسالة هذه الحمهرة الممتازة من القادة المرابطين ، الذين سبق أن ذكرناهم غير مرة فيا تقدم .

ومن المسلم به أن هذه الصفحات من جهاد المرابطين في سبيل إنقاذ الأندلس . والذود عنها، هي أنصع ما في تاريخهم من تلك الفترة التي حكموا فيها الأندلس .

على أنه بجب من جهة أخرى ألا نبالغ فى تقدير هذه النزعة الحهادية ، وهذه الصفحة من الحهاد المرابطي فى الأندلس ، فإنه يوجد ثمة مايغشى صفاءها ، وينتقص من عظمتها . ذلك أن المرابطين كانت لديهم بعد نصر الزلاقة الحاسم ، أكثر من فرصة لمهاحمة اسبانيا النصرانية وضربها فى الصميم ، وكان بوسعهم ، لو صدقوا العزم ، وضاعفوا الهمة ، أن يستردوا مدينة طليطلة العظيمة ، قبل أن تنتعش قوى اسبانيا النصرانية من ضربة الزلاقة . ولكنهم لم يبذلوا هذه المحاولة فى وقتها . وقد ناقشنا هذه المسألة فى موضعها عند الكلام على نتائج موقعة الزلاقة .

أجل إن المرابطين ، حاولوا في بداية عهد على بن يوسف ، استرداد طليطلة ، وهاحموها وحاصروها مرتين ، الأولى في سنة ٥٠٣ه ه (١١٠٩م) ، والثانية في سنة ٥٠٧ه ه (١١١٤م) ، ولكنهم أخفقوا في المرتين ، بالرغم بما بذلوه في كل مرة من الجهود العنيفة . ذلك أن الفرصة كانت قد ولت ، والوقت قد فات . ولما اضطربت شئون اسبانيا النصرانية بعد ذلك بقليل ، وشغلت بحروبهاالأهلية ، لم يكن بوسع المرابطين أن يستغلوا هذه الفرصة ، لما دهمهم بالمغرب من ثورة المهدى ابن تومرت ، وعجزهم عن أن يبعثوا إلى شبه الحزيرة بقوات كبيرة .

وثمة سقطة أخرى تصدع من فيمة جهاد المرابطين بالأندلس ، هي موقفهم من الدفاع عن مدينة سرقسطة . فقد رأينا فيا تقدم ، كيف تخلي المرابطون ، وأمير هم أبو الطاهر تميم بن يوسف ، عن الاستجابة إلى صريخ المدينة المنكوبة ، ورفضوا بذل أية محاولة لإنقاذها ،وآثروا الانسحاب والسلامة ، مع أنهم كانوا يرابطون في ظاهرها على مقربة من النصارى المحاصرين لها ، وترتب على ذلك أن اضطرت المدينة العظيمة المسلمة إلى التسليم (سنة ١٦٥ه) . وتنوه الرواية الإسلامية بما ينطوى عليه هذا الموقف من الحن والحزى ، وهو موقف كان له أكبر الأثر في النيل من هيبة المرابطين العسكرية .

أما حكم المرابطين للأندلس ، فإنه يبقى من الناحيتين الإدارية والاجتماعية، عرضة لكثير من وجوه المؤاخذة والنقد . ومن الواضح أن المرابطين وضعوا الأندلس ، عقب افتتاحها ، تحت حكم عسكرى مطلق ، ونزعوا أبناءها كل سلطة فعلية فى حكم بلادهم ، واحتفظوا للمرابطين بسائر المناصب العليا من ولاية وقيادة ، وبالرغم من أن أولئك الولاة والقادة المرابطين ، كانوا على الأغلب رجالاً ، من ذوى الحزم والبراعة العسكرية ، والصفات البدوية النقية ، فإنه كان ينقصهم المرونة والكياسة في حكم أمة متمدنة كالأمة الأندلسية ، وكانت أساليهم العنيفة الحشنة في ذلك ، تجافي ماطبعت عليه الأمة الأندلسية من الأساليب الرفيقة المصقولة . ولم تظهر آثار هذا الحكم المطلق في صورها البغيضة ، أيام يوسف بن تاشفين ، حيث كانت هيبة البطل المرابطي ، وحزمه وبعد نظره ، وميله إلى تحقيق العدالة ، ورفع المظالم ، تلطف كثيراً من وقع الحكم الحديد ، على الأمة التي كانت تشعر نحوه بشكر الصنيعة . واستطاع ولده على في أوائل حكمه ، أن محتفظ بقسط من محبة أهل الأندلس وتقديرهم . وقد كان في الواقع أمراً صالحاً ، محباً للخبر ، يضمر أحسن النيات بالنسبة للأندلس ، والذود عُمًّا ، وبالنسبة لطرائق حَكمها ، وذلك حسما تدل عليه عدة من الرسائل الرسمية، التي صدرت عن ديوانه في شئون الأندلس، والتي وفق البحث أخبراً إلى نشرها، لتلتى ضوءاً جديداً ، على كثير من النواحي السياسية والنظامية المتعلقة بتاريخ العهد المرابطي في الأندلس(١).

<sup>(</sup>١) عنى بتحقيق هذه الرسائل ونشرها الدكتور محمود على مكى فيصحيفة معهد الدراسات الإسلامية بمدريد ، وذلك عن مخطوط مغربي كان ضمن تركة المرحوم الأستاذ ليثي بروثنسال، وحصل عليه معهد ==

فني إحدى هذه الرسائل ، وهي المؤرخة في شوال سنة ٥٠٧هـ ، ينوه على ابن يوسف ، بالحركة التي يعـدها للجهاد ، وبكونه قد بالغ في الاحتشاد والاستعداد ، ويؤكد لمن وجهت إليهم الرسالة ، إخلاص نيته ، وصدق حميته « في نصر دين الإسلام ، ومنع جانبه أن يضام ، أو يناله من عدوه اهتضام »(١). وفي رسالة أخرى ، وهي الَّتي يشير فها إلى ما عرضه عليه القاضي أبو الوليد ابن رشــد ، عن شئون الأندلس ﴿ والمرجح أنَّهَا وجهت ﴿ أُوائلُ سَنَّةً ٢٠ ه ) يبدى على عطفه وإشفاقه على الأندلس ، ويؤكد أنه لن يدخر وسعاً « في الذود عن حوزة الملة »(٢) . وتوجد ثمة رسائل أخرى ، تنم عن يقظة الأمر واهتمامه بشئون الأندلس ، وتنهه لما يدبره أعداؤها ضدها(٣) . وإلى جانب ذلك توجد عدة رسائل تنم عن صفة الحكم المرابطي وطبيعته الدكتاتورية المطلقة . من ذلك ما ورد في الرسالتين السادسة والسابعة ، من حث الأمير على طاعة الحاكم ، واعتباره في كل ما يُصدر عنه متحكم باسمه ، ومنفذ لرأيه<sup>(١)</sup>، لبس لأحد معه في ذلك من يد ، ولامصدر ولامورد ، « قد فوضنا إليه ذلك كله ، وأفردناه النظر في دقه وجله ، وكثره وقله ، وحكمناه في جميعكم ، يثيب مِن استحق الثواب ، ويعاقب من استحق العقاب »(٥) ، وكذا في الرسالة الثالثة عشرة ، وهي الصادرة في شهر المحرم سنة ٥٠٠ ه ، ولعلها أول رسالة وجهها على بن يوسف عقب توليه الملك ، وفيها يوصى بالطاعة والولاء للوالى أبي محمد ابن فاطمة «ما أمركم به أتيتموه ، وما نهاكم عنه تركتموه »(١٠).

بيد أنه توجد طائفة أخرى من هذه الرسائل ، تدل على أن الأمير كان يعنى في نفس الوقت بالعمل على نجنب الاستبداد ، واتباع الشورى ، وعدم الاستئثار بالرأى . وهذا ما يوصى به ولده أبا بكر في الرسالة الني يوجهها إليه بتاريخ

<sup>=</sup> الدراسات الإسلامية ، وقد نشرت بالمجلدين السابع والثامن في الصحيفة المذكورة ، تحت عنوانه « وثائق تاريخية جديدة عن عصر المرابطين » ( ص ١٠٩ – ١٩٨ ) .

<sup>(</sup>١) صحيفة معهد الدراسات الإسلامية ( المجلد المشار إليه ص ١٦٨) .

<sup>(</sup>٢) صحيفة معهد الدراسات الإسلامية (المجلد السالف) ص ١٦٧.

<sup>(</sup>٣) راجع بالأخص الرسالة الثانية عشرة (ص ١٨٠ و١٨١).

<sup>(</sup>٤) راجع الرسالة السادسة ص ١٧٥.

<sup>(</sup>ه) راجع الرسالة السابعة ص ١٧٦.

<sup>(</sup>٦) الرسالة الثالثة عشرة ص ١٨٢.

صفر سنة ٥٢٠ ه ، بمناسبة تعيينه قائداً عاما للجيوش المرابطية بالأندلس (١) . وثمة رسالة موجهة من الأمير إلى محمد بن فاطمة ، محثه فيها على أن يستعمل من العال ، من يتبع الرفق والعدل ، وأن يعزل منهم من ينحرف عن الأحكام ومن يأخذ أموال الرعية ظاماً ، وأن يعاقبه على ذلك ويلزمه برد ما أخذ (٢) .

هذا وتوجد ثمة رسالة هامة ، تدل على عناية على بأمر القضاء ، وحسن تنظيمه ، وبإقامة العدل واستنبابه ، وهي رسالة موجهة منه إلى الوحيدى قاضى مالقة ، في شهر ذى الحجة سنة ٢٥٥ ه ، وذلك على أثر ما قام بعض المرافعين ( المتقاضين ) من السفر إلى مراكش ، والتظلم لدى الأمير ، وفيها يعرف موضوع القضاء بأنه « رفع المشكلات ، وتمييز الحقائق من المتشابهات والفصل بعد التبرم في الدعاوى والمنازعات » ، ويطلب أن تنظر «شكاوى العامة في اللطيف والجليل » ، وأن يجرى التعرف على شئون الزعية ، وأن يجرى الحق في كل ما رفع من أحوالها ، وما وقع فيه التظلم من عمالها ، وأن الأمر الحق في ذلك معلق على حسن اختيار النواب في الأقطار ، وأنه يجب أن يتوفر في هذلك معلق على حسن اختيار النواب في الأقطار ، وأنه يجب أن يتوفر في هولاء « الثقة والديانة والصون والأمانة » ، فإذا وقع من أحدهم تعد أو جور ، كان له أن يطلب عزله إلى الحاكم الذي يتبعه ، فإن تواني في ذلك ، فله أن يرفع الأمر إلى الأمر مباشرة . وفي الرسالة بعد ذلك حث على تحصيل الزكوات ، الأمر إلى الأمر مباشرة . وفي الرسالة بعد ذلك حث على تحصيل الزكوات ، على تباين أنواعها ، وموجب فريضها دون تحريف ولا تبديل (٢) .

هذا مجمل ما تدلى به هذه المحموعة من الرسائل المرابطية : فهى من جهة تدلى عاكانت تنطوى عليه نفس أمير المسلمين من نيات صادقة فى الأخذ بيد الأنداس، والذود عنها ، وتدلى من جهة أخرى بما كانت تحرص عليه الحكومة المرابطية من جمع سائر السلطات بين يديها .

وكان الحجر على حرية الفكر من أسوأ صور الحكم المرابطي المطلق. ونحن نعرف ما عمد إليه أمير المسلمين على بن يوسف ، بتحريض فقهائه ، من مطار دة كتب الأصول ، وفي مقدمها كتب الإمام الغزالي ، ولاسيا كتاب (إحياء علوم الدين » (سنة ٥٠٧ه) . وقد لبثت هذه المطاردة طوال العهد المرابطي ،

<sup>(</sup>١) راجع الرسالة الثالثة ص ١٦٩.

<sup>(</sup>٢) الرسالة الحامسة عشرة ص ١٨٣ و١٨٤.

<sup>(</sup>٣) تراجع هذه الرسالة الهامة وهي الرابعة من المجموعة في ص ١٧٠ – ١٧٤ .

فنرى مثلا فى الرسالة التى وجهها أمير المسامين تاشفين بن على بن يوسف ، إلى فقهاء بلنسية وأعيانها وأهلها ، فى حادى الأولى سنة ٥٣٨ه ، إلى جانب ما تحض عليه من وجوب الرفق بالرعية ، وإجراء العدل ، وتحقيق المساواة بين الناس ، والأحد بمذهب مالك ، دون غيره ، فى الفتيا وسائر الأحكام ، حثاً على مطاردة كتب البدعة ، ووخاصة كتب أبى حامد الغزالى ، وأنه بجب «أن يتنبع أثرها ، ويقطع بالحرق المتتابع خبرها ، ويبحث عليها ، وتغلظ الأيمان على من ينهم بكتمانها ، (1).

ومن الواضح أن هذه المطاردة الفكرية لم تكن تقف عند كاب الأصول وكتب الغزالى ، ولكنها كانت تشمل سائر المصنفات الكلامية والفاسفية ، التى تذكرها التعاليم المرابطية ، وغيرها مما تصفه الرسالة « بكتب البدعة » . وكان من ضحايا هذه المطاردة ، عدة من المفكرين الأندلسين ، ومهم العلامة الصوفى أبو العباس أحمد بن محمد الصهاجى الأندلسي المعروف بابن العريف ، حبث نفاه أمير المسلمين على بن يوسف من بلده ألمرية إلى مراكش (٢).

ثم إنه يبلو من جهة أخرى أن الحكام المرابطين بالأندلس ، لم يبلو حزماً كافياً فى قمع طغيان الحند والعبيد التابعين لهم ، وأن هؤلاء كانوا يرتكبون ضد أبناء الشعب الآمنين ، ضروباً مثيرة من التعدى والأذى . وهذا ما يسجله لنا وزير وكاتب أندلسى كبير معاصر ، هو أبو محمد عبد الحبد بن عبدون ، المتوفى سنة ٢٠٥ه ، (١١٢٦ م) وقد كان من كتاب الأندلس الذين خدموا فى بلاط على بن يوسف ، يسجله لنا فى رسالته التى وضعها عن القضاء والحسبة ، يسجله لنا فى رسالته التى وضعها عن القضاء والحسبة ، عيث يقول عند « ذكر المرابطين » :

« بجب ألا يُلثم إلا صنهاجي أو لمتونى أو لمطى، فإن الحشم والعبيد ومن لا بجب أن يُلثم ، يلثمون على الناس و بيبونهم ، ويأتون أبواباً من الفجور كثيرة ، بسبب اللثام ، وهماً ، ويُكلم في ذلك مع السلطان ، فإنهم عتاة . ويمتاز بذلك من عسى أن يُكرم أو يُوقر، أو تُقضى له حاجة من المرابطين ، لأن العبيد

<sup>(</sup>۱) وردت هذه الرسالة فى المخطوط رقم ٣٨٥ الغزيرى بالإسكوريال وقام بنشرها الدكتور حسين مؤنس ضمن مجموع النصوص السياسية المرابطية ، وذلك فى مجلة الممهد المصرى بمدريد ( العدد الثالث سنة ١٩٥٥ ) ص ١١٠ – ١١٣ . وقد نشرناها نحن فى باب الوثانق .

<sup>(</sup>٢) راجع فى ترجمة ابن العريف ابن خلكان ج ١ ص ٦٧ ، والصلة لابن بشكوال (القاهرة) الترجمة رقم ١٧٦ .

أو الحشم إذا تلثم وغيّرشكله ، حسبته رجلا مثيلا ، فتجرى إلى برّه وإكرامه ، وهو لايتأهل لذلك . بجب ألا يمشى أحد فى المدينة (١) بسلاح ، فإن ذلك داعية إلى الفساد ، ولاسيا البربر ، فإنهم قوم إذا غضبوا ، قتلوا أو جرحوا .

عبيد المرابطين إن تلثموا ، فتكون علامة يعرفون بها ، مثل أن يتلمثوا يخمار أو بمئزر وشبه ذلك . وكذلك الحشم والأتباع ، يكون شكلهم غير شكل المرابطين ، وهذا أحسن إن قُدر عليه ، وفيه منافع كثيرة . يجب أن يتحمل مكان السلاح التي يحبسونها ، إما أسواط لدوابهم ، وإما أقزال ، وهو الرمح الصغير (٢).

فهذه الأقوال ، تدل على أن طوائف الحشم والعبيد التابعة للحكام والسادة المرابطين ، كانت تعتدى على الناس ، وتعبث بالأمن ، تحت ستار اللثام الوهمى . كما تدل على أن الحند البربر كانوا يتسمون بالنزق وتوتر الأعصاب ، مما يدفعهم إلى القتل والجرح بسهولة ودون تحوط .

وكذلك ليس ثمة شك فى أن الحكم المرابطى بالأندلس ، أخذت تشتد وطأته شيئاً فشيئاً ، ولاسيا مذ بدأ اضطراب أحوال الدولة المرابطية بالمغرب ، على أثر ظهور المهدى ابن تومرت ، واشتداد حركته فى أواخر عهد على بن يوسف ، وعمد الحكام المرابطون عندئذ إلى تشديد قبضهم فى مختلف القواعد ، واشتدوا فى معاملة الأندلسيين ، وكانت بوادر الحصومة والحفاء ، قد ظهرت قبل ذلك بين الفريقين ، وكان أخص مظاهرها ثورة قرطبة التى اضطرمت ضد المرابطين منذ سنة ١٤٥ ه ، ودلت بعنفها على حالة الأندلسيين النهسية ، وما يضمرونه من بغض للحكم المرابطي ووسائله . وكان انشغال حكومة مراكش محركة المهدى ، وتضاؤل رقابها ، على شئون الأندلس ، عاملا له أثره فى ازدياد مثالب الحكم المرابطي بالأندلس ، وترك حبله على الغارب ، إلى الحكام المخلين ، وكان من أثر ذلك أن از داد سخط الشعب الأندلسي وحفيظته ، وشعوره باقتراب الفرصة السانحة ، للتحرر من نير حكم أجنبي ، أضحى يرهقه ، وأضحى يتوق هو إلى تحطيمه .

ونحسب أننا بهذا الاستعراض الموجز لظروف الحكم المرابطي وأحواله

<sup>(</sup>١) وهو يقصِد هنا مدينة إشبيلية ، حسبما يبدو من سياق ما سبق .

<sup>(</sup>٢) رسالة ابن عبدون في القضاء والحسبة المنشورة بعناية الأستاذ ليثي بروڤنسال ص ٢٨ .

بالأندلس ، قد أوضحنا ما ينطوى عليه هذا الحكم من مختلف نواحيه الحسنة والسيئة . وإذا كانت حسنات الحكم المرابطي تتلخص قبل كل شيء في أعمال الحهاد التي اقترنت محقبته الأولى ،' فإن مثالبه تتلخص في استئثار المرابطين بالسلطان ، وفرضهم على الأندلس حكم طغيان مطاق ، شديد الوطأة ، لم تألَّفه الأمة الأندلسية ، ويزيد من وطأته عدوان الحند والعبيد ، ثم حجرهم على العقائد والفكر . بيد أنه يبتى من المبالغة والتحامل ، أن يقال إنه بقيام الحكم المرابطي بالأندلس « قد حات البربرية مكان التمدن ، وحل التخريف مكان الذكاء ، وحل التعصب مكان التسامح »(١). ذلك أن مثل هذا الحكم الدامغ ، لايسوغ إصداره عن عصر كالعصر المرابطي، تتراوح أحواله وظروفه بين مختلف الظواهر اللامعة والقاتمة . وإذا كان المرابطون ، ينتمون إلى القبائل البربرية البدوية ، فقد كانوا على بداوتهم وتقشفهم يتمتعون بكثير من الفضائل والحلال الحسنة ، من الشجاعة والفروسة والورع ، والتعلق بالحهاد في سبيل الله ، وقد أتيح لهم بهذه الفضائل، أن يشيدوا دولة من أعظم الدول التي قامت في الغرب الإسلامي، وإن لم يتح لهم أن بشيدوا مدنية خاصة . أجل لقد فقد المرابطون بتعصبهم الحنسي ، وتزمتهم الديني ، حب الشعب الأندلسي ، ولكنهم لم يحاولوا تغيير أساليبه فى الحياة الخاصة ، ولم يحاولوا وقف تيار الحركة الفكرية والأدبية ، بلُّ بالعكس حاولوا أن يوجهوها لمعاونتهم وخدمة قضيتهم ، فكان معظم وزراء الدولة المرابطية وكتابها ، منذ البداية ،من أكابر كتاب الأندلس وأدبائها ، وكان بلاط مراكش البربري ، يصدر كتبه ومراسيمه لأهل الأندلس ، مدبجة بأقلام أقطاب البلاغة في ذلك العصر ، مثل أبي بكر بن القصيرة ، وأبي القاسم بن الحد ، وأبي محمد عبد المحيد بن عبدون ، وأبي عبد الله بن أبي الحصال ، وغيرهم . وإذن فإنه يكون من التعسف المحض أن يقال إنه بقيام الحكم المرابطي بالأندلس « قد حلت البربرية مكان التمدن » .

ويقول الأستاذكوديرا معلقاً على ذلك: « إن ذلك لم محدث بأى حال. فإن حياة المسلمين الإسبان سارت كما كانت تسير حتى يومئذ. وإنه ليمكن أن نتحدى أى شخص يقوم بدراسة سير الشخصيات التى تضمها معاجم التراجم، وأن بجد فيها خلافاً في طريقة تكوين الأدباء، أو بعبارة أخرى، فإن رجال

<sup>(</sup>١) راجع أقوال دوزى السالفة الذكر .

الأدب حتى عصر الطوائف ومن بعده ، كانوا يدرسون ما يشاءون ، ومع الأساتدة الذين يختارونهم ، إذ كان التعليم بين المسلمين حراً تماما ، إلا فى العصور الأخرة .

« في تراجم الشخصيات الكثيرة التي تبدو في ذلك العصر ، ومعظمهم من المسلمين الإسبان ، وقليل مهم من المرابطين ، لانجد شيئاً أو نجد قليلا مما يدل على حدوث تغيير . وإن أولئك الذين عرفوا حكومات الطوائف ، رأوا أنفسهم مرغمين أن يغيروا طريقة حياتهم ، ورأى رجال البطانة المداهنون والعاطلون ، أن التغيير سوف يسوءهم ، إذا لم يملقوا السادة الحدد ، بيد أن ذلك يحدث دائماً حيما يتغير أهل السلطان »(1).

#### \_ ~ ~ \_

وإنه ليبدو من الصعب أن نقدم صورة واضحة عن حياة الشعبين المغربي والأندلسي ، في العهد المرابطي . بيد أننا نستطيع على ضوء بعض الإشارات القليلة التي انتهت إلينا ، أن نعرف عن هذه الحياة بعض الشيء .

ومن المعروف أن العهد المرابطي لم يطل بالأندلس أكثر من أربعين عاما ، وهو قد بدأ بالمغرب قبل ذلك بنحو عشرين عاما ، فالدولة المرابطية لم تعش في حالة انتظام واستقرار ، أكثر من جيلين ، هما عصر يوسف بن تاشفين ، وعصر ولده على ، وحتى فترة الاستقرار في عهد على لم تطل ، ومذ ظهر محمد ابن تومرت ، في سنة ٥١٥ ه ، تضطرب أحوال الدولة المرابطية يالمغرب ، ثم تسوء شيئاً فشيئاً ، حتى تنتهى بالانهيار .

فى خلال تلك الفترة القصيرة \_ فترة الاستقرار \_ مذأتم يوسف بن تاشفين فتوح المغرب، والتغلب على سائر الإمارات والقبائل الحصيمة، وتأسيس مدينة مراكش، تجوز الأمة المغربية فترة سكينة ورخاء، بعد أن هدأت فترة الحروب الأهلية، وأقبل الناس على الأعمال السلمية. وتمتعت الأندلس، منذ الزلاقة، ثم بعد ذلك مذ سقطت دول الطوائف، عمثل هذه الفترة من السكينة والرخاء. وكانت الأمة الأندلسية، أيام الطوائف، تعانى من حكم أولئك الطغاة الأصاغر، كثيراً من ضروب الظلم والإرهاق، ولاتكاد تفيق من الحروب الأهلية التي يشهرها أولئك الأمراء كل على الآخر، والغزوات المتوالية التي

F. Codera, Decad. y Desp. de los Almoravides p. 199 & 200 (1)

كان يشهرها النصارى ، والتي كانت تعصف بوديانها النضرة ، وتبث إليها الخراب والحدب . فلما قضى المرابطون على دول الطوائف ، ووضعوا حداً مؤقتاً لعدوان النصارى ، ولما شغلت اسبانيا النصرانية ، حروبها الأهلية ، عقب وفاة ألفونسو السادس ، استطاعت الأمة الأندلسية ، أن تتنفس الصعداء ، وأن تستأنف نوعاً من حياة السلم والدعة . وهنالك مايدل أيضاً على أنها تحررت في ظل العهد المرابطي ، أو على الأقل في نصفه الأول ، من كثير من المكوس والمغارم الظالمة ، التي كانت تفرض عليها أيام الطوائف ، لتغذية قصور أولئك الطغاة الأصاغر ، بما كانت تنعم به من ضروب الإسراف والبذخ .

على ضوء هذه القرائن والظروف ، نستطيع أن نقول إن الأمة الأندلسية ، كانت فى أعوام يوسف بن تاشفين الأخيرة ، وفى أوائل عهد ولده على ، تتمتع بفترة من السكينة والرخاء ، لم تعرفها منذ أيام الدولة العامرية ، وقبل انهيار الحلافة الأندلسية . وإذا استثنينا ما فرضه المرابطون على الحياة العقلية ، وعلى الطبقة المفكرة ، من ضروب الحجر ، فإنه يبدو أن طبقات الشعب العادية ، كانت تشعر بتحسن مادى في حياتها ، وكانت بعد أن خفت عنها وطأة الأعباء المالية والعسكرية ، بعد اضطلاع المرابطين بشئون الحهاد والدفاع ، تستطيع أن تنصرف إلى الأعمال السلمية ، وإلى تحصيل أرزاقها وأقواتها ، فى هدوء وسلام ، وأن تتمتع من جراء ذلك بشيء من الرخاء الذي كان ينقصها من قبل .

ومن ثم فإنه يسوغ لنا ، بالرغم مما يمكن أن ينسب إلى الحكم المرابطي من صفات العسف والطغيان ، أن نصف العهد المرابطي ، بأنه كان بالنسبة للأمة الأندلسية عهد استقرار نسبي ، تمتعت فيه بنوع من الدعة والرخاء . وهذا ما يؤيده قول المؤرخ معلقاً على حكم أمير المسلمين يوسف بن تاشفين : « أقامت بلاد الأندلس في مدته سعيدة حميدة ، في رفاهية عيش ، وعلى أحسن حال ، لم تزل موفورة محفوظة إلى حين وفاته »(١) .

ومن جهة أخرى ، فإنه ليس ثمة ريب فى أن المغرب ، كان يتمتع بمثل هذا الرخاء والدعة ، فى عهد يوسف بن تاشفين ، وأوائل عهد ولده على ، أعنى قبل أن تضطرب أحواله من جراء ثورة ابن تومرت . وإنه ليكفى أن نستعرض ما كان علبه المغرب ، فى أواسط القرن الحامس الهجرى قبل قيام

<sup>(</sup>١) الحلل الموشية ص ٥٥.

الدولة المرابطية بقليل ، من ضروب التفكك والفوضى ، والحروب الأهلية المتوالية ، لندرك أن قيام الدولة المرابطية كان بالنسبة للمغرب نوعاً من الإنقاذ القومى ، وأن الأمة المغربية استطاعت أن تعيش فى ظل الحكم المرابطى ، عزيزة الحانب ، موحدة الكلمة ، وأن تتمتع بكثير من الأمن والرخاء ، وأن تتحرر من كثير من المظالم ، وضروب الفوضى ، التى كانت تعانيها من قبل . ولدينا ما يؤيد ذلك من النصوص الصريحة . فمن ذلك ما ينقله إلينا صاحب روض القرطاس عن ابن جنون وهو ما سبق أن اقتبسنا بعضه :

«كانت لمتونة أهل ديانة ونية صادقة خالصة ، وصحة مذهب . وكانت أيامهم أيام دعة ورفاهية ورخاء متصل ، وعافية وأمن ، تناهى القمح في أيامهم إلى أن يباع أربع أوسق بنصف مثقال ، والتامر ثمان وأسق بنصف مثقال ، والقطانى لاتباع ولا تشترى . كان ذلك مصطحباً بطول أيامهم ، ولم يكن في بلد من أعمالهم خراج ، ولا معونة ، ولا تقسيط ، ولا وظيفة من الوظائف المخزنية حاشا الزكاة والعشر . وكثرت الحيرات في دولتهم ، وعمرت البلاد ، ووقعت الغبطة . ولم يكن في أيامهم نفاق ولا قطاع ، ولا من يقوم عليهم ، وأحبهم الناس ، الحال أن خرج عليهم مهدى الموحدين في سنة خمس عشرة وخمس مائة ، (١) .

ومن الواضح أن ذلك كله ينصر ف إلى عهد يوسف بن تاشفين وأوائل عهد ولده على . فلما اضطربت الأمور عقب قيام حركة المهدى ابن تومرت تبدلت الأحوال ، وغلبت الفوضى ، وكثر الفساد ، وغاض الأمن والرخاء ، على نحو ما يحدثنا المراكشى فى قوله ، إنه فى آخر عهد على « ظهرت مناكر كثيرة ، وفواحش شنيعة ، من استيلاء النساء على الأحوال ، واستبدادهن بالأمور ، وكان كل شرير من لص أو قاطع طريق ، ينتسب إلى امرأة قد جعلها له ملجأ وزراً على ما تقدم ( ) ومهما يكن من مبالغة فى هذا التصوير ، فإن الذى لاريب فيه هو أن حركة المهدى ابن تومرت كانت ضربة قاضية ، لكل ما حملته الدولة المرابطية إلى المغرب من أسباب الاستقرار والأمن والرخاء ، وأن المغرب لبث خلال المعركة التى اضطرمت بين المرابطين والموحدين ، يعانى كثيراً من أسباب الاضطراب والفوضى ، إلى أن تم الظفر للموحدين . وتوطدت دعائم الدولة الحديدة .

<sup>(</sup>١) روض القرطاس ص ١٠٨.

<sup>(</sup>٢) المعجب ص ١٠٣

# الفضالاتاني

## الحركة الفكرية الأندلسية

## خلال العهد المرابطى القسم الأول

المرابطون والحركة الفكرية . إزدهار التفكير الأندلس أيام الطوائف ، احتفاظه بنشاطه أيام المرابطون رعاية الدولة المرابطية لكتاب الأندلس . استخدامهم في البلاط المرابطي . أبو بكر بن القصيرة . بنو القبطرنة . ابن عبدون . ابن الجد الفهرى . أبو عبد الله بن أبى الحصال ، أدبه ونثره وشعره . أبو جعفر بن عطية . ابن خاقان . ابن الصير في . أخيل بن إدريس . على بن عبد العزيز الأنصارى . الحركة الفكرية في ظل المرابطين امتداد لها منذ الطوائف . العلماء والأدباء والشعراء في هذه الفترة . أبو عبد الرحمن بن طاهر . رسالة الكافية . مروان بن عبد العزيز وشعره . أبو جعفر الوقشي . تنويه ابن الأبار بمكانته . شيء من شعره . ابن الأزرق . على بن أحمد الشلطيشي . على بن مسعود الحولاني . الأدباء المؤرخون . ابن بسام الشنتريني وكتابه الذخيرة . الحجارى صاحب المسهب . أبو محمد عبد الله الرشاطي . أبو عامر الطرطوشي . أبو بكر الشلبي . أبو القاسم بن بشكوال . بعض الشعراء المتخصصين . الرشاطي . أبو عامر الطرطوشي . أبو بكر الشلبي . أبو القاسم بن بشكوال . بعض الشعراء المتخصصين . أحمد بن عبد الملك بن سعيد . محمد بن عبد الرحن العقيل . ابن سيد الملك . أمير الزجل أبو بكر بن قزمان .

لم بطل عهد المرابطين بالأندلس أكثر من نصف قرن ، أنفق معظمه فى أعمال الجهاد ، ومدافعة النصارى . ولم تكن الدولة المرابطية ، سواء بالمغرب أو الأندلس ، سوى دولة دينية عسكرية قبل كل شيء ، ولم تكن بطبيعتها البدوية الخشنة ، تميل إلى الأخذ بأساليب التمدن الرفيعة ، أو تتجه إلى رعاية العلوم والآداب ، أو أن عهدها القصير لم يفسح لها مجالا للأخذ بمثل هذه الأساليب ، ومن ثم فإنه يمكن القول ، بأن الحركة الفكرية ، بالأندلس ، لبثت خلال العهد المرابطي ، في حالة ركود نسبي ، ولم تحظ بالأندلس ، أو بازدهار يلفت النظر ، بل يمكن أن يقال أيضاً ، إن ما عمدت باندفاع خاص ، أو بازدهار يلفت النظر ، بل يمكن أن يقال أيضاً ، إن ما عمدت اليه الحكومة المرابطية من مطاردة البحوث الكلامية والفلسفية ، كان له أثره في صد الحركة الفكرية ، وفي تأخرها .

بيد أنه يجب ألا ننسى ، أن الحركة الفكرية بالأندلس ، كانت فى عهد دول الطوائف ، وقبل مقدم المرابطين ، تجوز حركة اندفاع قوى ، وأن العلوم والآداب قد ازدهرت فی ظل قصور الطوائف ، ورعایة ملوکها ، ازدهاراً یدعوا إلى الإعجاب ، وإذاً فقد کان من الطبیعی ، أن یستمر هذا الاندفاع وقتاً آخر قبل أن یخبو ، وأن تحتفظ الحرکة الفکریة بقوتها مدی حین ، وذلك بالرغم مما فقدته فی ظل العهد الحدید — العهد المرابطی — من عوامل الرعایة والتشجیع ، التی کانت تغذیها أیام الطوائف .

وهذا ما يمكن أن نفسر به تلك الظاهرة ، وهي أن الحركة العلمية والأدبية بالأندلس ، لبثت خلال العهد المرابطي ، تحتفظ بكثير مماكان لها أيام الطوائف من قوة وحيوية ، وأن النصف الأول من القرن السادس الهجرى ، وهو الذي يستغرق عهد المرابطين ، يحفل بجمهرة كبيرة من رجال العلم والأدب ، ومنهم بعض الأقطاب البارزين .

ثم إنه يجب ألا ننسى إلى جانب ذلك ، أن الدولة المرابطية ، قد بذلت رعايبها لطائفة كبيرة من العلماء والأدباء الأندلسيين ، واستخدم بلاط مراكش ، والأمراء والحكام المرابطون بالأندلس ، كثيراً مهم فى مناصب الوزارة والكتابة ، أسوة بما كانت تجرى عليه قصور الطوائف من حشد أعلام التفكير والبلاغة بها ، ليزدان بهم بلاط الأمير ، وليكونوا لسانه البليغ فى تدبيج الأوامر والمراسيم ، وفى مخاطبة الكافة . ببدأنه مما تجب ملاحظته ، هو أن الدولة المرابطية ، إذا كانت فى حاجة لأن تستخدم كتاب الأندلس البلغاء ، للإعراب عن رغباتها ومخاطباتها ، في حاجة لأن تعنى بأمر الشعر أو تقدره قدره ، ولم يستهوها رنينه وروعته ، اللهم الله فى أواخر عهدها ، حيث بدأ الشعراء ينظمون مدائحهم لعلى بن يوسف وولده تأخف أواخر عهدها ، حيث بدأ الشعراء ينظمون مدائحهم لعلى بن يوسف وولده من أنه « لولا توسط ابن عباد لشعراء الأندلس فى مدحه ، ما أجروا له ذكراً ، وأنه حيما أنشده الشعراء مدائحهم سأله المعتمد أيعلم أمير ولا رفعوا لملكه قدراً ، وأنه حيما أنشده الشعراء مدائحهم سأله المعتمد أيعلم أمير المسلمين ما قالوه ، قال لا أعلم ، ولكنهم يطلبون الحير» ()

وسنحاول فى هذا الفصل ، أن نستعرض تلك الحمهرة من العلماء والأدباء الأندلسيين ، الذين ظهروا فى تلك الفترة القصيرة ــ فترة العصر المرابطى ــ ويأتى فى مقدمة هؤلاء تلك الصفوة من الكتاب والأدباء ، الذين ظهروا فى أواخر عهد

<sup>(</sup>۱) راجع رسالة الشقندى فى فضائل الأندلس ، وقد نشرها المقرى فى نفح الطيب (القاهرة ، ج ۲ ص ۱٤٠).

الطوائف ، واستدعتهم الدولة المرابطية لحدماتها ، بعد أن زالت قصور الطوائف، وأصبحت الأندلس جزءاً من الإمبراطورية المرابطية الكبرى .

#### - 1 -

بدأ استخدام البلاط المرابطي للكتاب الأندنسين، منذ عهد يوسف بن تاشفين ذاته ، فكان كاتبه قبل أن يعر إلى شبه الحزيرة ، أديب أندلسي من أهل ألمرية ، هو عبد الرحمن بن أسباط، حسما أشرنا إنى ذلك في موضعه . فلما توفي سنة ٤٨٧هـ، وكان يوسف قد افتتح ممالك الطوائف يومئذ ، خلفه في منصب الكتابة ، كاتب من أعظم كتاب الأندلس يومئذ ، هو محمد بن سلمان الكلاعي الإشبيلي ، ويكني أبا بكر ، ويعرف بابن القصيرة . فكان مثوله في البلاط المرابطي بداية لاحتشاد أعلام الكتابة الأندلسين للخدمة فيه . وكان ابن القصيرة من وزراء بني عباد وكتابهم ، خدم المعتضد ثم ولده المعتمد ، وحظى لديه حتى غدا في أواخر عهده أعظم وزرائه نفوذاً وسلطانا . ولما تحرجت الأمور ، واشتد ألفونسو السادس ملك قشتالة في إرهاق الطوائف ، كان ابن القصيرة ضمن سفراء الأندلس ، الدين وفدوا إلى المغرب ، اطلب الإنجاد والغوث من يوسف بن تاشفن . ولما استولى يوسف على دول الطوائف ، اعتزل ابن القصيرة وقتاً حتى استدعاه يوسف لكتابته ، حسما تقدم . وكان ابن القصيرة كاتباً بلبغاً مبدعاً ، ويصفه أبن الصير في بقوله « الوزير الكاتبالناظم ، الناثر ، القائم بعمود الكتابة ، والحامل للواء البلاغة ، اجتمع له براعة النثر وجزَّ الة النظم » . ويصفه ابن بشكوال في الصلة بأنه «كان من أهل الأدب البارع ، والتفنن في أنواع العلم» . وقد انتهت إلينا من آثار ابن القصيرة المنثورة ، قطع عديدة ، منها أولانص المرسوم الصادر عن يوسف ابن تاشفين بإسناد ولاية العهد لولده ، على ، وهو مدبج بقلمه ، وقد أوردناه من قبل في موضعه ، ورسائل مختلفة أوردها لنا صاحب القلائد ، وهي حميعاً تدل على قوة أسلوبه ، وروعة بيانه . وكان ابن القصىرة شاعراً جزلا في نفس الوقت ، وقد أورد لنا ابن الحطيب من شعره قصيدة في هجو ابن ذي النون ، ومدح ابن عباد حيمًا استولى على قرطبة . وتوفى ابن القصيرة في حمادى الآخرة سنة ٥٠٨ هـ (١١١٤ م)(١)

<sup>(</sup>١) راجع فى ترجمة ابن القصيرة . الصلة لابن بشكوال ( القاهرة ) رقم ١٢٥٣ ، وقلائد العقيان ص ١٠٤ – ١٠٦ ، والإحاطة فى نخطوط الإسكوريالاالسالف ذكره لوحة ٦٤ و ٦٠٠

واحتشد فى البلاط المرابطى إلى جانب ابن القصيرة ، عدة من أعلام الكتاب وأثمة البلاغة فى ذلك العصر ، مهم بنو القبطرنة وهم أبو بكر بن عبد العزيز البطليوسى ، وأخواه أبو الحسن وأبو محمد ، وقد كانوا من أهل بطليوس ، ومن كتاب دوله بنى الأفطس ، وقد كتب ثلاثهم بعد ذهامها عن أمير السلمين على ابن يوسف ، وكانوا جميعاً من أكابر الكتاب والشعراء . وكان أبو بكر المتوفى سنة ٧٠٥ ه ( ١١٢٦ م ) فيما يبدو عميدهم فى النباهة والبلاغة ، أو حسما يصقه ابن بسام « علم بردهم ، وواسطة عقدهم » . وقد ذكرهم صاحب القلائد ، وأورد لنا طرفاً من منظومهم ومنثورهم ، وكذا ابن الحطيب فى الإحاطة ، وابن سعيد فى المغرب (١) .

ومنهم وزير بنى الأفطس وكاتبهم وصاحب مرثيتهم الغراء ، أبو محمد عبد المحيد بن عبدون ، المتوفى سنة ٢٠٥ ه (١١٢٦ م) ، وقد سبق أن أتينا على ترحمته فى « دول الطوائف»(٢)

وأبو القاسم محمد بن عبد الله بن الحد الفهرى ، وهو من أهل لبلة ، برع في الفقه والأدب ، وسكن إشبيلية ، وخدم في بداية أمره دولة بني عباد . ولما ذهبت دولتهم ، تولى خطة الإفتاء بلبلة ، ثم استُدعى للكتابة في بلاط على ابن يوسف ، واستمر في منصبه حتى توفى في سنة ١٥ه ه . وقد أور د لنا صاحب القلائد طرفاً من نظمه ورسائله ، ومها رسالة عن أمير المسلمين إلى أهل سبتة ، بولاية الأمير يحيى بن أبي بكر الصحراوى لفاس وسبتة ، ورسالة إلى أبي محمد بولاية الأمير يحق واتباع العدل ، عبد الله بن فاطمة والى إشبيلية ، يدعوه فيها إلى النزام الحق واتباع العدل ، والرفق بالرعية ، ورسالة إلى أهل إشبيلية يحتم فيها على نبذ الشقاق والتطاحن (٣).

وكان مهم أخيراً ، أبو عبد الله بن أبى الخصال ، وأخوه أبو مروان عبد الملك . وأبو عبد الله هو محمد بن مسعود بن خلصة ، ابن أبى الحصال الغافتي ، أصله من كورة جيان من أهل شقورة ، ولد في سنة ٤٦٥ ه ، وسكن قرطبة وغرناطة ، وبرع في الحديث وعلوم اللغة والسير ، وبرع في الكتابة والنظم ،

<sup>(</sup>۱) راجع قلائد العقيان ص ۱٤٨ – ١٥٥ ، و الإحاطة (١٩٥٦) ج ١ ص ٢٨٥ – ٣٦٠، و المغرب في حلى المغرب ج ١ ص ٣٦٧ و ٣٦٨ .

<sup>(</sup>٢) راجع كتابنا دول الطوائف ص ٤١١ .

<sup>(</sup>٣) ترجم ابن بشكوال لابن الجد فى الصلة ( القاهرة ) رقم ١٢٦٧ ، وقلائد العقيان. ص ١٠٩ – ١١٥ .

وقد كتب أبو عبد الله بن أبى الحصال عدة مؤلفات قيمة مها كتاب « سراج الأدب » الذى صنفه على طريقة كتاب النوادر لأبى على القالى ، وزهر الآداب للحصرى ، وكتاب « ظل الغهامة وطوق الحهامة » ، وهو فى مناقب الصحابة . وقصيدته الموسومة « ممعراج المناقب ، ومهاج الحسب الثاقب » فى نسب رسول الله . وحمعت رسائله فى غير مجموع . وله أيضاً آثار شعرية كثيرة . وقد سبق أن أوردنا شيئاً من نظمه فى مديح الأمير تاشفين (٢).

<sup>(</sup>۱) وردت هذه الرسالة في مجموعة الإسكوريال المخطوطة رقم ٥٣٨ الغزيرى ، ونشرالمراكشي في المعجب جزءاً منها (ص ٩٨). ونشرها الدكتور حسين مؤنس كاملة في مجلة المعهد المصرى بمدريد في العدد الثالث سنة ١٩٥٥ ص ١١٦ – ١١٨.

<sup>(</sup>٢) راجع فى ترجمة ابن أب الحصال: الصلة لابن بشكوال (القاهرة) رقم : ١٢٩. والإحاطة مخطوط الإسكوريال السالف الذكر – لوحة ٣٩، والمعجب ص٩٦، ونفح الطيب ج٢ص ١٣٧، P. Boignes: Historiadores y Geografices Arabigo - Espanoles No 165

ونشر الدكتور محمود على مكى عدة من رسائل ابن أبى الحصال الصادرة عن على بن يوسف فى صحيفة معهد الدراسات الإسلامية بمدريد ( المجلدان السابع والثامن ) ص ١٦٧ - ١٧٤ .

<sup>(</sup>٣) أورد لنا ابن دحية في كتابه « المطرب من أشعار أهل المغرب » شيئاً من نظمه ص ١٨٧ - ١٨٩.

ومن شعره:

وافى وقد عظمت على ذنــوبه فمحى إساءته لنا إحسانه وقوله يتشوق إلى قرطبة :

أسمت لهم بالغور والشمل جامع

فی غیبے قبحت ہے آثارہ واستغفرت لذنـــوبه أوتاره

بروقاً بأعلام العذيب لـــوامع فباحت بأسرار الضمر المدامع ورب غرام لم تنله المسامع

وبجب ألا ننسى ، أنه كان يوجد إلى جانب هذه الصفوة من الكتاب الأندلسين ، وزير وكاتب نابه منأصل أندلسي ، ومن أعلام البلاغة وأئمة البيان في ذلك العصر ، هو الوزير الكاتب ، الناثر الشاعر ، أبو جعفر أحمد بن عطية ، الذي تتبعنا أخباره فيما تقدم ، مذ خدم الدولة اللمتونية حتى سقوطها ، ثم انتقل إلى خدمة الموحدين في الظروف التي شرحناها ، حتى كانت نكبته على يد الحليفة عبد المؤمن بن على .

وكتب عن أمراء الدولة اللمتونية أيضاً ، كاتبان أندلسيان آخران هما أبونصر الفتح بن خاقان ، و ابن الصر في . فأما الفتح بن خاقان ، فهو إشبيلي من كتاب الطوائف الأعلام. وقد اشتهر بأسلوبه الأدبي البليغ المسجع، وهو الذي اتبعه في كتابيه « قلائد العقيان » و « مطمح الأنفس » . طاف في أول أمره بقصور الطوائف، واتصل تمعظم أمرائها . ثم خدم الأمير أبا إبراهيم إسحق بن يوسف بن تاشفين ، أخا أمير المسلمين على بن يوسف ، وكتب له كتابه « القلائد » مشتملا على تراجم أمراء الطوائف ، وأعيان العصر وفقهائه وكتابه . وانتقل في أواخر حياته إلى مراكش وعاش مها ، وكان خليعاً مدمناً ، منحرف السلوك ، فانتهى بأن توفى قتيلاً في الفندق الذي يسكنه ، وقيل إن الذي أشار بقتله هو على بن يوسف(١).

وأما ابن الصيرفي ، فهو يحيي بن محمد بن يوسف الأنصاري ، يكني أبا بكر ، ويعرف بابن الصبرفي . كان مل أعلام العصر المرابطي في البلاغة والأدب والتاريخ ، وكان من الكتاب المحيدين ، والشعراء المطبوعين ، كتب بغرناطة عن الأمر تاشفين بن على ، أيام أن كان والياً للأندلس ، وألف في تاريخ الأندلس في العصر المرابطي كتاباً ساه « الأنوار الحلية في أخبار الدولة

<sup>(</sup>١) راجع ترجمة الفتح بن خاقان في ابن خلكان (رج ١ ص ١٥٥) .

P. Boigues : ibid ; No 162 : وكذلك

المرابطية ». وكتاباً آخر سهاه «قصص الأنباء وسياسة الرؤساء ». وهما مؤلفان لم يصلا إلينا مع الأسف. ولم يصل إلينا من مؤلفه الأول سوى شذور نقلها المتأخرون ، مثل ابن الحطيب وغيره ، ومن ذلك روايته عن غزوة ألفونسو المحارب للأندلس ، وهي واقعة كان من معاصريها وشهودها، وقد فصلنا حوادثها في موضعها. وتوفى ابن الصيرفى بغرناطة في سنة ٥٧٠ ه ( ١١٧٤ م )(١).

ومن الكتاب الذين اتصلوا بالدولة اللمتونية ، وكتبوا عنها أخيل بن إدريس الرئندى ، الذى تتبعنا مصايره من قبل خلال حديثنا عن حوادث الثورة بالأندلس، فقد كتب فى بداية حياته للمرابطين ، ولما قام القاضى ابن حمدين بقرطبة تولى الكتابة عنه ، ثم لحق ببلده رندة ، واستبد عكمها حيناً ، فلما انتزعها منه ابن عزون صاحب شريش ، عبر البحر إلى مراكش واتصل محكومة الموحدين ، ثم ولى بعد ذلك قضاء قرطبة ، فتضاء إشبيلية ، حيث توفى ما فى سنة ٥٦٠ ه شرئاً من شعره (٢) . وكان أخيل كاتباً بليغاً وشاعراً مطبوعاً . وقد ورد لما ابن الأبار شعره (٢) .

وكان من هؤلاء الوزراء الكتاب أيضاً ، على بن عبد العزيز بن الإمام الأنصارى ، وهو سرقسطى الأصل ، سكن غرناطة ، وكان من الكتاب المحبدين وأهل البلاغة والفصاحة . وزر للأمير أبى الطاهر تميم بن يوسف أيام ولايته لغرناطة ، ثم كتب من بعده لأخيه الأمير على بن يوسف (٣).

كان اجماع هذه الصفوة الممتازة من كتاب الأندلس فى البلاط المرابطى، ظاهرة تدلى بأن المرابطين لم تفتهم أهمية القيم العلمية والأدبية ، وأهمية الأساليب البليغة العالية ، فى عرض مراسيم الدولة ، وأوامرها ، والإفصاح عن رغباتها ، ووجهات نظرها ، بيد أنهاكانت رعاية محدودة المدى ، مقصوزة على المجال الرسمى ، ولم تكن تسيرها تلك النزعة المستنيرة ، التى تعتبر الحركة العلمية والأدبية ، من المقومات الحيوية ، لأمة عريقة متمدنة ، كالأمة الأنداسية .

يمكننا أن نعتبر الحركة الفكرية والأدبية بالأندلس ، في العصر المرابطي،

**<sup>–</sup> ۲** –

<sup>(</sup>١) ترجمة ابن الصير في في الإحاطة ، مخطوط الإسكوريال السالف الذكر لوحة ١٥٠ . وقد سبق أن نقلناها في ص ١١٠ من هذا الكتاب (الحاشية) .

<sup>(</sup>٢) راجع ترجمة أخيل بن إدريس في الحلة السيراء ص ٢٢٢ – ٢٢٤.

<sup>(</sup>٣) ابن ألخطيب في الإحاطة (مخطوط الإسكوريال) لوحة ٣٣١.

هي امتداد لها منذ أيام الطوائف. ومع ذلك فإن هذه الحركة لم تخل من بعض عناصر القوة ، التي نبتت وتأثلت في العصر المرابطي ذاته. وقد يرجع ذلك إلى أن الضغط الذي عانته الحركة الفكرية من الحكم المرابطي، لم يكن شاملا، ولم يكن بالأخص طويل الأمد.

وبالرغم من أن الحركة الفكرية الأنداسية لم تصل خلال العصر المرابطي، إلى ذلك المدىمن الازدهار والصخامة والتنوع، الذي بالخته في ظل دول الطوائف، فإنا نستطيع مع ذلك أن نستعرض إلى جانب هذه الحمهرة من أكابر الكتاب الدين خدموا في البلاط المرابطي، حمهرة كبيرة أخرى من العلماء والأدباء والشعراء الذين ظهروا في تلك الفترة، ومهم بالفعل عبقريات فذة، يمكن أن تزهو بها أية حركة عقلية.

ولنبدأ بذكر أعلام الأدباء من كتاب وشعراء ، ولدينا مهم ثبت حاشد . فنهم أولا ، أميران من أمراء بلنسية ، هما أبو عبد الرحمن بن طاهر القيسى ، وأبو عبد الملك مروان بن عبد العزيز . وقد سبق أن أتينا على سبرة كل مهما فى الحكم ، وما تقلب فيه من أحداث السياسة . فأما أولها أبوعبد الرحمن بن طاهر ، فقد كان صنو جده أبى عبد الرحمن بن طاهر أمير مرسية أيام الطوائف ، وأحد أمراء البيان المبرزين فى عصره ، كان صنوه فى العلم والأدب ، وفى سحرالبيان وروعته ، وكان إلى جانب ذلك شاعراً مطبوعاً . عاش بعد خلعه من الإمارة على يد ابن عياض ، حيناً عمرسية ، فى عز لةمطبقة ، وهو يشهد تطور الحوادث فى شرقى الأندلس . ولما توفى محمد بن سعد بن مردنيش زعيم الشرق ، وانهارت بوفاته جهة الثورة ضد الموحدين ، دخل ابن طاهر فى الدعوة الموحدية ، ثم عبر البحر إلى المغرب ، واستقر عمراكش ، وتوفى مها فى سنة ٤٧٥ هـ(١).

ومن آثاره النثرية ، رسالة يخاطب بها الحليفة عبد المؤمن ، ويحاول فيها أن يثبت أمر الإمام المهدى بالأدلة التاريخية والمنطقية . وقد وضعها على طريقة المساجلة بالدليل والبرهان، بين النفس المطمئنة المؤمنة الراضية ، والنفس المزوعية الثائرة . وتحمل النفس المطمئنة خلال حديثها على عهد المرابطين ، وتصفه بعهد المضلال والفسق ، وتحاول أن تؤيد صدق قضية المهدى وشرعية إمامته ، وصحيح نسبته إلى آل البيت . وقد اقتنعت النفس النزوعية الأمارة بالسوء في النهاية بصدق نسبته إلى آل البيت . وقد اقتنعت النفس النزوعية الأمارة بالسوء في النهاية بصدق

<sup>(</sup>١) أورد لنا ابن الأبار في الحلة السير اء ترجمة ضافية لابن طاهر ( ص ٢١٦ – ٢٢٢ ) .

تدليل خصيمتها النفس المطمئنة . ويختم ابن طاهر رسالته ، وهي المسماة «بالكافية » عديح الحليفة عبد المؤمن والدعاء له ، والإشادة بمآثره(١) .

ومن نظمه قوله :

هجرت من الدنيا لذيذ نعيمها لأنك لا ترضاه إلا مخلما وقضيت شهر الصوم بالنية التي رقيت بها في رتبة القدس مصعدا وودع عن شوق إليك مبرح فلو كان ذا جفن لبات مسهدا

وأما مروان بن عبد العزيز ، فقد كان فقهاً عالماً وأديباً كبيراً ، وشاعراً جزلا ، وكان قبل توليه إمارة بلنسية ، يلى قضاءها . وقد تتبعنا فيما تقدم أطوار حياته السياسية ، ثم محنته بعد أن خُلع من الإمارة ، وألقى إلى ظلام السجن أعواماً طوالا . وذكر لنا ابن الأبار أنه نظم فى محنته قصيدة هذا مطلعها :

يا نفس دونك فاجزعي أو فاصبري طاع الزمان بوجهــه المتنمـّــر

ولما أطلق سراحه بواسطة الوزير أبى جعفر بن عطية ، وانتظم فى مجلس الحليفة عبد المؤمن ، نظم فى حق الوزير المحسن إليه ، وفى التحربض على نكبته ، تلك القصيدة التى أوردناها فيما تقدم والتى مطلعها :

قل للإمام أطال الله مدته قولا تبين لذى لب حقائقه ومن شعره في وصف بلنسية :

كأن بلنسية كاعب وملبسها السندس الأخضر إذا جئتها سترت نفسها بأكمامها فهى لا تظهر وتوفى ابن عبد العزيز عمراكش سنة ٥٧٨ه (١١٨٢م).

وتوقى ابن طبه العرير عرب على مسلم المراء الدياء الشعراء ، أبو جعفر أحمد بن عبد الرحمن الوقشى (٢) وزير ابن هـمُشك وكاتبه و نائبه بمدينة جيان . وكان ابن همشك حيما هزم فى موقعة السبيكة بأراضى غرناطة (سنة ٥٥٧ ه) ، قد فر منسحباً إلى الشرق ، وطارده الموحدون ، وحاصروا مدينة جيان ، وكان بها الوزير الوقيشي فامتنع بها ودافع

<sup>(</sup>۱) تسمى هذه الرسالة باسمها الكامل « الكافية فى براهين الإمام المهدى رضى الله عنه تعالى عقلا و نقلا »، وقد أورد لنا ابن القطان نصما الكامل فى «نظم الحان » وهى تستغرق منه عدة صفحات (المخطوط لوحة ۲۰ الله ۳۰ ب).

<sup>(</sup>٢) راجع ترجمة مروان بن العزيز في الحلة السيراء ص ٢١٢ – ٢١٦ ،والتكله ( القاهرة ) رقم ١٧٥١ . وراجع أيضاً المغرب من أشعار أهل المغرب ص ٨٠ و١٠٨٠

عنها، حتى أقلع الموحدون عنها دون طائل . ولما وقع الشقاق بين ابن همشك، وبين حليفه وصهره محمد بن سعد بن مردنيش ، ودخل ابن همشك في دعوة الموحدين (٥٦٢هـ) ، بعث وزيره الوقشي إلى بلاط مراكش ليسعى في إنجاده ضد صهره . وينوه ابن الأبار عكانة الوقتشي الأدبية ، ويقول لنا إن له « تحقق بالإحسان ، وتصرف في أفانين البيان » ويشير إلى أن الشاعر ابن غالب الرصافي ، قد مدحه في ديوانه « وأعرب عن جلالة شأنه » ثم يقارنه بأبي جعفر بن عطية ، وقد كان كلاهما ، من مفاخر الأندلس « وكانا متعاصرين في الكفاية متكافئين ، ولذاك في النَّر مزية هذَا في الشعر » . وقد أورد لنا ابن الأبار طائفة من شعر الوقـتشى ، ومن ذلك قوله يصف الشقائق :

وشقائق لاحت على الأغصان بهفو النسم مع الأصائل والضحى فهز منها معطف النشوان

فَكَأَنَّهَا قَضْبِ الزمرد ألصقت بالساك فها أكوس العقيان()

مثل الحدود تزان بالخيلان

وذكر ابن عبد الملك في التكملة ، أن الوَقّشي مدح الأمير أبا يعقوب يوسف. ابن عمد المؤمن بقصيدة مطلعها:

وهاجت به عذب الحام مرودا على العشر في وردي له فأزيدا أبت غبر ماء النخيل ورودا وقالت لحـــادمها أنم زيادة ومنها في الحث على الحهاد :

ألا ليت شعرى هل يُـمد لى المدى وهمل بعد يقضى في النصاريبنصرة ويغزو أبو يعقوب في شنت ياقب

فأبصر خيل المشركين طريدا تغادرهم للمرهقات حصيدا يعيد عميد الكافرين عبيدا(٢)

وتوفى الوقتشي بمالقة في سنة ٧٤ هـ (١١٧٨ م) .

ومن أعلام الأدب الذين ظهروا في العصر المرابطي ، أبو الحسن عبد الملك ابن عباس بن فرج بن عبد الملك المعروف بابن الأزرق ، وهو من أهل قرطبة ، وكان كاتباً بليغاً وشاعراً مقتدراً ، كتب عن قاضي الجماعة أبي القاسم بن حمدين في أواخر عهد المرابطين ، ولما ثار أبو جعفر بن حمدين وانتزع الرياسة لنفسه ، خشى ابن الأزرق العاقبة ، وفر إلى إشبيلية ، وانقطع إلى العبادة ، في بعض

<sup>(</sup>١) أورد لنا ابن الأبار في الحلة السيراء ترجمة ضافية للوقشي ( ص ٢٣٠ – ٢٣٦ ) .

<sup>(</sup>٢) الذيل والتكلة لابن عبد الملك المراكشي ( الجزء الأول من مخطوط باريس لوحة ١٦) .

قرى إشبيلية . ثم استدعاه أبو إسحق برّاز بن محمد المسّوفى عامل إشبيلية الموحدى المكتابة ، فتولى منصبه على كره منه ، ثم كتب من بعده للأمير أبى حفص ابن عبد المؤمن ، ثم كتب عن عبد المؤمن نفسه ، بعد مقتل كاتبه ابن عطية ، ثم عن ولده أبى يعقوب يوسف ، وقت ولايته لإشبيلية ، وتوفى فى سنة ٥٦٨ (١١٧٢) (١)

ومنهم على بن أحمد بن محمد بن عثمان الكلبى الشلطيشي ، من أهل الغرب ، سكن قرطبة ، وكان فقيهاً متمكناً ، وكاتباً بليغاً ، وشاعراً مجيداً . ولما ثار أخوه أبو بكر محمد داعية المريدين بميرتلة ، سنة ٣٩٥ ه ، خاف على نفسه ، واختفى أشهراً ، ثم غادر قرطبة وتجول حيناً في مختلف القواعد الأنداسية ، ثم عبر البحر إلى المغرب ، ونزل بمراكش ، وأقام بها حتى توفى سنة ٥٦٦ ه (١١٧١م) (٢)

ومنهم أبو الحسن على بن مسعود بن إسحق بن عصام الحولانى ، من أهل سرقسطة ، وكان فقيهاً بارعاً ، حافظاً للمدونة ، وله حظوافر من الأدب ، ولى قضاء ميورقة . ولما دهم النصارى سرقسطة فى سنة ١٥١ ه ، وبعث قاضيها بصريخه إلى الأمير أبى الطاهر تميم المرابط بجيشه على مقربة منها ، كان أبو الحسن الحولانى ، وزميله الحطيب أبوزيد بن منتيال ، هما اللذان خرجا لمحاطبة الأمير تميم بالنيابة عن أهل سرقسطة ، وناشداه الغوث والإنجاد ، ولكنه لم يستجب إلى هذا الصريخ ، وانتهت سرقسطة إلى التسليم (٣) .

- r -

ولمع فى العصر المرابطي عدة من الأدباء المؤرخين ، وأعلام الرواية المحققين، الذين ما زالت آثارهم من أقيم مصادرنا فى تاريخ الأندلس ، وتاريخ الأدب الأندلسي .

وكان فى مقدمة هوالاء قطبهم وعميدهم ، أبو الحسن على بن بسام الشنترينى ، صاحب كتاب « الذخيرة » ، وهو من أقيم وأشهر كتب الأدب والتاريخ فى هذا العصر ، إن لم يكن أقيمها وأشهرها حميعاً . وابن بسام من أهل غربى الأندلس من مدينة شنترين البرتغالية ، ولكنه غادرها فى شبابه إلى إشبياية حيماً اضطربت

<sup>(</sup>١) الذيل والتكلة المخطوط سالف الذكر .

<sup>(</sup>٢) الذيل والتكلة المخطوط سالف الذكر .

<sup>(</sup>٣) الذيل والتكلة المخطوط سالف الذكر . وراجع ص ٩٦ من هذا الكتاب .

مها الأحوال ، واشتد خطر سقوطها في أيدى النصاري . ودرس ابن بسام في إشبيلية وقرطبة ، وكتب مؤلفه الضخم « الذخيرة في محاسن أهل الحزيرة » ىقرطبة ، وانتهى من كتابته في سنة ٥٠٣ه . ويصارحنا ابن بسام في مقدمته بالدافع النفسي ، الذي دفعه إلى تصنيف كتاب « الدخيرة » ، وهو أنه رأى انصراف أهلّ عصره وقطره ، إلى أدب المشرق ، والتزود منه والإعجاب به ، وإهمال آداب بلدهم ، فأراد بوضع الذخيرة ، وحميع ما تضمنته من راثق المنثور والمنظوم ، أن يبصّر أهل الأندلس بتفوق أدبائهم ، وروعة إنتاجهم ، وأن من حقهم أن يزهوا بأدبهم وأن يتذوقوه ، وأن الإحسان ليس مقصوراً على أهل المشرق(١) . وقد سبق أن أشرنا إلى أهمية الذخرة كمصدر من أنفس مصادرنا التاريخية والأدبية والاجتماعية ، ولاسما عن عهد الطوائف وأمرائه وأدبائه وشعرائه(٢) . وإنه لما يدعو إلى الغبطة أن البحث قد استطاع أخرراً ، أن يضع يده على النص الكامل لكتاب «الذخيرة» بأقسامه أومجلداته الأربعة ، بعد أن لبث مدة طويلة مفتقداً لبعض أجزائه . وكتب ابن بسام غير « الذَّخيرة » عدة مصنفات أخرى ، منها كتاب في شعر المعتمد بن عباد ، وكتاب في شعر ابن وهبون ، ورسالة عنوانها « سلك الحواهر في ترسيل ابن طاهر » ومجموعة مختارة من شعر أبي بكر بن عمار . وعتاز ابن بسام بأسلوبه المشرق ، الذي يغلب عليه السجع ، دون أن ينتقص من قوته وإشراقه ، كما يمتاز مملاحظاته النقدية القوية ، التَّاريخية والاجتماعية . ومما هو جدير بالذكر أنه لم يُعرف عن ابن بسام أنه خدم أحداً من أمراء عصره، أو تطفل على موائدهم أسوة بمعظم زملائه ، كتاب العصر وأدبائه . وكانت وفاته بقرطبة سنة ٥٤٢ هـ (١١٤٧ م ) (٦) .

ومنهم أبو محمد عبد الله بن إبراهيم بن وزمر الحجارى ، صاحب كتاب «المسهب » الشهير .وأصله من وادى الحجارة حسما يدل على ذلك اسمه . ولما سقطت وادى الحجارة في أيدى النصارى ، غادرها مع أهله ، وطاف بعدة من بلاد الأندلس، ثم نزل مدينة غرناطة، وسار منها الى قلعة بنى سعيد (أو قلعة يحصب ) ، وهنالك استقبله صاحبها عبد الملك بن سعيد ، وهو من أقطاب علماء

<sup>(</sup>١) راجع مقدمة الذخيرة ( المجلد الأول القسم الأول) طبعة جاممة القاهرة ص ٢و٣.

<sup>(</sup>٢) كتاب دول الطوائف ص ٤١٨.

Pons Boigues :ibid ; No 171 كناب الذخيرة، وكذلك 171 No 171 بنيسام، مقدمة كتاب الذخيرة، وكذلك 171 Pons Boigues والمراجع

عصره ، وأكرم وفادته ، وقدر علمه وأدبه . وكان الحجارى أديباً كبيراً وشاعراً مطبوعاً ، وكان يشهر بنظمه فى كل بلد نزل فيه . ثم غادر قلعة بحصب ، وقصد إلى المستنصر بن هود بروطة ، ومدحه ، وسار معه فى بعض وقائعه مع البشكنس ، فوقع أسيراً ضمن الأسرى . ولما قيض له الحلاص من أسره ، عاد إلى قلعة بحصب ، وعاش فى كنف حاميه عبد الملك بن سعيد . وأشهر آثار الحجارى كتابه « المسهب فى فضائل (أوغرائب) المغرب » فى ستة أجراء . وقد ألفة تحقيقاً لرغبة ابن سعيد ، وكان فيا بعد مستقى لأسرة بنى سعيد فى تأليف كتابها الشهير « المغرب فى حلى المغرب » ومن أخصب وأقيم مصادرها ، وفيه يتناول الحجارى تراجم رجال الأندلس وحوادثها منذ الفتح إلى سنة ٥٣٠ ه . يتناول الحجارى تراجم رجال الأندلس وحوادثها منذ الفتح إلى سنة ٥٣٠ ه . منه عشرات الشذور ، فى مختلف المواطن . وتوفى الحجارى فى سنة ٥٥٠ ه .

ومنهم أبو محمد عبد الله بن على بن عبد الله اللخمى المعروف بالرُّشاطى ، أصله من أهل أوريولة من شرقى الأندلس ، وبها ولد سنة ٤٦٦ هـ . ودرس على عدة من أعلام العصر ومنهم الحافظ أبوعلى الصدفى . ثم انتقل إلى ألمرية ، وعاش بها . ونبغ الرشاطى فى الحديث والرواية والتاريخ والأنساب . وكتب كتابه الشهير « اقتباس الأنوار ، والنماس الأزهار ، فى أنساب الصحابة ورواة الآثار» . وأخذ عنه كثير من علماء عصره . وتوفى بألمرية شهبداً حيماً دخلها النصارى فى يوم ٢٠ حمادى الأولى سنة ٢٤٥ ه ( أكتوبر سنة ١١٤٧ م ) (٢٠) .

ومهم أبوعامر محمد بن أحمد بن عامر الطرطوشي السالمي، من أهل طرطوشة من أعمال الثغر الأعلى ، وسكن مرسية ، وكان متقدماً في فنون عديدة من الأدب والشعر والتاريخ وغيرها . وكتب عدة مؤلفات أشهرها كتابه « درر القلائد وغرر الفوائد » . وهو كتاب تاريخي جغرافي . وكتاب « السلك المنظوم والمسك المختوم » . وتوفي في سنة ٥٥٩ ه (١١٦٣م) (٣) .

<sup>(</sup>١) راجع ترجمة الحجارى في « المغرب في حلى المغرب » ج ٢ص ٣٥ و ٣٦ ، والمقرى ج ٢

ص ۶۰۶ ، وكذلك Pons Boigues: ibid : No 178

<sup>(</sup>٢) ترجمة الرشاطي في ابن خلكان ج ١ ص ٣٣٧ ، والصلة رقم ٦٥١ ، وكذلك :

P. Boigues: ibid; No 169

P· Boigues: ibld; No. 187 في التكلة لابن الأبار رقم ٧٢٥ . وكذلك في ٣٠ المكلة لابن الأبار رقم

ومنهم أبو بكر محمد بن يوسف بن قاسم الشِّلبي ، وهو أديب ومؤرخ من أهل الغرب ، ومن مدينة شلب ، وكان تلميذاً للكاتب أبى بكر بن القصيرة . ألف كتاباً في تاريخ المعتمد بن عباد لم يصل إلينا . وتوفى أو ائل القرن السادس الهجرى (١).

ومن الرواة وعلماء الأخبار الذين ظهروا فى العصر المرابطى ، محمد بن عبد الله ابن سيتداله التجيبي من أهل شاطبة ، روى عن جمهرة من أعلام عصره . وكان عارفاً بالأخبار ، حافظاً لأسهاء الرواة . وقد ألف مجموعاً فى رجال الأندلس ، وصل به كتاب الصلة لابن بشكوال ، وتوفى فى سنة ٥٥٨ ه .

ونذكر أخيراً علماً من أعلام المؤرخين وأصحاب الأخبار المحققين ، في العصر المرابطي ، هو العلامة المؤرخ أبو القاسم خلَّف بن عبد الملك بن مسعود بن بشكوال القرطبي ، ولد بقرطبة سنة ٤٩٤ هـ ، ودرس بها على أشهر أساتذة العصر ، وكان حافظاً ، شغوفاً بالأخبار والسير ، ولاسما أخبار الأندلس ، محققاً واسع الرواية ، حجة في تحقيقها ، كتب عدة مؤلفات ، أشهر ها كتابه « الصلة » الذي جعله تتمة لكتاب ابن الفرضي في « تاريخ العلماء والرواة بالأندلس » ، والذي يضم أكثر من ألف وخمسائة ترحمة لعلماء الأندلس ورواتها ، ولاسيما علماء قرطبة ، وقد فرغ من تأليفه بقرطبة في سنة ٣٤٥ هـ ، وجاء ابن الأبار بعده ، فوضع له ذيلا سماه التكملة في مجلدين كبيرين . ثم جاء أبو جعفر بن الزبير فوضع له ذيلا آخر مهاه « صلة الصلة » . ويعتبر كتاب « الصلة » إلى يومنا من أنفس وأوثق مصادر الناريخ الأندلسي . وكتب ابن بشكوال غير « الصلة » عدة مؤلفات أخرى ، منها «كتاب الغوامض والمهمات» وكتاب « الفوائدالمنتخبة والحكايات المستغربة» « وكتاب المحاسن والفضائل » « وكتاب المستغيثين بالله تعمالي عن المهمات والحاجات » ، وغير ذلك من مصنفات بلغت نحو الحمسين مؤلفاً . وتوفي ابن بشكوال بقرطبة بعد حياة علمية حافلة ، في رمضان سنة ٧٨٥ ه ( أواخر سنة ۱۱۸۲ م )<sup>(۲)</sup> .

\_ { -

ولقد تحدثنا فياتقدم عنعلماء وأدباء لم يكن الشعر خاصتهم الأولى ، وإن كانوا

P. Biogues: ibid; No. 137 ن راجع ترجمته ني (١)

<sup>(</sup>٢) راجع ترجمة ابن بشكوال فى التكلة لابن الأبار ( القاهرة ) رقم ٨٣١ ، وفى وفيات الأعيان ج ١ ص ٢١٥ .

مع ذلك قد لمعوا في ميدان الشعر ، وكانت لهم فيه آثار طيبة . ونود الآن أن نذكر بعض الشعراء الذين نبغوا في العصر المرابطي ، وكان الشعر خاصبهم الأولى .

فن هؤلاء أبو جعفر أحمد بن عبد الملك بن سعيد بن خلف بن سعيد ، من بني سعيد العنسي سادة قلعة بني بحصب من أعمال غرناطة ، وهو بيت من بيوتات الأندلس المشهورة ، وينتمي إليه قواد ووزراء وقضاة وكتاب وشعراء ،ومنهم مؤلفو كتاب « المغرب في حلى المغرب » . وشغف أبو جعفر بالأدب والشعر منذ حداثته ، وحفظ الكثير من أشعار القدماء ، وظهرت مواهبه الشعرية لأول مرة حينها وفد مع أبيه وأهله لمقابلة الحليفة عبد المؤَّن ، وهو بجبل طارق في سنة ٥٥٦ هـ ، وألق بين يديه قصيدته التي مطلعها :

تكلم فقد أصغى إليـك الدهــر وما لسواك اليــوم بهي ولا أمر وقد كانت هذه القصيدة التي نقلناها فيما تقدم ، فاتحة مجده الشعرى. ولما ولى غرناطة السيد أبو سعيد ولد عبد المؤمن ، استوزر أبا جعفر ، وحظى لديه . ثم فسد ما بينهما بسبب تنافسهما في حب الشاعرة الحسناء حفصة بنت الحاج الرَّكوني ، وأخذ السيد أبو سعيد يترقب الفرص انكبته ، وأبو جعفريتحفظ كل التحفظ ، وفي حالته تلك يقول :

من یشتری منی الحیاة وطیبها محل راع في ذرى ملمومة زويت عن الدنيا بأقصى مرتب فلقد سئمت من الحياة مع امرئ متغضب متغلب مسترتب الموت يلحظني إذا لاحظتــه ويقوم في فكرى أوان تجني

وانتهي الأمر بأبي جعفر إلى أن ائتمر مع أخيه وبعض أقاربه على الانضام إلى ابن مردنيش ، ولحق أخوه وأقاربه بقلعتهم في بني يحصب . ولكنه جبن وتأخر، ثم فر إلى مالقة، لمركب منها البحر إلى بلنسية، ولكن عمال السيد اكتشفوا أمره وقبضوا عليه ، فأمر بقتله صبراً ، وكان مصرعه في حمادي الأولى سنة ٩٥٥ ه ( ١١٦٤ م ) .

ولأبى جعفر كثير من الشعر الرقيق الحيد . فمن ذلك قوله : أما حبره ليل ، أما طرسه فجر أتانى كتاب مناك محسده الدهر به حمـــع الله الأمانى لناظرى

وسمعي وفكرى فهو سحر ولاسمر

ولا غرو أن أبدى العجايب ربّه وفى ثوبه بر ، وفى كفـه عر(١)

ومنهم محمد بن عبد الرحمن العقيلي الحراوى من أهل وادى آش. سكن غرناطة ، وكان أديباً مشاركاً فى علوم حمة ، ولاسيا الطب ، كما كان شاعراً جزلا مطبوعاً . ومن قوله بمتدح أمير المسلمين على بن يوسف :

رحلوا الركايب موهنا فأذاع عرفهم السنا والحلى قد أغرى بهم لما ترغم معلنا كم دب حول حمساهم من كل خطار القنا<sup>(۲)</sup>

ومنهم أحمد بن على بن محمد بن عبد الملك بن سليان بنسيد الكنانى النحوى، من أهل إشبيلية، وقد عرف « باللص » لما نسب إليه فى صغره من إغارته على أشعار الآخرين . وكان أدبباً ، متقناً للعربية ، شاعراً جزلا مجيداً . ولد سنة ٥٠٣ ه ، وتوفى فى سنة ٧٧٥ ه ( ١١٨١ م ) . ومن نظمه قوله :

وقائلة والضنا شاملی علی م سهرت ولم ترقد وقد ذاب جسمك فوق الفراش حتی خفیت عن العدوّد فقلت وكیف أری نائما وراعی المنیة بالمرصد<sup>(۳)</sup>

ومنهم أبو بكر بن قزمان ، أمير الزجل الأندلسي ، وهو محمد بن عيسى ابن عبد الملك بن قزمان الزهرى من أهل قرطبة ، برع في الشعر والأدب، وبرع بنوع خاص في نظم القصائد الهزلية بلغة عوام الأندلس أوبعبارة أخرى في نظم الزجل . يقول ابن الحطيب « وهذه الطريقة بديعة يتحكم فيها ألقاب البديع ، وتنفسح لكثير مما يضيق سلوكه على الشاعر ، وبلغ فيها أبو بكر مبلغاً حجره الله عن سواه فهو آيتها المعجزة ، وحجها البالغة ، وحارسها المعلم ، والمبتدى فيها والمتمم » . ويصفه ابن خلدون بأنه « إمام الزجالين على الإطلاق » . وخدم ابن قزمان في شبابه المتوكل بن الإفطس صاحب بطليوس ونال لديه حظوة وجاها . فلما انتهت دولتهم ، عاد إلى قرطبة وتردد بينها وبن غرناطة . ولما قام ابن محمدين في قرطبة ، تعرض ابن قرمان لمطاردته ونكاله ، وذلك بسبب « شكاسة حمدين في قرطبة ، تعرض ابن قرمان لمطاردته ونكاله ، وذلك بسبب « شكاسة

<sup>(</sup>١) راجع ترجمته في الإحاطة (١٩٥٦) ج ١ ص ٢٢٢ – ٢٢٧ .

<sup>(</sup>٢) ابن الخطيب في الإحاطة ، مخطوط الإسكوريال رقم (١٦٧٣ الغزيري) لوحة ٥٦ .

<sup>(</sup>٣) ترجمته فى التكملة لابن الأبار ج ١ رقم ٢١٢ . .

أخلاق كان موصوفاً بها ، وحدة شتى بسببها » . وتوفى ابن قزمان بقرطبة فى رمضان سنة ٥٥٥ هـ (١١٦٠ م ) .

وقد اشهرت أزجال ابن قزمان في الأندلس والمغرب ، وجمعت في ديوان خاص متداول ، وترجم الكثير منها فيا بعد إلى القشتالية ، وكان لها أثر عميق في صوغ الأناشيد الشعبية القشتالية ، ثم الأناشيد البروڤنسية . وقد أبدى البحث الحديث ، أن كثيراً من الأغانى الشعبية في إسبانيا وغيرها من الأمم النصرانية المحاورة ، اشتق من أزجال ابن قزمان .

وتحن نكتفي بأن نورد هذين النموذجين من أزجال ابن قزمان :

قدر الله وساق الخناس إلى وادى على عيون الناس ولعبنا طول النهار بالكاس وجاء الليل وامتد مثل القتيل

وقوله يصف عريشاً أمامه تمثال أسد من رخام يصب الماء من فمه على صفائح مدرجة من الحجر:

وعريش قد قام على دكان بحسال رواق وأسد قد ابتلع ثعبسان فى غلظ ساق وفتح فمه بحسال إنسان فيسمه الفواق وانطلق بجرى على الصفاح ولتى الصباح(١)

<sup>(</sup>١) راجع فى ترجمة ابن قزمان: قلائد العقيان ص ١٨٧ ، والإحاطة فى مخطوط الإسكوريال السالف الذكر لوحة ٥٩ – ٦١ . وقد أورد لنا ابن الخطيب كثيراً من أزجاله ورسائله النثرية . وكذلك ابن خلدون في المقدمة ص ٢٤ ه .

# الفصال شالث

# الحركة الفكرية الأندلسية

## خلال العهد المرابطي

### القسم الثاني

أعلام المحدثين والفقهاء . الحافظ أبو على الصدفى . القاضى ابن العربى . أبو الوليد بن رشد الحد . ابن ورد التميمى . أبو العباس أحمد بن الصقر الأنصارى . أبو محمد بن عطيه المحاربى . مديحه للمر البو جعفر عبد الله المعافرى . عبد الله بن محمد المرسى . ابن الحلال . ابن أبى مروان . أبو جعفر البطروجى . ابن الدباغ . سفيان بن أحمد العاصى . أحمد بن عبدالعزيز الأزدى . على بن صالح بن عز الناس عبد الله بن خلف القرشى . ابن الباذش . القاضى عياض السبتى ، حياته وتر اثه . ابن بركة . ابن صاحب الصلاة . ابن اشكبندر . ابن صنعون . ابن هذيل . ابن سيد الجراوى . العلامة الصوفى أبو العباس المن العريف . موذج من شعره الروحى . دعوة المريدين و تطورها على يد ابن قسى . ابن المنذر . أبو بكر ابن المنخل . ابن سفيان المحزومى . ابن الإقليشى . علماء اللغة . ابن السيد البطليوسى . يونس بن مغيث . العلوم . ابن باجة . شى من شعره . ابن يحيى الخزرجى . أبو القاسم خلف بن عباس . أمية بن العلوم . ابن باجة . شى من شعره . ابن يحيى الخزرجى . أبو القاسم خلف بن عباس . أمية بن أبي الصلت . حياته ومؤلفاته . بنو زهر . أبو العلاء بن زهر . ابنه عبد الملك . ولده أبو بكر . أبو الصلت . حياته ومؤلفاته . بنو زهر . أبو العلاء بن زهر . ابنه عبد الملك . ولده أبو بكر . أبو الصلت . عياته ومؤلفاته . بنو زهر . أبو العلاء بن زهر . ابنه عبد الملك . ولده أبو بكر . أبو العلى . تأملات .

### - 1 -

ظهر فى شبه الحزيرة الأندلسية ، من أعلام المحدثين والفقهاء ، فى العصر المرابطى ، جمهرة كبيرة ، بلغ بعضهم فى ميدانه أرفع مكانة . وكان فى مقدمة هؤلاء اثنان لمع أحدهما فى شرقى الأندلس ، ولمع الثانى فى غربى الأندلس ، وكان لهما أكبر أثر فى ازدهار عاوم السنة والفقه فى ذلك العصر .

أولها العلامة الحافظ أبو على حسين بن محمد بن فيرُّه الصدفى . أصله من سرقسطة من أهل الثغر الأعلى ، وبهاكان مولده ونشأته ، ودرس فى سرقسطة وبلنسية وألمرية ، وكان من أساتذته أبو اليد الباجى ، وأبو العباس العذرى ، وأبو عبد الله بن المرابط . ثم رحل إلى الشرق فى سنة ٤٨١ ه ، وحج ودرس ممكة وبغداد ودمشق والقاهرة ، على أشهر علماء العصر . ثم عاد إلى الأنداس سنة ٤٩٠ ه ، واستوطن مرسية ، وقد ذاع صيته العلمى ، واشتهر بالأخص بتبحره فى علوم السنة . وولى قضاء مرسية مدة ، ولكنه استعنى فأعنى ، وانقطع لنشر

العلم وتدريسه ، فهرع الناس لسهاعه والأخذ عليه ، وكان أعظم حفاظ عصره . وكتب عدة كتب في الحديث. وفي سنة ١٥ه ذهب إلى شاطبة وأقام بها ، وكان دائب الحث على الحهاد . ولما سار الأمير إبراهيم بن يوسف بن تاشفين غازياً إلى الثغر الأعلى لإنقاذ دورقة وقلعة أيوب ، كان أبو على ضمن العلماء الذين ساروا في ركبه ، وكان ممن أستشهد في موقعة كتندة ، التي نشبت على أثر ذلك بين المرابطين وبين الأرجونيين ، بقيادة ألفونسو المحارب ، في ربيع الأول سنة ١١٥ه ه (يونيه ١١٢٠م) وذلك حسما فصلناه من قبل في موضعه (١).

والثاني هو القاضي أبوبكر محمد بن عبد الله بن محمد بن عبد الله بن العربي المعافري، وهو من أعظم فقهاء العصر المرابطي وحفاظه . ولد بإشبيلية سنة ٦٨ ٪ ه وبرع في الحديث والأدُّب ، ورحل إلى المشرق مع ابنه حينًا أرسله يوسف بن تاشفين سفيراً عنه إلى الخليفة المستظهر والإمام الغزالي ، وذلك في سنة ٤٨٥هـ ، ودرس بمكة والقاهرة وبغداد ودمشق . وقرأ في بغداد على أبي بكر الشاشي ، وأبي حامد الغزالي ، وبدمشق على أبي بكر الطرطوشي ، ثم عاد إلى الأندلس سنة ٤٩٣ هـ ، يسبقه صيته العلمي . ويصفه تلميذه ابن بشكوال « بالإمام العالم الحافظ ، المستبجر ، ختام علماء الأندلس ، وآخر أئمتها وحفاظها » . وتولى ابن العربي قضاء بلده إشبيلية لأول مرة في سنة ٥٠٨ ه ، ولبث به مدة وعرف يحزمه ونزاهته، وتحريه العدل والحق والنزام الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، حتى أو ذى بسبب ذلك و انتهبت أمو اله وكتبه . ثم صرف عن القضاء و انقطع للتدريس ونشر العلم. وكتب عدة مؤلفات منها «كتاب ترتيب الرحلة »، وكتاب « العواصم والقواصم»، وكتاب « أنوار الفجر» في مدح الرسول، وكتاب « قانون التأويل »، وكتاب « التلخيص في النحو» ، وكتاب « القبس في شرح موطأ مالك » وبلغت مؤلفاته نحو الأربعين كتاباً . ولما اضطربت أمور الدولة المرابطية بالأندلس ، وغلب الموحدون على إشبيلية ، عبر القاضي ابن العربي البحر إلى المغرب ، على رأس وفدكبير من علماء إشبيلية وأعيانها ، ولتى الحليفة عبد المؤمن بمراكش في أوائل سنة ٧٤٧ ه ، وذلك عقب افتتاحها ، وقدم إليه بيعة أهل إشبياية ، ولما غادر الوفد مراكش عائداً إلى الأندلس ، توفي القاضي ابن العربي خلال الطريق ، ودفن بفاس وذلك في حمادي الآخرة من نفس السنة (١١٤٧م) . ومما تجدر ملاحظته

<sup>(</sup>١) راجع الصلة لابن بشكوال الترجمة وقم ٣٣٠ . وكذلك: 143 Pons Boigues: ibid; No

أن ابن العربى بالرغم من تحوله إلى جانب الموحدين حيماً قامت دولتهم ، لم يضن عديمه للمر أبطين وعهدهم ، حسبا أشرنا إلى ذلك من قبل(١) .

وكان من أعلام الفقهاء فى العصر المرابطى ، أبو الوليد محمد بن أحمد بن رشد الحد ، قاضى الحاءة بقرطبة ، وقد برع بالأخص فى الفقه المالكى ، وألف فيه عدة مصنفات جليلة ، منها «كتاب البيان والتحصيل لما فى المستخرجة من التوجيه والتعليل » و «كتاب المقدمات لأوائل كتاب المدونة » ، واختصاركتاب المبسوطة ، واختصار مشتمل الآثار لأبى جعفر الطحاوى . وكان ابن رشد بجلال بيته ، ورفيع خلاله ، ورياسته العلمية ، من الرؤساء ذوى المكانة والنفوذ ، لدى البلاط المرابطى ، وقد رأينا فيا تقدم خطورة الدور الذى اضطلع به ، فى العناع أمير المسلمين على بن يوسف بتغريب النصارى المعاهدين . ولد يقرطبة سنة ٤٥٠ ه ، وتوفى بها فى شهر ذى القعدة سنة ٤٥٠ ه ( أواخر ١١٢٦ م) (٢) .

ومن أشهر الفقهاء المحدثين والحفاظ ، فى ذلك العصر ، أبو القاسم أحمد بن عمر بن يوسف بن ورد التميمي من أهل ألمرية . وكان متمكناً أيضاً من الأدب والنحو والتاريخ ، ومتقناً لعلم الأصول والتفسير . انتهت إليه ، وإلى زميله القاضي ابن العربي رياسة الفقه المالكي في عصرهما ، ولى قضاء غرناطة ، فظهر فيه بكفايته وعدله وحسن سرته ؛ وتوفي بألمرية في رمضان سنة ٥٤٠ ه (١١٤٦م)(٣).

ومن أعلام المحدثين والفقهاء أيضاً ، أبو العباس أحمد بن عبد الرحمن بن محمد ابن الصقر الأنصارى الحزرجى ، أصله سرقسطة ، ومولده بألمرية سنة ٢٠٥ه ، وكان محدثاً بارعاً ، وفقها متمكناً متقدماً في علم الكلام ، وكاتباً بليغاً وشاعراً محسناً ، استدعاه أبو عبد الله بن حسون قاضى مراكش المرابطي إلى كتابته ، فلما صرف عن القضاء ، تولى أبو العباس خطة الإمامة ، واستمر بها ، حتى سقطت مراكش وآل الأمر إلى الموحدين . ولما وقعت النكبة ، واستباح الموحدون دماء أهل المدينة ، اختنى أبو العباس حيناً ، وكتب له النجاة ، حتى الموحدون بالعفو ، ثم استُنقذ من الرق ، واتصل بالسادة الحدد ، أعنى الموحدين .

<sup>(</sup>۱) راجع الصلة الترجمة رقم ۱۲۹۷، ونفح الطيب ج ۱ ص ۳۳۰ – ۳۳۷، وكذلك : Pons Boigues: ibid ; No 172

<sup>(</sup>٢) ترجمته في الصلة رقم ١٢٧٠

<sup>(</sup>٣) ترجمته في الإحاطة (القاهرة ١٩٥٦) ج ١ ص ١٧٥ – ١٧٧

فنظمه عبد المؤمن بين طابة العلم، وأضى عليه رعايته، ثم ولاه قضاء غرناطة، ثم قضاء إشبيلية . وهنالك توثقت صلاته بجاره و صديقه العلامة ألى بكر بن طفيل . ولما نولى أبو يعقوب يوسف الحلافة ، عينه للنظر على الحزانة (المكتبة) وهي عندهم من الحطط الحليلة ، لايتولاها إلا أكابر العلماء . وكتب أبو العباس عدة مصنفات منها « شرح الشهاب » وكتاب « أنوار الأفكار فيمن دخل جزيرة الأندلس من الزهاد والأبرار » . وله شعر جيد معظمه في الإلهيات والزهد . فمن ذلك قوله :

إلهى لك الملك العظيم حقيقــــة وما للورى مهما منعت نقير تجافى بنو الدنيا مكانى فسرًانى وماقدر مخلوق جــداه حقير وقالوا فقير وهم عندى جلالة نعم صـدقوا إنى إليــك فقــير متدفى أنه العالم عماكث في حادى الأولى سنة ١٩٥٩ هـ ١١٦٤١٠

وتوفى أبو العباس بمراكش فى حمادى الأولى سنة ٥٥٩ هـ (١١٦٤م) ؟ ورثاه صديقه العلامة ابن طفيل بقصيدة بعث بها إلى ولده بمراكش مطلعها :

لأمر ما تغيرت الدهـــور وأظلمت الكواكب والبـدور وطال على العيـون الليل حتى كأن النجم فيـــه لا يغـور (١)

ومنهم الفقيه الحافظ أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن بن عطية المحاربي ، من أهل غرناطة ، برع فى علوم القرآن والسنة وكان فقيهاً متبحراً ، وأديباً واسع المعرفة ، متقدماً فى فنون عديدة ، وتولى القضاء بغرناطة وألمرية ، وألف فى التفسير كتاباً ضخماً لحص فيه كل ما تقدمه من كتب التفسير ، واشتهر بالمغرب والأندلس ، وألف كتاباً فى « الأنساب » ، وانتهى إلينا من مؤلفاته «معجم شيوخه » وهو محفوظ عكتبة الإسكوريال .

وَلدَ سَنَةَ ١٨٤هـ، وتوفَى بلورقة سنة ٩٤٧ هـ (١١٤٧ م) (٢). وكان فوق ذلك أديباً ينظم الشعر ، ومن قوله في مدح المرابطين :

إذا لثموا بالريط خلت وجوههم أزاهر تبدو من فنسوق كمائم وإن لثموا بالسسابرية أظهروا عيون الأفاعي من جلود الأراقم (٢)

<sup>(</sup>١) أورد لنا ابن الخطبب فى الإحاطة ترجمة ضافية لأبى العباس ج ١ ص ١٨٩ – ١٩٣٠، وكذا ابن عبد الملك فى الذيل والتكملة . ويقول ابن عبد الملك إن مولد أبى العباس كان بألمرية سنة ٩٢، ه ووفاته سنة ٩٦هه، وبذلك يختلف معه ابن الخطيب فى التاريخين. وراجع التكملة لابن الأبار رقم ٢٠١٠. (٢) راجع بغية الملتمس للضبى (المكتبة الأندلسية) ترجمة رقم ١١٠٣.

<sup>(</sup>٣) راجع الصلة الترجمة رقم ٨٢٩ ، وكذلك P. Boigues; ibid; No 109 ، والمطرب من أشعار أهل المغرب لابن دحية ص ٩١ .

وهذا المديح للمرابطين من الأمور النادرة فى الشعر الأندلسي . وقد نجد شاعراً بمتدح أميراً منهم لصلة خاصة . ولكن يندر أن نجد شعراً فى مدح المرابطين بصفة عامة .

ومنهم عبد الرحمن بن محمد بن عبد الله المعافرى ، وكان من الفقهاء الوزراء . كان متمكناً من الفقه والحديث ، بارعاً فى الأدب ، محسناً للنظم ، كاتباً بليغاً ، ولى أيام الأمير على بن يوسف مستخلص غرناطة وإشبيلية ( الأملاك السلطانية ) فقام على إدارتها بحزم وكفاية ، ثم ندبه الأمير إلى طرطوشة ليشرف على أهلها وتجديد مبانيها ، فأدى مهمته خير أداء ، وكان جواداً كثير البذل ، وتوفى فى سنة ١١٥ ه ( ١١٢٤ م )(١) .

ومنهم عبد الله بن محمد عبد الله النفزى المعروف بالمرسى ، ولد بمرسية سنة ٤٥٣ هـ ، ودرس بها ثم انتقل إلى سبتة ، وتولى الخطابة بجامعها مدة ، وكان متفوقاً في علم الحديث ، وأخذ الناس عنه ، ومنهم صاحب الصلة ، وكتب عدة مؤلفات ، وتوفى بةرطبة سنة ٥٣٨ هـ (١١٤٣ م)(٢).

ومنهم قاضى قضاة الشرق أبو العباس أحمد بن محمد بن زيادة الله الثقنى المعروف بابن الحلال . درس الفقه والحديث والأدب ، وولى خطة الشورى ، ثم ولى قضاء أوريولة ، ثم نقل إلى مرسية حيث تولى بها قضاء الحاعة ، وعلت مكانته لدى محمد بن سعد أمير الشرق ، ولكنه كان سيئ التصرف ، كثير الرعونة ، ووشى به إلى الأمر ، فقبض عليه واستصفى أمواله ، واعتقله ببلدة أندة على مقربة من بلنسية ، ثم أمر به فقتل ، وكان مقتله في سنة 200 هر ١١٥٩ م )(٢).

ومنهم أحمد بن عبد الملك بن محمد بن إبراهيم الأنصارى ، ويعرف بابن أبي مروان ، من أهل إشبيلية ، كان حافظاً متقناً ، فقيهاً ظاهرى المذهب على طريقة ابن حزم القرطبي ، وله مؤلف في الحديث عنوانه « المنتخب المنتقى » جمع فيه ما افترق في أمهات المسندات من نوازل الشرع. توفي قتيلا بلبلة خلال ثورة أهلها وتغلب الموحدين عليهم، وذلك في شعبان سنة ٥٤٩ ه (١١٥٤م) (٤).

<sup>(</sup>١) الإحاطة (مخطوط الإسكوريال) لوحة ٢٥٦.

P. Boigues: ibid; No 164 وكذلك في ٦٤٩ ، وكذلك (٢)

<sup>(</sup>٣) ترجمته فى التكلة لابن الأبارج ١ رقم ١٧٤ .

<sup>(</sup> ٤ ) ترجمته في التكلة لابن الأبارج ١ رقم ١٦٢ .

وأبو جعفر أحمد بن عبد الرحمن البطروجي ، وقد نبغ فى الفقه والحديث، وكتابة السير ، وكان من أشهر حفاظ عصره ، وتوفى بقرطبة سنة ٤٢ هـ (١١٤٧ م)(١) .

ويوسف بن عبد العزيز بن يوسف بن فيره الليثى ، ويعرف بابن الدباغ ، أصله من أهل أندة ، وسكن مرسية ، ودرس على أبى على الصدفى ، وكان من أنبه تلاميذه . ونبغ فى الحديث والرواية ، وكتب عدة مصنفات منها «كتاب طبقات المحدثين » و «طبقات أئمة الفقهاء » ، ورسالته فى الحفاظ ، وغيرها . وتوفى سنة ٥٤٦ هـ (١١٥١ م) (٢٠) .

وأبو بحر سفيان بن أحمد العاصى الأسدى ، أصله من شرقى الأندلس من مدينة مربيطر من أعمال بلنسية ، برع فى الحديث والأدب والرواية ، وكان حسما يصفه ابن بشكوال من جلة العلماء ، وكبار الأدباء ، سمع منه وحدث عنه كثير من أهل عصره . وكان من شيوخ ابن بشكوال . وتوفى بقرطبة سنة ٢٤٥٨ (١١٤٧ م) (٢)

ومهم أحمد بن عبد العزيز بن محمد الأزدى ، وهو شقورى الأصل ، نشأ ودرس بمرسية . وكان فقيهاً متمكناً ، حافظاً ، بصيراً بالفتوى . ولى قضاء شاطبة مدة ، أيام الأمير محمد بن سعد بن مردنيش ، ثم ولى إلى جانبه قضاء أوريولة ، ولما نكب قاضى الحاعة أبو العباس بن الحلال ، نكب معه ، واعتقل شهوراً ، ثم أطلق سراحه ، وأعيد إلى قضاء أوريولة ، ومنصب الشورى بها ، إلى أن توفى في سنة ٤٦٥ ه ( ١١٦٩ م ) (3) .

وعلى بن صالح بن أنى الليث الأسعد بن الفرج، أبو الحسن بن عز الناس، أصله من طرطوشة، ونشأ بميورقة، وتجول في بلادالأندلس يدرس أيما حل، ويتلقى العلم عن أقطاب عصره، وكان من أساتذته أبو بكر بن العربي، وأبو القاسم بن ورد، وأبو الوليد بن رشد، وبرع في الفقه والأصول والحديث، وكان في نفس الوقت أديباً شاعراً، خدم الأمير أبي زكريا بن غانية، أبام إمارته

P· Boigues : ibid; No 168 في الصلة رقم ١٧٩ ، وكذلك في ١٧٩ الصلة رقم ١٧٩

P. Boignes : ibid; No 176 وكذلك في ١٥١٠ وكذلك (٢)

P. Biogues : ibid; No 147 في الصلة رقم ٢٦ ه ، وكذلك في ٢٦ (٣)

<sup>(</sup>٤) التكلة لابن عبد الملك – نحطوط خزانة الرباط المصور ، السفر الأول لوحة ٤٤ ، والتكلة لابن الأبار رقم ١٨٩ .

لبلنسية ، ثم صحبه إلى قرطبة ، ولازمه إلى أن توفى بغرناطة فى سنة ١٤٥ه ، فانتقل إلى شرقى الأندلس ، واستقر بدانية ، ومن مؤلفاته كتاب «العزلة» ، «وشرح معانى التحية». ولد بطرطوشة سنة ٥٠٨ه ، وقتل بدانية بأمر محمد ابن سعد فى رمضان سنة ٥٦٦ه ( ١١٧٠م) (١).

وعبد الله بن خلف بن محمد القرشى ، من أهل مورور ، وسكن إشبيلية ودرس بها وبقرطبة علىأقطاب عصره، ومنهم ابن حمدين ، وأبو محمد بن عتاب ، وأبو الوليد بن رشد ، وكان فقيهاً حافظاً متقناً لفروع المذهب المالكي ، ماهراً في استنباط الأحكام ، بصيراً بالفتوى ، تولى قضاء بلده مورور حيناً ، ولد في سنة ٤٩٣ ه ، وتوفى سنة ٤٧٦ ه (١١٨٠ م) (٢).

ومنهم محمد بن خلف بن صاعد الغسانى ، من أهل شلب ، يكنى أبا الحسين ويعرف باللبلى لأن أصله من لبلة ، درس على أقطاب عصره مثل أبى الوليد ابن رشد ، وأبى محمد بن عتاب ، وأبى عبد الله بن الحاج ، وبرع فى الفقه ، ورحل إلى المشرق ودرس هنالك على طائفة من أعلامه ، ثم عاد إلى الأندلس ، فعنى بتدريس الفقه والحديث وعقد الشروط ، ثم ولى قضاء شلب ، وتوفى فى سنة ٧٤٥ ه (١١٥٢ م) (٢).

وكان من أشهر أئمة القراءات فى ذلك العصر ، أحمد بن على بن أحمد بن خلف الأنصارى المعروف بابن الباذش ، وأصله من جيان ، وكان إلى جانب ذلك أديباً متقناً للنحو ، بصيراً بالأسانيد ، ومن مؤلفاته «كتاب الإقناع » وهو من أجل كتب القراءات ، وكتاب « الطرق المتداولة » وهو فى القراءات أيضاً ، وكانت وفاته فى سنة ٥٤٠ ه (١١٤٥ م) (٤).

ونستطيع أخيراً أن نذكر من أكابر الفقهاء والحفاظ، القاضى الأجل، والعلامة الفقيه الحافظ، عياض بن موسى اليحصبى السبتى، وهو إن كان أكثر نسبة إلى المغرب، إلا أنه درس بالأندلس، وشارك فى الحياة العقلية الأندلسية مشاركة قوية.

ولد بثغر سبتة في منتصف شعبان سنة ٤٧٦ ه ، وتلقى العلم حدثاً عن أشياخ

<sup>(</sup>١) التكلة لابن عبد الملك – مخطوط المتحف البريطاني – السفر الرابع لوحة ١٤٨.

<sup>(</sup>٢) التكلة لابن عبد الملك – مخطوط الإسكوريال (١٦٨٢ الغزيري).

<sup>(</sup>٣) ترجمته في التكلة لابن الأبار رقم ٢٧١ .

<sup>(</sup>٤) ترجمته في الإحاطة (١٩٥٦) ج ١ ص ٢٠١ – ٢٠٣.

بلده ، ثم عبر البحر إلى الأندلس في أوائل سنة ٥٠٧ ه ، ودرس أولا بقرطبة ، وأخذ فيها عن ابن عتاب وابن حمدين وابن الحاج وغيرهم . وقصد بعد ذلك إلى مرسية ، وسمع مها على حافظها أبي على الصدفي ولازمه حيناً . ثم عاد إلى سبتة بعد أن قضي بالأندلس نحو عام ونصف ، وجلس للدرس والمناظرة ثم الشوري. وفي سنة ١٥٥ هـ ، ولى القضاء ، وكان ما يزال شاباً فيالثلاثين من عمره ، فسلك فيه طريقة مشكورة ، وأبدىحزماً في تطبيق الأحكام والحدود ، واشتهر بغزير علمه وحفظه، وصدق طريقته، ودقة فتياه . ثم ولى قضاء غرناطة في سنة٥٣١ه، فقام به خير قيام ، وأعرض عن الشفاعات والمؤثرات ، وصد أهل السلطان عن الباطل ، وتسبب في تشريدهم عن الأعمال ، فاستاء الأمير تاشفين بن على ، لمسلكه ، وضاق به ذرعا ، وسعى في صرفه عن قضاء غرناطة . فصرف عنه في رمضان سنة ٣٢٥ ه ، وعاد إلى سبتة ، ولبث لها مدة وهو عاكف على التدريس والفتيا . ثم ولى قضاء سبتة للمرة الثانية في سنة ٥٣٩ه . ولما ظهر أمر الموحدين ، بادر بالدخول في طاعتهم ، فأقره عبد المؤمن على ماكان عليه ، وصرف إليه شئون سبتة ، وحظى لديه بالتنويه والتقدير ، ثم رحل إليه ولقيه في سلا ، وهو يتأهب للسر لحصار مراكش (سنة ٥٤٠هـ) ، فأجزل الحليفة صلته وعاد إلى سبتة ، وهنا وقع الاضطراب بسبتة وخلع أهلها طاعة الموحدين ، وقتلوا عاملها الموحدي ، ونسب التحريض في ذلك إلى القاضي عياض . وكان القاضي قد اتصل بيحيي بن غانية ، وانقلب على الموحدين ، فلما قدم الموحدون إلى سبتة ، وشددوا في حصارها ، عاد القاضي فسعى في الاعتذار إليهم ، واستدرار عطفهم ، فصفحوا عنه ، وعن أهل سبتة ، وسار القاضي بعد ذلك إلى مراكش (سنة ٤٣هـ) ليستعطف الخليفة ويلتمس صفحه ، فعنى عنه عبد المؤمن ، وأكرم وفادته ، وعينه بمجلسه ، ثم مرض عياض بعد ذلك وتوفى بمراكش ، في الليلة التاسعة من حمادي الآخرة سنة ٤٤٥ هـ (١١٤٩م) ، وذلك كله حسما سبق أن فصلناه في موضعه .

وكان القاضى عياض من أكابر الحفاظ، ومن أعظم أئمة عصره فى الحديث، وفى فهم غريبه ومشكله ومختلفه، بارعاً فى علم الأصول والكلام، حافظاً للمختصر والمدونة، متمكناً من الشروط والأحكام، أبرع أهل زمانه فى الفتيا، متقنا للنحو واللغة، أديباً كبيراً، وشاعراً مجيداً، حسن التصرف فى النظم،

كاتباً بليغاً ، وخطيباً مفوها ، عالماً بالسير والأخبار ، ولاسيا سير العرب وأيامها وحرومها ، وأخبار الصالحين والصوفية ، مشاركاً في علوم كثيرة أخرى ، وكان حسن المحلس ، ممتع المحاضرة ، فصيح اللسان ، حلو المداعبة ، بساماً مشرقاً ، جم التواضع ، يمقت الإطراء والملق ، معتزاً بنفسه ومكانته ، محباً لأهل العلم ، معاوناً لهم على طلبه ، جواداً ، سمحاً ، من أكرم أهل زمانه ، كثير الصدقة ، والمواساة (١) .

وللقاضى عياض ثبت حافل من المؤلفات الجليلة منها كتاب « الشفاء بتعريف حقوق المصطفى » وهو أشهر كتبه . و « مشارق الأنوار » ، فى تفسير غريب الحديث . وكتاب « التنبيهات » . وكتاب « ترتيب المدارك وتقريب المسالك لمعرفة المالكية » وكتاب « الإكال » وكتاب « العيون الستة فى أخبار سبتة » وغيرها ، من كتب الدين واللغة والأنساب والتاريخ . ويعتبر القاضى عياض أعظم حفاظ المغرب وعلمائها فى عصره ، وقد خصه حافظ المغرب ومؤرخ الأندلس الكبير شهاب الدين المقرى بكتابه الضخم « أزهار الرياض فى أخبار القاضى عياض » (٢) .

وهناك حمهرة من الفقهاء والمحدثين ، الذين ظهروا فى العصر المرابطى ، وتجاوزوه الى العصر الموحدى ، نذكر بعضهم فيما يلى :

كان من هؤلاء ، محمد بن سليان بن خلف النفزى من أهل شاطية ويعرف بابن بركة ، كان فقها متمكناً ، حافظاً للمسائل ، بصبراً بالفتوى ، خبيراً بعقد الشروط ، حافظاً لمتون الأحاديث ، مستظهراً لمقدمات ابن رشد ، ولى خطة الشورى (٣) بشاطبة ، واشهر بكفايته وورعه ، وزهده ، وتوفى فى حمادى الأولى سنة ٥٥٣ ه (١)

وأحمد بن يوسف بن اسماعيل بن صاحب الصلاة من أهل باجة ، وكان

<sup>(</sup>١) من ترجمة للقاضى عياض بمخطوط المكتبة الكتانية المحفوظ بخزانة الرباط ، برقم 553 . وعنوانه «كتاب في التعريف بعياض » ( لوحة ٧ – ١٤ ) .

<sup>(</sup>٢) ترجمة القاضى عياض فى الصلة ، رقم ٥٧٥ ، ووفيات الأعيان ج ١ ص ٤٦٩ ، وقلائد العقيان من ٢٢٢ – ٢٢٦ ، وابن الحطيب فى الإحاطة – مخطوط الإسكوريال السالف الذكر ، لوحة ٣٥٠ .

<sup>(</sup>٣) سوف نتحدث عن خطة الشورى فيما بعد عند الكلام على نظم الحكم الموحدى .

<sup>(</sup> ٤ ) ترجمته في التكملة ( القاهرة ) رقم ١٣٤٣ .

من رواة الحديث ، وأهل العناية به ، وقد توفى شهيداً ، حينها دهم النصارى مدينة باجة فى ليلة السبت ٢٢ من ذى الحجة سنة ٥٥٧ ه(١).

وأبو جعفر أحمد بن مسعود بن إبراهيم بن يحيى القيسى المعروف بابن اشكبندر ، أصله من سرقسطة بالثغر الأعلى ، وولد بشاطبة ، ودرس بها ، ونبغ فى الحديث والرواية ، وكان من أكثر حفاظ عصره علما بأسهاء الرجال ، وموالدهم ووفياتهم ، حتى شبه فى ذلك بالقاضى عياض ، تولى خطة الشورى بشاطبة ، وحدث وأخذ عنه بعض علماء عصره ، وكان ورعاً منقبضاً زاهداً ، وتوفى بالمهدية وهو فى طريقه إلى الحج فى رمضان سنة ٥٥٨ هـ(٢) .

ومحمد بن أحمد بن محمد بن أبى العافية ، من أهل مرسبة ، وبعر فبالقسطلى لأن أصله من قسطلونة ، درس الفقه ، وبرع في الفقه المالكي ، وقام بتدريسه ، وتولى الشورى ببلده ، وكان موصوفاً بالحفظ ، والعدالة والنزاهة وتوفى في شهر ذي الحجة سنة ٥٥٨ هـ(٢) .

ومحمد بن عبد الله بن أحمد بن مسعود بن صنعون بن شعبان ، وهومن أهل شلب ، وبعرف بالقنطرى ، نسبة إلى قنطرة السيف من أعمال الغرب ، وهى دار سلفه . درس بإشبيلية وقرطبة وألمرية على حماعة من أقطاب العصر مثل أبى بكر بن العربى ، وأبن مغيث ، وابن أبى الحصال ، وغيرهم ، وبرع فى الحديث واشهر بالحفظ والضبط ، وبرع كذلك فى الفقه ، وتولى خطة الشورى ، وكتب ذيلا لكتاب « الصلة » لابن بشكوال ، نقلها ابن الأبار كلها ، وتوفى بمراكش فى شهر ذى الحجة سنة ٥٦١ ه (3) .

وأحمد بن عبد الرحمن بن عيسى بن إدريس التجيبى من أهل مرسية . درس على أبيه وعلى أبى على الصدفى وغيره من شيوخ العصر ، وبرز فى الفقه ، وعلوم القرآن ، مع مشاركة فى الأدب ، وتقلد خطة الشورى وأحكام القضاء عرسية مدة طويلة ، ثم ولى قضاء شاطبة ، وعرف بالكفاية والنزاهة ، وتوفى عرسية ثانى عبد الأضحى سنة ٥٦٣ ه(٥٠) .

<sup>(</sup>١) ترجمته في التكملة رقم ١٧٦.

<sup>(</sup>٢) ترجمته في التكملة رقم ١٧٧٠

<sup>(</sup>٣) ترجمته في التكملة رقم ١٣٦٣ .

<sup>(</sup> ٤ ) ترجمته في التكملة رفم ١٣٧٧ .

<sup>(</sup> ه ) ترحمته في التكلة رقم ١٨٨ .

ومن الفقهاء الذين جمعوا بين الفقه والأدب ، أحمد بن محمد بن هذبل الأنصارى من أهل بلنسية . درس بها وبقرطبة ، وبرع فى الفقه ، وتولى خطة الشورى ببلنسية ، ثم تولى قضاء بعض مدن ولاية قرطبة مثل إستجه وباغة . وكان فوق ذلك شغوفاً بالأدب ، بارعاً فى الكتابة ، محسناً للنظم ، وولى فى أواخر حياته خطة المواريث ببلنسية فى إمارة محمد بن سعد ، ثم اضطهد ، ونفى إلى جزيرة شُقر ، وهذلك توفى فى سنة ٥٥٨ ه(١).

ومنهم أحمد بن حسن بن سيد الحراوى من أهل مالقة ، ويعرف بابن سيد . درس الحديث واللغة والأدب على أقطاب عصره ، وكان بارعاً في اللغة ، وفي النحو ، وله حظ من قرض الشعر الحبد ، وقد أورد لنا صاحب التكملة ، من شعره هذين البيتن :

وبين ضلوعى للصبابة لوعـــة بحكم الهوى تقضى على ولا أقضى جنى ناظرى منها على القلب ما جنى فيا من رأى بعضاً يُعين على بعض وتوفى ابن سيد فى نحو سنة ٥٦٠ هـ(٢).

وظهرت بالأندلس في العصر المرابطي ، حركة دينية خاصة ، اتخذت طابع التصوف ، وهي التي أسفرت عن قيام طائفة المريدين في غربي الأندلس . وكان إمام هذه المدرسة العلامة الصوفي أبو العباس أحمد بن محمد بن موسى بن عطاء الله الصهاجي المعروف بابن العريف . وهو من أهل ألمرية ، وبها ولد سنة ٤٨١ه . ودرس علوم القرآن والسير ، وغلب عليه الزهد والورع ، ومال إلى طرق الصوفية ، حتى غدا من أقطاب نحلتهم . وألف عدة تصانيف منها «كتاب المحالس»، وكتب رسالة محمل فيها على الفيلسوف ابن حزم ، وكانت بينه وبين القاضي عياض السبتي ، مراسلات ومجادلات فقهية . والظاهر أنه قد أثار بكتاباته وتعاليمه سخط الفقهاء المرابطين ، فسعوا به إلى على بن يوسف ، فاستدعاه إلى مراكش وبتي بها محالة اعتقال حتى توفى ، وذلك في صفر سنة ٣٦ه ه (١١٤١م)، واحتفل الناس بجنازته ، وندم أمير المسلمين على ماكان منه في حقه (٢) .

<sup>(</sup>١) ترجمته فى التكلة رقم ١٧٩ .

<sup>(</sup>٢) ترجمته فى التكملة رقم ١٨٢ .

<sup>(</sup>٣) راجع ترحمة ابن العريف في وفيات الأعيان (ج ١ ص ٦٧). وكذلك في الصلة لابن يشكوال ترحمة رقم ١٧٦.

وكان ابن العريف ينظم الشعر الروحي الحيد ومن ذلك قوله ·

سلوا عن الشوق من أهوى فإنهم ما زلت مذ سكنوا قلبى أصون لهم وفى الحشا نزلوا والوهم يجسرحهم حلسوا الفؤاد، فما أندى ولو وطئوا لا تنهض إلى حشرى بجهم

أدنى إلى النفس من وهمى ومن نفسى لحظى وسمعى ونطقى إذ ُهرُوا أنسى فكيف قروا على أذكى من القبس صخراً لجاد بماء فيه منبجس لا بارك الله فيمن خانهم فنسى

وقد ذكرنا فيا تقدم أن أحمد بن قسى زعيم الثورة في غربي الأندلس . كان من تلاميذ ابن العريف ، وأنه أخذ عليه بألمرية تعاليمه وطريقته ، وهي التي عرفت بطريقة « المريدين » ، واتخذها ابن قسى وأصحابه شعاراً لثورتهم في الغرب . والظاهر أن ابن قسى ، هو المسئول عن تطور الدعوة ، إلى هذا الاتجاه الذي اتخذته في الغرب ، والذي أسبغ عليها هذا الطابع الثوري الحاص ، وأن ابن العريف لم يكن له في صوغها سوى العنصر الروحي . وعلى أي حال فإنه لا توجد لدينا عن دعوة « المريدين » معلومات كافية ، تفصح عن مبادئها الحقيقية ، وكل لدينا عن دعوة « المريدين » معلومات كافية ، تفصح عن مبادئها الحقيقية ، وكل ما يقدمه إلينا ابن الأبار في ذلك أنها كانت دعوة شعارها « التهليل والتكبير» (١) . كتاباً يشير إليه في مواضع كثيرة من تاريخه المسمى « المن بالإمامة » ، ولكن هذا كتاب لم يصل إلينا . وما نود أن نشير إليه هنا ، هو أن ابن قسى كان جانب إلى جانب زعامته الثورية ، من علماء الدين والكلام ، وكان أديباً وشاعراً من شعراء العصر . وقد أوردنا فيا تقدم شيئاً من نظمه .

وكان من زملاء أبن قسى فى حمل لواء دعوة المريدين ، محمد بن عمر ابن المنذر الذى تتبعنا أخباره فيما تقدم . وكان فقيماً متمكناً ، وأديباً بارعاً ، وشاعراً مقتدراً ، وقد أوردنا كذلك فيما تقدم شيئاً من نظمه .

وكان من أدباء المريدين وشعرائهم ، أبو بكر بن المنخل الشلبي ، وزير ابن المنذر المتقدم وكاتبه . وكان شاعراً جزلا ، وقد انضم بعد انهيار الثورة فى الغرب . إلى الدعوة الموحدية ، وكان ممن مدح الحليفة عبد المؤمن خلال وجوده في حبل طارق . وقد أورد لنا ابن الأبار طائفة من نظمه ، ومن ذلك قوله مخاطباً ابن المنذر :

<sup>(</sup>١) ابن الأبار في الحلة السيراء ص ١٩٩.

تجاف عنالدنيا وعن برد ظلهـــا فديتك لا تأسف لدنيا تقلصت وإن عريت جرد المذاكي وذُلت أسودٌ فلم يسمع لهن زئــــير وغودرت الرايات تهفو كأنهـا جوانح من ذعر عليك تطبر وكانت ولم تذعر عليك كأنها إذا رفرفت يوم الهياج نسور طلبت وفاء والوفاء سجية ولكنها أم الوفياء نزور

فإن برودا لايــــدوم حرور رأيتك تبغى مثل نفسك في العلا طِلابٌ لعمريما أردت عسر (١)

وظهر من علماء المتصوفة في شرقي الأندلس ، أحمد بن محمد بن سفيان المخزومي ، أصله من جزيرة شقر من أعمال بلنسية ، ودرس الأدب ، ونظم الشعر، ثم مال إلى التصوف والزهد، وكان يعرف بالعابد. وكان ثرياً، ينفق على الفقراء والمعوذين أموالا جليلة . وأدركته وحشة من أمبر الشرق ، محمد بن سعد بن مردنيش ، فخلع طاعته ، ودعا للموحدين ، وامتنع بالجزيرة ، وذلك في أواخر سنة ٥٦٦ ه فأدى ذلك إلى محاصرته حيناً ، ولم ينفس عن أهله إلا وفاة ابن سعد بعد ذلك بنحو عام ، في رجب سنة ٥٦٧ ه .

ولابن سفيان شعر يقتصر على الزهد . ومن ذلك قوله من قصيدة : كل عطاء فإلى علية الاشك يقضى ولوجه السقم إلا الذي منــك بلا عــــلة ياخالق العرش ومجــري القلم كل الورى لابس ثوب الدجا لولا سي منك يجلني الظلم (٢)

ومن أقطاب المحدثين والمتصوفة بالشرق أيضاً أبو العباس أحمد بن معد ابن عيسى بن وكيل التجيي المتزهد ، ويعرف بابن الأقليشي ، أصلهم من أقليش،ونزحوا إلى دانية، ونها ولد أبوالعباس ونشأ . ودرس ببلنسية، وإشبيلية، وألمرية ، وبرع في الحديث واللغة والأدب ، وكان من أساتذته أبو محمد البطليوسي ، وأبو بكر بن العربي ، وأبو القاسم بن ورد ، وغير هم من أقطاب العصر . ورحل إلى المشرق في سنة ٥٣٢ه ، فحج وجاور بمكة . وحدث

<sup>(</sup>١) راجع الحلة السيراء ص ٢٠٦ و٢٠٧.

<sup>(</sup>٢) ترجمته في التكملة لابن الأبارج ١ رقم ٢٠٠ ، وفي الذيل والتكملة لابن عبد الملك ، المخطوط السالف الذكر .

بالأندلس والمشرق ، وكان متصوفاً زاهداً ، أديباً شاعراً ، وله عدة تصانيف منها كتاب « الكواكب » وكتاب « النجم من كلام سيد العرب والعجم » وكتاب « الغرر من كلام سيد البشر» وكتاب «ضياء الأولياء » . وغير ها ومن نظمه فى الزهد قوله :

له عن طریق الحق قلب مخالف ولم ینهه قلب من الله خائف حلوم تقضت أو بروق خواطف إذا رحلت عنه الشبیبة تالف فدمعك یبنی أن قلبك آسف

أسير الخطايا عند بابك واقف قديماً عصى عمداً وجهلا وغرة ثلاثون عاما قد تولت كأنهـــا وجاء المشيب المنــذر المرء أنه فجد بالدموع الحمر حزناً وحسرة

وتوفى أبو العباس عند عوده من المشرق بمدينة قوص من صعيد مصر فى سنة ٥٥١ هـ (١١٥٦ م )(١) .

ومنهم محمد بن يوسف بن سعادة ، من أهل مرسية ، وسكن شاطبة . يرع فى الفقة والحديث ، وأخذ عن جمهرة من أعلام عصره ، منهم أبو على المصدفى ، وأبو محمد بن عتاب، وأبو بكر بن العربى وغيرهم . ثم رحل إلى المشرق ، وسمع بالإسكندرية ومكة ، وعاد إلى مرسية ، وكان فوق براعته فى علوم القرآن والتفسير ، والحديث ، بصيرا باللغة ، شغوفا بالتصوف مؤثرا له . ولى القضاء بمرسية ، ثم شاطبة ، وعرف بمقدرته ونزاهته ، وكان حافظا متقنا ، ثقة ؛ وتوفى مصروفا عن القضاء فى آخر سنة ٥٦٥ ه(٢) .

ونبغ فى العصر المرابطى ، من أئمة اللغة ، أو محمد عبد الله بن محمد بن السيد البطليوسى . وأصله من بطليوس ، من غربى الأندلس ، كما يدل على ذلك اسمه . ولد بها سنة ٤٤ كم ه ، وسكن بلنسية ، ودرس بها ، وكان فضلا عن أدبه البارع ، أمام عصره فى النحو وعلوم اللغة ، يجتمع إليه الناس من كل فج ، ليقرأوا عليه ، وليقتبسوا من غزير علمه ، وكان حجة ثقة ضابطاً . وله عدة مؤلفات قيمة ، اشتهر منها بالأخص شرحه لكتاب « سقط الزند » (٣) لأبى العلاء المعرى ، وهو شرح يصفه ابن خلكان بأنه أجود من شرح أبى العلاء صاحب

<sup>(</sup>١) ترجمته في التكلة لابن الأبارج ١ رقم ١٦٧ .

<sup>(</sup>٢) ترجمته في التكملة رقم رقم ١٣٩٠ .

<sup>(</sup>٣) نشر هذا الشرح بالقاهرة بمناية « لحنة إحياء تراث أبى العلاء المعرى » وأصدرته وزارة المعارف المصرية ( سنة ١٩٤٥ ) .

الديوان الذي سياه « ضوء السقط » . ومنها كتاب « الإقتضاب في شرح أدب الكتاب » وكتاب في الحروف الخمسة « السنن والصاد والضاد والطاء والدال » ، وكتاب «.الحلل في شرح أبيات الجمل » و « الحلل في أغاليط الحمل » ، وكتاب « شرح المطأ » . وله أيضاً «كتاب التنبيه على الأسباب الموجبة لاختلاف الأمة » . وكان ابن السيد فوق ذلك شاعراً مقتدراً ، وله نظم حسن ، فمن ذلك قوله : أخو العلم حي خالد بعــد موته وأوصـــاله تحت التراب رميم

ذو الحهل ميت وهو ماش على الثرى يُنظن من الأحياء وهو عديم وله من قصيدة بمدح فيها المستعين بن هود :

وهل لى عنكم آخر الدهر سلوان فؤاد إلى لقياكم الدهر حنان وحلت بنا من معضل الخطب ألوان فلا ماؤها صدا ولا النبت سعدان وشاء له البيت الرفيع سليان غيوث ولكن الخسواطر نبران

ستى عهدهم بالحيف عهد غمائم ينازعها مزن من الدمع هتان أأحبابنا هل ذلك العهد راجع ولی مقلة عبری وبنن جــوانحی تنكرت الدنيا لنا بعد بعـــدكم وحلنا سوام الحمدعها لغبرها إلى ملك حاباه بالحسن يوسف من النفر الشم الذين أكفهم

وتوفى ابن السيد عمدينة بلنسية في منتصف رجب سنة ٥٢١ هـ ( يونيه

وكان من أعلام اللغويين أيضاً يونس بن محمد بن مغيث . وقد ولد بقرطبة سنة ٤٤٧ هـ ، ودرس بها وبرع في علوم اللغة ، وكذلك في الرواية وعلم الأنساب، وفي الأدب، وكان من أساتذة ابن بشكوال حسما محدثنا في « الصلة » . وتوفى بقرطبة سنة ٣٢٥ (١١٣٧ م)(٢).

ومنهم أحمد بن عبد الجليل بن عبد الله ، ويعرف بالتدميري لأن أصله منه كورة تدمير ، ونشأ بالمرية ، وبرع في الآداب العربية واللغات ؛ وكان له حظ من قرض الشعر ، وسكن بجاية وقتا في ظل بني حماد . وله عدة مؤلفات قيمة منها كتاب التوطئة في العربية ، وشرح على كتاب الفصيح لثعلب ، وشرح

<sup>(</sup>١) راجع ترجمة البطليوسي في وفيات الأعيان (ج١ ص ٢٣٢ و٢٣٣) ، وفي الصلة لابن بشكوال الترجمة رقم ٦٤٣ .

<sup>(</sup> ٢ ) ترجمته في الصلة رقم ١٥٥٨ ، وكذلك في Pons Boigues : ibid; No 161

لأبيات جمل الزجاجي ، وكتاب الفوائد والفرائد وغيرها . وتوفى بفاس سنة ٥٥٥ ه<sup>(١)</sup> .

ومنهم عبد الله بن الحسن بن عبد الله بن يزيد السعدى ، من أهل قلعة يحصب ، أبو محمد ، درس على أبى جعفر البطروجي ، وأبى الحسن بن الباذش ، وكان متمكناً من الفقه ومن علم القراءات ، بارعاً فى اللغة والأدب ، متبحراً فى النحو ، مستظهراً لكتاب سيبويه ، مشاركاً فى عدة فنون أخرى . غادر موطنه الأصلى إلى بلدة القبذاق(٢) من أعمال جيان ، فاستوطنها ، وتوفى بها فى سنة ٥٥٩ ه ، (١١٦٤ م)(٣).

#### - Y -

وأما عن العلوم ، فنستطيع أن نقول إنها حظيت فى العهد المرابطى بنهضة زاهرة ، وإن لم تكن هذه النهضة فى الواقع سوى امتداد للنهضة الفكرية فى عصر الطوائف . وظهر فى العهد المرابطى عدد من الشخصيات اللامعة التى تعتبر من أقطاب العلم الأندلسي ، بل من أقطاب العلم فى سائر العصور والأمم .

أولهم الفيلسوف أبو بكر محمد بن يحيى بن الصائغ التجيبى المشهور بابن باجة ، وهو سرقسطى ، نشأ فى أواخر دولة بنى هود ، ونبغ فى الرياضة والفلك والطبيعة والفلسفة ، فى ظل تلك المدرسة الرياضية ، التى از دهرت فى ظل المقتدر ابن هود وولده المؤتمن . ولما ولى الأمير أبو بكر بن إبراهيم المستوفى ، وهو ابن عم أمير المسلمين على بن يوسف وصهره ، حدكم سرقسطة فى سنة ٥٠٨ ه ، استوزر أبا بكر ، واختص به ، وأغدق عليه نقته ورعايته ، بالرغم مماكان ينسب إليه من الآراء الإلحادية . وقد حمل عليه معاصره الفتح بن خاقان فى كتابه المطمح ، ورماه بالإلحاد والحلال العقيدة ، وقال فى حقه : « نظر فى تلك التعاليم ، وفكر فى أجرام الأفلاك وحدود الأقاليم ، ورفض كتاب الله الحكيم » . ولما سقطت سرقسطة فى أيدى الإسبان فى سنة ١١٥ ه ( ١١١٨ م ) ، غادرها ابن باجة الى إشبيلية ، ثم إلى شاطبة ، ثم نزح إلى المغرب ، وتوفى بفاس سنة ٣٣٥ ه ( ١١٣٨ م ) . ويعتبر ابن باجة من أعظم فلاسفة الأندلس ومفكريها . وقد كتب

<sup>(</sup>١) ترجمة في التكملة رقم ١٧٥ .

<sup>(</sup> ٢ ) القبذاق هي بلدة Alcaudete الحديثة ، وهي تقع على مقربة من جنوب غربي جيان .

<sup>(</sup>٣) التكلة لابن عبد الملك ، مخطوط الإسكوريال (رقم ١٦٨٢ الغزيرى).

نحو خمسة وعشرين كتابا لم يصلنا مها سوى القليل ، وكان ابن باجة فضلا عن ذلك أديباً شاعراً ، وله طائفة من الشعر الرصين الحيد ، فمن ذلك قوله فى رثاء حاميه الأمهر أبى بكر:

سلام وإلمام ووسمى مزنـــة أحق أبو بكر تقضى فلاترى لئن أنست تلك اللحود بلحده وقوله:

على الحدث الثانى الذى لا أزوره ترد جمـــاهير الوفود ستوره لقد أوحشت أقصـــاره وقصوره

ضربوا القباب على أقاصى روضة وتركت قلبي سار بين حمولم لا وافد جعل الغصون معاطفا ما مر بى ريح الصبا من بعدهم

خطر النسيم بها ففاح عبيرا داعى الكلوم سيوف تلك العبرا لهم وصاغ الأقحوان ثغـــورا إلا سهرت له فعاد سعيرا(١)

ومهم على بن عبد الرحمن بن يوسف بن مروان بن يحيى الحزرجي الطبيب ، أصله من طليطلة ، ونشأ بها و درس ، وبرع إلى جانب تمكنه من الفقه ، في علم الطب ، درسه على أبى المطرف بن وافد ، وهو يومئذ من أشهر أطباء الأندلس وعلما أبها . واشتهر مهارته ، في طرق العلاج . ولما استولى القشتاليون على طليطلة في سنة ٤٧٨ه ( ١٠٠٥ م ) غادرها ، وتجول في مختلف ربوع الأندلس ، ونزل بطليوس ثم إشبيلية ، ثم قرطبة ، وبها توفي سنة ٤٩٩ ه ( ١١٠٥ م ) (٢) . ومهم العلامة الطبيب والفلكي أمية بن عبد العريز بن أبي الصلت . وقد ولد بثغر دانية سنة ٤٦٠ ه ، و در . على أقطاب عصم ه ، و لاسما أبي اله للد

ولد بثغر دانية سنة ٤٦٠ ه ، ودر س على أقطاب عصره ، ولاسيما أى الوليد الوقشى قاضى دانية . وبرع فى الأدب والفلسفة والطب والفلك . غادر وطنه دانية ، وقد اضطربت بها الأمور ، ونزح إلى مصر فى سنة ٤٨٩ ه ، فى خلافة المستعلى الفاطمى ولد المستنصر ، ووزيره الأفضل شاهنشاه ، تحدوه آمال كبيرة فى الظفر محياة أكثر استقرارا ، وأوفر رزقاً ورغداً ، ونزل بثغر الإسكندرية ، فى الظفر محياة أكثر استقرارا ، وأوفر رزقاً ورغداً ، ونزل بثغر الإسكندرية ، وعاش به حيناً ، ثم قدم إلى انقاهرة ، واتصل بالأفضل بواسطة بعض حاشيته ، فلم يفز بشىء مماكان يؤمل ، وأدركته خيبة أمل يعبر عنها فى شعره :

<sup>(</sup>١) راجع الإحاطة (١٩٥٦) ج ١ ص١٤-٤١٦ . وقد سبق أن تحدثنا عن ابن باجة في تاريخ Avempace في كاريخ المحكة سرقسطة في كتابنا « دول الطوائف» . ويعرف ابن باجة في البحث الغربي باسمه اللاتيني ٢) ترجمته في الذيل والتكلة لابن عبد الملك – مخطوط المتحف البريطاني – السفر الرابع .

وكم تمنيت أن ألتى بها أحـــداً يسلى من الهم أو يعدى على النوب فما وجدت سوى قوم إذا صدقوا كانت مواعيدهم كالآل فى الكذب

وفى قوله : « ولم تطل مدة اللبث حتى تبينت بما شاهدته أنى فها مبخوس البضاعة ، موكوس الصناعة ، مخصوص بالإهانة والاضاعة » . وأكثر من ذلك أن الأفضل أمر باعتقاله ، لأسباب لم توضحها لنا الرواية توضيحاً كافياً . وأمضى في هذا الاعتقال بضعة أعوام ، وكتب في معتقله عدة من مؤلفاته ، منها رسالة في العمل بالاصطرلاب ، وكتاب الوجيز في علم الهيئة ، وكتاب الأدوية المفردة ، وكتاب تقويم الذهن ، وهو في المنطق . وفي سنة ٥٠٥ ه ، أفرج عنه ، وأمر الأفضل بنفيه من مصر ، فسار إلى الإسكندرية ومنها إلى إفريقية ، حيث نزل بالمهدية ضيفاً على أميرها أبي الطاهر يحيي بن تميم الصنهاجي ، فأكرم وفادته ، وعلت لديه منزله ، وكتب له عن مصر رسالة الموسومة « بالرسالة المصرية » ، وفيها يصف «ما عاينه من أرض مصر ، وما عاناه » ، ويصف جغرافية مصر ، ونيلها، وسكامها ، وآثارها، ويحمل على سكان مصر، وينعهم « باتباع الشهوات، والانهماك اللذات ، والاشتغال بالترهات ، والتصديق بالمحالات ، وضعف المرائر والعزمات » ، ويحمل على علمائها المعاصرين ، وينعتهم بأنهم «رعاع وغثاء ، وجهلة ودهماء »(١٦) . ولما توفى الأمير يحيى بن تميم ، استمرت حظوته ومكانته لدى ولده على بن يحيى . وكتب له كتاب الحديقة أو « حديقة شعراء الأندلس » على نمط كتاب « يتيمة الدهر » للثعالي . وكان أمية ابن أبي الصلت ، فوق علمه الغزير ، أديباً ممتازاً وشاعراً جزلا . وله ديوان شعر أشار إليه ابن خلكان ، وأورد لنا طرفاً من نظمه ، ومنها تلك الأبيات التي قالها قبيل وفاته ، وأوصى بأن تكتب على قبره :

سكنتك يا دار الفنساء مصدقا وأعظم مافى الأمر أنى صائر فياليت شعرى كيف ألقاه عندها فإن أك مجزياً بذنبى فإننى ورحمة

بأنى إلى دار البقاء أصر إلى عادل فى الحكم ليس يجور وزادى قليل والذنوب كثير بشر عقاب المذنبين جدير فثم نعم دائم وسلور

<sup>( 1 )</sup> واجع الرسالة المصرية ، وقد نشرت بعناية الأستاذ عبد السلام هارون ، ص ٢٤و٠٠ .

وتوفی ابن أبی الصلت سنة ۲۹ه ه ( ۱۱۳۵ م ) أو فی سنة ۶۲ه ه ( ۱۱۵۱م) وفق روایة أخری<sup>(۱)</sup> .

ومنهم بنو زهر ، وهى الأسرة الشهيرة التى لمعت فى ميدان الطب والعلوم الطبيعية والكيمائية . وأصلهم من إشبيلية ، ولكن عميدهم الأكبر ، وهو عبد الملك ابن محمد بن مروان بن زهر الأيادى ، نزح من إشبيلية إلى دانية . وكان فقيها حافظاً ، روى بالأندلس عن طائفة من أهلها ، ثم رحل إلى المشرق ، وحج ، ودرس بمصر والقيروان ، ثم عاد إلى الأندلس ، واستوطن دانية . وكان متفننا فى علوم كثيرة ، ولا سيما الطب ، الذى عنى بدراسته فى المشرق على يد أقطابه ، حتى نبغ فيه ؛ وكان ذلك بداية هذه البراعة الطبية الفائقة ، التى شملت أسرته الشهيرة ، وامتدت إلى أبنائه واحفاده . وتوفى عبد الملك بدانية ، وجاء من بعده والمه أبو العلاء زهر بن عبد الملك ، فكان صنو أبيه فى دراسة الطب ، بعده والمه أبو العلاء زهر بن عبد الملك ، فكان صنو أبيه فى دراسة الطب ، فتلقاه عن أبيه ، وبرع فيه براعة غلبت لديه على كل صفة أخرى ، حتى غدا فتلقاه عن أبيه ، وبرع فيه براعة غلبت لديه على كل صفة أخرى ، حتى غدا عمدة عصره فى الطب والعلوم الطبيعية ، ومن مؤلفاته «كتاب الطرر» ، الذى عمدة عصره فى الطب والعلوم الطبيعية ، ومن مؤلفاته «كتاب الطرر» ، الذى مقدراً ، ومن نظمه قوله :

يا راشقى بسهام ما لهـــا غرض إلا الفواد وما منه لهـا عوض وممرضى بجفون كلها غنج صحت وفى طبعها التمريض والمرض حدُ لى ولو نحيال منك يطرقنى فقد يسدُ مسد الحوهر العرض وتوفى زهر بن عبد الملك ، منكوباً على قول ابن الأبار ، بقرطبة فى سنة

٥٢٥ هـ ( ١١٣١ م ) ، ثم احتمل رفاته ودفن في إشبيلية .

وجاء من بعده ولده أبو مروان عبد الملك بن زهر ، وهو المعروف في الغرب باسم Avenzoar . وقد برع عبد الملك في الطب براعة أبيه وجده ، وذاع صيته في الأندلس والمغرب . ويعتبر عبد الملك بن زهر أعظم طبيب في العصور الوسطى بعد أبى بكر الرازى ، ويعتبره تلميذه ابن رشد أعظم طبيب بعد جالينوس . وقد عاش ابن زهر في إشبيلية ، واتصل بالمرابطين وصنف بعد جالينوس . وقد عاش ابن زهر في إشبيلية ، واتصل بالمرابطين وصنف

<sup>(</sup>۱) ترجمته فی ابن خلکان ج ۱ ص ۹۹، والقفطی فی أخبار العلماء ص ۷،، وکذلك فی P. Boigues : ibid. ; No 159

الأمير أبي إسحاق بن يوسف بن تاشفين كتابه المسمى «الاقتصار في صلاح الأجساد . على أن أعظم مؤلفات ابن زهر هو كتابه «التيسير» وهو من أعظم مراجع الطب في العصور الوسطى، وقد ترجم إلى اللاتينية في عصر مبكر . ووُشي به إلى أمير المسلمين على بن يوسف ، فاستدعى إلى مراكش وسين بها مدة ثم أفرج عنه ، وعاد إلى بلده إشبيلية وتوفي بها سنة ٥٥٧ ه ( ١١٦٢ م) . وخلفه في مهنته ولده الطيب الأشهر أبو بكر بن زهر ، وحظي لدى حكومة الموحدين وهو أكتر انتساباً إلى عصر الموحدين، ومن ثم فسوف نعود إلى ذكره في موضعه المناسب (١) ومنهم العلامة الزراعي أبو عبد الله محمد بن مالك التغنري ، أصله من قرية تغنر من أعمال غرناطة . عاش في أو ائل القرن السادس الهجري ، وسكن إشبيلية ، ودرس العلوم الزراعية على ابن بصال الطليطلي ، وبرع فيها ، وكتب عنها كتابه المسمى « زهر البستان ونزهة الأذهان » وهو يسمى أحياناً باسم الحاج الغرناطي ،

وابن حمدون الإشبيلي .

إن هذا الثبت الحافل من المفكرين والعلماء الأندلسيين ، الذين از دهروا في العصر المرابطي ، في مختلف ميادين العلوم والآداب ، ومنهم عبقريات بارزة يزدان بها تاريخ الحركة العقلية الأندلسية ، محمل على كثير من التأمل . وإنه ليغلو من الصعب علينا إذا ما استعرضناه في شيئ من الروية ، أن نقول إن الحكم المرابطي ، قد جني بأساليبه الرجعية على سير الحركة الفكرية الأندلسية ، وعاقها عن التقدم والازدهار . وكل ما يمكن أن يقال في ذلك هو أن ما اتخذه المرابطون من إجراءات للحجر على الدراسات الكلامية والشرعية والفلسفية ، وتوجيهها إلى وجهاتهم الحاصة ، ومطاردة كتب الأصول ، قد يكون له أثره في سير هذه الدراسات ، وإن كان لا يحق لنا أن نبالغ في تقدير هذا الأثر . أولا لأن هذه الدراسات كانت كغيرها من الدراسات العلمية والأدبية ، قد تأثلت جذورها منذ بعيد ، وثانيا لأن العهد المرابطي لم يطل أمده بالأندلس ، ولم يلبث أن زالت بزواله السريع ، كل ضروب الحجر والمطاردة التي اتخذت ، ثم جاءت ثورة والاندلس ضد الحكم المرابطي ، فكانت عاملا له أثره في إذكاء الحركة العقلية ، ومدها بعناصر جديدة من القوة والاندفاع .

<sup>(</sup>١) وردت فى الذيل والتكلة ترجمة حسنة لابن زهر وجده عبد الملك – محطوط المتحف البريطانى السفر الرابع . ووردت فى التكلة لابن الأبار ترجمة لزهر بن عبد الملك رقم ١٠٧ . وراجع عن بنى زهر أيضاً « المطرب من أشعار أهل المغرب » لابن دحية ص ٢٠٣ ، وفى نفح الطيب ج ١ ص٤٣٧–٤٣٩.

الكمالك الإسبانية النصرانية خلال العصرالم رابطي وأوائل العصرالموجيدي

## الفضلالأول

### ألفونسو المحارب وأوراكا ملكة قشتالة

#### وبداية عهد ألفونسو ربمونديس

الممالك الإسبانية النصر انية عند مقدم المرابطين . ألفونسو السادس بعد الزلاقة . إفتتاحه لشنترين . موقعة أقليتس ومصرع الإنفانت سانشو . موت ألفونسو السادس . الكونت ريمون البرجوني وأخوه الكونت هنري . زواج الأول من أوراكا ابنة ألفونسو الشرعية . زواج الثاني من تريسا ابنته غير الشرعية . وصية ألفونسو السادس عزوراثة العرش وما يقتر ن بذلك من الشروط . موافقة الكورتيس عليها . أوراكا ملكة قشتالة ، زواج ألفونسو المحارب منأوراكا . التنافس والشقاق بين الزوجين . أوراكا وصفاتها وموقفها. ألفونسو وأهبته . محاصرته لأوراكا. هنرىالبرجوني وموففه. الأمير الطفل أَلْفُونْسُو رَيْمُونْدِيسَ . الدسائس من حوله . فرار أوراكا وتصرفاتها . الحرببينالفريةينو «زيمة قوات قشتالة . ألفونسو ريمونديس ملك جليقية . الحرب بينأهل جليقية وألفونسو . فرار الأسقف خلمريث بالأمير الطفل . حشده لقوات جليقية ، وانضهام الكونت هنرى إليه . انسحاب ملك أراجون . الأسقف خلمريث وصفاته وأطاعه . انقسام اسبانيا النصر انية . تفاقم الحلاف بين أوراكا وألفونسو. محاولة الصلح ومعارضة الأسقف خلمريث . إعلان بطلان الزواج . معارضة ألفونسو في ذلك . استهتار الملكة أوراكا . الأسقف يؤيد ألفونسو ريمونديس في جليقية . استياء أوراكا من مسلكه وسيرها لمحاربته . تدخل الملكة تريسا . ثورة أهل شنت ياقب ضه الأسقف . التجاؤه إلى حماية أوراكا . الصلح بين الأم وولدها . مسير أوراكا إلى شنتياقب ومقاومتها . عودها إلى مهاجمة المدينة بقواتمجتمعة . تَغلبها على المدينة وإخضاعها . عودة الأسقفوارتقاؤه إلى المطرانية . الحرب بين أوراكا وتريسا . الصلح بينهما . أوراكا تقبض على المطران ديجو وإخوته . غضب الشعب والبابا . أوراكا تطلق سراحه . الحرب بين المطران وبين الملكة . الصلح بين الملكة وابنها والمطران . سعى البابا إلى تحقيقه . وفاة أوراكا . صفاتها واختلاف المؤرخين في الحكم عليها . ألفونسو ريمونديس ملك قشنالة وليون . الصراع بينه وبين ألفونسو الحجارب . اهتمامه بالقضاء على سلطان الأشراف . أسرة لارا ومطاردتها . مسيره لمحاربة الملكة تريسا . خضوع البرتغال . زواج ألفونسو ريمونديس من ابنة رامون برنجير . اهتمامه بمحاربة الأندلس . الغزوات المتبادلة بين المسلمين والنصارى .

تتبعنا فيم تقدم ، في كتابنا «دول الطوائف » ، تاريخ المالك الإسبانية النصر انية خلال القرن الحادي عشر الميلادي ، حتى وفاة ألفونسو السادس ملك قشتالة ، عقب موقعة أقليش في يونيه سنة ١١٠٨ ( شوال سنة ٥٠١ ه ) . ونود الآن أن نستأنف تاريخ هذه المالك النصرانية ، خلال العصر المرابطي ، وحتى مقدم الموحدين إلى شبه الحزيرة .

حينًا قدم المرابطون إلى شبه الحزيرة لإنجاد دول الطوائف ، ورد عدوان اسبانيا النصرانية عنها ، كانت المالك الإسبانية النصرانية ثلاث ، هي مملكة قشتالة ، وهي أكبرها رقعة ، وأوفرها قوة وموارد ، ومملكة أراجون ، وإمارة برشلونة أوقطلونية ، وهي أصغرها . وكانت مملكة ناڤارا القديمة ( نبرّة ) ، قد اختفت يومئذ ، مذ تآمر على اقتسامها سانشو رامبريس ملك أراجون، وألفونسوالسادس ملك قشتالة ، واستولى الأول على نصفها الشرقي مما يلي جبال البرنيه واستولى الثاني على نصفها الغربي مما يلي نهر إيىرو ، وذلك في سنة ١٠٧٦ م ، ولم تظفر باسترداد استقلالها، والعود إلى استئناف دورها في شبه الحزيرة كمملكة مستقلة إلا بعد ذلك بنحو نصف قرن، وذلك عقب وفاة ألفونسو المحارب ملك أراجون في سنة ١١٣٤م . وكان ألفونسو السادس ، عميد المالك الإسبانية النصرانية وقطمها ، حين قدم المرابطون إلى شبه الحزيرة ، وحن اشتبك معهم في موقعة الزلاّقة العظيمة ، على رأس الحيوش النصرانية المتحدة ، ولغي فها هزيمته الساحقة ( ٤٧٩ هـ ــ ١٠٨٦ م ) ، بيد أنه نهض من غمار الهزيمة ، وعاد يقود الحيوش القشتالية مرة أخرى ، لمقاتلة المسلمين وغزو أراضهم . ولبثت قواته في حصن ليبط حيناً تعيث في أحواز مرسيه ولورقة، إلى أن حاصره المرابطون وقوات الطوائف، ولم تستطع اقتحامه ، حتى عاد ألفونسو لإنجاد فلول حاميته ، ثم أخلاه (١٠٨٩م) . ثم غزا شنترين من قواعد ولاية الغرب واستولى علما سنة ١٠٩٣ . واشترك بعد ذلك في حوادث بلنسية ، عقب وفاة السيد الكمبيادور ، وعاث في أنحائها ، ثم غادرها حينما شعر بتفوق القوات المرابطية المتأهبة لاستردادها (١١٠٢م). ولما توفى يوسف بن تاشفين ، وخلفه ولده على ، عبر إلى شبه الحزيرة ، معتزماً أن يستأنف عهد الحهاد ، وعبرت معه قوات مرابطية ضخمة ، ونفذت الحيوش المرابطية مرة أخرى إلى أراضي قشتالة ، يقودها الأمير أبو الطاهر تميم ابن يوسف ، والتقت في ظاهر أقليش بقوات قشتالة ، وكان الملك الشيخ \_ ألفونسو ـــ وقد تخلف عن قيادتها لضعفه ، وبعث معها ولده الطفل سانشو ليبث فها روح الإقدام والحاسة . وشاء القدر أن تكون موقعة أقليش «زلاقة» أخرى سحقت فها الحيوش القشتالية ، وقتل فها الإنفانت الصبي سانشو ، وحبد ألفونسو وولى عهده ، وعدة من قادة قشتالة وأكابرها ( ٢٩ مايو سنة ١١٠٨م) وذلك كله حسياً فصلناه في مواضعه . ولم يعش ألفونسو بعد هذه الضربة طويلا ، وتوفى فى ٢٩ يونيه من العام التالى ، وقد أشرف على النمانين من عمره ، بعد حكم دام أربعة وأربعين عاما ، ودفن بدير ساهاجون .

وقد تحدثنا من قبل عن أعمال ألفونسو السادس وإصلاحاته الداخلية ، وعن تكوين المحتمع القشتالي في عصره ، وعن سير التشريع ، وما تميز به عهده من ظهور نفوذ البابوية ، وبدأ مزاولة رياسها الروّحية على الملوكية الإسبانية (١)، فلا محل لأن نعود هنا إلى ذكر هذه الموضوعات. بيد أن الذي مهمنا هنا هو ما انتهى إليه أمر وراثة العرش. ذلك أن ألفونسو السادس توفى دون وارث للعرش ، بعد مقتل ولده الوحيد سانشو في معركة أقليش . وكان مما تميز به عهد ألفونسو ، مقدم كثير من الفرسان القرنسيين الذين تحدوهم الروح الصَّليبية إلى اسبانيا ، ليشتركوا مع القوات القشتالية في محاربة المسلمين . وكان من بين هؤلاء إثنان من الأشراف من أقارب الملكة كونستانس زوجة ألفونسو الأولَّى ، هما الكونت ربمون البرجوني ، وابن عمه الكونت هنرى ، وقد اشترك كلاهما ، إلى جانب ألفونسو ، في كثير من المعارك التي خاضها ضد المسلمين ، وظهر فها بإقدامه وبسالته ، فرأى ألفونسو إثابة لها أن يزوجهما من ابنتيه أورّاكا وتريسا ( سنة ١٠٩٢ م ) ، فتزوج الكونت رعمون بأورّاكا ، وهي ابنة الملك الشرعية من زوجته الملكة كونستانس ، وتزوج الكونت هنرى بتريسا ، وهي ابنة غير شرعية لألفونسو من خليلته خمينا نونيس ، ومنح ألفونسو أورّاكا وربمون إمارة ولاية جليقية ، ومنح تريسا وهنرى إمارة الأراضي التي انتزعها من المسلمين في ولاية لوزيتانيا (شمالي البرتغال) ، وهي التي غدت فما بعد مهداً لقيام مملكة البرتغال الحديدة في شبه الحزيرة . وهكذا بدأ النفوذ الفرنسي يتسرب إلى شئون قشتالة السياسية ، بعد أن تسرب إلى شئونها الدينية على بد الرهبان الدومنيكانيين ، وعميدهم المطران برنار ، مطران طليطلة ورئيس الكننسة الاسبانية.

وقد ذكرنا فيم تقدم أن المُلُك في قشتالة كان وراثياً . وقد واجهت ألفونسو بعد مصرع ولده الوحيد سانشو في موقعة أقليش مشكلة صعبة ، هي مشكلة وراثة العرش . ومن ثم فقد عني بحلها في وصيته التي وضعها قبيل وفاته . وكان الكونت ريمون البرجوني ، قد توفي منذ سنة ١١٠٧م ، بعد أن أنجب

<sup>(</sup>١) راجع كتاب دول الطوائف ص ٣٨٧ – ٣٩٠.

من زوجه أوراكا ولدين ، هما ألفونسو وسانشا . وقد نصت وصية ألفونسو أن تتولى عرش قشتالة بعد وفاته إبنته أوراكا ، أرملة الكونت، ورأى فىالوقت. نفسه تقوية لحانب العرش وسعياً إلى توحيد اسبانيا النصرانية، أن تتزوج أوراكا من ألفونسو الأول المحارب ملك أراجون وناڤارا . وعلى أثر وفاة الملك الشيخ اجتمع نواب المملكة ( الكورتيس ) من الأشراف والأساقفة ورجال الدين وحكام الولايات والفرسان في مدينة ليون ، وأقروا وصية الملك الراحل : وكان أشراف قشتالة ، بالرغم من نخوفهم من جرأة ملك أراجون ، يخشون ألا تقوى أوركا وحدها على تحمُّل أعباء الملك ، والدفاع عن المملكة ، وأنه لابد أن يكون إلى جانبها أمير قوى يستطيع أن يرد هجمآت المسلمين ، و،ن ثم فقد وافقوا على هذا الزواج . ووافقت أوراكا رغم ارادتها تنفيذاً لوصية أبها ، وتقرر أن تحلُّ مسألة العرش على النحو الآتي : أن تكون أوراكا ملكة قشتالة وليون وأشتوريش وأن يمنح ولدها الطفل ألفونسو ريمونديس ( أي ابن ريمون ) مماكة جليقية مع بقائها تحت سلطان قشتالة ، وأن يمنح الكونت هنرى زُوج أخها تريسا إمارة البرتغال كتابع لعرش قشتالة . فإذا لم تعقب أوراكا من زواجها بألفونسو ملك أراجون ، فإن المملكة كلها تؤول بعد وفاتها ، إلى ولدها ألفونسو ريمونديس ، أعنى إلى حفيد ألفونسو السادس .

وتى العام التالى (١١١٠ م) ، سارت الملكة فى قوات قشتالة مع زوجها الملك، وفى العام التالى (١١١٠ م) ، سارت الملكة فى قوات قشتالة مع زوجها الملك، إلى أراضى ناجرة وسرقسطة الإسلامية. وكان المرابطون قد احتلوا عندئذ سرقسطة ، فعاث ألفونسو فى تلك المنطقة ولكنه لم ينل مأرباً . وسرعان ما دب الشقاق بينه وبين زوجه أوراكا ، وظهر الحلاف واضحاً بين الزوجين فى كل شىء . وكان التنافس بين الزوجين على السلطان مصدر الحلاف الرئيسي . وكانت أوراكا مرأة وافرة الكرياء والطموح ، فحاولت أن تستأثر بجميع السلطات فى قشتالة والأراضى التابعة لها ، وعدت إلى إبعاد سائر الرجال الذين يشك فى ولائهم والأراضى التابعة لها ، وعدت إلى إبعاد سائر الرجال الذين يشك فى ولائهم المطلق لها ، ورفعت من اصطفتهم إلى أرفع مناصب الدولة . فئار ألفونسو غضباً لذلك ، وصمم على ألا يتنازل عن حق من حقوقه الملكية . يقول المؤرخ لافونتي : لذلك ، وصمم على ألا يتنازل عن حق من حقوقه الملكية . يقول المؤرخ لافونتي : لذلك ، وصمم على ألا يتنازل عن حق من حقوقه الملكية . يقول المؤرخ لافونتي : لذلك ، وصمم على ألا يتنازل عن حق من حقوقه الملكية . يقول المؤرخ لافونتي : لذلك ، وصمم على ألا يتنازل عن حق من حقوقه الملكية . يقول المؤرخ لافونتي : لذلك ، وصمم على ألا يتنازل عن حق من حقوقه الملكية . يقول المؤرخ لافونتي : كان الأمر الأرجوني موهوباً يتمتع بصفات الحندى الحشة ، وكان منه بالحلال التي تجعل منه زوجاً رقيقاً . وكانت الملكة من جانها لاتراعى

العناية والحزم فى بعض أعمالها الحارجية ، فانتهى الأمر ، بأن نبذ الملك كل اعتبار لزوجته ، وأخذ يسي معاملها ، لا بالكلم فقط ، ولكن بالفعل أيضاً ، فكان يصفعها ويركلها برجليه . ورأى الأساقفة الذين لم يرقهم هذا الزواج منذ البداية ، أن أفضل محرج من هذا الموقف المزرى هو الطلاق ، وأصغت الملكة إلى هذا الاقتراح ، لأنها كانت فضلا عما تلقاه من سوءالمعاملة ، تشك في صحة هذا الزواج . وكانت من جهة أخرى ترنو إلى الزواج من الكونت جومث دى كاند سبينا ، وكان أيام حياة أبيها يتطلع إلى ذلك ، وكانت بينه وبينها علائق مريبة »(١).

- 1 -

وهنا تبدأ تلك الحرب الأهلية الشهيرة ، التي لبثت أعواماً طوالا ، تمزق اسبانيا النصرانية ، والتي كان بطلاها الرئيسيان ، ألفونسو ملك أراجون ، وأوراكا ملكة قشتالة .

أدرك ألفونسو منذ البداية ما تنطوى عليه زوجه من رياء و حديعة ، ومايشين سمعتها الأخلاقية من شائعات مريبة ، فاعترم أمره واتخذ من حجة الدفاع عن طليطلة ذريعة ، ووضع في معظم قلاع قشتالة ومدنها الرئيسية حاميات أرجونية . ولم يحجم عن محاصرة الملكة ذاتها في قلعة كاستلار ( سنة ١١١١ م ) محجة أنها تحاول بث الثورة ، وأنها بسوء سلوكها تصدع من هيبة العرش .

وكانت عناصر أخرى تتأهب لدخول المعركة . ذلك أن الأمير هنرى البرجونى أمير البرتغال ، وزوج تريسا أخت أوراكا ، كان يطمح إلى عرش قشتالة ، ويأتمر بها ، ومن أجل ذلك عبر إلى فرنسا ليبحث عمن يساعده فى محاربته لأوراكا ، ثم عاد إلى اسبانيا بطريق أراجون ، واتفق مع ألفونسو على أن يعمل معه لاتحاد أراضى ليون وقشتالة ثم يقتسمانها فما بعد .

وكانت المؤامرات تحاك في نفس الوقت حول الأمير الطفل ألفونسو ريمونديس ، وكان يعيش في ضيعة صغيرة في جليقية تحت رعاية وصيه الكونت بيدور دى تراڤا . فلما تزوجت أمه أوراكا بملك أراجون ، أراد الوصى أن يعلن الأمير الصغير ملكاً على جليقية وفقاً لوصية جده . وكان هنرى أمير البرتغال يؤيد هذا المشروع . ولكن أوراكا حيما سحنت في قلعة كاستيلار ، بادرت فأرسلت رسلها إلى جليقية يطالبون إعلانها ملكاً راجون .

M. Lafuente: Historia General de Espana, T. Ill, p. 217 (1)

وكثرت الأهواء والدسائس ، وحاول بعض أشراف جلِّيقية الثوار أن يختطفوا الملك الطفل من مقامه في قلعة «سانتاماريا» ، حيث كانت الكونتةدي تراقما تسهر على حمايته . ولكن الكونتة دافعت عنه ببسالة ، وعاونها في ذلك دبجو خلمريث أسقف شنت ياقب ، وفشلت المحاولة . وفي تلك الأثناء نجمحتأوراكا فى الفرار من معتقلها بقلعة كاستلار ، فالتف حولها معظم أشراف قشتالة ، وقد ساءهم عنف ملك أراجون وتحديه . وأطلقت أوراكا العنان لأهوائها ، وحبت باصطُّفائها اثنين من الأشراف هما جومث جونثالث . وپيدرو جونثالث دىلارا ، وكان كلاهما من عشاقها ، وكلاهما يؤمل الوصول إلى العرش متى تم طلاقها . وكان ملك أراجون يضطرم سخطاً لهذا الاصطفاء المريب ، ويبث عيونه على الملكة الحئون في كل خطواتها . وهكذا أضحى من المتعذر التوفيق بين زوجين يمقت كل منهما صاحبه، ولم يلبث أن تحول النزاع المستمر بينهما إلى حرّب علنية . وكان هنرى أمير البرتغال ، يؤازر ملك أراجون في هذا النزاع ، تحقيقاً لأطاعه . وكان ألفونسو قد استولى خلال ذلك على طليطلة ، وحاكمها يومئذ ألبار هانيس . وهكذا دوت صيحة الحرب الأهلية ، وتحركت قوات ليون وقشتالة لمؤازرة أوراكا ، وتحركت قوات أراجون والبرتغال ، والتبي الفريقان في «كامبودي سبينا» بالقرب من سيبولفيدا من أعمال ولاية شقوبية. وكان يقود قوات قشتالة الكونت پيدرو دى لارا ، ولكنه ما لبث إزاء عنف هجوم الأرجونيين أن تخلى عن المعركة ، وفر إلى برغش ، وخلفه في القيادة زميله الكونت جومث . وأسفرت المعركة في النهاية عن فوز قوات أراجون ، وكان الكونت وكثير من أشراف قشتالة بين القتلي ( نوفمبر سنة ١١١١ م ) .

وعلى أثر ذلك اخترق الحيش الأرجونى قشتالة ، وهو يعيث فى أراضيها نهباً وتخريباً ، وعُزل الأساقفة من أنصار الملكة ، واعتدى الحند على الكنائس. وعندئذ خشى أشراف جليقية العاقبة ، فانضموا إلى الملكة ، وأعلنوا الأمبر الطفل ألفونسو ريمونديس ملكاً على جليقية ، وقرروا أن ينقلوه لدى أمه فى قشتالة ، صحبة وصيه الكونت دى تراقا والأسقف خلمريث ، ومعهم فرقة قوية من الحند. وعلم ملك أراجون بذلك ، فخرج لصدهم ، ونشبت بين الفريقين على مقربة من أسترقة معركة حامية ، وكل يحاول أن يننزع الملك الطفل. وهزم الحلالقة ، ولكن الأسقف خلمريث استطاع خلال المعركة أن محمل الطفل وأن يفر به ناجياً ولكن الأسقف خلمريث استطاع خلال المعركة أن محمل الطفل وأن يفر به ناجياً

إلى حصن «أوسيون » حيث كانت أمه ، ثم حمله الإثنان خلال الحبال إلى شنت باقب .

وغدا الأسقف خلمريت عندئذ روح كل مقاومة ضد ملك أراجون ، وأصدر نداء إلى أهل جليقية المخلصين ، واستطاع أن يضم إليه المنشقين منهم في جهة واحدة ، ولم يمض سوى قليل حتى استطاع هو والملكة أن بجمعا قوة كبيرة ، ونجح الأسقف أيضاً في أن يستميل إلى جانبه هنرى أمير البرتغال ، وكان قد بدأ يخشى سطوة ملك أراجون . وسارت القوات المشتركة إلى أسترقة لإنقاذ الحلالقة المحصورين بها . فلما شعر ملك أراجون بتفوق خصومه ، غادر أسترقة ، وارتد في قواته صوب بلد الوليد ، وهنالك حاول القشتاليون والحلالقة والبرتغاليون محاصرته ، ولكنه استطاع أن يقضى على محاولتهم ، وأن يرتد ظافراً إلى بلاده (أبريل سنة ١١١٢م) .

ولابد لنا أن نذكر كلمة عن هذا الأسقف المغامر المحارب ، ديجو خلمريث ، فقد كان أسقفاً لشنت ياقب منذ سنة ١١٠١ م ، وكانت سيادته لهذه الأسقفية الهامة المتمدنة ، واحتكامه على ما بها من ثروات وموارد طائلة وأتباع عديدين ، تجعل منه عاملا هاماً فى ذلك الصراع السياسي الذي تجوزه قشتالة . وكان الأسقف فوق ذلك رجلا رفيع المواهب ، شديد الحزم ، كثير الأطاع ، متحفزاً ، شغوفاً بتوسيع سلطانه وحقوق كنيسته ، قليل الاكتراث بالوسيلة ، وهو ماكان يتفق مع ضعف الحلق السياسي فى هذا العصر ، الذي كان ينتقل فيه الناس بسهولة ودون حرج من حزب إلى حزب ، ومحنفون فى كل وقت بالعهد أو بالصداقة المعقودة . وهكذا كان دون ديجو ممثلا بارزاً لأهل عصره ، وللطبقة السائدة التي كانت تضم الأشراف ورجال الدين ، وهكذا ، سوف نراه صديقاً للماكة أوراكا ثم عدوا لها ، وصديقاً للماكة أوراكا ثم عدوا لها ، وصديقاً للملك الصبي ألفونسو ، ثم خصها له . وسوف نراه محارب إلى جانهم ثم محارب ضدهم طوراً بعد المه به معدواً بعد طوراً بعد و بعد يقون به بعد المون بالعد به بعد المون بن به بعد العدورا بعد بعد المون بن به بعد المون بن به بعد المون به

وتعاقبت الحوادث والقلاقل في الأعوام التالية ، وانقسمت اسبانيا النصرانية للئة أحزاب، كان أولها وأقواها منحيث البلاد والموارد حزب ملك أراجون،

R. Altamira: Historia de Espana y de la Civlización Espanola (1) (Barcelona (1900) V. I. p. 357 & 858

وثانيها حزب قشتالة الذي ينضوى تحت لواء الملكة أوراكا ، ويؤازره رجال الدين في قشتاله وليون وجليقية ومن ورائهم الشعب، وثالثها حزب الأشراف ، وهو يعارض حكم الملكة وحكم ملك أراجون ، ويعقد آماله على الملك الطفل ألفونسو ريمونديس ملك جليقية ، ويؤازره معظم الفرسان في سائر أنحاء المملكة .

وكان من الواضح أن الحلاف بن الملكة وزوجها قد وصل إلى حدود لم تعد تنجح معها أية محاولة للتوفيق ، وقد بذلت مثل هذه المحاولة بالفعل على يدكراء قشتالة ، وعقد صلح اتفق فيه على توزيع البلاد والحصون على الملكن . ولكن ألفونسو ما لبث أن استولى على كثير من الحصون التى أعطيت للملكة . وعندئذ غضب القشتاليون لذلك ، وأعلنوا أن أوراكا هى ملكة قشتالة الشرعية . ونهضت الملكة ، وسارت فى قواتها وقوات جليقية لمحاربة ألفونسو . وبعث ألفونسو سفراءه فى طلب الصلح من جديد . ومال الأشراف إلى ذلك حقنا للدماء . ولكن الأسقف ديجو خلمريث ، عارض فى عقد الصلح أشد معارضة ، وأعلن بطلان الزواج المعقود بين الملك والملكة ، وخصوصاً بعد أن أعلن البابا أنه «عشرة محارم» وذلك بسبب القرابة الشديدة بين الزوجين . ولم تمض أشهر واغتبطت الملكة لذلك القرار . ولكن ملك أراجون أعلن بطلان القرار البابوى ، وقرنه بإعلان القرار الجرب على قشتالة ، والاستيلاء على ولاية ريوخا .

وفى خلال ذلك ، كانت الفتن والقلاقل تتعاقب ، أحياناً فى صف أورركا ، وأحيانا ضدها . وكانت أوراكا ماضية فى مسلكها المشين لاتنى على شيء ، وقد فاق استهتارها كل حد ، وتركت لحليلها الكونت پيدرو دى لارا كل الشئون ، وأضحت علائقها الغرامية فضيحة عامة ، يجرى ذكرها على كل لسان . وكان الأسقف ديجو من جهة أخرى يعمل بكل ماوسع لتوطيد مركز ألفونسو ريمونديس فى جليقية ، وذلك بالتعاون مع الكونت دى تراقا مؤدب الملك وزملائه الثوار من أشراف جليقية . فثارت الملكة لمسلكه ، وسارت فى بعض قواتها إلى شنت ياقب التى غدت عندئذ مركزاً لهذه المحاولات ، فاضطر الأسقف إلى إعلان توبته وطاعته . ولكن حدث عندئذ ، أن سار الكونت دى تراقا ، وتريسا ملكة البرتغال فى قواتهما إلى شنت باقب ، وحاصرا الملكة أوراكا . وكانت تريسا ، قد كسبت بانضهامها إلى الثوار ، دفع حدودها إلى أراضى مدينتى

توى ، وأورنسى . ولم تسنطع أوراكا مغادرة شنت ياقب إلا بصعوبة ، فسارت منها إلى مدينة ليون . وبقيت تريسا فى جليقية حيناً ، حتى علمت بأن المسلمين يزحفون على أراضيها الحنوبية فعادت إلى البرتغال لتعنى بمدافعتهم .

وفى تلك الأثناء ثار أهل شنت ياقب بالأسقف ديجو ، ففر إلى قشتالة ، والتجأ إلى حماية الملكة ، فاستقبلته بعطف ، وعهدت إليه بأن يقوم بالسعى في عقد الصلح بينها وبين ولدها ومن يؤيدونه من أشر افجليقية ، فدعا الأسقف إلى اجتماع عقد في ساهاجون بمثل مختلف الأطر اف المتنازعة (كورتيس) ، ووضع اتفاق بين الأم والإبن ، وقعه ثلاثون شريفاً من كل من الفريقين ، يةضى بأن تنولى الأم وولدها الحكم معاً في جليقية وليون وأشتوريش ، وأن تنفرد الأم بالحكم حال حياتها في قشتالة ، على أن مخلفها ولدها وفقاً لوصية أافونسو السادس رسنة ١١١٧ م) .

ولما تم توقيع الصلح على هذا النحو سارت الملكة إلى جليقية لزيارة ولدها ، ثم سارت إلى شنت ياقب لتعاقب أهلها على مناوأتهم الأسقف دبجو . ففاومها أهل المدينة بشدة ، وهاجموها ومن معها بعنف ، حتى اضطرت أن تلتجئ مع حاشيها إلى الكنبسة الكبرى ، فأضرم الثوار فيها النار غير مكترثين بصفتها المقدسة ، ولما هرعت الملكة إلى الحارج طلباً للنجاة ، تطاول عليها الثوار وأهانوها ، ولم تستطع النجاة إلا بعد أن تعهدت لهم بأن تعين لهم أسقفاً آخر يوافق الملك على تعيينه ، وأن تحكم البلدة وفقاً لرغبات أهلها . أما الأسقف ديجو ، فاستطاع أن يفر متنكراً ، ولكن أتباعه هلكوا في الكنيسة حرقاً .

وماكادت الملكة تغادر شنت ياقب حتى زحفت على المدينة قوات جليقية ، وقوات الملكة وأصحاب الأسقف ، واعتزمت الملكة عندئذ أن تعاقب أهلها على جرأتهم عقاباً رادعاً . فارتاع أهل المدينة ، وخرج كبراؤها من قساوسة ومدنيين ، وتضرعوا إلى الملكة وإلى الأسقف بأن تصفح عهم ، وأن يُرفع عهم النبي الكنسي الذي أعلنه الأسقف . وانتهى الأمر بأن اشترطت الملكة ، أن يُنزع سلاح الحاعة الثائرة المساة « جماعة الإخوة » ، وأن يقسم الكبراء يمين الطاعة للملكة والأسقف ، وأن يقدموا خمسين فتى من أبنائهم وأقاربهم رهينة ، وقررت الملكة نزع أملاك خمسين من الثوار ، وفرضت على المدينة غرامة فادحة . ثم دخلت إلى المدينة يصحها الأسقف ، وأعيد الأسقف إلى منصبه ، وردت

التحف المنهوبة ، وأصاحت الكنيسة والقصر الأسقى المحاور لها على نفقة الثوار. واستطاع الأسقف ديجو فوق ذلك أن ينال من البابا كالستوس الثانى رتبة المطرانية (الكردينال) ، والبابا كالستوس هو أخو الكونت ريمون والد الملك الصبى ألفونسو ، وكان منح الأسقف هذا اللقب ثمناً لمؤازرته للملك ، واشترط فى منحه أن يستمر الأسقف فى مؤازرته .

خرجت الملكة أورّاكا بعد ذلك في قواتها ، ومعها قوات شنت ياقب تحت تحت قيادة المطران دبجو ، لمحاربة أختها تريسا ملكة البرتغال واسترداد أراضي توى وأورنسي منها ، ونفذت إلى أراضي البرتغال ، وحاصرت تريسا في حصن لا نيوسو ، ولكن تريسا استطاعت الفرار بمعاونة بعض الأشراف الحلالقة ، وربما أيضاً بمعاونة المطران الماكر ، وقد أبدى رغبته فجأة في أن يعود بقواته إلى شنت ياقب ، وهو ما حمل أوراكا على الشك في ولائه . وانتهت المفاوضات التي تلت بين الأختين عن نتيجة لم تكن متوقعة ، هي أن تتنازل أوراكا لأختها عن أراض من أحواز سمورة وطورو وشلمنقة ، في نظير أن تتعهد تريسا بمعاونتها ضد جميع خصومها ، مسلمين كانوا أو نصارى ، وألا تعاون أحداً من الأشرافالثائرين ضدها . وعلى أثر ذلك عادتأوراكا على رأس حملتها الغازية إلى جليقية . ولكنها دبرتأنتعمر قواتشنتياقبالنهر أولا، وماكاديتم عبورها، حتى أمرت بالقبض على المطران دبجو ، وزجه إلى أحد الحصون ، وقُبض كذلك على إخوته الثلاثة، وعلى صديقيه مطران براجا وأسقف أورنسي ، وكانوا حميعاً مع الحيش. وكان لهذه الإجراءات العنيفة أعمق وقع في شنت ياقب وفي رومة . فني شنت ياقب ثار الشعب سخطاً ، وبدا غضبه بأجلى مظاهره حينا قدمت الملكة إلى المدينة المقدسة لتشهد الاحتفال بعيد القديس ياقب . وأما عن موقف رومة ، فقد أرسل البابا كالستوس إلى سائر مطارنة اسبانيا، بأن يعقدوا مجلساً دينيا ، وأن يصدروا قراراً بنني الملكة من الكنيسة ، إذا لم تفرج عن المطران خلمريث ، وترد إلى الكنيسة أملاكها المغصوبة . ومن جهة أخرى فقد ثار شعب شنت ياقب، وهدد الملكة بالويل إذا لم تفرج عن المطران ، وزاد في حماستهم وثورتهم مقدم الملك الفتي ألفونسو ريمونديس على رأس قواته . وعندئذ اضطرت أوراكا ، أن تطلق سراح المطران وزملائه المعتقلين . ولكنها لم تقم برد أملاك الكنيسة ، وأملاك المطران المنزوعة . وهنا نهض المطران لمحاربة الملكة ، ومن الغريب أن أهل شنت ياقب الذين خرجوا من قبل على المطران وكادوا يفتكون به ، انضموا عند ثذ إليه . وانضمت إليه كذلك قوات ألفونسو ر بمونديس الجليقية . وسارت الملكة في قواتها لمقاتلة المطران الثائر وحلفائه ، والتي الفريقان في مكان يسمى « مونسا كرو » ووقعت بينهما بعض المصادمات الدموية ، وصدر في تلك الأثناء قرار المطارنة بنني الملكة من الكنيسة تحقيقاً لرغبة البابا ، وعند ثذلم تر الملكة مناصاً من الإذعان . وفي رواية أخرى أنه لم يقع قتال بين الفريقين ، وأن المطران دبجو اقترح على الملكة أن تجرى مفاوضات لعقد الصلح بينها وبين ابنها حقناً للدماء . وانتهت هذه المفاوضات إلى معاهدة صلح ، قدمت الملكة لضان تنفيذها ستين من فرسانها رهينة ، وتعهدت بأن ترد سائر أملاك الكنيسة ، وأن ترد إلى المطران سائر أملاكه ورواتبه .

وحاول البابا كالستوس الثانى أن يضع بتدخله حداً لتلك الحرب الأهاية التى طال أمدها ، فأوفد إلى شبه الحزيرة سفيراً بعد سفير ، وعقدت بدعوته عدة اجماعات كنسية ونيابية للعمل على رد السكينة والنظام ، والتوفيق بين الأحزاب المتنازعة . وانهى الاجماع الذى عقد فى بلد الوليد فى سنة ١١٢٤م ، بعقد الصلح بين الملكة وولدها على أن يحكما سوياً كل الأراضى التى ورثها أورا كا عن أبيها . ولكن الزاع بين الأشراف استمر على حاله ، ولم تثمر فى حسمه أية وسيلة ، إذ كانت أهواء الملكة الشخصية تحول دون كل توفيق ، وتذكى عوامل الحصومة والبغضاء فى مختلف النفوس . وكان ولدها الملك الفتى ، قد سار قبل ذلك ببضعة أعوام إلى قشتالة فى فرقة قوية من فرسانه واستطاع أنيقبض على الكونت بيدرو دى لارا عشيق أمه ، وأن يلتى به إلى السجن . ولكن الكونت فر من معتقله ، والتجأ إلى حماية أمير برشلونة ، ورفع هذا الحادث من سمعة فر من معتقله ، والتجأ إلى حماية أمير برشلونة ، ورفع هذا الحادث من سمعة على الوراكا اصطفاءها الشائن لحليلها . ومع ذلك فإن هذه الملكة الملجنة استمرت على سلوكها الوضيع ، وعلائقها الغرامية المشينة ، حتى نهاية حياتها .

وقد جاءت النهاية أخيراً لتضع حداً لحياة ذميمة ، فياضة بالفجور والفضائح والأهواء الحامحة ، والحصومات المضطرمة ، وتوفيت أوراكا ملكة قشتالة فى سنة ١١٢٦ م . فتنفس الحميع الصعداء فى سائر أنحاء اسبانيا النصرانية ، ملوكا ، وأحباراً وأشرافاً ، وفرسانا ، وشعوباً ، واختفت من حياة قشتالة العامة ، شخصية

بغيضة لم تحظ خلال حياتها ، بشيء من الولاء الحقيقي ، أوالعطف الصادق أو التوقير والاحترام .

لبثت أوراكا مدى عشرين عاما ملكة لقشتالة ، وخلفت على العرش أباها العظيم ألفونسو السادس ، فكان التبابن فى الوسائل والحلال من أبشع ما يمكن تصوره، وتحول الحكم القوى الحازم، إلى معترك من الشهوات والأهواء الحطرة . وبدلا من أن يغدو زواجها بألفونسو المحارب دعامة لتوطيد العرش ، وتسيير دفة الحكم ، أضحى مصدراً خطراً للتنافس والشقاق المستمر ، وعاملا فى ضعف المملكة ، واستنزاف مواردها التى كانت تدخرها لغزو الأندلس ، وتخريب لبملكة ، واستنزاف مواردها ألى كانت تدخرها لغزو الأندلس ، وتخريب ربوعها فى حروب أهلية مهكة . وكان وجود امرأة على رأس الحكم فى مملكة قشتالة العريقة ، فى ذاته مظهراً جديداً لم بألف الشعب القشتالى ، الذى اعتاد أن يرى حكامه من الملوك الأقوياء ، وأذكى من وقع هذا المظهر فى نفوس الأشراف يونفوس الشعب ، مسلك أوراكا المشين كملكة وامرأة معا ، لاتحرص على صون هيبة الملك ، ولا كرامة المرأة المصون .

ومع ذلك فإن المؤرخين الإسبان يحتلفون في الحكم على أوراكا ، وعلى حقيقة تبعاتها التاريخية . ففريق يحكم عليها ، ويدمغها بأقسى النعوت . ومن هولاء الأسقف ساندو قال . إذ محمل عليها في تاريخه (۱) بشدة ، ويقول : « يجب علينا أن نسقط مثل هذه العصور من سلسلة تاريخنا القوى » . ويضع لوقا التوبي ، وأسقف طليطلة ، وماريانا ، مسئولية ساثر المحن والحلافات التي حدثت على رأس ملكة قشتالة ، ويصفونها بأنها « امرأة مهورة وشجاعة » ويتحدثون عن « خدعاتها المشينة المشبعة بالحيانة » . هذا بيها يرفض الأب فلورس (۲) وغيره ، كل ما نسب إلى أوراكا من « أعمال الطيش التي نسبت إليها » ويرجعون المسئولية في كل ما حدث من الشقاق والاضطرابات إلى الملك ألفونسو المحارب، وينسبون في كل ما حدث من الشقاق والاضطرابات إلى الملك ألفونسو المحارب، وينسبون ليه أخبث النيات ، وأشنع الأعمال اللادينية ، ويصفونه بأنه زوج همجي ومسيء لزوجته ، ومضطهد ومستبد للأساقفة ورجال الدين ، وملوث و غرب للمعابد ، وناهب للأموال والآنية المقدسة ، وبأنه لم يتورع عن محاولة اغتيال الأمير الصبي (۱) .

Sandoval : Historia de los Reyes de Castilla y de León ( 1 )

Florez: Historia de la Reinas Católicas ف تاريخه (۲)

M. Lafuente: Historia General de Espana, T. III, p. 215 ( 7 )

لما توفيت الملكة أوراكا ، أعلن ولدها ألفونسو ريمونديس ملكاً لقشتالة وليون وسائر الأراضى التى حكمها جده ألفونسو السادس ، باسم ألفونسوالسابع ، وكان ألفونسو منذ وفاة جده ، وفى حياة أمه ملكاً لحليقية حسيا تقدم . وكان هذا الملك الفتى الذى لم يجاوز الحادية والعشرين من عمره ، قد نشأ وترعرع فى عمار الحطوب والمحن التى توالت على المملكة أيام حكم والدته ، وكان يشعر بكلما يواجه من تبعات خطيرة ، وما يستلزمه ذلك من يقظة وحزم . وكان أشراف قشتالة وليون يشعرون ويشعر الشعب القشتالي نفسه ، بأن تولى ألفونسو ريمونديس الملك يبشر بإنهاء عهد الاضطراب والفوضى ، وقيام عهد جديد من السلام والرخاء . على أنه كان واجباً قبل أن يتحقق هذا الأمل ، في عود السكينة والسلام ، أن يتحقق أمران ، الأول أن تُسوى المسائل المعلقة بين قشتالة وأراجون ، والثانى ان يتم إخضاع الأشراف والحوارج في بعض أنحاء المملكة بصورة نهائية .

فأما عن الأمر الأول ، فإن ألفونسو ملك أراجون ، كان ما يزال يتمسك ببقية من دعاويه القديمة ، وكانت جنوده ، ما تزال تحتل عدداً من الحصون داخل أراضي قشتالة . فلما توفيت أوراكا زوجه القديمة ، وقام ولدها في الملك ، أخذ يتطلع إلى مهاجمة قشتالة والمحافظة على ما بيده من حصوبها ، وأخذ ألفونسو ريمونديس من جانبه يتطلع إلى القضاء على دعاوى ملك أراجون ، وتحرير أرض قشتالة من هذا الاحتلال ، وأخذكل من الملكن يتأهب لمقاومة خصيمه . وكان ملك أراجون هو البادئ بالعدوان ، فنفذ بقواته إلى أراضي قشتالة حتى صار على مقربة من بالنسيا ، وهنالك التقي بقوات قشتالة وكان يقودها الكونت دى لارا . ولكن لم يقع بين الفريقين التحام ولاقتال . وسرعان ما تدخل بيهما الأساقفة ، وعقدت الهدنة ، وتعهد ملك أراجون بأن يسلم الحصون التي تحتلها قواته في مهلة معينة ، ثم عاد إلى أراضيه (١١٢٧ م) .

ولكن ملك أراجون لم ينفذ ما وعد به ، ولم يمض عامان آخران حتى عاد إلى غزو قشتالة . وسار ألفونسو ربمونديس فى قواته إلى لقائه . والتبى الجيشان على مقربة من «ألماسان» . وهنا تدخل الأساقفة مرة أخرى ، وتكرر السعى القديم فى عقد الهدنة ، وكان التعهد هذه المرة من جانب ملك قشتالة ، فى أن يرد إلى المحارب الحصون التي كانت له فى قشتالة .

على أن هذه المحاولة لم تنجح أيضاً ، ولم يمض سوى قليل ، حتى عاد النزاع ، وعاد لقاء الفريقين في ميدان الحرب ، واستولى ملك قشتالة في تلك الحملة على قلعة كاسترو شريش ، وهي أهم القلاع التي كان يحتلها أنصار ملك أراجون ، واستمر هذا الصدام وقتا ، وكلما هم الفريقان بالاشتباك ، هرع الأساقفة بالتدخل ودعوا إلى حقن دماء النصارى ، وتحويل تيار الحرب إلى وجهة أخرى هي محاربة المسلمين . وأخيراً وفق الأحبار في جهودهم ، وعقدت بين الملكين هدنة ، نزل بمقتضاها ملك أراجون عن سائر الحصون التي كانت له في قشتالة ، ونرل ألفونسو ريمونديس نظير ذلك عن ولاية «ريوخا» التي كانت من قبل من أراضي ناقارا ، وانتزعها منها ألفونسو السادس (سنة ١١٣٠م) .

وشغل ألفونسو المحارب من ذلك الحين أولا بحرب صغيرة نشبت فيما وراء البرنيه بين بعض الأمراء الفرنسيين. والظاهر أن ألفونسو تدخل في هذه الحرب ليحمى بعض الكونتات من أتباعه في ولايتي بيارن وبجور ، من بعض خصومهم من أمراء الشمال ، ومن ثم فقد حاصر ألفونسو مدينة بيونة واستولى عليها (سنة ١١٣١). ثم شغل بعد ذلك بمحاربة الأمراء المسلمين في طرطوشة ومكناسة وإفراغة ، وفي موقعة إفراغة كأنت هزيمته الساحقة ، ثم مصرعه في بوليه سنة ١١٣٤ م ، وذلك حسما فصلناه من قبل في موضعه .

وأما الأمر الثانى الذى شغل به ألفونسو ريمونديس فى مستهل حكمه ، فهو القضاء على سلطان الأشراف الحوارج وثوراتهم التى توالت منذ عهد أمه أوراكا . وكان أشد الحوارج بأساً فى قشتالة أسرة لارا ، التى كانت تناهض العرش أحياناً وأحياناً تعضده بقواتها وثرائها ، ونفوذها البالغ . وكان عميدها پيدرو جو نثالث دى لارا عشيق الملكة أوراكا أو زوجها السرى ، وأخوه ردريجو ، وكان ألفونسو ريمونديس قد استطاع من قبل أن يقبض على عشيق أمه ، وأن يعتقله ، ولكنه فر إلى قطلونية ، ثم عاد إلى قشتالة عقب موت أوراكا ، واستطاع أن يستولى على بالنسيا بمعاونة ملك أراجون ، فبادر ألفونسو بالسير إلى بالنسيا ، واستولى على الأشراف الثائرين ، وفى مقدمتهم الكونت پيدرو دى لارا ، ولكن أخاه ردريجو تمكن من الفرار إلى منطقة الأسترياس ( أشتوريش ) . وأفرج ألفونسو بعد ذلك عن الكونت پيدرو ، فغادر قشتالة مرة أخرى إلى وأفرج ألفونسو بعد ذلك عن الكونت ييدرو ، فغادر قشتالة مرة أخرى إلى أراجون ، شاعراً بأنه فقد كل مكانته ونفوذه السابق ، واشترك مع ملك أراجون

فى حملته إلى بيونة ، وقتل أمام أسوارها . أما أخوه الكونت ردريجو ، فقد طارده ألفونسو ، وضيق عليه ، حتى أدعن إلى طلب الأمان والعفو ، وأقسم أنه سوف يلتزم منهى الولاء والإخلاص ، فعفا عنه ألفونسو وعينه حاكما لطلبطلة ، وأبدى الكونت غيرة فى خدمة العرش . وتتبع ألفونسو فى نفس الوقت باقى الأشراف الثائرين فأخضعهم ، واحتسل حصونهم تباعاً ، وأبدى فى معاملتهم إغضاء ورفقاً . وبذلك استطاع أن محقق السكينة والسلام فى ربوع قشتالة .

ولم يبق أمام ألفونسو لاستكمال سلطانه ، سوى استرداد الأراضى والحصون التى انتزعها خالته دونيا تريسا ملكة البرتغال ، وكانت ما تزال متمسكة بما اقتطعته من أراضى جليقية وحصوبها ، بل كانت تحاول الاستيلاء على أرض أخرى ، وكانت عندئذ قد وثقت علاقها الغرامية بالكونت فرناندو پيرث ولد الكونت دى تراڤا مؤدب ألفونسو السابق ، وأضحت هذه العلائق فصيحة ملكية على نحو ماكانت علائق الملكة أوراكا نحليلها الكونت دى لارا ، وكان لها أسوأ الأثر . فسار ألفونسو ريمونديس في قواته ومعه خلمريث مطران شنتياقب ، ونفذ إلى أراضى جليقية والبرتغال ، وقضى على كل مقاومة ومعارضة ، سواء من جانب أشراف جليقيه أو من جانب قوات تريسا . وكان البرتغاليون بنقمون على ملكمهم أشراف جليقيه أو من جانب قوات تريسا . وكان البرتغاليون بنقمون على ملكمهم ولدها الأمير الصبى ألفونسو هيريكيز . ولما آنس القواد البرتغاليون ضعفهم ، وحرج مركزهم أمام ضغط ملك قشتالة ، أعلنوا باسم ألفونسو هيريكيز ، أنهم وحرج مركزهم أمام ضغط ملك قشتالة ، أعلنوا باسم ألفونسو هيريكيز ، أنهم يعتبرون البرتغال مستظلة نحاية ليون ، ومليكها ألفونسو ريمونديس ، وهكذا عاد يعتبرون البرتغال مستظلة نحاية ليون ، ومليكها ألفونسو ريمونديس ، وهكذا عاد ألفونسو ريمونديس ظافراً ، بعد أن قضى على مشاريع خالته تريسا العدوانية .

وكان ألفونسو ريمونديس قد تزوج أثناء ذلك من دونيا برنجيلا، ابنة رامون برنجير الثااث أمير برشلونة (سنة ١١٢٨م)، وكان هذا الزواج عاملا في توثيق علائق المودة والتحالف بين قشتالة وإمارة برشلونة ، واستطاعت هذه الأميرة الحسناء الموهوبة ، أن تحرز برقتها وذكائها في بلاط قشتالة ، أعظم نفوذ ، وأن تغدو لزوجها الملك الشاب مستشاره الأول ، يصغى إلى نصحها في سائر شئون المملكة والحكم ، معتمداً في ذلك على ذكائها وحسن إدراكها للأمور (١). وفي سنة ١١٣٣م ، قام ألفونسو بإخضاع بعض ثورات محلية في منطقة

Lafuente: ibid; T. III. p. 247 (1)

الأسترياس ، وفى خلال هذه الحملة ، علق بحب فتاة حسناء تدعى كونترودا هى ابنة الكونت بيدرو دياث ، وأعقب منها فيما بعد ابنة سميت أوراكا ، عهد بتربيتها إلى أخته دونيا سانشا . وهكذا غدت هذه المغامرات الغرامية الملوكية تقليداً راسخاً فى بلاط قشتالة فى هذا العصر .

وفي خلال ذلك لم ينس ألفونسو ر بمونديس مهمته الأولى، كملك لقشتالة أولا ، وعميد لملوك اسبانيا المسلمة . وكانت هذه المهمة التي يحيطها ملوك قشتالة ، بنوع من التقديس ، قد تراخت نوعاً أيام والدته أوراكا، بسبب ما شغل قشتالة عندئذ من منازعات وحروب أهلية متوالية . وشغلت الحيوش المرابطية من جانها بمدافعة ألفونسو المحارب ملك أراجون ، والاشتباك معه في معارك متوالية في شرقي الأندلس، وفي جنوبها ، وفي الثغر الأعلى، وكان ملك أراجون ، بعد وفاة ملك قشتالة القوى ألفونسو السادس ، هو الذي يضطلع يومئذ بمهمة الصراع الذي تشهره اسبانيا النصرانية على اسبانيا المسلمة .

على أن ملك قشتالة الفتى ألفونسو ر بمونديس ، ماكاد يسوى نز اعه مع ملك أراجون ، وماكاد يطمئن إلى استقرار السكينة والسلام في مملكته ، حتى استدعى مجلساً في بالنسيا (كورتيس) لكي يبحث خطط الحرب ضد المسلمين ( سنة ١١٣٠م) . وكانت الغزوات المرابطية ، قد أخذت قبل ذلك بقليل تتوالي في أراضي قشتالة ، ولاسما مذولي الأمير تاشفين بن على بن يوسف شئون الأندلس في سنة ٢٢٥ هـ (١٦٢٨ م). وقد فصَّلنا نحنَّمن قبل تفاصيل الغزوات التي قام بها المرابطون يومئذ في أراضي قشمتالة ، والغزوات التي قام بها القشتاليون في أراضي الأندلس ، فلا حاجة بنا إلى أن نعود إلى ذكرها هنا . بيد أنه مما تجب ملاحظته أن هــذه الفترة التي توالت فها غزوات القشتاليين لأراضي الأندلس الوسطى ، هي نفس الفترة الني اشتدت فها وطأة ألفونسو المحارب ملك أراجون على شرقى الأندلس والثغر الأعلى . وقد سبق أن فصلنا كيفأحرز ألفونسو نصره على المرابطين في موقعة القلاعة جنوبي بلنسية في سنة ٥٢٣ هـ ( ١١٢٩ م ) وكيف غزا ألفونسو بعد ذلك أراضي بلنسية ، وعاث فها ، ثم عاد فهاجم مكناسة من قواعد الثغر الأعلى ، واستولى عليها في سنة ٧٧٥ هـ (١١٣٣م) ثم كان حصاره لإفراغة ونكبته تحت أسوارها ، وموته على أثر تلك النكبة ، وذلك في شهر يوليه سنة ١١٣٤ م (رمضان سنة ٢٨ه هـ)

# الفضالاتاني

#### المالك الإسبانية النصرانية

#### فى عصر القيصر ألفونسو ريمونديس وقيام مملكة أراجون الكبرى

أَلْفُونُسُو المحاربِ. أعماله وخلاله . وصيته . رفضالشعبين الأرجوني والناڤاري لها . انفصال ناڤار1 واستقلالها . اختيار أراجون الراهب راميرو ملكاً لها . غزو ملك قشتالة لناڤارا. احتلاله لسرقسطة . اعتراف راميرو بطاعته . ألفونسو ريمونديس يتخذ لقب الإمبراطور . قرارات مجلس ليون . ما يحققه اللَّقب الإمبر اطوري لملك قشتالة . محالفة راميرو لملك قشتالة . ألفونسو ريمونديس يغزو ناڤارا . ارتداده لمحاربة البرتغاليين . زواج الكونت رامون أمير برشلونة من إبنة راميرو . تنازل راميرو عن العرش . الكونت رامون أمير أراجون . الكونت رامون برنجير الثالث وجهوده في سبيل التعاون مع أراجون . رامون برنجير الرابع وإتمام الوحدة بين أراجون وقطلونية . •سير ألفونسو ريمونديس فرقه . مسيره لافتتاح حصن أوريخا . إسراع المرابطين إلى نجدته . تسليم الحصن بالأمان . تحالف ألفونسو ريمونديس ورامون برنجير علىغزو ناڤارا. مدافعة غرسية راميريس ملكها للغزاة. سعيه إلى طلبالصلح. اعترافه بسيادة الإمبراطور . استمرار الحرب بين أراجون وناڤارا . عقد الصلح بينهما . غزو ألفونسو ريمونديس للأندلس . استيلاؤه على قورية . غزوة قشتالة للأندلس . موقعه بين المسلمين والنصارى هزيمة النصاري ومصرع قائدهم . ملك قشتالة يغزو الأندلس مرة أخرى . معاونته للثوارضد المرابطين . احتلاله قرطبة . استيلاً، النصاري على ألمرية . سقوط القواعد الإسلامية بالثغر الأعلى . غزو ناڤار أ لأراجون ومراميه . المؤتمر الكهنوتي . وفاة الملكة برنجيلا . وفاة غرسية راميريس ملك ناڤارا . تجديد التحالف ضد ناڤارا بين أراجون وقشتالة . تطور الحوادث . الزيجات الملكية . الحرب بين ناڤارا وأراجون . تجدد الاتفاق بين أراجون وقشتالة على تقسيم ناڤارا . عود ملك قشتالة إلى غزو الأندلس . استيلاؤه على حصني أندوجر والبطروج . استردادهما على يد الموحدين . استرداد الموحدين لألمرية ، وفشل القيصر في إنجادها . وفاة ألفونسو ريمونديس . خلاله وأعماله . برنامجه في مهاجمة الإسلام . مواظبته على غزو الأندلس . الكونت رامون برنجير وأعماله الأخيرة . وفاته وخلاله . تقسيم قشتالة بين و لدى القيصر سانشو وفرناندو . الحرب بين الأخوين . هزيمة فرناندو واعترافه بسيادة أخيه . أطاع سانشو ووفاته . ولده الطفل ألفونسو . الوصى جوتيرو دى كاسترو . سخط آل لارا . تسليم الأمير للكونت غرسية دى آينا . الكونت يسلمه لآل لارا . مطالبة آل كاسترو بإعادة الطفل . التجاوهم إلى فرناندو ملك ليون . غزو فرناندو لقشتالة . إعلانه لوصايته على ابن أخيه . تسليم آل لارأ للملك الطفل . اصطفاء فرناندو لآل كاسترو . الحرب بين الأسرتين . هزيمة آل لارا ." اختطافهم للملك الطفل. تذرعهم بحماية قشتالة من أطاع فرناندو. استمرار الحرب الأهلية بينالفريقين. مقتل عميد آل لارا . تحول أهل قشتالة إلى محاصمةً فرناندو . استيلاء آل لارا على طليطلة . إعلامهم

لولاية الملك الطفل ألفونسو . تأييد قشتالة ورجال الدين لتلك الحركة . انسحاب فرناندو من قشتالة . قيام جماعات الفرسان الدينية في إسبانيا . جمعية فرسان المعبد . استقرارها في أراجون وقطلونية . قيام جماعة القديس ياقب .

#### ١ ــ وفاه ألفونسو المحارب وولاية أخيه الراهب رامبرو

كان مصرع ألفونسو المحارب على ذلك النحو المفاجئ الذى حدث عقب موقعة إفراغة ، نذيراً بوقوع تطورات هامة فى مصاير اسيانيا النصرانبة ، على نحو ماكانت وفاة ألفونسو السادس ملك قشتالة قبل ذلك محمسة وعشرين عاما . فقد توفى كلاهما دون وارث للعرش . وقد رأينا كيف تولت أوراكا عرش قشتالة تنفيذاً لوصية أبيها ، وما ترتب على ذلك من الحوادث والخطوب ، وكذلك فقد كانت وفاة ألفونسو المحارب دون عقب ، مثارا لأحداث وتطورات جديدة حول عرش أراجون .

وكان ألفونسو المحارب من أعظم ملوك اسبانيا النصرانية فى العصور الوسطى، وقد استطاع خلال الأعوام الثلاثين التي حكمها منذ وفاة أخيه الملك پيدرو في سنة ١١٠٥م ، أن يجعل من أراجون أعظم ممالك اسبانيا النصرانية وأقواها ، وإن لم تكن أضخمها رقعة ، وغدا بزواجه من أوراكا ملكة قشتالة ، أعظم عاهل لإسسبانيا النصرانية كلها . وانفق ألفونسو معظم جهوده الحربية في محاربة المسلمين ، وانتزع قواعد مملكة سرقسطة الباقية من بني هود ، ثم انتزع سرقسطة ذاتها من أيدى المرايطين ، وقام بغزوته الشهيرة في قلب الأندلس ، واخترقها من أقصاها إلى أقصاها ، وأطل بقواته على شاطَّها الحنوبي ( ٥٢٠ هـ-١١٢٧م ) . وقد أظهرت هذه الغزوة الحريثة التي فصلنا حوادثها فيما تقدم ، ضعف وسائل الدفاع عن الأندلس . وحقق المحارب بافتتاحه سرقسطة ، والقضاء علمها كحاجز دفاعي للمسلمين في الثغر الأعلى ، ما حققه ألفونسو السادس بافتتاح طليطلة ، من فتح طريق التاجُهُ ، فأصبحت الأندلس معرضة للغزو النصراني من الشمال الشرق ، ومن الوسط، وسارت سياسة الإسترداد النصرانية La Reconquista من ذلك الحين في الاتجاهين دون عائق قوى ، وتنوه الرواية الإسلامية ذاتها بشجاعة ألفونسو المحارب ، وشديد بأسه . فيقول لنا ابن الأثبر في وصفه: « وكان من أشد ملوك الفرنج بأساً وأكثر هم تجرداً لحرب المسلمين ، وأعظمهم صبراً ، وكان ينام على طارقته بغير وطاء »(١) . وأما عن خلال ألفونسو الشخصية ، فتختلف الرواية النصرانية ، فنراه يوصف فى التواريخ الأرجونية بالإيمان والتقوى ، والفروسية ، ورعاية الكنائس والأحبار ، ولكن التواريخ القشتالية تصفه بالعكس بالحبروت والغدر والإلحاد ، وشغف العدوان على حرمة الكنائس والأديار ، وعلى محتوياتها المقدسة ، وأنه فى حروبه مع النصارى لم يكن يفر الأحبار ولا النساء من عدوانه ، ولم يكن يكبح حماح جنده عن ارتكاب مختلف ضروب الإثم والمنكر (٢) .

وكان ألفونسو المحارب ، قبيل وفاته بثلاثة أعوام قد كتب وصيته حول مصير مملكته ، وكانت أغرب وصية بمكن تصورها . ذلك أنه أوصى فيها بأن تقسم مملكته الكبيرة إلى ثلاثة أقسام ، الأول بخصص لسلام روح والده ووالدته ، وللتكفير عن زلاته ، ولكى يظفر بمكان فى جنة الله ، وللقبر المقدس وسدنته وخدمه ، والثانى بخصص للفقراء وفرسان الأسبتارية ببيت المقدس ، والثالث يخصص لفرسان المعبد (الداوية) باعتبارهم حماة النصرانية فى معبد المسيح وقد ظهر فرسان الداوية قبل ذلك بأعوام قلائل فى إمارة برشلونة ، وكان أميرها رامون برنجير الثالث ، أول من شجعهم على القيام فى إمارته ، وحاول ألفونسو المحارب قبل وفاته بقليل أن ينشئ جمعية فرسان دينية على غرار جماعة بيت المقدس ، فلم ينجح لمعارضة الأشراف ، ولكنه لبث يحتضن مشروعه حتى توفى حسها بدا ذلك فى وصيته .

<sup>(</sup>١) ابن الأثير ج ١١ ص ٢٣.

ر ٢ ) تاريخ الأندلس في عهد المرابطين والموحدين لأشياخ .(الترجمة العربية ، الطبعة الثانية ص ١٦٦ و ١٦٧ ) .

<sup>(</sup>١) كان فرسان المعبد Templares ، وفرسان الأسبتارية Hospitallers من أشهر حاعات الفرسان الدينية التي قامت في العصور الوسطى في بداية الحروب الصليبية . والجماعة الأولى هي التي تعرف في الرواية الإسلامية بجماعة «الداوية» وقد أنشتت سنة ١١١٩ م في بيت المقدس عقب سقوطها في يد الفرنج الصليبيين وذلك لحاية الحاج إلى قبر المسيح ، وأفرد لهم ملك بيت المقدس جناحاً في قصره ، ثم سلم إليهم المعبد المجاور له ، ومنه اشتقوا اسمهم «فرسان المعبد» . وتحت هذه الجماعة بسرعة ، واشتد ساعدها بمن انضم إليها من النصارى من سائر الأم ، ولعبت دوراً هاما في حوادث الحروب الصليبية ، واستمرت قائمة عصوراً . والأسبتارية هم أيضاً جماعة دينية من الفرسان ، أنشئت عقب الجماعة الأولى ، وخاضت أيضاً حوادث الحروب الصليبية ، ولكنها كانت أضعف شأناً من جماعة « الداوية » .

على أن الشعبين الأرجوني والناڤاري أبي كلاهما ، أن يحترم وصية ترمي إلى التصرف في مصايرهم ، ومصاير بلادهم ، على هذا النحو الغريب. وقد انتهز الناڤاريون بالأخص هٰذه الفرصة ليعملوا على استرداد استقلالهم القومي ، الذي فقدوه منذ استولى سانشو رامبريس ملك أراجوان ، ووالد ألفونسوالمحارب على بلادهم في سنة ١٠٧٦ م أعنى منذ ستين عاما ، وكان من المتفق عليه منذ البداية بين الأرجونيين والناڤاريين أن يرفضوا أيَّة دعوى لملك قشتالة في السيادة على بلادهم ، وقد كان بوسع ألفونسو ريمونديس أن يشهر مثل هذه الدعوى باعتباره سليل سانشو الكبير من ناحية أمه . ومن ثم فإن الأرجونيين والناڤاريين بعد أنأعلنوا رفضهم لوصية الملك المتوفى، قرروا أن يجتمع ممثلو الشعبين من الطبقات الثلاث، أعنى رجال الدين والأشراف ونواب الشعب ، لاختيار الملك الحديد . واجتمع النواب في بلدة چاقة في موتمر وطني ، وقر رأى الأرجونيين علىأن مختاروا للعرش أخا الملك المتوفى دون رامبرو الراهب ، وكان قد انتظم في سلك الكهنوت قبل ذلك بمدة طويلة، وأقام في دير منعزل على مقربة من ثغرأربونة، واكن الناڤاريين لم يوافقوا على هذا الاختيار ، فانفصلوا عن الأرجونيين ، وأعلنوا في بنبلونة عاصمتهم القديمة ، استقلالهم ، واختاروالهم ماكاً ، هو غرسية راميريس حفيد ملكهم سانشو ، الذي قتل غيلة في سنة١٠٧٦ ، وبذا انفصات ناڤارا عن أراجون، وعادت تشغل مركزها القديم ، كدولة مستقلة من دول اسبانيا النصرانية .

واجتمع ممثلو أراجون من جهة أخرى ، فى مونتسون ، فى مجلس نيابى (كورتيس) وقرروا الموافقة على اختيار الراهب راميرو ملكاً لأراجون ، وقبل راميرو هذا العرض ، وحصل على إذن بتحريره من عهد الرهبنة ، وتولى العرش ، وتزوج بموافقة البابا من الأميرة إنيس ابنة كونت بواتييه وأخت دوق أكوتين . وهكذا استحالت مملكة أراجون ، بعد أن كانت فى عهد ألفونسو المحارب مملكة مترامية الأطراف ، إلى مملكة صغيرة محدودة الموارد والقوى ، وزادت المالك الإسبانية النصرانية مملكة جديدة هى مملكة نافارا المستقلة .

وكان ملك قشتالة يرقب هذه التطورات الحديدة بمنهى الاهمام ، ويدبر خططه ليخرج منها بأوفر غنم . فماكاد الوضع الحديد يستقر فى أراجون وناڤارا ، حتى خرج من قشتالة ، فى جيش صخم ، وانجه نحو ضفاف الإيبرو ، واستونى على ناجرة وقلهرة ، ثم سار إلى سرقسطة بحجة حمايتها من المرابطين ، ولم يجرق

ملكا ناڤارا وأراجون على المقاومة لما آنساه من عزم ملك قشتالة، وضخامة قواته . ودخل ألفونسو ربمونديس سرقسطة دون مقاومة ، وكان بها الملك الراهب راميرو . فسلمه المدينة وكل أراضي أراجون الواقعة على ضفة الأبيرو الديري، وأعلن اعترافه بأنه بحكم أراجون في ظل قشتالة ، ثم انسحب إلى وشقة ، مكتفياً بلقب ملك أراجون وسوبراني وريباجورسا . واجتمع بألفونسو ريمونديس في سرقسطة صهره رامون برنجير الرابع أمير برشلونة ، وكونت أورقلة ، وعدة من كونتات ولايات البرنيه الفرنسية ، وعقد الحميع معه عهود الصداقة والتحالف ، ثم غادر ألفونسو ربمونديس سرقسطة بعد أن ترك بهاحامية، وعاد إلى ليون، وهناك و فد عاليه غرسية رامبر يسملك ناڤارا، ينشد عونه ومحالفته، ويعترف محايته(١). وأضحى ملك قشتالة ، بعد أن بسط سيادته أوحمايته السياسية على بقية المالك النصرانية المتاخمة لقشتالة ، سيد إسبانيا النصرانية كلها ، على نحو ماكان عليه جده ألفونسو السادس ، ومن ثم فقد اتخذ مثله لقب الإمبر اطور ، ومنح هذا اللقب بصفة رسمية في مجلس قومي (كورتيس) عقد في ليون في ربيع سنة ١١٣٥ م ، ثم تُوج بالتاج الإمر اطوري في الكنيسة الكبري ، وأضحى أَلْفُونسو ريمونديس من ذلك الحبن يلقب بالإمبراطور ، أو القيصر ألفونسو ربمونديس أو ألفونسو السابع . وصدرت في مجلس ليون هذا ، عدة قرارات هامة ، مها موافقة الإمراطور على تأييد سائر الحقوق والامتيازات التي منحت للكنيسة على يد الملوك السابقين ، وتمت هذه المو افقة تمسعى المطران رنمون الذي حل محل المطران برنار في رياسته للكنيسة ، ومنها قرار يقضي بتطبيق القوانين والحقوق البلدية Buenos Fuaros في حميع أنحاء قشتالة والولايات التابعة لها ، وهي القوانين والحقوق التي كانت في عصر ألفونسو السادس ، وترتب على هذا القرار إلغاء كثير من التصرفات السابقة ، وإلغاء بعض الإمتيازات التي انتزعها الأشراف لأنفسهم دون حق ، كذلك صدر قرار بإنشاء نوع من الحند الاحتياطي من بين سكان الحدود ، محشد فيه كل رجل قادر على حمل السلاح ، وذلك لرد غارات المسامين، وقرار آخر يقضي بعقاب كل مجرم مهماكان شخصه ومقامه ؛ بيد أنه لم يكن من الميسور أن تطبق مثل هذه القرارات العادلة ، في عصر كان

<sup>(</sup>١) راجع تاريخ الأندلس في عهد المرابطين والموحدين لأشياخ ( الطبعة الثانية ) ص ١٧٦ ، وكذلك: Lafuente : ibid; T. III. p. 251; R. Altamira : ibid ; Vol. I. p. 361 & 362

يسود فيه حكم القوة ، ويعتبر الأشراف أنفسهم سلطة خاصة ، تقرر ما تشاء وفق أهوائها ، متى كان لها سند من القوة والإرغام ، ولم يكن فى مقدور العرش دائماً ، أن ينفذ من جانبه بالقوة سائر القوانين والقرارات التى يصدرها .

ويعلق الأستاذ ألتاميرا على انخاذ ألفونسو السابع للقب الإمبراطور بقوله ، إنه كان يرمى بالاتشاح بهذا اللقب إلى مثل ما كان يرمى إليه أمبراطرة الدولة الرومانية المقدسة منذ كارل الأكبر (شارلمان) والإمبراطور أوتو الألماني ، من بسط سيادته على باقي ملوك شبه الحزيرة ، كما كان أولئك الأمبراطرة يد عون بسط سيادتهم على باقى ملوك القارة الأوروبية . والواقع أن ألفونسو السابع ، استطاع بواسطة انتصاراته في ناقارا ( نبرة ) وأراجون أن يبسط سيادته على ملوك هاتن الدولتين ، وقد اعترف له بالتبعية إلى جانبهم كونتات برشلونة وتولوشه وغيرهما ، وكانت هذه الصفة الإمبراطورية تختلف عن مثيلها الأوربية ، بانحصارها في شبه الحزيرة الإسبانية (١) .

وهكذا حققت قشتالة بارتفاع ملكها إلى مرتبة القيصر ، سيادتها الأدبية ، والفعلية ، في معنى من المعانى ، على ممالك اسبانيا النصرانية . بيد أن الحلاف لبث على أشده بين مملكتى أراجون وناقارا ، ولاسيا على الحدود والألقاب الملوكية ، وكاد الأمر بيهما يصل إلى الحرب . وفكر ملك أراجون الراهب بأن يعوض ضعفه بالاستعانة مملك قشتالة ضد ناقارا ، ونزل له عن قلعة أيوب ومواضع أخرى من التى كان ألفونسو المحارب قد افتتحها من المسلمين ، واقترح أن يقدم ابنته الطفلة ، بترونيلا ، عروساً لسانشو ولى عهد قشتالة . وكانت سياسة راميرو هذه تلقى أشد معارضة من أشراف أراجون ، إذ كانوا يرون فيها خطراً على استقلال بلادهم . وقبل إن راميرو استدعى نفراً من هؤلاء المعارضين ذات يوم الى قصره ، ودبر مصرعهم بطريقة غادرة ، وهى رواية يشك في صحها . وكان ملك ناقارا ، من جهة أخرى ينظر إلى مشاريع راميرو بعين التوجس والغضب ، إذ كان يطمح أن يؤول إليه عرش أراجون ، وكان ملك قشتالة من جانبه يخشى أن يشتد ساعد ناقارا ، وأن تغدو عاملا يهدد سيادته . ومن ثم فقد اعتزم ألفونسو ريمونديس أن يشهر الحرب على ناقارا ، وزحف عليها بالفعل في جيش ضخم ، وذلك في سنة ١١٣٦ م . وانتهز ملك البرتغال الفتى ألفونسو هنريكيز هذه الفرصة ،

R. Altamira: ibid; Vol. I. p. 361 & 362 (1)

فزحف فى قواته على جلّيقية ، ونشبت الحرب فى الناحية الأخرى من مملكة قشتالة . وبالرغم مما أحرزه ألفونسو ربمونديس من انتصارات محلية على النافاريين ، فإنه رأى نفسه مرغا على الانسحاب والارتداد إلى الناحية الأخرى ، لمر د القوات البرتغالية عن جليقية . هذا إلى أن المسلمين كانوا فى نفس الوقت مهدون حدود قشتالة الحنوبية . وهكذا قيض لنافارا أن تنجو من الحطر المحدق مها وأن تحافظ على استقلالها .

وفى تلك الأثناء كانت الأمور فى أراجون تسير إلى وجهة جديدة . ذلك أن الملك راميرو برم ممتاعب الملك واعتزم أن يرتد إلى حياة العزلة والدير ، لاسها وقد أصبح لعرش أراجون وريث هى ابنته الطفلة بترونيلا ، ومن الممكن أن يكون لها زوج يضطلع دونه بأعباء الملك ومشاقه . ومن ثم فقد دعا كبراء المملكة إلى اجهاع عقد فى بربشتر (فى أغسطس سنة ١١٣٧) وتقرر فيه أن تزوج بترونيلا من الكونت رامون برنجير الرابع أمير برشلونة . وكان معظم أشراف أراجون مجنون هذا الاختيار ، أولا لتجاور الشعبن الأرجوني والقطلوني وتقاربهما فى العوايد والتقاليد ، وثانيا لما يتصف به الكونت رامون من الحلال الملوكية الرفيعة ، وثالثاً لأن هذا الاختيار لا يمكن أن يلقى معارضة من قشتالة نظراً لما يربط الكونت ممليكها من رباط المصاهرة . ورحب الكونت رامون فى بربشتر بالرغم من أن الأميرة لم تكن تجاوز العامين من عمرها ، وأعطى ملكونت مقتضى هذا القران حق السيادة على مملكة أراجون ، وتلقب رامون برنجير الرابع بكونت برشلونة وأمير أراجون ، وأقسم كبراء المماكة يمن الطاعة للمالك الحديد .

وأعلن راميرو تنازله عن الملك عدينة سرقسطة أمام كبراء المملكة . ووافق ملك قشتالة ألفونسو ر بمونديس على هذه التصرفات كلها . وقدم دليلا على تأييده ورضاه بإخلاء مدينة سرقسطة وسائر الحصون التي كان يحتلها على ضفة الإيبرو لملك أراجون الحديد . وأقسم الكونت رامون من جانبه يمين الطاعة لألفونسو . وارتد الملك الراهب راميرو إلى عزلة الدير مرة أخرى ، وأقام بدير سان پيدرو بوشقة حتى توفى في سنة ١١٥٤ م .

وهكذا اختتمت مملكة أراجون الكبرى حياتها القصيرة ، بعد أن لمعت حيناً

في عهد ألفونسو المحارب، وغدت كبرى المالك النصرانية الإسبانية، واختُم بوفاة المحارب عهد الملوك الأقوياء الذين قضوا على سلطان المسلمين فى الثغر الأعلى ، وانتزعوا قواعد مملكة أراجون فتهض من عثارها الذى أصابها على يد الراهب راميرو ، وتغدو باندماجها مع إمارة قطلونية ، مملكة قوية كبرى .

### ٢ ــ اتحاد أراجون وقطلونية

والواقع أن إمارة برشلونة أوقطلونية الصغيرة ، بموقعها على البحر ، وثغرها العظيم ، كانت تبدو من الناحية الحغرافية بالنسبة لأراجون ، عضدا طبعياً ، وشطراً مكملا ، أبلغ خطراً وأهمية من مملكة ناڤارا . وكان سبر الحوادث في قطُّلُونية وَأَرَاجُونَ بِالنُّسِبَّةِ للكُّفَاحِ ضَدُّ المسلِّمين يتخذُ وجهة مماثلة، وبر مي إلى هدف واحد ، هو القضاء على مملكة سر قسطة الإسلامية . وقد اضطلعت قطلونية في هذا الكفاح بنصيب بارز ، ولاسما منذ عهد أميرها رامون برنجير الثالث المعروف « بالكبير » وهو الذي ولى الحكم منذ سنة ١٠٩٢ م . ورأى الكونت رامون أن يقوى نفسه ضد المرابطين بالتحالف مع كونت أرقلة ، وكونت باليارش، وكونت أربونة وغيرهم من الأمراء المجاورين . ولما غزا ابن الحاج والى سرقسطة المرابطي أراضي قطلونية في سنة ٥٠٨ هـ ( ١١١٤ م ) فاجأته قوات الكونت رامون وحلفائه في جبال قطلونية ، واشتبكت معه في معركة دامية قتل فها ابن الحاج ومعظم جنده (١). فعندئذ بعث أمير السلمين على بن يوسف صهره الأمير أبا بكر بن إبراهيم والى مرسية في جيش كبير ، لغزو برشلونة والانتقام لمصرع ابن الحاج ، فاخترق أبو بكر أراضي قطلونية وهو يثخن فها ، وحاصر ثغر برشلونة ، فخرج إليه أميرها الكونت رامون وحلفاؤه الفرنج ، ونشبت بين الفريقين معارك شديدة ، قتل فيها كثير من الفريقين ، وارتد المرابطون دون أن محققوا نتائج حاسمة .

وفى سنة ١١١٢ م تزوج الكونت رامون ، عقب وفاة زوجه الأولى ،

<sup>(</sup>۱) سبق أن أشرنا إلى رواية ابن عذارى التى تقول إن ابن الحاج لم يقتل فى هذه الموقعة وإنما قتل بعد ذلك بعام فى موقعة نشبت بين المرابطين والقشتاليين على مقربة من قرطبة فى سنة ٥٠٩ هـ (راجع ص ٧٧ و ٧٥ من هذا الكتاب).

من دونيا دولثيا وارثة ولاية بروڤانص الفرنسية ، وكان لانضام هذه الولاية الفرنجية القديمة المتمدنة ، إلى إمارة قطلونية ، أثر كبير فى حضارتها، وفى تقدمها الفكرى . وكذلك ضمت إلىقطلونة بضعة إمارات صغيرة أخرى فيا وراء البرنيه، سواء بموت أصحابها أو باتفاقات سابقة ، وكان منها أتونة ، وقرقشونة ، وبذلك السعت رقعة مملكة قطلونية اتساعاً كبراً .

واشترك الكونت رامون برنجير الثالث في حملة الغزو الكبرى إلى الجزائر الشرقية (١١١٤م)، وهي التي جهزتها جمهوريتا بيزة وچنوة، وتم استيلاء النصارى على ميورقة في العام التالى. ولكن أمير المسلمين على بن يوسف بعث لاسترداد الجزائر أسطولا ضخماً، فاضطر النصارى إلى مغادرتها، واحتلها المرابطون وذلك في أواخر سنة ٥٠٩ ه (١١١٦م)، وعادت الجزائر الشرقية إلى حظرة الإسلام، وذلك كله حسما فصلناه في موضعه.

واستمر الكونت حيناً في صراعه ضد المرابطين ، وقام بمعاونة البيزيين ، والجنويين بمحاولات فاشلة لافتتاح ثغر طرطوشة ، ومدينة لاردة . ولما شغل ألفونسو المحارب بغزواته الكبرى للأندلس ، وصراعه المتصل بعد ذلك مع المرابطين ، اشتد ضغط المرابطين على إمارة برشلونة ، ولتى الكونت في مدافعهم متاعب شديدة . وتتحدث الرواية عن هزيمة شنيعة لحقت بالقطلان على أيدى المرابطين أمام حصن «كورتيس» على مقربة من لاردة . ثم تفاقمت الأمور على الكونت برنجير بقيام أمير تولوشة بمهاحمة مقاطعة «بروقانص» التي كانت من أقاليم قطلونية فيا وراء الرنيه ، واضطر الكونت أن ينزل عن سيادة نصف الولاية ، وأن يؤول سيادة النصف الآخر إذا مات أحد الشريكين دون وارث ، إلى الشريك بقي على الحياة .

كان الكونت برنجير يرى دائماً أن يوحد جهوده مع ملك أراجون القوى ، كلما سنحت الفرص . وكان ألفونسو المحارب يؤمن من جانبه بفائدة هذا التعاون . وقد التي الإثنان بالفعل ، واتفقا على أن يعقدا نوعاً من التحالف يكون خطوة تمهيدية لعمل اتحاد فعلى أتم وأوثق بين المملكتين . وكان اكل من المملكتين فائدة محققة من عقد مثل هذا الاتحاد . فقد كانت مملكة أراجون بالأخص مملكة برية ، تعتمد في قوتها على الحيوش البرية ، ومن ثم فقد كان في وسعها أن تتفرغ لمقاومة ملك قشتالة القوى ألفونسو ريمونديس ، وكبح حماح أطاعه . وكانت قطلونية

تعتمد بالأخص على قواتها البحرية ، وكان بوسع الكونت برنجير ، اعتماداً على هذه القوات ، أن يؤمن مركز بلاده فى البحر ، وأن يقاوم فى بعض الأحيان مطامع جمهورية چنوة . وفى سنة ١١٢٧ م عقد الكونت تحالفاً مع الدوق روجر رجار) ملك صقلية نعهد فيه بأن يمد الدوق مخمسين سفينة من أسطوله ، وهو ما يدل على ماكانت تتمتع به إمارة قطلونية يومئذ ، من قوى بحرية لها خطرها فى تلك المياه .

ثم تطورت الحوادث ، وتغير موقف قطلونية فجأة من مملكي أراجون وقشتالة ، وذلك بزواج ملك قشتالة ألفونسو ريمونديس من الأميرة برنجيلا إبنة الكونت رامون برنجير الثالث ( سنة ١١٢٨ م ) . وقد كان لذلك أثره في تقوية مركز قطلونية من جهة ، وفي علائقها بمملكة قشتالة من جهة أخرى . وكان الكونت رامون قد شاخ يومئذ ، ولحقته أوصاب الشيخوخة ، فجنح إلى الزهد والورع ، واعتنق مبادئ فرسان المعبد ( الداوية ) . وكان بعض أقطاب الداوية قد وفدوا قبل ذلك بقليل من المشرق إلى برشلونة لبسعوا في إنشاء فرع للجاعة في قطلونية ، فرحب الكونت بمقدمهم ، ومنحهم حصن « جرانينا » على مقربة من لاردة ، وذلك ليعاون الفرسان في افتتاح هذه المدينة من أيدى المسلمين . من لاردة ، وذلك ليعاون الفرسان في افتتاح هذه المدينة من أيدى المسلمين . وهاء أربعين عاما .

وكان الكونت رامون برنجبر الثالث ، أعظم أمراء تلك الأسرة التي حكمت قطلونية دهراً ، مذ بدأت إمارة صغيرة تضم برشلونة ، وأحوازها ، وفي عهده نمت قوة قطلونية البحرية نمواً عظما ، وازدهرت تجارتها ، وعم بها اليسر ، والرخاء ، وازدهرت بها في نفس الوقت حركة تمدنية وفكرية ملحوظة ، وكانت مملكة قطلونية تضم عند وفاته ، ولايات برشلونة ، وقيش ، ومزيسه ، وجبر ندة (جبرونه) وسردانية ، وقرقشونة ، وبروقانص ، وكانت حدودها الغربية تمتد حتى ريباجورسا .

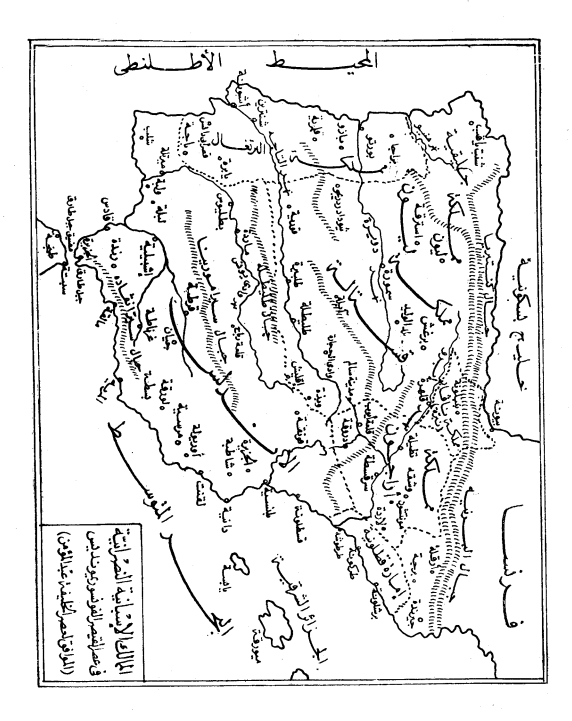
وخلفه فى إمارة قطلونية وسائر ممتلكاتها، ولده الأمير رامون برنجير الرابع، ما عدا ولاية بروڤانص فقد منحت لولده الثانى برنجير رامون . وكان الأمير الحديد قرين أبيه كفاية وعزماً ، فسار فى نفس الطريق الذى رسمه أبوه ، وبدأ بأن عمل على تحقيق فكرته فى إقامة حمعية فرسان المعبد (الداوية) بقطلونية ، وتقرر

ذلك بصفة رسمية فى مجلس ديبى عقد برياسة المطران أولاجير ، وأعطى الفرسان حصن بربيره، فى جبال براديس المشرفة على لاردة وطرطوشة (سنة ١١٣٣م) . وسنعود فيما بعد إلى التحدث عن قيام هذه الحاعات الحربية الدينية فى إسبانيا .

وفي العام التالى ، أي في سنة ١١٣٤ م ( ٢٨٥ ه ) نشبت موقعة إفراغة بين المرابطين وألفونسو المحارب ، تحت أسوار إفراغة ، وشاء القدر أن يسحق فيها النصاري ، وأن يموت المحارب بعد وقوعها بأيام قلائل ، وترتب على دلك ما سبق أن فصلناه من انقسام مملكة أراجون الكبرى ، عقب ارتقاء الراهب رامبر وعرش أراجون ، وعودة نافارا ، إلى استقلالها القديم ، ثم ماحدث بعد ذلك من زواج برنجبر الرابع أمير قطلونية من الأميرة الطفلة بترونيلا إبنة راميرو ، وانضهام مملكة أراجون إلى قطلونية ، بعد أن تنازل عن عرشها راميرو ، وارتد إلى عزلة الدير ، وقيام مملكة قطلونية وأراجون المتحدة بموافقة ملك قشتالة وتأييدها وماكان يحدو ذلك كله في سنة ١١٣٧م.

#### ٣ ــ غزوات القيصر ألفونسو ريمونديس وحروبه

أخذت مملكة قشتالة في عهد ملكها الفتى ألفونسو ربمونديس أو ألفونسو السابع ، تجوز عهداً من القوة والسلطان ، كذلك الذي عرفته في عهد جده ألفونسو السادس . وكان ملك قشتالة ، مذ صفا له الحو ، ووضع على رأسه تاج الإمبر اطور ، يتطلع إلى إخماد كل نزعة إلى الحروج على سلطانه ، وكان هذا موقف ناقارا والبر تغال ، حيت كانت كلتاهما تحرص على استقلالها ، وتعرض عن كل اعتراف بسلطانه . وكانت البر تغال بالأخص ، وهى المملكة التي نشأت عن كل اعتراف بسلطانه . وكانت البر تغال بالأخص ، وهى المملكة التي نشأت أمارة متواضعة ، في ظل قشتالة ، وتحت جمايها ، ثم أخذت بمساعي خالته تريسا ، في تحدى قشتالة ، والإغارة على أراضها ، وتوسيع رقعها شيئاً فشيئاً . وكان ألفونسو هنريكيز ملك البر تغال وهو ابن تريسا ، كأمه في تحدى سلطان قشتالة ، وفي الحرص على استقلال مملكته . وكان ما يشغل ألفونسو ربمونديس ، اتصال ملك البر تغال بالثوار الحلالقة ، واعتداؤه بمعاونهم على بعض أراضي جليقية . وقد وقع بالفعل حادث من هذا النوع في أو ائل سنة ١١٣٧ م ، حيها ثار ائنان من أشراف جليقية ، هما جومث نونيو ، وردر يجو ببريث فيوزو ، وكانا يحكمان من أشراف جليقية ، هما جومث نونيو ، وردر يجو ببريث فيوزو ، وكانا يحكمان من أشراف جليقية ، هما جومث نونيو ، وردر يجو ببريث فيوزو ، وكانا يحكمان «توى» فسلماها إلى ملك البر تغال ، وتمكن ملك البر تغال فضلا عن ذلك من «توى» فسلماها إلى ملك البر تغال ، وتمكن ملك البر تغال فضلا عن ذلك من



السيطرة على مناطق جليقية الجنوبية ، فعندئذ تأهب ألفونسو ريمونديس لغزو البر تغال ووضع حد لعدوان ملكها ، ولكن حدث فى نفس الوقت الذى تمت فيه أهبة الغزو ، واجتمع القادة والزعماء ومهم المطران خلمريث حول ملك قشتالة ، أن وقعت مفاوضات سريعة بين الملكين ، انتهت فجأة بعقد الصلح بيهما ، وتعهد ألفونسو هنريكيز فى هذا الصلح أن يكون صديقاً مخلصاً للقيصر ، وأن يحاون القيصر فى غزواته سواء ضد المسلمين أو النصارى ، وأبرم هذا الاتفاق فى مدينة توى فى يولبه سنة ١١٣٧م ، وكان واضحاً من نصوصه أن البر تغال أضحت تحت حماية قشتالة . و يمكننا أن نفسر خضوع ملك البر تغال على هذا النحو الفجائى ، بما كان يعانيه يومئذ من اشتداد ضغط المسلمين على أراضيه ، وتوالى غزواتهم المخربة فها . بيد أن ألفونسو هنريكيز لم يكن ينظر إلى ذلك الصلح ، إلا على اعتبار أنه ضرورة موقتة ، أملتها الظروف القاهرة ، وأنه سوف ينقضه عاجلا أو آجلا .

وعندئذ اتجه ألفونسو ريمونديس إلى غزو الأنداس ، فسار فى قواته إلى منطقة جيان وبياسة وأبدة وأندوجر ، وهو يعيث فها تحريباً وقتلا وسبياً ونهباً . ولم يلق النصارى من المرابطين مقاومة شديدة فى البداية ، ولكن حدث أن فرقة من النصارى عبرت نهر الوادى الكبير لتتابع النهب والسبى ، واكنها لم تستطع العود إلى اقتحام النهر لهطل الأمطار الغزيرة ، وفيضان الماء ، ففتك بها الحند المرابطون وأبادوها جميعاً أمام أعين الإمبر اطور وجنده ( سنة ١١٣٨ م ) ، فارتد القيصر إلى طليطلة وهو يضطرم سخطاً . وحاول بعد ذلك بقليل أن ينتقم لهذا الحادث بمحاصرة قورية ، فدافع عنها المسلمون أشد دفاع ، وكان فشلا آخر حز فى نفس الإمبر اطور (١) .

وفى العام التالى ، خرج ألفونسو لغزو حصن أورليا أو أوريخا Oreja وهو الذى تسميه الرواية العربية بحصن «أرنبة » على مقربة من طليطلة ، وكان أمنع الحصون الإسلامية فى منطقة الحدود ، فهرعت القوات المرابطية من قرطبة ومن مرسية وإشبيلية لإنجاده بقياده الأمير يحيى بن غانية ، وكان ألفونسو ريمونديس يرابط بقواته إزاء الحصن المحصور ، فى انتظار القوات الإسلامية ، وكانت زوجه الملكة برنجيلا تشرف فى غيابه على الحامية الموكلة بالدفاع عن طليطلة .

Lafuente: ibid ; T. III. p. 287 (1)

فحدث، حسبا تقص علينا الرواية النصرانية ، أن الجنود المرابطية حيها وصلت في طريقها إلى ظاهر طليطلة ، أن أطلت عليها الملكة برنجيلا ووصيفاتها من شرفة القصر ، وبعثت إلى ابن غانية رسولا ، يؤنبه بلسانها على أنه يحاول أن يهاجم مكاناً تدافع عنه امرأة ، في حين أن القوات القشتالية تنتظره بقيادة الإمبراطور عند حصن أوريخا ، فارتد القواد المسلمون أمام هذا التأنيب ، ولم يقوموا بأية محاولة لإزعاج القشتاليين ، وسقط حصن أوريخا في يد الإمبراطور بالأمان ، محاولة لإزعاج القشتاليين ، وسقط حصن أوريخا في يد الإسلامية إلى هذا وذلك كله حسما فصلناه من قبل في موضعه . ولم تشر الرواية الإسلامية إلى هذا الحادث الذي يتسم بالفروسية ، بيد أنها تضع حصار حصن أوريخا وسقوطه في سنة ٢٥٥ ه ( ١٦٣٠ م ) ، بينها تصنعه الرواية النصرانية ، في سنة ١٦٣٧ م ) .

وكانت الخطوة التالية تفاهم ألفونسو ريمونديس وصهره رامون برنجيرالرابع أمبر قطلونية وأراجون ، على الإيقاع بمملَّكة ناڤارا . وعقد الملكان اتفاقا بهذا الشَّأَن في كريون ، يقضي بتحالفهما على محاربة غرسية رامبريس ، واقتسام أراضى ناڤارا ، وأن نختص ملك قشتالة بولاية ريوخا وكل الأراضي الواقعة شرقى نهر إيىرو ، وهي التي كان مملكها جده ألفونسو السادس ، وأن يستولي أمر قطلونية على سائر أراضي أراجون ، التي كان مملكها سانشو وپيدرو ملكا أراجون من قبل . أما منطقة بنبلونة فإن القيصر يستولى على ثلثها ، ويستولى رامون برنجير على باقبها مع اعترافه بسيادة قشتالة علىهذا الحزء ، على نحو ماكان عليه الشأن أيام ألفونسو السادس. وتنفيذاً لهذا الاتفاق زحف الكونت رامون بقواته على ناڤارا من ناحيتها الحنوبية ، وزحف علمها القيصر في قواته من ناحية الشمال الغربي ، ولكن غرسية رامبريس ملك ناڤارا استطاع في كثير من الشجاعة ، والبراعة ، أن يرد القوات الأرجونية ، أما القوات القشتالية فقد استطاعت أن تخترق ناڤارا ، وأن تطوق عاصمتها بنبلونة ، واكتنى غرسية رامبريس بأن يلتزم خطة الدفاع ، حتى يطيل أمد المعركة وينهك قوى خصومه . وكان غرسية رامبريس أعقل من أن يغامر بالدخول في معارك حاسمة مع القوات القشتالية ، فلجأً إلى رجال الدين في طلب الإنجاد بالمفاوضة وعقد الصَّلَّح ، وعاون في اتَّحَاذُ

Lafuente : ibid; T. III. p. 228 - lbars: Valencia Arabe p. 482 - 484 (١) وراجع ما سبق أن أوردناه عن هذا الحادث (ص ١٥١ من هذا الكتاب)

هذه الحطوة الكونت چوردان أمير تولوشه ، الذى جاء حاجا إلى شنت ياقب. وعقدت معاهدة الصلح بين غرسية راميريس والإمبر اطور فى قلهيرة فى أكتوبر سنة ١١٤٠م ، وهى تقضى بأن يعترف ملك نافارا بسيادة الإمبر اطور ، وأن تتزوج الأميرة بلانكا إبنة غرسية من الأمير سانشو ولد الإمبر اطور الكبير ، وأن تسلم نظراً لصغرها إلى الإمبر اطور ، حتى تربى وتكبر فى بلاط قشتالة . وهكذا أنقذت نافارا إلى حن .

غير أن هذا التصرف لم يرق الكونت رامون ، وسخط الشعب الأرجونى على الإمبر اطور لأنه لم يحسب حسابا لاتفاق كريون . ومن ثم فقد عول الكونت أن يعمل لحساب نفسه ، وأن يشهر الحرب وحده على ناڤارا بقوات أراجون وقطلونية . واضطرمت الحرب ضد ناڤارا من جديد . ولكن غرسية هزم الأرجونين ، وتوغل فى أراضى أراجون ، واستولى على عدة من البلاد ، والحصون ، وأخذ يفكر فى خلع طاعته للإمبر اطور . وعندئذ خشى ألفونسو رعمونديس عاقبة هذا الظفر الذى أحرزه غرسية ، وسار فى قواته لإنجاد الكونت رامون ، وزحفت القوات المشتركة على ناڤارا كرة أخرى ( سنة ١١٤٣ م ) . وهنا تذرع غرسية بالحكمة ، وبادر بالإذعان والتسليم ، وأخلى سائر الأماكن وهنا تذرع غرسية ، الذى توفيت زوجته منذ أعوام ، بالأميرة أوراكا ابنة القيصر يتزوج غرسية ، الذى توفيت زوجته منذ أعوام ، بالأميرة أوراكا ابنة القيصر غير الشرعية ، وعقد هذا الزواج الملكى بالفعل فى مدينة ليون فى يونيه سنة ١١٤٤ م فى حفلات باذخة ، اشتهرت بين أحداث هذا العصر ، ووضع بذلك حد للنزاع بين ناڤارا وجارتها أراجون وقشتالة .

وفى خلال ذلك كانت قشتالة تتابع كفاحها ضد المسلمين ، وذلك سواء بالعمل على صد غزواتهم ، والقيام فى أراضيهم بغزوات مماثلة ، أو محاولة انتزاع ما يمكن انتزاعه من قواعد الحدود . وكان المرابطون قد استولوا على قلعة «مورة» المنيعة الواقعة جنوبى طلبطلة ، وذلك فى سنة ١١٤٠ م ، واتخذوها قاعدة للإغارة على أراضى قشتالة المجاورة ، فحشد ألفونسو ريمونديس جيشاً ضخماً ، وبعث حاكم طلبطلة ردر بجو فرنانديث على رأس بعض قواته إلى منطقة وادى يانة « فعاثت فى أحواز قرطبة وإشبيلية . وسار الإمبراطور بنفسه فى حملة أخرى إلى قلعة قورية ، وحاصرها مدى شهرين حى سقطت فى يده فى يونيه سنة

١١٤٢م (٥٣٦هـ) وذلك بعد أن يئست حاميتها المسلمة من تلتي أية نجدة .

وتقص علينا الرواية النصرانية ، قصة غزوة قام بها القشتاليون بقيادة نونيو أَلْفُونَسُو حَاكُمُ مُورَةُ السَّابِقُ ، في الأراضي الإسلامية ، وأسفرت المعركة التي نشبت بين القشتاليين وبين قوات إشبيلية وقرطبة ، عن هزيمة المسلمين هزيمة ساحقة ، ومصرع والى إشبيلية وقرطبة ، ورُفع رأساهما في طليطلة على رمحين ، واستولى القشتاليون على كثير من الغنائم والأسرى ، وذلك في أواخر سنة ١١٤٢م ( ٥٣٧ه ) . ولم نجد في المراجع الإسلامية أي ذكر لمثل هذه الموقعة . وكذلك لم نجد مها أى ذكر لما تقصه الرواية النصرانية بعد ذلك من أن القيصر أرسل في العام التالي أعنى في سنة ١١٤٣ (٥٢٨ هـ) حملة جديدة بقيادة مارتن فرنانديث ونونيو ألفونسو ، لتحول دون قيام المسلمين بتحصين قلعة مورة ، فخرج والى قلعة رباح في قواته ــ وتسميه الرواية النصرانيةفرج ــ واشتبك مع القشتاليين في معركة هزم فيها القشتاليون ، وفر مارتن فرنانديث جريحاً ، وقتل نونيو فوق تل قريب يسمى « صخرة الوعل » مدافعاً عن نفسه ، فاحتز رأسه ، وقطعت ذراعه اليمني ، ورجله اليمني ، وأرسلتا إلى قرطبة وإشبيلية ، لتعرضا على أرملتي الواليين القتيلين تعزية لها ، ثم أرسلت بعد ذلك إلى أمير المسلمين تاشفین بن علی تمراکش<sup>(۱)</sup>.

فأثارت هذه الهزيمة في نفس الإمبراطور أيما ألم وسخط ، وأقسم بالانتقام لمصرع قائده ، فخرج في العام التالي ( ١١٤٤ م ) في قواته إلى أراضي الأندلس ؛ وأثخن في أحواز قرطبة وإشبيلية ، وانتسف الزروع وأحرق القرى ، ووصل في سبره المخرب حتى أراضي غرناطة ، وألمرية ، ثم عاد إلى بلاده ، مثقلا بالغنائم والأسرى .

ثم كانت ثورة القواعد الأندلسية على المرابطين ، وكان من الواضح أن هذه الغزوات النصرانية المحربة ، وما يقترن بها من القتل والسبي والنهب ، وهجز المرابطين عن ردها ، كانت من العوامل التي أذكت سخط الأمة الأندلسية على المرابطين، ورغبتها في التخلص من نيرهم، وقد رأينا كيف استغل القيصر ألفونسو ريمونديس هذه الفرصة السانحة ، في بسط عونه لمن لحأ إليه من الثوار الأندلسيين

Lafuente : ibid, T. III. p. 291

<sup>(</sup>١) تاريخ الأندلس في عهد المرابطين والموحدين لأشباخ ص ١٨٣ و ١٨٤ وكذلك :

أمثال ابن حمدين ، وابن هود ، ثم قدم عونه لزعيم المرابطين ابن غانية ، حيمًا علم بعبور الموحدين إلى الأندلس ، وعاونه على الاحتفاظ بسلطانه على قرطبة ، ووصل الأمر بعد ذلك إلى أن احمل القيصر عاصمة الحلافة القديمة لأمد قصير ، وذلك كله حسمًا فصلناه من قبل في موضعه .

وكانت أعظم ضربة نزلت بالأندلس يومئذ ، واشترك فيها القيصر ألفونسو ريمونديس ، افتتاح ثغر ألمرية العظيم، على يد الحملة الصليبية البرية والبحرية التي اشتركت في تجهيزها ممالك اسبانيا النصرانية ، قشتالة وناڤارا وأراجون ومعها چنوة وبيزة ، ونجحت خلال الاضطراب العام الذي أصاب الأندلس يومئذ ، في الاستيلاء على ألمرية ، وذلك في شهر أكتوبر سنة ١١٤٧ م (٥٤٢ه) ، وقد بقي الثغر الإسلامي في أيدى النصاري عشرة أعوام كاملة ، وكانت للقيصر وحاميته القشتالية فيه اليد العليا ، حتى افتتحه الموحدون في أواخر سنة ١١٥٧م .

ونكبت الأندلس فى نفس الوقت بفقد قواعدها الباقية فى الثغر الأعلى . واستولت عليها كذلك حملة صليبية من جنود قطلونية وأراجون وبيزة وچنوة بقيادة الكونت رامون برنجير الرابع أمير برشلونة ، فاستولت أولا على ثغر طرطوشة، وذلك فى آخر سنة ١١٤٨م (شعبان ٤٥٣ه) ، ثم استولت على مدينة لاردة فى أكتوبر من العام التالى (٤٤٥ه) ، واستولت كذلك ، على إفراغة ، ومكناسة وبذلك انتهت سيادة المسلمين فى الثغر الأعلى ، وقد سبق أن تناولنا هذه الحوادث كلها تفصيلا .

وانتهز غرسية راميريس ملك نافارا فرصة انشغال خصمه القديم الكونت رامون بافتتاح قواعد الثغر الأعلى ، فغزا ولايات أراجون المحاورة . وتفسر لنا الرواية النصرانية سر هذا العدوان بقولها إن غرسية كان يرمى إلى إرغام الكونت على أن يتزوج من ابنته بلانكا ، وأن يجعل ذلك شرطاً لعقد السلام بين أراجون ونافلرا ، وذلك بالرغم من أن دونيا بلانكا كان قد تقرر زواجها من سانشو ولى عهد قشتالة ، وأن الكونت رامون كان قد عقد زواجه التمهيدى بالأميرة الطفاة بترونيلا ابنة الملك الراهب راميرو ، وقد اضطر الكونت رامون أن يشترى سلام بلاده بالخضوع لهذه الرغبة ، وأن يتعهد في معاهدة الصلح التي عقدت بأن يتزوج من إبنة ملك نافارا (يوليه سنة ١١٤٩) . بيد أنه ماكاد يشعر بانقشاع الحطر عن أراجون ، حتى هرع إلى الكنيسة يجثو أمام هيكلها مع عروسه

بترونيلا ، يجدد العهد بارتباطه معها برباط الزواج المقدس . وتصف الرواية القطلونية هذا التصرف بأنه عمل فريد من الحتل والحديعة يذكر في حياة الكونت.

وشغل القيصر ألفونسو ربمونديس ، أو ألفونسو السابع ، فى ذلك الوقت عادين داخلين ، أولهما عقد المؤتمر الكهنوتى فى بالنسيا فى سنة ١١٤٨ م ، ليعنى ببحث المسائل الدينية والكنسية ، وثانيهما وفاة زوجه الملكة برنجيلا ، فى سنة ١١٤٩ م . وكانت وفاة هذه الملكة الموهوبة الحازمة ضربة أليمة للقيصر أثارت فى نفسه أيما حزن وشجن . وكان القيصر منذ حين قد فوض لولديه سانشو الذى خصه بلقب ملك ليون ، توقيع الذى خصه بلقب ملك ليون ، توقيع الأوامر والمراسيم العامة ، متشهاً فى ذلك بجديه ألفونسو السادس ، وسانشو الكبير ، فى تقسيم كل مهما المملكة بين أولاده ، حال حياته ، ثم بعد مماته ، وهى السياسة التى كانت تنتهى دائماً باضطرام الحرب الأهلية بين المالك النصرانية .

وفى سنة ١١٥٠ م توفى غرسية راميريس ملك نافارا ، وخلفه ولده سانشو الملقب بالعالم ، فرأى القيصر فى ذلك فرصة جديدة للإيقاع بنافارا ، وفى الحال المجتمع محليفه القديم الكونت رامون برنجير فى تطيلة ، وجددت بينهما معاهدة التقسيم التى عقدت من قبل فى كريون ، ولم يكتف الملكان بالاتفاق على تقسيم نافارا ، ولكنهما اتفقا فى نفس الوقت على تقسيم القواعد والأراضى الإسلامية التى لم تفتح بعد ، فاختص منها ملك أراجون بكل أراضى بلنسية ، ومرسية ، وتعهد تون سانشو ولد القيصر ، أن يعاون الكونت فى افتتاح نافارا ، وتعهد الكونت من جانبه بأنه فى حالة موت القيصر ، يعترف بكل ما يحكمه سانشو ، وإذا توفى من جانبه بأنه فى حالة موت القيصر ، يعترف بكل ما يحكمه سانشو ، وإذا توفى الأب والابن ، فإنه يعترف لأخيه فرناندو بسيادته على أراضى المملكة .

بيد أن تطور الحوادث قضى بنجاة ناقارا من هذه المؤامرة إلى حين . ذلك أنه قد تم زواج دونيا بلانكا أخت ملك ناقارا بالدون سانشو ملك قشتالة فى العام التالى ( ١١٥١ م )، واحتفل بعقده عدينة قلهرة بحضور الملوك الثلاثة ، ملوك قشتالة وأراجون وناقارا . وفى نفس العام عقد زواج القيصر الأرمل ألفونسو ريمونديس من الأميرة ريكا إبنة لادسلاو ملك بولونيا ، وقدمت إلى قشتالة فى العام التالى ، واستقبلها زوجها القيصر فى بلد الوليد فى مظاهر واحتفالات باذخة . وتم زواج سانشو ملك ناقارا من دونيا سانشا ابنة القيصر من زوجه الملكة برنجيلا ( سنة ١١٥٣ ) . وفى العام التالى تزوجت ابنة القيصر الثانية ، دونيا برنجيلا ( سنة ١١٥٣ ) . وفى العام التالى تزوجت ابنة القيصر الثانية ، دونيا

كونستنزا من لويس السابع ملك فرنسا ، وكاى قد طلق زوجه الأولى إليونور دى جيان . وحدت بعد عقد هذا الزواج أن ثارت بعض الريب حول أرومة الملكة كنستنزا ، وقيل بأنها ليست ابنة شرعية للقيصر من زوجه الملكة برنجيلا ، وأنها بالعكس ابنة غير شرعية من خليلته كوندرادا . ورأى الملك لويس أن يتحقق بنفسه من الأمر ، فسافر إلى اسبانيا محتجاً بزيارة قبر القديس ياقب في شنت ياقب (سنة ١١٥٥م) . ولم يكن القيصر يجهل السبب الحقيبي لمقدم صهره ، فرتب لاستقباله في برغش ، ثم في طليطلة حفلات باذخة ، ظهر فيها البلاط القشتالي في أفخم مظاهره وأروعها ، وحضرها ملك نافارا ، والكونت رامون برنجير ملك أراجون ، وأثار القيصر أمام الملوك مسألة ابنته كونستنزا ، وخاطب لويس بقوله : لقد زوجتك ابنتي كونستنزا إبنة الملكة برنجيلا أخت هذا الأمر الكونت رامون . والتفت رامون إلى لويس قائلا : أجل إن زوجتك هي ابنة أختى ، فعاملها بالاحترام والتكريم ، والا فانتظر مقدمي في باريس مع القيصر كعدوين . وعندئذ اقتنع لويس بأصل زوجته الملكي الرفيع ، وعاد إلى بلاده مغتبطاً راضياً (ا)

وكان الكونت رامون برنجير ، قد عقد في نفس الوقت زواجه الفعلى بالأميرة بترونيلا الأرجونية ، وكانت قد بلغت عندئذ الثامنة عشرة من عمرها ، ولما شعرت هذه الأميرة باقتراب وضعها الأول ، عملت وصية مفادها ، أنه إذا كان المولود ذكراً ، فإنه يرث مملكة أراجون على نحو ماكانت عليه في عهد ألفونسو المحارب ، وأن يكون لزوجها الكونت رامون إدارة المملكة خلال حياته ، وإذا مات الولد ، وبقي الكونت حيا ، فإنه يغدو الملك المطلق للمملكة كلها . أما إذا كان المولود أنثى ، فكل ما ترغبه بشأنها هو أن يعني والدها بأن يزوجها وأن يمهرها بسخاء . وبعد ذلك وضعت الأميرة ولداً سمى رامون طول حياة والده ، ثم غير اسمه بعد وفاته ، إلى ألفونسو ، فكان هو وارث المملكتن قطلونية وأراجون .

ولم يمض قليل على ذلك حتى شهر سانشو ملك ناڤارا الحديد الحرب على أراجون يبغى تحقيق أطاع والده غرسية راميريس ، واضطر الكونت رامون ،

<sup>(</sup>١) تاريخ الأندلس في عهد المرابطين والموحدين لأشباخ ص ٢٣٣ و ٢٣٤ وكذلك :

Lafuente : ilid; T. III. p. 278

أن يعود مسرعاً من غزوة كان يقوم بها في بيارن ، فيما وراء الرنيه ، وعندئذ سار القيصر ألفونسو ربمونديس إلى لاردة ، وذلك ليقوم بالتدخل بين الملكين المتحاربين في الظاهر ، ولكنه اجتمع بالكونت رامون ، وجدد معه الاتفاق القديم على تقسيم نافارا ، ولم تمنعه وشائج المصاهرة الوثيقة بينه وبين ملك نافارا زوج ابنته ، وأخ زوجة ولده سانشو ، من الاثمار به على هذا النحو ، وتم الاتفاق في الوقت نفسه بين القيصر والكونت على تزويج دون رامون الصغير ولد الكونت ، وكان في الرابعة من عمره ، من دونيا سانشا ابنة القيصر منزوجه الحديدة الملكة ريكا ، وكانت في الثانية من عمرها .

# عوام القيصر الأخيرة ووفاته وفاة رامون برنجير الرابع

ومما هو جدير بالذكر ، أن هذه الفترة من الحفلات والزيجات الملوكية المتوالية ، قد عاقت عاهل قشتالة فترة قصيرة ، عن متابعة غزواته لأراضى الأندلس ، فهو مذ قام في سنة ١١٥١ م (٥٤٦ هـ) بغزوته لمدينة جيان ونهبها ، وقد كانت يومئذ بأيدى الموحدين ، لم يعد إلى مهاحمة الأندلس إلا في سنة ١١٥٥م (٥٠٥ هـ) ، وذلك حيما نجح في الاستيلاء على أندوجر وحصن البطروج ، واحتلهما القوات القشتالية لفترة يسيرة ، ثم عاد الموحدون بقيادة ابن يكيت والى قرطبة ، فاستردوهما ، واستولوا على بعض الحصون النصرانية المحاورة ، وذلك حسما أشرنا إلى ذلك من قبل في موضعه .

وكانت آخر المعارك الحطيرة التي خاضها القيصر مع الموحدين ، هي معركة ألمرية . وكان الموحدون بعد استيلائهم على قرطبة وغرناطة ، قد وضعوا خطتهم لاسترداد ألمرية ، التي افتتحها النصاري منذ سنة ١١٤٧م ، (٥٤٧ه) . وقد سبق أن فصلنا حوادث افتتاح النصاري لهذا الثغر الإسلامي العظيم ، ثم حوادث استرداده على أيدي الموحدين . وكان القيصر ألفونسو ريمونديس قد سار لإنجاد حاميته النصرانية في جيش كثيف ، وسار معه حليفه محمد بن سعد بن مردنيش أمير شرقي الأندلس في قواته ، واكن جهود القيصر وحليفه المسلم ذهبت عبثاً ، واضطر النصاري إلى تسليم ألمرية إلى الموحدين ، بعد حصار دام سبعة أشهر، وذلك في أواخر سنة ١٥٥ ه) . وارتد القيصر في قواته وذلك في أواخر سنة ٥٥ ه) . وارتد القيصر في قواته

إلى بلاده ، وقد حطم هذا الفشل الأخير قواه المعنوية . وفي طريق العودة أصابته حمى شديدة ، فاضطر إلى التوقف في مكان بالقرب من بلدة مورتلة (موردال)، وهنالك تلقى القداس ، وأسلم الروح ، وذلك في ٢١ أغسطس سنة ١١٥٧م، وهو في سن الحادية والحمسن .

وكان القيصر ألفونسو ريمونديس ، أو ألفونسو السابع ، أو ألفونسو الثامن إذا اعتبرنا أن ألفونسو المحارب ملك أراجون، كان أيضاً وقت زواجه بالملكة أوراكا ملكاً لقشتالة ، من أعظم ملوك اسبانيا النصرانية ، وكان هو أول ذلك الثبت الحافل من ملوك قشتالة ، الذين ينتمون إلى الأسرة البرجونية الملوكية ، والذين حكموا قشتالة حتى القرن الحامس عشر. وكان يتسم بكثير من الحزم والقوة ، وقد أمدته التجارب القاسية التي شهد ها خلال صباه ، أيام الحصومات والحروب الأهلية التي اضطرمت بنن أمه أوراكا وزوجها ألفونسو المحارب من جهة ، وبين أمه وبين الأشراف الحوارج من جهة أخرى ، بكثير من الحبرة والمقدرة على معالحة شئون الملك ، والذود عن العرش ، ومن ثم فقد استطاع أن يقمع ثورات الأشراف الحارجين ، وأن محد من سلطانهم ونزعاتهم الثورية ، واستطاع منذ وفاة ألفونسو المحارب أن بحتل مركز السيادة والصدارة بين ملوك اسبانيا النصرانية . وقد رأينا كيف كان ألفونسو ربمونديس يعلق ، على صفة الإمبر اطورية نتائج ضخمة ، وبالرغم من أن هذه الصَّفة لم يكن لها بالنسبة لباقى ممالك اسبانيا النصر انية سوى طابع أدبي ، فإنه كان بحرص على سلطانه كإمر اطور ، وكان ( وفقاً لقول النقد الإسباني ) « يحلم بإمبر اطورية حقيقية ، تشتمل على كل إمكانيات التوسع الإسباني ، وكل العوامل التاريخية للوطن الإسباني ، وتمتد جذورها إلى تراث العالم الروماني ، وإلى وحدة العرشالقوطي ، وكان منذ اتشح بالثوب الإمبراطوري في سنة ١١٣٥م ، يسير وفق برنامج مدروس راسخ ، وكان هذا البرنامج يقوم على شقين ، الأوَّل الإصلاح الداخلي في الناحيتين الإدارية والقضائية ، والثاني ، وهو ناحية السياسة الخارجية يقوم على المحافظة على سمعة الإمبراطورية ، بكافة الوسائل السلمية والعسكرية » .

« وغاية هذا البرنامج النهائية ، هو الهجوم العام على الإسلام ، وكان الاندفاع نحو فتوح الاسترداد Reconquista يستمد قوته من مصادر كثيرة ، من نفس النظرية الإمبراطورية ، ومن توحيد مختلف الأراضي والجهود ، والحلاف القائم بين المسلمين في شبه الجزيرة ، وضرورة حماية هيبة الإمبر اطورية ومكانتها إزاء البابوية والعالم الحارجي ، كل ذلك كان يخلق اندفاعاً قوياً ومستمراً ، يضع الإسلام في شبه الجزيرة في موقف من أدق مواقفه . وقد أكد ألفونسو السابع نيته في متابعة هذه الحرب المستمرة على الإسلام ، عقب التتويج الإمبر اطوري مباشرة ، في إخطاره لأهل مملكته ولسكان الحدود ، بأن يشهروا الحرب على المسلمين في كل سنة ، وأن يزعجوهم بلا هوادة، وألا يفروا بلادهم أوحصونهم ، وأن ينتزعوا منهم كلشيء في سبيل الله ، ومن أجل الدين المسيحي »(١).

وتشيد الرواية النصرانية مخلال ألفونسو رعونديس ، وتقول لنا إنه من القلائل من ملوك اسبانيا النصرانية ، الذين يستحقون صفة القيصر بجدارة ، وتشيد كذلك بفروسته وشجاعته وعدله وتقواه ، ورعانته للكنائس والأدبار . بيد أنه ليس من ريب في أن ألفونسو ر بمونديس كان ملكاً جشعاً ، و افر الأطاع ، وكان لا يفرق في تحقيق أطاعه بين الوسائل المشروعة، وغير المشروعة ، وقد رأينا موقفه من مملكة ناڤارا الصغّرة الشجاعة الأبية ، وكيفّ أن وشائج القربي والمصاهرة لم تمنعه من الأثمار باستقلالها غير مرة . أما سياسة ألفونسو ربمونديس نحو الأندلس المسلمة ، وهي السياسة التي صورها لنا النقد الإسباني فيما تقدم، فلم تكن تختلف في شيء عن سياسة أسلافه : سياسة التربص والغدر والعدوان المستمر ، وسياسة الضرب والتفريق بن المتوثبين والمتخاذلين من زعمائها ، وانتهاز الفرص للإيقاع بها ، وانتزاع أراضها بكل الوسائل . والواقع أن الحيوش القشتالية أيام ألفونسو ر بمونديس لم تترك للمسلمين في شبه الحزيرة أية هدنة . فني سنة ١١٣٣م، قام ألفونسو بغزوته الكبرى خلال الأندلس، ووصل في زحفه إلى شريش وأرض الفرنتيرة ، ولم تستطع الحيوش المرابطية أن تقف في سبيله . وهو مذ تقلد التاج الإمىر اطوري في سنة ١١٣٥ ، دائب الغزو لأراضي الأندلس ، فإذا لم تكن ثمة غزوة كبيرة ، فقد كانت ثمة غارات عربة على الحدود . وفي سنة ١١٣٩ افتتح حصن أورنخا ( أرنبة ) . وفي سنة ١١٤٢، افتتح قورية . وفي سنة ١١٤٦ ، دخل قرطبة استجابة لدعوة ابن حمدين ،

<sup>(</sup>۱) وردت هذه الملاحظات، ضمن تصوير لعهد ألفونسو السابع، قدم به الأستاذ العميد La Orden de Calatrava y su perspectiva universal لحماضرته S. Montero Diaz للمنشورة في كتاب : La Orden de Caltarava (Cuidad Real 1959) p. 8

ثم ندب لحكمها ابن غانية . وفى سنة ١١٤٧ استولى على قلعة رباح ، واشترك مع الحيوش النصرانية الأخرى فى الاستيلاء على ألمرية ، وهكذا استمر الصراع على أشده بن الحيوش القشتالية الغازية والجيوش المسلمة ، مرابطية أوغيرها ، طوال أيام ألفونسو السابع .

ويعرف ألفونسو ريمونديس فى الرواية الإسلامية بألفنش بن رمند أى ألفونسو بن ريموند وهو اسم أبيه الكونت ريموند البرجونى ، ويعرف كذلك بالسليطين أى الملك الصغير لأنه حكم منذ طفولته .

وحكم الكونت رامون برنجير الرابع بضعة أعوام أخرى ، وشغل فى الأعوام الأخيرة من حكمه عنازعات ومعارك مختلفة فيا وراء البرنيه ، فى ولاية بروقانص ، وهى التى كان يحكمها أخوه الكونت برنجير رامون ، حتى نازعه فيها بعض الأمراء المحليين ، وقتل مدافعاً عن ولايته . وقد نجح الكونت يومئذ في إرغام أشراف بروقانص على الاعتراف بطاعته وتلقب بلقب كونت دى بروقانص مضافاً إلى ألقابه . ولكن بعض الأمراء المحليين عادوا فأثاروا الاضطراب فى بروقانص ، منضوين تحت حماية القيصر فردريك الأول امبراطور ألمانيا . وأخيراً تحول القيصر إلى مناصرة الكونت رامون ، ومنحه عهد الحزية على بروقانص وعلى عاصمتها آرل ، كما كان الأمر من قبل . تم سافر الكونت رامون وابن أخيه برنجير إلى تورينو حيث كان يقيم القيصر ، ليتلقيا منه عهد الحزية ، فمرض الكونت وتوفى خلال الطريق ، وذلك فى السادس من أغسطس الحزية ، فمرض الكونت وتوفى خلال الطريق ، وذلك فى السادس من أغسطس سنة ١١٦٢ م .

وكان رامون برنجير الرابع ، من أعظم أمراء اسبانيا النصرانية في ذلك العصر ، الذي تعددت فيه المالك الإسبانية ، ومن أوفرهم ذكاء وعزماً ومقدرة . وفي وسعنا أن نعتبره مؤسس عظمة مملكة أراجون الحقيقي . وكان سبيله إلى ذلك إدماج قطلونية وأراجون في مملكة قوية موحدة ، وكان حكمه يتسم بالقوة والحكمة والعدل ، وقد استطاع بسياسته المستنبرة أن يتقى كثيراً من الحروب والمنازعات ، وأن يحافظ على سلام مملكته ورخائها . بيد أنه كان كسائر أقرانه ملوك اسبانيا النصرانية يضطرم تعصبا ضد المسلمين ، ولايدخر جهدا في محاربتهم ، وقد استطاع أن ينتزع آخر القواعد الإسلامية في الثغر الأعلى ، وأن يقضى بذلك نهائياً على سلطان المسلمين ، في هذا الركن من اسبانيا .

# ه ـ قشتالة بعد وفاة ألفونسو ريمونديس والحرب الأهلية بين أسرتى كاسترو ولارا

لما توفى القيصر ألفونسو ربمونديس فى أغسطس سنة ١١٥٧ م، قسمت مملكته بين ولديه ، وذلك وفقاً للنظام الذى وضعه فى أواخر حياته ، فاختص ولده سانشو الثالث بعرش قشتالة والأراضى التابعة لها فى أعالى التاجه، وعاصمها طليطلة ، مع حق الحزية على مملكتى نافارا وأراجون . واختص ولده الصغير فرناندو بمملكة ليون وجليةية وأشتوريش ، مع حق السيادة على مملكة البرتغال ، وبهذا التقسيم الحديد لمملكة قشتالة الكبرى ، أصبحت المالك الإسبانية النصرانية خساً هى مملكة أراجون وقطلونية المتحدة ، ونافارا ، وقشتالة ، وليون والبرتغال .

وكان هذا الوضع الحديد للالك الإسبانية المصرانية نذيراً بتطور الحوادث، وبانهيار سيادة قشتالة ، التي استطاع القيصر ألفونسو ريمونديس ، أن يفرضها على باقى المالك الإسبانية ، وبدأت الأمور كالعادة بنشوب الحرب الأهلية بين الأخوين ، ملكى قشتالة وليون . وذلك أن فرناندو ملك ليون بدأ حكمه ، باضطهاد سائر الكبراء والأشراف الخلصين لقشتالة ، فجردهم من مناصبهم وأملاكهم ، وأخرجهم من مملكته اتقاء لمؤامراتهم ودسائسهم ، فالتجأ هؤلاء إلى أخمه سانشو ملك قشتالة ، فسار سانشو في قواته ومعه الأشراف المبعدون ، وغزا ليون ، وأرغم أخاه على أن يرد المعدين ، إلى مناصبهم ، وأن يرد إليهم أملاكهم ومكانتهم ، وأرغمه فوق ذلك على أن يعترف بسيادته وأن يؤدى له الحزية .

وفى خلال ذلك حاول سانشو ملك نافارا ، أن يرفع نير قشتالة عن مملكته ، وأن يسترد ولاية ريوخا القديمة ، ولكن سانشو الثالث بادر بإرسال حملة قوية إلى نافارا ، فخشى ملكها العاقبة ، وآثر أن يعقد الصلح على أن تبقى الأوضاع القديمة على حالها .

وكان سانشو الثالث يجيش بأطاع كثيرة ، وكان يطمح بالأخص إلى أن ينظم مع باقى المالك الإسبانية حلفاً مشتركاً لمحاربة الموحدين ، الذين سيطروا على غرب الأندلس وأواسطها ، وأضحوا يهددون أرض قشتالة ، ولكن هذه الآمال تحطمت كلها ، إذ توفى سانشو فجأة فى آخر أغسطس سنة ١١٥٨ ، بعد أن حكم عاما فقط ، ولم يترك لوراثة عرشه سوى طفل فى الثالثة من عمره ، هو ألفونسو الذى لقب فيها بعد بالنبيل، واختار فى وصيته للولاية على ولده والقيام عهام الحكم ، مؤدبه الكونت جوتيرو فرنانديث سليل أسرة كاسترو القوية ، وكان لهذا الاختيار أثره فى مجتمع الأشراف ، وفى اضطرام المنافسة بين أسرة كاسترو ، وخصياتها من الأسر الشريفة ، وعلى رأسها أسرة لارا ، وقد كانت تضارع للكاسترو ، قوة وعصبية ومحتداً .

سخطت أسرة لارا لما خصت به أسرة كاسترو من الوصاية على الملك الطفل ، وخشى الكونت جويترو عاقبة سخطها ووعيدها، فعهد بتربية الملكالطفل إلىالكونت غرسية دى آنيا قريب آل لارا ، والمتصل بهم بأوثق الصلات ، وذلك كوسيلة لتجنب الحصام والمحافظة على السلم ، ولكن غرسية مالبث أن برم بهذه التبعة الثقيلة ، فسلم الطفل إلى الكونت ألمانريش كبير آل لارا ، فثار الكونت جوتيرو لهذا التصرف ، وأصر أن يعاد إليه الطفل ، وهدد بالحرب ، ولكنه لم يلبث أن توفى ، فتابع أبناء أخيه المطالبة، وأصروا على استعادة الملك الطفل استناداً إلى الوصية الملكية ، فلما أصرآل لارا على موقفهم ، لحأ آل كاستروا إلى فرناندو ملك ليون ، عم الملك الطفل ، لكي يحمى ابن أخيه ، فسار ملك ليون في الحال إلى قشتالة في جيش ضخم ، واحتل معظم قواعدها ، وأعلن أنه يتولى الحكم والوصاية على ابن أخيه، وٰاعترف بطاعته معظم الشعب القشتالي ( سنة ١١٥٩م) . واشتد فرناندو في مطاردة آل لارا ، حتى أرغموا أخبراً على تسليم الملك الطَّفَل . وعمد فرناندو بعد ذلك إلى اصطفاء آل كاسترو ، وتجريد آلُ لارا من أملاكهم ومناصبهم وألقامهم ، وترتب على ذلك أن ثارت بين الفريقين حرب دموية ، خربت فيها الضياع ، وأحرقت القرى ، وقاتل ملك ليون إلى جانب آل كاسترو ، حتى أرخمت أسرة لارا أخيراً على التسليم ، وأعلنوا أنهم يعودون إلى الطاعة ، وأنهم يقسمون بالتزامها إذاً أعيد إليهم الطفل الملكى قبل ذلك . واتفق الفريقان على أن مجتمع لذلك الغرض مجلس في بلدة « سُرية » يشهده آل لارا والملك فرناندو ، ومعه ابن أخيه الطفل . ولكن حدث خلال انعقاد هذا المحلس ، أن اختطف الطفل فارس جرىء من رجال آل لارا ، وسرعان ماعمد زعماء آل لارا وفى مقدمتهم الكونت ألمانريش إلى الفرار من

المجلس دون أن يقسموا يمين الطاعة ، وأدرك فرناندو ، بعد فوات الوقت، ما دبره خصومه من غدر وخديعة .

ووضع آل لارا الطفل الملكي في قلعة إستبان دي جورمت المنيعة، وأذاعوا في طول البلاد ، وعرضها أنهم يعملون على حماية الملك الطفل ، وحماية استقلال قشتالة من مطامع الملك فرناندو ، وانضم إليهم فريق كبير من أهل قشتالة . ومع ذلك فقد بتى التفوق إلى جانب فرناندو وأنصاره آل كاسترو ، وكان يؤيده بالأخص رجال الدين ، وعلى رأسهم مطران طليطلة . واستمرت هذه الحرب الأهلية بين الفريقين أعواماً ، وبذل فيها آل لارا جهوداً عنيفة ، وقتل زعيمهم الكونت ألمانريش في إحدى المعارك . وكان وجود الملك الطفل في أيديهم ، يساعدهم على حشد الأنصار والموارد . وأخيراً رجحت كفتهم على قوات ليون، واضطر الملك فرناندو ، إلى أن يطلب العون من خصميه القديمين ، ملك ناڤار ا، وملك البرتغال . وكانت الأحوال خلال ذلك تتطور في قشتالة ، وأخذ الشعب يتحول عن آل كاسترو وعن قضيتهم ، ويرى في بقاء ملك ليون وجنوده خطراً على استقلال البلاد . ومن جهة أخرى ، فإن ملك ليون لم يحظ بالعون المنشود من محالفة البرتغال وناڤارا ، وزاد في متاعبه أن قامت ثورة محلية في أراضي استرامادوره ، وثارت مدينتا آبلة وشلمنقة على سلطانه ، وأخذ آل كاسترو في نفس الوقت يفقدون هيبتهم ونفوذهم ، لما ارتكبوه من عسف ومظالم . وانتهزت أسرة لارا فرصة هذا التحول ، فسارت في أنصارها إلى طليطلة عاصمة قشتالة ، واستولت عليها عنوة ، ونادت بقيام حكيم الملك الطفل ألفونسو ، وكان قد بلغ عندئذ الحادية عشرة من عمره، ودعت جميع القشتاليين إلى الالتفاف حول الملك الشرعي، ومقاومة الليونيين وآل كاسترو . وكان ذلك في سنة ١١٦٦ م .

واتجهت قشتالة كلها عندئذ إلى تأييد ملكها الصبى ، الذى لقب بألفونسو النبيل ، واستأثر آل لارا بجميع السلطات ، وتحول رجال الدين أخيراً عن ملك ليون ، ليؤيدوا الملك الشرعى ، وعقدت قشتالة الهدنة مع ناڤارا ، وعقدت حلفا مع أراجون . وأيقن فرناندو ملك ليون أخيراً أنه لا أمل فى مثل هذا الموقف وآثر أن ينسحب من أراضى قشتالة ، وأن يترك حلفاءه آل كاسترو لمصيرهم ، واضطر آل كاسترو وعندئذ إلى مغادرة قشتالة ، والالتجاء إلى أراضى المسلمين ، ومنالك أخذوا يرقبون الفرص للعودة والانتقام ، وأسدل الستار بذلك مدى

حين على صراع هاتين الأسرتين القشتاليتين الكبيرتين (١). ٦ ــ قيام حماعات الفرسان الدينية

وقد امتاز هذا العصر – النصف الأول من القرن الثانى عشر – وهو عصر ألفونسو المحارب ، وألفونسو ر بمونديس ، بظهور قوة جديدة فى ميدان الصراع بين اسبانيا النصرانية واسبانيا المسلمة ، هى جماعات الفرسان الدينية . وكانت هذه الحجاعات قد ظهرت فى المشرق على أثر اضطرام الحروب الصليبية ، وسقوط بيت المقدس فى أيدى الفرنج الصليبيين ، وظهرت طلائعها فى اسبانيا، فى عصر ألفونسو المحارب . وكانت أول جماعة قامت فى أراجون من هذا النوع هى جمعية الفرسان الدينية التى أنشأها ألفونسو المحارب فى سنة ١١٢٠م، على أثر موقعة كتندة ، فى قلعة « مونريال » على مقربة من دروقة ، وظهر فرسان الداوية أو فرسان المعبد بعد ذلك فى إمارة برشلونة ، وشجعهم أميرها الكونت رامون برنجير الثالث على القيام فى مملكته ، ومنحهم حصن « جرانيينا » على مقربة من لاردة ، ليكون مقراً لهم ، ثم انتظم فى سلكهم قبيل وفاته فى سنة ١١٣١ م .

ولما توفى ألفونسو المحارب ، خص فرسان المعبد فى وصيته بثلث مملكته ، باعتبارهم حماة النصرانية فى بيت المقدس ، كما خص فرسان الأسبتارية ، كذلك بنصيب آخر من مملكته . وقد رأينا فيا تقدم كيف رفض الشعب الأرجونى أن ينفذ هذه الوصية حرصاً على سلامة الوطن الأرجونى . وقد رأى الفرسان أنفسهم استحالة تنفيذ مثل هذه الوصية ، لأنها مسألة لاتحل إلا بقوة السلاح ، ومن ثم فقد نبذوا باختيارهم هذه الحقوق ، واكتفوا بالمطالبة ، بأن يعوضوا عها بما يعاونهم على الاستقرار ، وتأدية مهمتهم فى حماية الدين . ومن ثم فقد رأى أمر أراجون فيما بعد الكونت رامون برنجير الرابع ، تعويضاً لفرسان المعبد (الداوية ) أن منحهم عدة حصون فى أراجون ومنتشون وكلامبر وغيرها مع ما يلزم لها من المرافق والغلات التى تساعدهم على العيش ، وكذلك حصل الفرسان على حق الإعفاء من الحضوع لقضاء الملك ، وعلى أن يعطوا نصيباً معيناً فى المدن على حق الإعفاء من المسلمين مثل وشقة وبربشتر وسرقسطة ، وقلعة أيوب وغيرها، وفى مقابل ذلك يتعهد الفرسان بأن يكرسوا حياتهم لحاية النصرانية فى تلك

M. Lafuente: ibid; Vol. III. p. 321-324 ()

الأنحاء ، وتم هذا الاتفاق في اجتماع عقد في مدينة جير نده(١) في سنة ١١٤٣ م ، وشهده مندوب عن البابا ، وكثير من الأساقفة وأشراف أراجون وقطلونية . وهكذا تم لجمعية فرسان المعبد الشهيرة أن تستقر في أراجون وقطلونية . وسرعان ما نمت واشتد ساعدها ، وظهرت أهمية العون الذي سذله أعضاوهما في محاربة المسلمين ، ولاسما في الدفاع عن القواعد والحصون الواقعة على الحدود. وألنى هذا المثل صداه في قشتالة ، عقب وفاة القيصر ألفونسو ربمونديس، وقيام ولده سانشو. وكانت قلعة رباح، في مقدمة هذه المعاقل الأمامية التي تحمي مداخل قشتالة ، وكانت فضلا عن أهميتها الدفاعية ، تسيطر على مقاطعة جيان الأندلسية، وكان ألفونسو السابع قد عهد بالدفاع عنها إلى فرسان الداوية ، وكانت القوات الموحدية تزحف على هذه القلعة من آن لآخر وترهقها بهجاتها العنيفة . ولما استولى الموحدون على ألمرية ، جددوا هجومهم في سنة ١١٥٨م على قلعة رباح ، ولم يستطع فرسانالداوية إنقاذها من السقوط الا بشقالأنفس ، فلما أيقنوا بعجزهم عنالقيام بمهمتهم الفادحة ، غادورا القلعة وسلموها إلىسانشو ملك قشتالة، ليعني هو بأمر الدفاع عنها . وألمي سانشو نفسه في مأزق حرج . وكان ثمة في طليطلة راهب ورع هو ريموندو أو رامون رئيس دير فتيرلو ، ومعه راهب ورع من أسرة نبيلة يدعى دبحو بلاسكيث ، وكان فارساً مقداما ظهر في ميدان الحرب ، فتقدم الراهبان إلى الملك سانشو ، بأن يعهد إلهما ممهمة الدفاع عن قلعة رباح ، فأجابهما الملك إلى ما طلباً . وأيد مشروعهما يوحنا مطران طليطلة ، وألقى عظات وعد فيها بالغفران لكل من يتقدم للدفاع عن القلعة ، فلم يمض سوى قليل حتى استطاع الراهب ر بموندو أن يجمع حوله في قلعة رباح عشرين ألف مقاتل، وأمده كثيرون ممن لم يشتركوا في الدفاع بالخيل والدواب والمال . وكان لهذه الحركة القوية أثرها في رد الموحدين عن مهاحمة القلعة . وفي الحال رأى الراهب رامون أن يؤلف من أولئك الذين يرغبون أن يكرسوا حياتهم للدفاع عن النصر انية حمعية من الإخوة . وهكذا قامت حمعية « فرسان قلعة رباح » ( سنة ١١٦١م ) . وانتخب الراهب ريموندو أول رئيس لها ، وصادق البابا على قيامها ، وطبقت عليها النظم الحربية ، وأخذت تنمو باضطراد ، وتؤدى مهمتها في مدافعة المسلمين مهمة وحماسة. ولما توفى أستاذ الجمعية الأول ، ريموندو دى ڤترو فى سنة١١٦٣م

<sup>(</sup> ٢ ) هي بالإسبانية Gerona ، وهي تقع شمال شرقي برشلونة على مقربة من البرنيه .

خلفه فى رياستها الراهب غرسية الناڤارى ، ووضع للجمعية نظاماً جديداً ، أقره البابا اسكندر الثالث . ثم وضع البابا إنوصان الثالث بعد ذلك الجمعية تحت هايته ، وذلك فى سنة ١١٩٩ م(١) .

وقامت فى جليقية ، بعد قيام جمعية قلعة رباح بثلاثة أعوام جمعية محاربة جديدة باسم « جماعة القديس ياقب » وشعارها محاربة أعداء الدين ، والدفاع عن الحاج الذين يقصدون زيارة قبر القديس ياقب ، ونظمت على مهج القديس أوغسطين ، واتخذت طابعاً حربياً ، وأبيح الزواج لأعضائها ، خلافاً لفرسان قلعة رباح ، وتوالت عليها الهبات ، وسرعان ما نمت واشتد ساعدها .

وسوف تضطلع هذه الحمعيات الدينية المحاربة منذ الآن فصاعدا بدوربارز فى الصراع بين إسبانيا النصرانية وإسبانيا المسلمة .

<sup>(</sup>١) تاريخ الأندلس في عهد المرابطين والموحدين لأشباخ ( الترجمة العربية ص ٢٦٨ ) والاستاذ S. Montero في مجموعة 17 & La Orden de Calatrava, p. 16

## الفصلالثالث

## قيام مملكة البرتغال وبداية عصر ملكها ألفونسو هنريكنز

ولا ية لوزيتانيا أصل مملكة البرتغال . تداولها بين الفاتحين ، وضعها عند افتتاح الأندلس ، ولاية الغرب الأندلسية . شمال لوزيتانيا وسقوطه في يد النصارى . ولاية البرتغال . البرتغاليون أهل هذه الولاية . أصل الملوكية البرتغالية . الكونت ريمون البرجوني وابن عمه الكونت هنرى . زواج الكونت ريمون بأوراكا إبنة ألفونسو السادس . اختياره لحكم إمارة البرتغال . موقفه من الحرب هنرى له . ولاية البرتغال ومدنها عندتذ . الكونت هنرى أمير وراثي للبرتغال . موقفه من الحرب الأهلية في قشتالة . وفاته . ولده الطفل ألفونسو وأمه تريسا الوصية عليه . تقلبها في محالفة الفريقين المتحاربين في قشتالة . غزو المرابطين لأراضيها وانسحابهم . سخط الشعب على حكمها . مؤامرة الأشراف عليها واعتقالها . تولى ولدها الفتي ألفونسو هنريكيز الحكم . إعلانه لاستقلال البرتغال . سخط القيصر عليها واعتقالها . تولى ولدها الفتي ألفونسو هنريكيز الحكم . إعلانه بين ناڤارا والبرتغال . غزو البرتغال لجليقية . الحرب بين البرتغال والقيصر . توسط مطران براجا وعقد الهدنة بينهما . غزوة البرتغال لجليقية . الحرب بين البرتغال والقيصر . توسط هنريكيز لقب الملك . قانون وراثة العرش . برتغالية لأراضي المسلمين . مجلس لاميجو و اتخاذ ألفونسو هنريكيز لقب الملك . قانون وراثة العرش . القوانين الجديدة . تنظيم القضاء . قيام مملكة البرتغال . حاعات الفرسان الدينية . ألفونسو هنريكيز لقب الملك . قانون وراثة العرب في الرواية العربية .

نقف الآن قليلا فى تتبع أخبار المالك النصرانية الإسبانية ، لنلم بأخبار مملكة نصرانية أخرى ، من ممالك شبه الحزيرة الإسبانية ، لم يكن لها قبل أوائل القرن الحادى عشر ذكر بين هذه المالك ، ونعنى بذلك مملكة البرتغال الناشئة، التى بدأت تحتل مكانها إلى جانب باقى المالك النصرانية ، وتأخذ معها بنصيب بارز فى الكفاح بينها وبن إسبانيا المسلمة .

إن مملكة البرتغال ترجع من حيث رقعتها الإقليمية، أومن حيث أرومتها الملوكية، إلى أصول منواضعة . فأما من حيث الرقعة الإقليمية ، فإنه بجب أن نعلم أن القسم الغربي من شبه الحزيرة الإسبانية ، كان منذ العصر القديم ، يتميز بسكانه وخواصه الحغرافة ، وكان سكانه يعرفون بأهل لوزيتانيا ، وهم جنس يتميز بخصائصه من الإسبان الذين كانوا يحتلون شرقي الحزيرة وأواسطها ، وكانت

ولاية لوزيتانيا فى العصر القديم تشمل الرقعة الغربية الواقعة جنوبى جليقية المحاذية للشاطىء فيما بنن مصب نهر دويرة ومصب نهر وادى يانة . وكانت لوزيتانيا أيام الرومان تكون مع ولاية بتيكا ( باطقة ) أوالأندلس ، القسم الحنوبي الغربي من اسبانيا الرومانية ، وتسمى بإسبانيا السفلي . ولما غزت القبائل الجرمانية شبه الجزيرة الإسبانية في أوائل القرن الخامس الميلادي ، نزل الوندال والشوابيون في ولاية لوزيتانيا . ولما عبر الوندال إلى إفريقية ، احتل الشوابيون لوزيتانيا كلها ، واستمروا بها زهاء نصف قرن حتى أجلاهم القوط عنها، فارتدوا شمالا إلى جليقية ، واحتل القوط لوزيتانيا ، وعاصمتها يُومئذ مدينة ماردة ، وذلك في أوائل النصف الثاني من القرن الحامس الميلادي ، ثم استولى القوط بعد ذلك على اسبانيا كلها ، ماعدا قسمها الشالي الذي استمر عصراً آخر بيد الشوابين، حتى افتتحه القوط في أواخر القرن السادس . وكانت لوزيتانيا تكون عنْدَثْهُ إقليا من الأقاليم الستة التي قسمت إليها المملكة القوطية . ولما افتتح المسلمون اسبانيا ، بقيت لوزيتانيا على وضعها القديم ، وعاصمتها ماردة ، ومن مدنها قلمرية وأشبونة وشنترة وشنترين . وكانت ماردة أيام الدولة الأموية ، بالأخص منزل المولدين ، وكانت مثل طليطلة ، من المدن المتمردة الثائرة ، تضطرم بها الثورة على حكومة قرطبة من آن لآخر ، وكانت أيام الفتنة الكبرى في مقدمة القواعد الحارجة ، وقد ثار مها بنو الحلَّيني ، واستقلوا بحكمها عصراً .

وكان القسم الحنوبي من ولاية لوزيتانيا وهو الذي بني بأيدي المسلمين ، يعرف بولاية الغرب الأندلسية ، أوغربي الأندلس . ولما قامت دول الطوائف تغلب على هذه المنطقة بنو الأفطس ، واتخذوا من بطليوس قاعدة لإمارتهم . وكان حكمهم يمتد من منتصف وادي بهر وادي يانة حتى المحيط ، ويشتمل على قسم من وادي بهر التاجه ، يمتد شمالا حتى مدينة قلمرية (١) ، ويشتمل على ثغر أشبونة ، وشنترين ويابرة . أما القسم الشهالي من ولاية لوزيتانيا ، وهو الذي يمتد بين مدينة براجا شمالا ، وقلمرية جنوباً ، فكان النصاري قد تغلبوا عليه شيئاً ، وافتتح فرناندو الأول ملك قشتالة معظم قواعده من المسلمين ، وآخرها مدينة قلمرية ، وقد افتتحها في سنة ١٠٦٤ م (٤٥٦ ه) ، وجعل فرناندو من مدينة قلمرية ، وقد افتتحها في سنة ١٠٦٤ م (٤٥٦ ه) ، وجعل فرناندو من هذه المنطقة ولاية مستقلة باسم « البرتغال » بالاشتقاق من اسم « بورتو كالي »

<sup>(</sup>١) قلمرية وتسمى أيضاً قلنبرية هي بالافرنجية Columbria 'Cömbra

Porto Calle ، وهى الثغر الواقع عند مصب نهر دويرة ، وجعل قاعدتها قلمرية ، وانتدب لحكمها وزيره المستعرب الكونت سسنندو داڤيدس الذي تعرفه الرواية العربية باسم «ششنند». ثم ضمت هذه الولاية الحديدة قبيل وفاة فرناندو بقليل إلى مملكة جايقية ، التي تركها فرناندو إلى أصغر أولاده الثلاثة غرسية.

وقد ذكرنا من قبل أن سكان اوزيتانيا ، وهى التى اقتطعت ولاية البرتغال الحديدة من قسمها الشمالى ، كانوا عنصراً خاصاً يفترق بمميزاته عن الإسبان . وكان اللوزيتانيون أو البرتغاليون أهل الولاية الحديدة ، يتوقون إلى الاستقلال عن مملكة حليقية ، ومن ثم فقد ثاروا منذ البداية ضد حكم الملك غرسية بقيادة زعيمهم الكونت نونيو منندس ، ولكنهم هزموا أمام جيش جليقية ، وقتل زعيمهم نونيو ( سنة ١٠٧١ م ) . واستسلمت الولاية الثائرة إلى مصيرها ، وتعاقب في حكمها الأمراء والحكام من قبل ملك قشتالة .

هذا عن أصول البرتغال الحغرافية والتاريخية . وأما عن أصول الملوكية البرتغالية ، فإنه لما عبر المرابطون إلى اسبانيا عقب افتتاح ألفونسو السادس ملك قشتالة لطليطلة ، ولقيت الحيوش الإسبانية المتحدة هزيمها الساحقة في موقعة الزلاقة ( ٤٧٩ هـ ١٠٨٦م) عبر إلى شبه الحزيرة استجابة لصريخ ألفونسو السادس ، كثير من الفرسان والأشراف الفرنسين ، لينجدوا إخوابهم في الدين إزاء الحطر الإسلامي الحديد \_ خطر السيل المرابطي ، وكان من بين أولئك المحاهدين الوافدين اثنان من أشراف برجونية ، هما الكونت ريمون البرجوني ، والكونت همري دي لورين ، وكلاهما ينتمي إلى فرع من فروع آل كابيه ملوك فرنسا . وقد أبدى الرجلان في خدمة ألفونسو السادس ومعاونته همة تذكر ، ومن ثم فقد رأى أن يثيهما عن إخلاصهما وغيرتهما ، فزوج الكونت ريمون بابنته أوراكا ، ولماكان الكونت قد ظهر بالأخص في محاربة المسلمين في البرتغال وانتزع مهم شنترين وأشبونة وشنترة ( ١٠٩٣ م ) فقد عبنه ألفونسو حاكماً لهذه الشرعية تريسا التي رزق مها من خليلته خينا نونيز .

ولما توفى الكونت ربمون بعد ذلك بقليل فى سنة ١٠٩٤ م ، بعد أن أعقب من زوجه أوراكا ولدا هو ألفونسو ، وهو الذى غدا فيا بعد القيصر ألفونسو ربمونديس ، خلفه فى حكم ولاية البرتغال قريبة الكونت هنرى ، وكانت

ولاية البرتغال تشمل يومئذ المنطقة الواقعة بين بهر منيو ( بهر منديجو ) ، وبهر التاجه حتى أسفل مصبه ، وبها عدة مدن هامة هي براجا وبورتو وقلمرية وبازو ولاميجو ( مليقة ) وعدة بلاد وضياع أخرى ، ومنح الكونت هنرى الذى لقب عندئذ بالدوق ، حكم هذه الولاية لا باعتبارها إمارة مستقلة ، ولكن على قاعدة الإقطاع باعتبارها تابعة لمملكة قشتالة ، تودى الحزية إليها وتشاركها في حروبها ضد المسلمين بفرقة من ثلاثمائة فارس ويتوارثها عقبه (١٠) . بيد أن تريسا زوجة هنرى كانت تلقب بالملكة لأرومها الملكية . وجعلت مدينة قلمرية حاضرة الإمارة الحديدة ، ومن ثم فإن الرواية العربية قد جرت على تسمية أمير البرتغال ، أو ملكها فيا بعد « بصاحب قلمرية » . وبالرغم مما بذله الكونت هنرى للمحافظة على حدود ولايته ، فإن المسلمين استطاعوا غير بعيد أن يستردوا أشبونة على حدود ولايته ، فإن المسلمين استطاعوا غير بعيد أن يستردوا أشبونة الحاصة بوراثة العرش مؤيدة ، لحقوق هنرى الوراثية في حكم ولاية البرتغال ، ولكن في ظل قشتالة . بيد أنه كان في الواقع يحكم ولايته مستقلا ، وكانت تبعيته لقشتالة اسمية فقط .

ولما نشبت الحرب الأهلية بن الملك ألفونسو المحارب وزوجه الملكة أوراكا، وقف الكونت هنرى في البداية إلى جانب ملك أراجون في موقعة كامبودى سبنيا، إذكان يخشى على استقلاله من الملكة أوراكا، بيد أنه لما تطورت الحوادث وهزمت أوراكا وحوصرت في أسترقة ، تحول هنرى إلى مهادنها ، ثم حارب إلى جانها وعبر إلى فرنسا ، ليستقدم الحشود لمعاونها ، وذلك مقابل حصول البرتغال على مدينة توى والأراضى الواقعة على ضفة منيواليمي . ثم توفى الكونت هنرى عقب ذلك في مايو سنة ١١١٢ م ، ولم يترك سوى طفل فى الثالثة من عمره يدعى ألفونسو ، فتولت أمه الملكة تريسا الحكم ، بطريق الوصابة عليه . وكانت دونيا تريسا ، فضلا عن حمالها ، امرأة وافرة الذكاء والعزم والإقدام ، وكانت تجيش بأطاع كثيرة في سبيل تدعيم سلطانها واستقلالها ، وتوسيع رقعة إمارتها . وقد رأينا فها تقدم كيف عملت خلال الحرب الأهلية في قشتالة على

انتهاز الفرص ، وتحالفت مع الكونت دى ترافا والثوار الحليقيين غير مرة ، ضد أختها أوراكا، ثمحاربت إلى جانب أوراكا والأسقف خلمريث، وكيف استطاعت

R. Altamira: Historia de Espana y de la Civilización Espanola V.I. p. 357 (1)

فى النهاية أن تحافظ عل ماكسبه زوجها من أراضى جليقية ، وان تكسب من أختها أراضى جديدة فى أحواز سمورة وطورو ثمناً لتخليها عن تحالفها مع الثوار (سنة ١١١٩) ، ورأيناكيف احتذت حذو أختها أوراكا فى التورط فى مسلكها الأخلاقى المشن ، وتوثيق علائقها الغرامية بالكونت فرناندو بيرث ، وتركه يتصرف فى شئون الإمارة بصورة سخط لها الشعب البرتغالى ، وأخيراً كيف انتهى ألفونسو ريمونديس إلى إخضاعها ، وإلى أرغام البرتغال أن تعترف باسم أميرها الصبى ألفونسو هنريكنز أنها مستظلة بحايته .

وفى خلال ذلك استطاعت تريسا أيضاً أن تصمد لغزوات المسلمين لأراضها. وكانت أهم غزوة واجهها من المرابطين ، هى زحف أمير المسلمين على بن يوسف على قلمرية عاصمة الإمارة ومحاصرته لها ، ودخوله أياها ، وذلك فى يونيه سنة ١١١٧م (سنة ٤١٥ه) . بيد أن المرابطين لم محنفظوا بها بل غادروها على الأثر ، وقفلوا إلى إشبيلية ، وذلك حسما فصلناه من قبل فى موضعه .

ولم تمض على ذلك أعوام قلائل حتى ستم الشعب حكم هذه الأميرة المستهترة، وأخذ يتطلع إلى أميره الفتى ألفونسو هنريكيز، وكان الأمير قد بلغ الرابعة عشرة من عمره (سنة ١١٢٤م)، واتشح بثوب الفروسة وفقاً لتقاليد العصر، وأجازه لذلك الملك ألفونسو ريمونديس. وكان الشعب يحبو أميره الفتى بحبه، لماكان يتصف به من الحلال الحميدة، من الفروسة والتقوى، ورقة الشمائل، وتوقير رجال الدين، ويرى أن الوقت قد حان لتقديمه وتوليه شئون الحكم. وأخيراً دبر الأشراف والأحبار مؤامرة لتحقيق هذه الأمنية، والتف حول الأمير جمع كبير من الأنصار، وشهر الحرب ضد أمه المستبدة، فلقيته في أنصارها في أسنت مايميتي على مقربة من جويمرانس، فهزمت الأم، وأسرت وألقيت فرناندو بيرث من المملكة ونهي معه كثير من أنصاره. وتولى الأمير الفتي ألفونسو هنريكيز حكم إمارة البرتغال، وكان ذلك في سنة ١١٢٨م، وقد بلغ الأمير الثامنة عشرة من عمره.

وأعلن ألفونسو هنريكيز أنه يتولى حكم إمارته مستقلا دون تبعية لأحد . فثار لذلك ألفونسو ريمونديس ملك قشتالة ، إذكان يعتبر البرتغال إقليها من أقاليم مملكته مشمولا بحايته . وزحف بقواته على البرتغال بحجة العمل على إنقاذ

خالته تريسا ، وإرغام الأمير الحارج عليه ، على النزام الطاعة ، ونشبت بين البرتغال وقشتالة حرب طويلة الأمد ، وكان مسرحها بالأخص جنوبي جيلقية ، وَلَمْ يَكُنَ فِي وَسَعَ مَلَكُ قَسْتَالَةً أَنْ يَتَابِعَ هَذَهِ الحَرِبِ بَنْفُسُهُ ، لَمَا كَانَ يَشْغُلُهُ مَن غارات المسلمين ومدافعة ملك أراجون . ولما توج ألفونسو ريمونديس قيصراً لإسبانيا في سنة ١١٣٥م، رفضت البرتغال أن تسلم بهذا الادعاء، وشاطرها في ذلك غرسيه راميريس ملك ناڤارا ، ووقع عندئذ نوع من التحالف بين ناڤارا ، والىرتغال . وبينما سار القيصر لمحاربة ناڤارا ، زحف الىرتغاليون على جليقية ، واستولوا على مدينة توى وعدة مواضع أخرى ، فنهض أشراف جليقية لمقاومة البرتغاليين ، ونشبت بين الفريقين معركة شديدة ، وكان الظفر فيها لألفونسو هُمْرِيكُمْزُ ، ولكنه أضطر أن يترك الميدان وقتاً لكي يرد غزوة قام بها المرابطون على مقربة من قلمرية ، ولكن المرابطين كانوا قد انسحبوا خلال ذلك عائدين إلى أراضيهم ، فلما عاد ألفونسو هنريكيز ثانية لاستئناف القتال في جليقية ، كان خصومه قد جمعوا فلولهم ، واستكملوا أهبتهم ، فلما اشتبك الفريقان كرة أخرى، دارت الدائرة في هذه المرة على الىرتغاليين ، فهزموا هزيمة شديدة وجرح أميرهم . ولم يمض سوى قليل على ذلك حَتَّى فرغ القيصر أَلْفُونسُو رَبُمُونَدُيسُ من حرب ناڤارا ، وعاد بنفسه لمحاربة الىرتغال ، وتوالى الاشتباك بىن آلفريقىن. وكان ألفونسو هنريكيز يحرص على ألا يلتني مع القشتاليين في معركة حاسمة ، ثم رأى في النهاية نزولًا على نصح قادته أن يتقدم بطلب الصلح إلى القيصر ، وتوسط مطران براجا في الأمر ، وانتهت المفاوضة إلى عقد هدنة بين الفريقين، واتفق على تبادل الأسرى من الحانبين، وإعادة الحدود بين البلدين ، كما كانت فى آخر عام من حكم الملكة تريسا ، ولم يتفق على شيء بالنسبة للمسألة الجوهرية التي كانت سبب الحرب ، وهي مسألةتبعية البرتغال لمملكة قشتالة . وعلى أي حال فقد عقد السلم بين الفريقين ، واجتمع القيصر وألفونسو هنريكيز في خيمة واحدة ، وتصافحاً ، وتصافياً ، ثم عادكل منهما إلى أراضيه ( سنة ١١٣٨ م ). تحدثنا الرواية النصرانية بعد ذلك عن غزوة عظيمة قام بها ألفونسو هنريكيز في الأراضي الإسلامية في العام التالي ، أعنى في سنة ١١٣٩ م (٥٣٣ هـ) ، وأحرز فيها نصرأ باهرأ على الحيش الإسلامى الضخمالذى حشده ولاة بطليوس ويابرة وباجة وإشبيلية ، وذلك في مكان يسمى « أوريك » على ضفة نهر التاجُّه،

وهو حادث لم نجد له ذكراً في الروايات العربية . ثم تقول لنا إن ألفونسوهنريكيز اعتزم عقب هذا النصرأن يتلقب بألقاب الملوكية ، وأن القيصر ألفونسو ربموندس بعث إلى البابا محتج على اتخاذ أمير البرتغال لمثل هذه الخطوة . على أنَّ ألفونسو هنريكنز لم يعبأ باعتراض القيصر، أو تدخل البابوية ، في الأمر ، واعتزم أن بجعل من لقبه الملوكي مسألة قومية بينه وبنن شعبه ، فاستدعى في مدينة لاميجو (١) مجلساً قومياً (كورتيس) مثل فيه رجال الدين والأشراف ونواب المدن (سنة ١١٤٣ م ) ووافق هذا المحلس على أن يتخذ ألفونسو هنريكنز لقب الملك ، وأن يكون الملك متوارثاً في أعقابه الذكور ، وعلى أثر ذلك وضع أسقف. براجا على رأس ألفونسو تاجا من الذهب المرصع بالحوهر . وصادق الملك الحديد في هذا المحلس على القوانين التي قدمها إليه ممثلو الطبقات ، وفي مقدمتها قانون وراثة العرش، وهو يبين أحكامهذه الوراثة وتسلسلها بين الأبناء والإخوة، وحالة ما إذا توفى الملك دونَ عقب ، وترك إبنة ، فإنها تتولى الملك من بعده . وقانون الأشراف ، وهو ينص على من يمكن نظمهم في طبقة الأشراف ، ممن يجرى في عروقهم الدم الملكي ، وكل من وفق إلى إنقاذ الملك أو أحد أقاربه ، أو إنقاذ العلم الوطني في ميدان الحرب ، وكل من استطاع أن يقتل في الحرب أميراً من الأعداء ، أو يغتنم علما من أعلامهم .

والمسألة الثالثة هي مسألة تنظيم العدل ، وقد نص القانون الذي وضع لذلك على أن يدين جميع البرتغاليين بالطاعة للملك ، باعتباره أكبر قاض في البلاد . وأن يعاقب على السرقة الأولى والثانية بالتعزير ، ويعاقب على السرقات الكبرى بالكي بالنار أو الموت . وتعاقب المرأة المتزوجة إذا زنت هي وعشيقها بالحرق ، ويعاقب القاتل بالإعدام مهما كان شخصه ، وكذلك يعاقب بالإعدام كل من اغتصب بكراً شريفة ، فإذا لم تكن المحني عليها من الأشراف ، وجب على المعتدى أن يتزوج بضحيته .

ويترك للقاضى تقدير العقوبة على جرائم الضرب والحرح . وكل من اعتدى على أحد من رجال القضاء بالسب أو الضرب ، عوقب بالكى بالنار أو بغرامة قدرها خسون قطعة من الذهب ، ويلزم بالتعويض المناسب .

<sup>(</sup>١) تقع لاميجو Lamigo في شمال البرتغال جنوبي نهردويره ، وتعرف في الرواية العربية « بمليقة ».

وهكذا وضعت في مجلس لاميجو أسس مملكة البرتغال الحديدة ، التي تحولت من كونتية أو إمارة صغيرة قامت في ظروف متواضعة لتكون ولاية تابعة إلى مملكة قوية ، تأخذ منذ الآن مكانها في تاريخ اسبانيا النصرانية، وتقوم منذ الآن فصاعداً بنصيب بارز من النضال المرير المستمر بين إسبانيا النصرانية وإسبانيا المسلمة ، وتدفع رقعتها تباعاً على حساب القواعد والأراضي الإسلامية في ولاية الغرب الأندلسية .

وعنى الملك ألفونسو هنريكيز كذلك بأمر حماعات الفرسان الدينية ، إذ شعر بأهميتها ، وخطرها فى محاربة المسلمين ، وكانت طلائع فرسان الداوية ، وفرسان القديس يوحنا قد ظهرت قبل ذلك ، واشتركت فى كثير من المعارك التى تنشب بين البرتغاليين والمسلمين . وفى سنة ١١٥٨ م ، أنشأ ألفونسو هنريكيز حماعة دينية جديدة سميت بالحاعة المحاربة الحديدة Nova Militia ، ووضعت لما نظم كنظم فرسان قلعة رباح ، وشعارها الحهاد من أجل الدين المسيحى ، وألا يدخروا وسعاً فى مقاتلة المسلمين ، والا يتزوجوا ، وعين دون بيدرو أخو الملك ، أول أستاذ أعظم للجاعة . ولما نجحت هذه الحاعة فى سنة ١١٦٦ ، فى الاستيلاء على يا بدرة من أيدى المسلمين بقيادة الفارس المغامر جيرالدو الباسل فى الاستيلاء على يا بدرة من أيدى المسلمين بقيادة الفارس المغامر جيرالدو الباسل حيها منحهم الملك ألفونسو الثانى القلعة المسهاة بهذا الاسم فى سنة ١٢١١ م .

ويعرف الملك ألفونسو هنريكيز ، منشئ مملكة البرتغال ، فى الرواية العربية بصاحب قلمرية أو قلنبرية (١) ، إذ كانت قلمرية فى البداية عاصمة البرتغال ، ويعرف كذلك بابن الرنق وابن الرنك أو ابن الريق (٢) أعنى ابن هنرى أو إنريكى (وهنريكيز معناها ابن هنرى ، وهو هنرى البرجونى والد ألفونسو) .

<sup>(</sup>١) ابن الأبار في الحلة السيراء من ٢٠٠ .

<sup>(</sup>۲) تختلف الروايات العربية في تسمية الفونسو هنريكيز. ويجمع معظمها على تسميته بابن الرنك (راجع كتاب أخبار المهدى بن تومرت ص ١٢٧، وابن خلدون ج ٦ ص ٢٣٩، والبيان المغرب «القسم الثالث » ص ٧٨) ويسميه ابن صاحب الصلاة كذلك بابن الرنك أو أدفونش الرنك (مخطوط المن بالإمامة لوحة ١١١٧) وتسميه بعض الروايات الأخرى « بابن الريق » (راجع الحلة السيراء ص ٢٠٠، ووسائل موحدية – الرسالة الرابعة والثلاثون – س ٢٢٣ و و ٢٠٠ و ٢٢٧).

وثائق مرابطية وموحدية

## رسالة الإمام الغزالى

### إلى أمر المسلمين يوسف بن تاشفين

( منقولة عن المخطوط رقم ١٢٧٥ ك ( الكتانية ) المحفوظ بخزانة الرباط وعنوانه « مجموع أو له كتاب الأنساب » لوحة ١٣٠ – ١٣٣ ) .

الأمير جامع كلمة المسلمين ، وناصر الدين ، أمير المؤمنين أبو يعقوب يوسف بن تاشفين ، الداعي لأيامه بالحير ، محمد بن محمد بن محمد الغزالي ، بسم الله الرحمن الرّحيم ، الحمد لله ربالعالمين ، والصلاة على سيد المرسلين وساير النبيين وعلى آله وأصحابه أجمعين . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ليومٌ من سلطان عادل ، خير من عبادة سبعين سنة . وقال صلى الله عليه وسلم ، ما من والى عشرة إلا ويؤتى به يوم القيامة مغلولة يده إلى عنقه ، أوبقه جوره أو طلقه عدله . وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ، سبعة يظلهم الله يوم لاظل إلا ظله ، وعدلالإمام العادل أولهم، ونحن نرجو أن يكون الأمير جامع كلمة الإسلام، وناصر الدين، ظهير أمير المؤمنين، من المستظلين بظل عرشه، يوم لا ظل إلا ظله، فإنه منصب لا ينال إلا بالعدل في السلطنة ، وقد آتاه الله السلطان ، وزينه بالعدل والإحسان . ولقد استطارت في الآفاق محامد سيره ، ومحاسن أخلاقه على الإجمال ، حتى ورد الشيخ الفقيه الوجيه أبو محمد عبد الله بن عمر بن العربي الأندلسي، حرس الله توفيقه ، فأورد من شرح ذلك وتفصيله، ما عطر به أرجاء العراق ، فإنه لماوصل إلى مدينة السلام ، وحضرة الخلافة ، لم يزل يطنب في ذكر ما كان عليه المسلمون في جزيرة الأندلس من الذل والصغار ، والحرب والاستصغار ، بسبب استيلاء أهل الشرك ، وامتداد أيديهم إلى أهل الإسلام بالسي والقتل والنهب ، وتطرقهم إلى اهتضام أهل الإسلام ، بما حدث بينهم من تفرق الكلمة، واختلاف آراء الثوار المحاولين للاستبداد بالإمارة ، وتقاتلهم على ذلك ، حتى اختطف من بينهم حماة الرجال، بطول القتال والمحاربة والمنافسة، وإفضاء الأمربهم إلى الاستنجاد بالنصارى حرصاً على الانتقام ، إلى أن أوطنوهم

بيضة الإسلام ، وكشفوا إليهم الأسرار ، حتى أشرفوا على الهايم والأغوار ، فرتبوا عليهم الحزا ، وجزوهم بشر الحزا . ، ولما استنفدوا من عندهم الأموال ، أخذوا في نهب المناهل ، وتحصيل المعاقل ، واستصرخ المسلمون عند ذلك بالأمير ناصر الدين ، وجامع كلمة المسلمين ، ظهير أمير المؤمنين ، ابن عم سيد المرسلين ، صلوات الله عليه وعليهم أجمعين ، واستصرخه معهم بعض الثوار المذكورين ... عن مداراة المشركين ، فلبا دعوتهم ، وأسرع نصرتهم ، وأجاز البحر بنفسه ورجاله وماله ، وجاهد بالله حق جهاده ، ومنحه الله تعالى استيصال شأفة المشركين ، والإفراج عن حوزة المسلمين ، جزاه الله تعالى أفضل جزاء المحسنين ، وأمده بالنصر والتمكين ، رذكر متابعته العدوة إلى جهة أخرى بعد ثلاثة أعوام من هذه الغزوة المشهورة ، وقتل كل من ظهر من النصارى بالحزيرة المذكورة ، من الخارجين لإمداد ملوكها على عادتهم ، أومن سراياهم في أي جهة يمموا من جهات المسلمين ، وقذف الله الرعب في قلوب المشركين ، حتى أغناه ذلك عن جر العساكر والحنود ، وعقد الألوية والبنود ، وذكر أن أولايك الثوار ، لما أيقنوا قوة الأمير ناصر الدين ، وغلبته لحزب المشركين ، وسألهم رفع المظالم عن المسلمين ، التي كانت مرتبة عليهم ، نجزية المشركين ، وإمدادهم بها لهم ، مدارات لبقاء إمرتهم ، عادوا إلى ممالات المشركين ، وألقوا إلىهم القول في جهة الأمير ، وجرءوهم على لقايه ، وصح ذلك عنده وعند المُسلَمن . فسأله المسلمون عند ذلك إنزال هؤلاء الثوار عن البلاد ، وتداركها ومن فيها من المسلمين قبل أن يسرى الفساد ، ففعل ذلك . ولما تملكها ، رفع المظالم ، وأظهر فيها من الدين المعالم ، وبدد المفسدين ، واستبدل بهم الصالحين ، ورتب الجهاد ، وقطع مراد الفساد ، ثم أضاف إلى ذكر ذلك ، ماشاهده من تلك السجية الكريمة في إكرام أهل العلم ، وتوقيره لهم ، وتنزيهه باسمهم ،واتباعه لما يفتون إليه من أحكام الله تعالى وأوامره ونواهيه ، وحمَّله عماله على السمع والطاعة لهم ، وتزيين منابر المملكة الحديدة والقديمة بالحطبة لأمير المؤمنين ، أعز الله أنصاره ، وإلزامه للمسلمين البيعة ، وكانوا من قبل منكفين عن البيعة ، والندا بشعار الحليفة، إلى غير ذلك مما شرحه منعجايب سيرته، ومحاسن أحواله، ومكارم أخلاقه . وكان منصبه في غزارة العام ، ورصانة العقل ، ومتانة الدين ، يقتضى التصديق له في روايته ، والقبول لكل ما يورده من صدق كلمته ،

وأن ما أفاضه من هذه الفضايل إلى حضرة الخلافة ، أعز الله أنصارها ، فوقع ذلك موقع الاحماد ، تم ذكر مع ذلك توقف طايفة من الثوار الباقين في شرقً الأندلس ، عن مشايعة الأمير ناصر الدين ، ومتابعته ، وأنهم حالفوا النصارى، واستنجدوا بهم فأعلن المسلمون بالدعاء عليهم ، والتبرى منهم ، ليتوب عليهم أو ليقطع شأفتهم . وكتب هذا الشيخ سؤالًا على سبيل الاستفتاء ، وافيته فيه مما اقتضاه الحق ، وأوجبه الدين ، وأعجلني المسير إلى سفر الحجاز ، وتركته مشمراً عن ساق الحد ، في طلب خطاب شريف من حضرة الحلافة يتضمن شكر صنيع الأمير ناصر الدين في حمايته لثغور المسلمين ، ويشتمل على تسليم حميع بلاد المغرب إليه، ليكون رئيسهم،ورؤسهم تحتطَّاعة، وأن منخالفأمره، فقله خالف أمر أمر المؤمنين ، ابن سيد المرسلين ، ويتعين جهاده على كافة المسلمين. ولم يبالغ أحد في بث مناقب قوم ، مبالغة الشيخ الفقية أبي محمد في بث مناقب الأمير وأشياعه المرابطين. ولقد شاع دعاؤه في المشاهد الكريمة بمكة حرسها الله ، لحضرة الأمير وجماعة المرابطين ، ولم يقنعه ما فعله بنفسه إلى أن كلف جميع من رجا بركة دعايهم ، الدعاء لهم في تلك المشاهد الكريمة والمناسك العظيمة ، وأعلن بالدعاء لأمير بلده ، الأمير الأجل أبي محمد سير بن أبي بكر ، وفقه الله تعالى ، وذكر من فضَّله ، وحسن سيرته ، وتلطفه بالمسلمين ، ورفع جميع النوايب عنهم ، ما جهد به إلى النفوس . ولقد دُعي الشيخ الفقيه إلى المقام ببغداد على البر والكرامة ، والاتصال بأسباب ، يتشرف لها من حضرة الخلافة ، فأبا إلا الرجوع إلى ذلك الثغر يلازمه للجهاد مع الأمراء وفقهم الله تعالى ، ولو أقام لفاز بالحظ الأوفى من التوقير والإكرام ، وما أجدر مثله بأن يوفى حظه من الاحترام ، وولده الشيخ الإمام أبو بكر قد أحرز من العلم في وقت تردده إلى ما لم يحرزه غيره مع طول الأمد وذلك لما خص به من ... الذهن، وذكاء الحس ، واتقاد القريحة ، وما يخرج من العراق ، إلا وهو مستقل بنصيبه ، حايز قصب السبق بين أقرانه . ومثل هذا الوالد والولد خصبالإكرام في الوطن، وقد تميز ا بمزيد التوفيق من الأعيان في الغربة ، والله يحفظ من حفظهما ، ويرعا من رعاهما ، فرعاية أمثالها ، من آداب الدين المعينة على أمير المسلمين، وقد قال المحسنون، فليستوص عن ظفر مهم مهم خيراً ، وكم دخلقبلهما العراق، ويدخل بعد هما من تلك البلاد [النائية] (١)

<sup>(</sup>١) المخطوط «الثانية ».

وما يذكر محاسبها ، ولايرفع مساويها . وقد انهى الشيخ الفقيه من ذلك إلى ما لايمكن أن يلحق فيه ثناؤه ، فضلا عن أن يزاد عليه ، والله تعالى يعمر بهما أوطانهما ، ويصلح شأبهما ، ويوفق الأمير ناصر المسامين ، ليتوسل إلى الله تعالى فى القيامة بإكرام أهل العلم ، فهى أعظم وسيلة عند رب العالمين ، ونسأل الله أن مخلد ملك الأمير ويؤيده ، تخليدا لاينقطع ، أبد الدهر ، ولعل القلوب تنفر عن هذا الدعاء، وتستنكر لملك العباد التأييد والبقاء . وليس كذلك . فإن ملك الدنيا ، إذا تزين بالعدل ، فهو شبكة الآخرة ، فإن السلطان العادل إذا انتقل من الدنيا ، انتقل من سرير إلى سرير أعظم منه ، ومن ملك إلى ملك أجل وأرفع منه . وإذا رأيت ثم رأيت نعيا وملكاً كبيراً . ومهمى وفى العدل فى الرعية ، والنصفة فى القضية ، فقد خلد ملكه ، وأيد سلطانه ، وقد وفق له محمد الله ومنه ، والحمد لله رب العالمين ، وصلواته على سيدنا محمد خاتم النبين وآله أجمعين .

#### 4

#### رســـالة

كتب بها الوزير الكاتب ابن شرف عن بعض رؤساء الغرب إلى أمير المسلمين رحمه الله في فتح أقليش أعادها الله بقدرته

( منقولة عن المخطوط رقم ٤٨٨ الغزيرى المحفوظ بمكتبة الإسكوريال لوحة ٥٤ ١ – ٥٨ ب )

أطال الله بقاء أمير المسلمين وناصر الدين ، عماد الأنام وعتاد الإسلام ، السعيد الأيام ، الحميد المقام ، كبيرى بالقدر ، وظهيرى على الدهر ، الذى أجله بحقه ، وأقر له بسبقه ، وأدام خاوده مؤيد الإرادة ، مؤيد السعادة ، مجدد النمو والزيادة . والحمد لله الحبار القهار ، الذى شد الأزر ، وأمد النصر ، وأعطى الفلج عن قسر ، ففلق عنه يد الماطل ، وفرق بين الحق والباطل ، والحمد لله الذى أسعد بدولة أمير المسلمين الأيام ، ونصر بسيفه الإسلام ، وغاظ به الكفار ، وجعل عليهم الكرة فولوا الأدبار . والله تعالى يشفع سعوده ، ويضمن مزيده ، وينصر جنوده عنه .

ولما أن وضعني أمير المسلمين ، أدام الله نصره ، حيث شاء من آلة التشريف والعز المنيف ، وألحقني من النعاء سربالها وأسحبني أذيالها ، وصرف

إلى من عدده وبلده ما أولاني نعمه ، ووالاني كرمه ، حفظت تلك الحرمة ، وشكرت لأستزيد من تلك النعمة ، وأخذت في الاجتهاد في الحهاد عالقاً بسببه ، آخذاً بمذهبه ، وهيأت من ماله عندى جيشه الموضوع بيدى ، وأجبت داعىالله الله بأعظم نية على أكرم طية ، لعزمة بيمناه رأسها ، وعلى تقواه أساسها وأصلها . وسرت عن حاضرة أغرناطة حرسها الله في العشر الأواخر من شهر رمضان المعظم بجيش تصم صـواهله ، وتطم كواهله ، راياته خافقة ، وعزماته صادقة ، ونبراته على ألسنة السعد ناطقة . ومرزنا من طاعة أمير المسلمين وناصر الدين ، على جهات سمعت منادينا ، وتبعت هادينا ، وانقادت وراءنا أعداد وأمداد ، بروزاً من كمون ، ونحركوا عن سكون ، وانخنا بثغر بيّاسة ، وقد توافد الحمع ، وملىء البصر والسمع . وأخذت في الرأى أخمره ، والعزم أضمره ، والذيل أشمره ، وجددت الاستخارة لله تعالى والاستجارة به ، وابتهلت إليه داعياً ضارعاً ، وعولت في جميع أمورى على حكمه خاضعاً متواضعاً . ولحقنا بطرف بلاد العدو أعادها الله ، فوطئناها من هنالك ، وقد بان عنوان الأهبة، والتأم بنيان الرتبة، وسرنا مجيش يفيض فيضا، على أرض تغيض غيضاً، ولسيول الحيل إغراق ، وليروق البواتر إشراق ، وقد نطقت ألسنة الأعنة بقد َّام قد َّام ، وأشرقت كو آكب الأسنة في عمام القِتام ، وسدت الهموات كل نهج وسبيل ، وأستقلت الرايات عن قبيل فقبيل ، وأفضت بنا الحيرة إلى المدينة الحصينة «أقليش» قاعدة القطر وواسطة الصدر، ذات العدد العديد، والسور المشيد ، فبدر السابق وشفع اللاحق. وغدونا يوم الأربعاء لأربع عشرة ليلة خلت من شوال ، فدرنا بها دور الحلقة بنقطها ، واكتنفناها اكتناف السبحة بسبطتها ، وبهت القوم ، واتسع البحر عن العوم ، وحاروا وحاموا ، حين راموا ، وجئنا بكل ضرب منَّ الحرب ، نخسف عالمها ، وننسف هاويها ، ونلزها بالرماح، ونهزها هز الغصن في أيدى الرياح، حتى فض الحتام، وعض منهم الإبهام ، وعجل الله بالنصر وفتحها بالقسر ، ونفخ في صورهم ، ودارت دائرة السوء بدورهم، ومحقتهم السيوف محق الربا ، وأذرتهم ريح النصر فصاروا هبا ، وبطحوا بطح زرع الحصيد ، وبسطوا بسط كلب الوصيد ، وأخذتهم فجأتنا أخدة ، ونبذت بهم سطوتنا نبذة ، فخروا إلى الأذقان ، وسيقوا إلى الموت والإذعان ، فماكدنا ننزل حتى كدنا ذلك المنزل ، وما أنخنا حتى رضخنا،

ولاوصلنا إليه حتى حصلنا عليه ، فوردنا ما أردنا .

ولما استحر فيهم القتل ، واجتث منهم الأصل ، وضاق بهم المزدحم ، وغص ذلك الملتحم ، قصر الوقت المبغت ، وشغل الأخيذ عن المفلت ، وألهى الكثير عن من قل ، ونام الحم الغفير عن الفل ، وعادت بقاياهم بقصبة المدينة فولحوها ، كما يلج العصفور ، ويقوم العثور ، قد غلقوا الأبواب ، وأسدلوا الحجاب ، ونحن نصل الحد ، ونوحر لأفل غرب ، ولاملت حرب ، نجتث الحراثم ، ونحتز الغلاصم ، ونخرب الديار وبنيانها ، ونهدم البيع وصلبانها ، ونتتاحفوا لهدايا السبابا ، ونتكاشفوا عن بقايا الحبايا ، ونصرحوا بنيانا صدعته الحتوف، وغلبته السيوف فلأطلاله هدم وعلى رسومه ردم ، حتى علا على الشرك الإيمان ، وبدل الناقوس بالأذان ، وزحزحت الهياكل عن مرضعها ، وطرحت النواقيس عن بيعها ، ولاذ بنا من هنالك من المسلمين عائذين بنا مستسلمين لنا ، فناشدونا بالملة وحرمتها ، وكشفوا لنا عن الحلة وسدتها ، وفروا من الحمَّلة إلى الحملة ، فأوينا شاردهم ، وأقمنا قاعدهم ، فانجابت كربتهم ، وعادت بعد البوار ومجاوبة الكفار بشرُّ دار ملتهم ، وأنار لهم الإسلام على منار الإيمان المحدد ، واشتهر فيهم التوحيد اشتهار الحسام المحرد ، وكشف الدين عن مضمره ، وخطب الحق المبين على منبره ، وأقمنا بقية يومنا علىذلك إلى أن خام النهار ، وحان من الشمس الاصفرار ، فعند ذلك أرحنا البواتر ، وغيضت تلك الدماء الهوامر ، وغداً الحميس في الحميس، مبنياً على ذلك التأسيس ، يجر أذيال الظفر في العدد الأوفر ، يشفع الأوالي بالتوالي ، ويشتري العوالي بالعوالي ، فأصبحنا في عز وأنس ، وأصبحوا لاترى إلامساكنهم كأن لم يغنوا بالأمس ، وتضامت تلك العصبة إلى تلك القصــبة ، والقوم في السجن والحصر ، والحصن كالواحد في العالم ، والأصبع في الخاتم ، والمحصور مأسور ، وصاحب الحائط مقهور ، ولم نزل نوسعهم قتالا ، ونوسعهم ضراً ونكالا مسافة اليوم ، إلى أن جزر النهار مده ، وبت الليل جنده ، فعدنا إلى محلتنا ، وقد أمل الكال أينه ، وغلبت الساهر عينه ، وكنت لم آل احتر اسا للمحلة بطلائع تحرس جهاتها، وتدرأ آفاتها ، وفي القدر ما يسبق النذر ، ويفوت الحذر ، لاكن كفاية الله خير من توقينا . وكان الطاغية زاده الله ذلا ، قد حشد أقطاره وحشر أنصاره ، وأبعد في الاستصراخ مضاره ، وعبأ جيشاً قد أسرا إلى ذمر ، وانطوى على غمر ، فأقدم وصمتَّم ، وبئس ما تيمم ، فاستسلمت جماعتهم على ابن الطاغية أذفونش ، وصاحب شوكتهم أذفونش ، وصاحب شوكتهم ألبر هانس ، والقمط بقبدره وقواد بلاد طليطلة وصاحب «قلعة النسور» و «قلعة عبد السلام» ، وكل قاص ودان ، وعاجل ووان ، أخزى الله جميعهم ، وطل تجيعهم ، ولا أقام صريعهم .

وهذا دعاء لو سكتُ كفيتُه لأتى سألت الله ربي وقد فعل

وطرقوا من طرف مجتمعهم يريدون الغرة ، ويظهرون صلفاً تحت الغرة ، وتقدموا فتندموا ، ودنوا فهووا ، ووصلوا فحصلوا ، وأرسل الله تعالى منجنده فتي كانوا قد سبوه صغيراً واقتنوه أسبراً، ولله تعالى فيه خبأة أعدها من عنده، وبعثها من جنده ، ونزع الفتى إلينا من معسكر هم منبئاً بهم دالا عليهم ، وكاشفاً بهم على النبأ العظيم ، ومطلعاً منهم على المقعد المقيم ، فعند ذلك ثارت ثائرتنا ، ودارت على مركز التوفيق دائرتنا ، وقام القاعد ، وأشار البنان والساعد ، وتضام القريب والمتباعد ، والليل قد هدأ ، والصبح قد بدأ ، والدياجير ممدودة السرادق، مجموعة الفيالق ، ولاجار إلا الغاسق ، ولا مار إلا السما والطارق ، وكنتقد استدنيت القائدين المحريين، ذوى النصيحة والآراء الصحيحة، أبا عبدالله محمد بن عائشة ، وأبا محمد عبد الله بن فاطمة وليتيّ أعزهما الله ، فجالا في مضمار وساع واضطلاع ، بذرع وذراع ، فاجتمعنا على كلمة الله متعاقدين ، وخضعنا إلى حكمه مستسلمين ، فعند ذلك حل يده المحتبى ، وقيل يا خيل الله اركبي ، فعادت الآراء بالرَّايات، وحكمت النهى في النَّهايات، والأسنة تجول في آمادها، والنصول تصول في أغادها . وثرناكما ثار الشهم بفرصته ، وطار السهم لفوضته، وأمرت رجالا بلزوم المحلة ، فسدوا فرج أبوانها ، ولاذوا بأوتادها وأسبانها ، فداروا بها دور السوار ، وانتظموها انتظام الأسوار ، قد شرعوا الأسنة من أطرافها ، وأجالوا البواتر في أكنافها ، وأضاقوا الأفنية، وقاربوا بنن الأخبية . وعبأنا الحيش بمناه ويسراه ، وصدره ولهاه ، وساقته وأولاه ، وتهضنا بجملتنا من محلتنا ، وألصر يفرغ علينا لامه ، والنصر يبلغ إلينا سلامه ، وتوجهنا إلى الله نقتني سبيله ، وتبتغي دليله ، فما رفع الفجر منَّ مُجابه ، ولاكشر الصبح عن نابة ، حَتَّى ارتفعت ألوية الدين سامية الأعلام ، واتسعت أقضية المسلمين ماضية الأحكام ، وقيض الليل خمسه ، وفضح الصبح نفسه، ولسن السنان لمعان ،

ولشباب العراك ريعان ، ولأنفاق الإعلام ضراب أو طعان . وعند ذلك نجم والعجم، في سواد الليل وإزباد السيل ، يهبطون إلى داعيهم ، ويهرعون إلى ناعيهم ، في دروع كالبواري ، ورماح كالصواري ، كأنَّما شجروًا باللديد ، وسَجْنُوا فِي الحِدَيْدِ ، يَزْحَفُونَ وَالْحَيْنَ يَعْجُلُهُم ، وَيُرْكِبُونَ وَالْحَيْفُ يَزْحُلُهُم ، يتلمظون تلمظ الحيات ، قد تحالفوا أن لايتخالفوا ، وتبايعوا أن يتشايعوا ، ووصلوا إلى مقدمتنا ، وكان هناك القائد « أبو عبد الله محمد بن أبي زنغي » مع جماعة ، فصدمهم العدو بصدور غيرّة وقلوب أشرة ، فأنحوا بكلكل ورموا بجندل ، وشدوا فما ردوا ، وصادروا فما صدوا، وتقهقر القائد « أبوعبد الله » غير مول، وتراجع غير مخل إلىأن اشتد منا بطود، وزحم منجيشنا بعود . فتراءى الجمعان ، وتدانا العسكران ، وأمسكنا ولا جن ، ووقفنا والأناة يمن ، فعند ذلك ثار النصر فمد يمناه ، وأناط الصبر فأشرق محياه ، ونزلت السكينة ، وأخلصت القلوب المستكينة ، واهتزت الفيالق مائجة ، وهدرتالشقائق هائجة ، وجحظت العيون غضباً ، وطلبت البواتر سبباً ، وأذن الحديد بالجلاد ، وبرزت السيوف عن الأغاد ، وتصاهلت الحيول ، وتصاولت القيول، فعند ذلك تواقف القوم كوقفة العبر ، بين الورد والصدر ، فبرز فارس من العرب، فطعن فارساً منهم فأذراه من مركبه ، ورماه بين يدى موكبه ، فانتهج ، ما أرتج ، وانفتح المبهم ، وأَفْصِح المعجم ، فعند ذلك اختلطت الحيل ، بل سال السيل ، وأظلم الليل ، واعتنقت الفرسان ، واندقت الحرصان ، ودجا ليل القتام ، وضاق مجال الجيش اللهام ، واختلط الحسام بالأجسام ، والأرماح بالأشباح ، ودارت رحى الحرب تغر بنكالها ، وثارت ثائرة الطعن والضرب تفتك بأبطالها ، فلثغر الصدور أبتراد ، ولجزم القلوب انتهاد ، فما وضح النهار ، ولا مسخ الغبار ، حتى خضعت منهم الرقاب ، وقبلت رؤوسهم التراب ، واتصل الهلك بالشرك ، وعادت الضالة إلى الملك ، وقلم ظافر الكفر ، وطالت إعان الإعان ، وفر الصليب سليباً ، وعجم عود الإسلام فكان طيباً ، وغمرهم الحيف فهمدوا ، واطفأهم الحين فخمدُوا ، ومات جلهم بل كلهم ، ومأ نجا إلا أقلهم ، وحانوا فبأنوا ، وقيل كانوا ، وكشفت الهبوات ، وأنجلت تلك الهنات ، عن رسوم جسوم قدقصفتها البواتر ، ووطئتها الحوافر ، خاضعة الخدود، عاثرة الجدود، وأخذت ساقتنا في الطلب، وضم السلب إلى السلب. وملئت الأيدى بنيل وافي الكيل، خيلا وبغالا وسلاحاً ومالا، ودروعاً ، أكلهم حملها ، وأثقلهم جملها ، فساءت ملبسا وصارت محبساً، فطرحوها كأنهم منحوها ، وألقوها كأنهم أعطوها ، احترناها نهباً ، وأخذناها كأن لم تكن غصباً ، لقطة ولانكر ، وعطية ولغيرهم شكر ، ثم أمرت بجمع الرووس ، فاحترت الدانية وزهد فى جمع النائية ، فكان مبلغها نيفاً على ثلاثة آلاف منهم غرسية أرذونش والقومط وقواد بلاد طليطلة ، وأكابر منهم لم يكمل الآن البحث عنهم ، فكانت كالهضب الحسيم ، بل الطود العظيم ، وأذن عليها لمؤذنون ، يوحدون الله ويكبرون ، فلهاجاء نصر الله ، ووهب لنا فتح الله ، شكرنا مولى النعم ومسديها ، ومعيد المن ومهديها ، وصدرت غانماً ، وأبت سالماً ، وبهى القائدان محاصرين لحصن أقليش آخذين بمخنقهم ، مستولين على رمقهم .

فخاطبت أمير المسلمين أدام الله سروره ، ووصل حبوره ، معلما بالأمر، مهنياً بالنصر ، لنحمد الله عز وجل، على ما وهب، ونشكره على ما سبى وسبب، والله يتكفل بالمزيد ويشفع القديم بالحديد ، ويمن بالظفر والتأييد، فهو ولى الامتنان ، والملبى الفضل والإحسان ، لارب غيره ولا معبود سواه .

#### ٣

### رســـالة

كتب بها قاضى سرقسطة والجمهور فيها إلى الأمير أبى الطاهر تميم بن يوسف بن تاشفين حين حاصرها ابن رذمير واستغلبها أعادها الله

( منقولة عن المخطوط رقم ٤٨٨ الغزيرى المحفوظ بمكتبة الإسكوريال لوحة ٥٥ ا – ٢٦ب ) .

من ملتزمى طاعة سلطانه ، ومستنجديه على أعداء الله ، ثابت بن عبد الله ، وجماعة سرقسطة من الجمل فيها من عباد الله .

أطال الله بقاء الأمير الأجل ، الرفيع القدر والمحل ، لحرم الإسلام يمنعه، ومن كرب عظيم على المسلمين ، يزيحه عنهم ويدفعه .

كتابنا أيدك الله بتقواه ، ووفقك لاشترا دارحسناه ، بمجاهدة عداه ، يوم الثلاثاء السابع عشر من الشهر المبارك شعبان ، عن حال قد عظم بلاؤها، وادلهمت ضراؤها ، فنحن في كرب عظيم، وجهد أليم، قد حل العزا والحطب، وأظلنا الهلاك والعطب ، فياغوثاه ، ثم ياغوثاه إلى الله ، دعوة من دعاه ، وأمله لدفع الضررورجاه ، سبحانه المرجو عند الشدائد ، الحميل الكرم والعوايد ، ويالله ، وياللإسلام ، لقد انهك حماه ، وفضت عراه ، وبلغ المأمول من بيضته عداه ، ويا حسرتا علىحضرة قد أشفت على شفى الهلاك ، طال ما عمرت بالإيمان، وازدهت بإقامة الصلوات وتلاوة القرآن، ترجع مراتع للصلبان، ومشاهد ذميمة لعبدة الأوثان ، ويا ويلاه على مسجد جامعها المكرم ، وقد كان مأنوساً بتلاوة القرآن المعظم ، تطوَّه الكنمرة الفساق بذميم أقدامها ، ويؤملون أن بدنسوه بقسيح آثامها ، ويعمروه بعبادة أصنامها ، ويتخذوه معاطن لحنازيرها ، ومواطن لخاراتها ومواخيرها ، ثم يا حسرتاه على نسوة مكنوناتعذارى ، يعدن فىأوثاق الأسارى ، وعلى رجال أضحوا حيارى ، بل هم سكارى ، وماهم بسكارى، ولاكن الكرب الذي دهمهم شديد، والضر الذي مسهم عظيم جهيد ، من حذر هم على بنيات قد كنمن السترنجيان الوجوه، أن يروا فهن السوء والمكروه، وقد كن لايبدون للنظار ، فالآن حان أن يبرزن إلى الكفار ، وعلى صبية أطفال قد كانوا نشئوا في حجور الإيمان ، يصيرون في عبيد الأوثان ، أهل الكفر وأصحاب الشيطان ، فما ظنك أنها الأمبر تمن يلوذ به بعد الله الحمهور ، بأمة هي وقايد هذه العظام الفادِّحة ، والنوائب الكالحة ، هو المطالب بدمامها ، إذا أسلمها في آخر ذمامها ، وتركها أغراضاً لإعدامها ، حين أحجم عن لقامها ، فالى الله بك المشتكا، ثم إلى رسوله المصطفى ، ثم إلى ولى عهده أمير المسلمين المرتضى ، حين ابتعثك بأجناده ، وأمدك بالجم الغفر من أعداده ، نادباً لك ، إلى مقارعة العدو المحاصر لها وجهاده ، والذب عن أوليائه المعتصمين يحبل طاعته ، والمتحملين السبعة الأشهر الشدايد الهايلة في جنب موالاته ومشايعته ، من أمة قد نهكهم ألم الجوع ، وبلغ المدى بهم من الضر الوجيع ، قد برح بهم الحصار ، وقعدت عن نصرتهم الأنصار ، فترى الأطفال بل الرجال جوّعاً يجرون ، يلوذون برحمة الله ويستغينون ، ويتمنون مقدمك بل يتضرعون ، حتى كأنك قلت أخسئوا فها ولاتكلمون . وماكان إلا أن وصلت وصل الله برك بتقواه ، على مقربة من هذه الحضرة ، ونحن نأمل منك بحول الله أسباب النصرة ، بتلك العساكر التي أقر العيون بهاوُّها ، وسر النفوس زهاوُها ، فسرعان ما انثنيتوما انتهيت ، وارعويت، وما أدنيت ، خايباً عن اللقاء ، ناكصاً على عقبيك عن الأعداء .

فما أوليتنا غناء، بل زدتنا بلاء وعلى الداء داء، بل أدواء، وتناهت بنا الحال جهداً**.** والتواء ، بل أذللت الإسلام والمسلمين ، واجر أت فضيحة الدنيا والدين ، فيالله ويا للإسلام ، لقد اهتضم حرمه وحماه أشد الاهتضام ، إذ أحجمت أنصاره عن إعزازه أقبح الإحجام ، ونكصت عن لقاء عدوه وهو في فئة قليلة ، ولمة رذيلة ، وطايفة كليلة ، يستنصر بالصلبان ، والأصنام ، وأنتم تستنصرون بشعار الإسلام ، وكلمة الله هي العليا ويده الطولا ، وكلمة الذين كفروا السفلي ، وإن من وهن الإيمان ، وأشد الضعف ، الفرار عن الضِّعف ، فكيف عن أقل من النصف ، فيا قبح من رضي بالصغار وسما خطة الحسف ، فما هذا الحن والفزع ، وما هذا الهلع والحزع ، بل ما هذا العار والضيع ، أتحسبون يا معشر المرابطين ، وإخواننا في ذات الله المؤمنين ، إن سبق على سر تسطة القدر ، بما يتوقّع منه المكروه والحذر ، أنكم تبلغون بعدها ريقاً ، وتجدون في ساير بلاد الأندلس عصمها الله ، مسلكاً من النجاة أوطريقاً ، كلا والله ليسومنكم الكفار عنها جلاء وفراراً ، وليخرجنكم منها داراً فداراً ، فسرقسطة حرسها الله ، هي السد الذي إن فتق ، فتقت بعده أسداد ، والبلد الذي إن استبيح لأعداء الله ، استبيحت له أقطار وبلاد ، فالآن أنها الأمر الأجل ، هذه أبواب الحنة قد فتحت ، وأعلام الفتح قد طلعت ، فالمنية ولا الدنية ، والنار ولا العار ، فأين النفوس الأبية ، وأين الأنفة والحمية ، وأين الهمم المرابطية ، فلتقدح عن زنادها بانتضاء حدها ، وأمتضاء جدها واجتهادها ، وملاقاة أعداء الله وجهادها ، فإن حزب الله هم الغالبون ، وقد ضمن تعالى لمن بجاهد في سبيله أن ينصره ، ولمن حامى عن دينه أن يؤيده ويظهره ، فما هذا أيها الأمير الأجل ، ألا ترغب في رضوانه ، واشترا جنانه ، ممقارعة حزب شيطانه ، والدفاع عن أهل إنمانه ، فاستعن بالله على عدوه وحربه ، واعمد ببصيرة في ذات الله إلى إخوان الشيطان وحزبه ، فإنهم أغراض للمنايا والحتوف ، ونهر للرماح والسيوف ، ولاترض بخطة العار ، وسوء الذكر والصيت في جميع الأمصار . ولاتك كمن قيل فيه :

يجمع الحيش ذا الألوف ويغزوا ولايرزأ من العدو فتسلا ولن يسعك عند الله، ولاعند مؤمن، عذر في التأخر والارعوا، عن مناجزة الكفار والأعداء . وكتابنا هذأ أيها الأمير الأجل ، اعتذار تقوم لنا به الحجة في جميع البلاد ، وعند ساير العباد ، في إسلامكم إيانا ، إلى أهل الكفر والإلحاد،

ونحن مؤمنون ، بل موقنون إجابتك إلى نصرتنا ، وإعدادك إلى الدفاع عن حضرتنا، وأنك لا تتأخر عن تلبية نداينا، ودعاينا إلى استنقاذنا من أيدىأعداثنا، فدفاعك إنما هو في ذات الله ، وعن كليمه ، ومحاماة عن الإسلام وحزبه ، فَذَلَكَ الْفَخْرُ الْأَنْبِلُ لَكُ فِي الْأَخْرِي وَالْدَنْيَا ۚ ، وَمُورِثٌ لَكُ عَنْدُ اللَّهُ الْمُزْلَةُ الْعَلْيَا ، فكم تحيى من أم ، وتجلى من كروب وغم ، وإن تكون منك الأخرى ، وهي الأبعد عن متانة دينك ، وصحة يقينك ، فاقبل بعسكرك على مقربة من سرقسطة ، عصمها الله ، ليخرج الحميع عنها ، ويبرأ إلى العدو وقمه الله منها ، ولاتتأخر كيفًا كان طرفة عين ، فالأمر أضيق ، والحال أزهق ، فعد بنا عن المطل والتسويف ، قبل وقوع المكروه والمخوف ، والا فأنتم المطالبون عند الله بدماينا وأموالنا ، والمسئولون عن صبيتنا وأطفالنا ، لإحجامكم عن أعداينا ، وتثبطكم عن إجابة نداينا ، وهذه حال نعيذك أيها الأمير عنها ، فإنها تحملك من العار مالم تحمله أحداً ، وتورثك وجميع المرابطين الخزى أبدا ، فالله الله أتقوه ، وأيدوا دينه وانصروه ، فقد تعين علبكم جهاد الكفار ، والذب عن الحرم والديار ، قال الله ، يا أيها الذين آمنوا قاتلوا الذين يلونكم من الكفار ، وليجدوا فيكم غلظة الآية ، ومهمَّى تأخرتم عن نصرتنا، فالله ولى الثار لنا منكم ، ورب الانتَّقام ، وقد بريتم بإسلامنا للأعداء ، من نصر الإسلام ، وعند الله لنا لطف خفي ، ومن رحمته ينزلالصنع الحني، ويغنينا الله عنكم ، وهو الحميد الغني . ومنمتحملي كتابنا هذا، وهم ثقاتنا تقف من كنه حالنا على ما لم يتضمنه الحطاب، ولااستوعبه الإطناب بمنه ، وله أتم الطول في الاصغاء إلهم واقتضاء مالديهم ، ان شاء الله تعالى ، والسلام عليكم ورحمة الله تعالى وبركاته .

> } رســــالة

كتب بها أمير المسلمين إلى الأمير الأجل أبي محمد بن أبي بكر بهزيمة « القلعة » رحمهما الله

( منقولة عن المخطوط ٤٨٨ إسكوريال السابق ذكره لوحة ٧١ ب – ٧٢ ا ) .

كتابنا وفق الله رأيك وحسن هديك ، ولا أمال عن الهدى والرشد سعيك . من حضرة مراكش حرسها الله فى السابع من شعبان المكرم سنة ثلث وعشرين

وخمس مائة . وقبله وافي كتابك تذكر فيه المثيلة التي كانت للعدو ــ دمره الله ـ عليك في اليوم الذي واجهتموه فيه ، بعد ان كان لكم صدره ، وأتيح لكم نصره ، فأواخر الأمور أبدا أوكد وأهم ، والعواقب هي التي تحمد أوتذم ، وإذًا حسنت خواتم الأعمال فالصنع أبنها وأتم ، وإن لسان العذر لتلك الحال لقصير ، وإن الله على ذلك المشهد المضيع لمطلع بصير : توافقتم مع عدوكم ، وأنتم أوفر منه عدة وأكثر جمعاً ، وأحرى أن تكونوا أشد عن حريمكم منعاً ، وأقوى دونه دفعاً، فثبت وزللتم ، وجد ونكلتم، وشد عقد عزيمته وحللتم ، وكنتم في تلك الوقعة قرة عين الحاسد ، وشاتة العدو الراصد ، وقد كانت نصبة توليكم بين يديه بشيعة هائلة ، ودعامتكم لولا انثناؤه عنكم مائلة ، فشغله عنكم مَنْ غُرْرَتْمُوهُ مِنْ الرَّجِلِ الذي أسلمتموهُ للقتل ، وفررتم ، ونصبتموهم دريئةُ للرمح ثم طرتم ، ولولا مكان من أوردتموه من المسامين ولم تصدروه ، وخذلتموه من المجاهدين ولم تنصروه ، لا نكشف دون ذلك الرماح جنتكم ووقاؤكم ، وأصيبت بها ظهوركم وأقفاؤكم ، عاقبكم الله بما أنتم أهله ، فأنتم أشجع الناس أقفاء وظهوراً ، وأجبنهم وجوها ونحوراً ، ليس منكم من تدفع به كريهة ، ولاعندكم في الرشد روية ولابديهية ، فتى وأى وقت تُفلحون ، ولأى شيء بعد ذلك تصلحون ؟ ونحمد الله عز وجهه كثيراً ، فقد دفع بفضله الأهم الأكبر ، وأجرى بأكثر السلامة القدر. فاكشفوا بعد أغطية أبصاركم ، وقصروا حبل اغتراركم ، وألبسوا منه جنة حذاركم ، واعلموا أن وراء لمجازاتنا إياكم جزاء توفونه ، ويوماً عصيباً تلقونه ، فكونوا بعد هذه الهناة لداعي الرشد بين مطيع وسامع ، ومن كلمة الاتفاق والتآلف على أمر جامع ، فانكم لو خلصت غيوبكم، وحسنت سريرتكم ، واطمأنت على التقوى قلوبكم ، لظهر أمركم وعلا جدكم ، ولما ذهب ريحكم ولا فل حدكم ، فتوخوا في سبيل الله وطاعته أخلص النيات، وأصدق العزمات ، واثبتوا أحسن الثبات، وكونوا من الحذر والتةوى على مثل ليلة البيات . وقذ ذُكر أن للعدو دمره الله مدداً يأتيه من خلفه ، والله يقطع به، فلنضعوا على مسالكه عيوناً تكلأ ، ولتكن آذانكيم مصيخة لما يطرأ ، فإن كان له مددكما ذكر ، قطعتم به السبيل دون لحاقه ، وأقمتم الحزم علي ساقه ، والله تعالى يفتح اكم فيهم الأبواب ، ويأخذ بأزمتكم إلى الصواب ، أنه الحميد المجيد ، لا إله غيره.

## رســـالة

وله (أى لأمير المسلمين) إلى الفقيه القاضى وسائر الفقهاء والوزراء والأعيان والكافة ببلنسية عند نزول ابن رذمير عليها

( منقوله عن المخطوط رقم ٤٨٨ إسكوريال السابق ذكره لوحة ٧٧ – ١٧٣) .

كتابنا أبقاكم الله ، وأمدكم بتقواه ، ووفقكم لما يرضاه ، ولا أخلاكم من لطايف رضاه ، وعوارف نعاه ، من حضرة مراكش حرسها الله ، لسبعً خلون من شعبان المكرم سنة ثلث وعشرين وخمس مائة . وقد وصل إليناكتاب الفقيه الخطيب القاضي أبي الحسن منكم أعزه الله بتقواه ، مضمنا من ذكر ما بلغه الوجل من نفوسكم ، مالانزال نتوخا حسبه ان شاء الله ما يعي بتر فيهكم وتأنيسكم، فلايذهبن بكم الحزع لما كان من انكشاف المسلمين هناك عن مراكزهم ، وتصيرهم ما صيروه من محلتهم ، فرصة لمناهزتهم ، وأنهزامهم بغير سبب سوى تخاذلهم المعتاد ، مع ماكانوا عليه من تكاثر الأعداد ، وتظاهر الأجناد ، فحسبناهم جميعاً وقلوبهم شتى ، ولشد ما وعظناهم في ذلك وذكرناهم، فما نجعت فيهم الموعظة، ولانفعثهم الذكرى . وبعد فإنا لاندعكم بحول الله لضياع ، ولانأ لوكم إلا اهتبالا يذهب بمشيئة الله ما نالكم من توقع وارتياع ، فطيبوا أنفساً ، واطمئنوا قلوبا ، والله بجعل من دون ما توقُّعتموه فتحاً قريباً ، إنه هو الفتاح العليم المنان الكريم ، لا ربُّ غيره . واعلموا أنه قد نفذت الآن كتبنا ثانية، إلى ولاة أعمالنا كلأهم الله وإياها ، نأمرهم بتسريب الأقوات ، وتعجيل إنفادها نحوكم من كل الحهات ، وسيرد عليكم منها الكثير الموفور لأقرب الأوقات ، ثم لاتزالون من بالنا بأحق مكان من المراعاة والمحاماة ، ان شاء الله تعالى ، وهو سبحانه يوفقنا لصالح نتوخاه من لم شعثكم ، وسد خللكم ، وإذهاب مكترثكم ، وحسم عللكم ، ويقضى بما يضم نشرهم ، ويشد أزرهم ، ويصلح أمرهم ، ويسد ثغرهم ، ويحفظ الألفة عليهم ، ويربى النعمة لديهم برحمته ، وتبلغوا أبقاكم الله سلاماً كثيراً أثيراً خطيراً موفوراً . ر — الة

# وله (أى لأمير المسلمين) إلى المذكورين مجاوباً لهم بهزيمة ابن رذمير إياهم في « القلاعة »

( منقولة عن المحطوط رقم ٤٨٨ إسكوريال السابق ذكره لوحة ٧٣ ب )

كتابنا أبقاكم الله وأكرمكم بتقواه ، وكنفكم بعصمته وجعلكم فى خماه ، وأسبغ عليكم عوارفه ونعاه ، من حصرة مراكش حرسها الله في الحادي عشر من شعبان المكرم منسنة ثلث وعشرين وخمسمائة، غب ماوافانا كتابكم الأثير مضمناً وصف اليوم الذي جرت به خزيه المقادير ، فاستعرضناه وتقرر لديناحميع ماحواه، وفي علمه سبحانه موقع ذلك لدينا وعزازة شأنه علينا ، لكن لا مخرج عن القضاء وحكمه ، ولا محيد عن القدر وحتمه ، ولن يرد حول محتال ما سبقٌ في علمه ، وما ألونا ، وهو عز وجهه أعدل الشاهدين ، جدا وعزماً وكدحا لإعلاء كلمة الإسلام ، وحزماً ببذل الأموال وتخير الرجال ، واعتيام الأسلحة والأفراس ، والحمع بين الإيحاش والإيناس ، في الوعد والوعيد والتخصيص والتأكيد، وعرضالآراء المتخيلفيها السداد، وبلوغ مدةجهاد فى كلنحو والاجتهاد، لوكان العون موجوداً، ولم يكن التعذير . . . حاضراً عتيداً ، والله مخزى كل خاين ماين بأسخاطه تعالی داین جزاه ، ویرد به برد مضمره ورداه ، ویوشك مقارضته و إرداه محوله وطوله ، وبالله القسم الأعظم لو أمكننا ان نكون لديكم حاضرين، لأسرعنا بذلك مبادرين ، ولما ثنانا عن حمايتكم بأنفسنا ثان ، ولاقعد بنا عن معالحة نصركم تراخ ولا توان . وقد جددنا الأن أحث نظر ، ونحن نردفه بما يكون عليكم ألم وارد ، وأسرع منتظر ، فلتهدأ ضلوعكم ويسكن مروعكم، فمالنا والله يشهد هم سوى الذياد عنكم والدفاع ، والانفراد لذلك والاستجاع ، والاجتهاد ، والتوفر عليه بأتم الاضطلاع ، والله عز وجل المعين المنجد ، فلم يزل يعضد على ما يرضيه . ويونيد، لا إله إلا هو .

### رسيالة

وجهها أمير المسلمين على بن يوسف بتقريع قادته وجنده عقب هزيمهم أمام ابن رذمير ( ألفونسو المحارب ) فى أراضى بلنسية (منقولة عن المحطوط رقم ٣٨٥ الغزيرى المحفوظ بمكتبة الإسكوريال لوحة ١١٣–١٣٠٠). ه من أمير المسلمين وناصر الدين ، أما بعد ،

يا فرقة خَسَيْتُ سرايرها ، وانتكثت مرايرها ، وطايفة انتفخ سحرها ، وغاض على حين مرّة بحرها ، فقد آن للنعم أن تفارقكم ، وللأقدام أن تطأ مفارقكم ، حين ركبتموها جلواء عارية ، وأصبحتم في ادراع عارها أمثالا سواسية ، واختلط المرعى منكم بالهمل ، فما يتبين الأنقص من الأكمل ، فطأطأتم لها رءوس عشايركم ، وقضيتم بالفسولة على سايركم . لاجرم أن قد صرتم سمر الندى ، والأحاديث المُلعنة بالغداة والعشى ، بما خامركم من الحين والحور ، واستهواكم من لقاء عدوكم بالحانب الأزور ، لاتواجهوبهم طرفة عين ، ولاتعاطونهم حُمدة حين ، بل تعطونهم الظهر هنياً مريا ، وتتخذونهم وراءكم ظهريا ، والرماح محمدة حين ، بل تعطونهم الظهر هنياً مريا ، وتتخذونهم وراءكم ظهريا ، والرماح خوكم لم تشرع ، والخيل لم تسرع ، والنفوس في حياض المنية لم تكرع ، فإنكم ثلة ذيابهم وفريسة أنيابهم ، قد نعموا في بوسكم ، وناهضوكم بلبوسكم ، وحاربوكم عاما على إثر عام ، حتى ألزقه وكم ، وتركوكم أسلح من حبارى ، وأشرد من نعام .

فالآن حين ملأتم أيديهم متاعا ، وواديهم سلاحاً وكراعا ، قد غزوكم في عقركم ، وأذاقوكم وبال أمركم ، فلذيم بالحدران ، وبؤتم بالندامة والحسران . بابغايا بني الأصفر ، وسجايا ذوات الدّل والحفر ، أكرهم زحافهم ، وكنم حلم الله — أضعافهم ؟ أنى لكم بالمعذرة ، وأين ؟ وقد فرض الله الواحد منكم بالإثنين ، فقال : « إن تكن منكم مائة صابرة يغلبوا مائتين » . هذا ، وكلمتكم العلمي ، وحلوبتكم الحياة الديني ، ماشتم من صارم ، وطرف ونحض وركايب وسوام ، ونضايد وخيام .

فيا أسفا للحق يدمغه الباطل ، والحالى يهره العاطل . لا بالحنيفية تحرّزتم ، ولا إلى الحفيظة والإنابة تحيرتم . ليت شعرى بماذا تقلدتموها هندية واعتقلتموها سمهرية خطية ، وركبتموها جردا سوابق ، وملكتموها مغارب ومشارق ؟

ثاوين في غير عدادكم، منتزين على أضدادكم، يؤدون الإتاوة إليكم حين أشرقنموهم بالهوان ، وأنتم فيهم غرباء الوجَّه واليد واللسان ، وصيروكم عبيد العصى ، ولسم بالأكثرين منهم حصى ، بل شرذمة قليل نفعها ، كثير نجعها . فيا عجبا لذهولكم، شبانكم وكهولكم، تأكلون تمرها ، ولا تتَصْلُونُ جمرها ، وتذهبون علواتها، ولاتصرون على لأوائها ؟ أي بني اللئيمة، وأعيار الهزيمة، إلى م يريعكم الناقد ، ويردكم الفارس الواحد :

إلى م يريعكم الناقد تمنيتم مائتى فـــــــارس 

ويردكم الفارس الواحد ما فضحت قومها غامد فردكم فارس واحسد

ومن لرعاة الإبل بالحد المقبل ؟ لقيدماً ما أذهبتم التالد والطارف، وعجباً عجيباً من جذاى المطارف، وأنتم قد قدَّحتم في ملكنا ، وأذ ِنتم بانتثار سلكنا ، فلولامن لدينا من ذويكم، وضراعهم إلينا فيكم، لألحقناكم عجلا بصحرايكم، وطهرنا الحزيرة من رُحَضايكم ، بعد أن نوسعكم عقابا ، ونحدُّ أن لاتلووا على وجه نقاباً . فاللوم تحت عما يمكم ، والوهن والفشل ، طي عزايمكم ، لاكن ما جبلنا عليه من الأناة ، وتوخيناًه قدما من إيقاظ ذوى الملكات ، أيكفنا عن استيصالكم ، ويحملنا على شحذ نصالكم .

فاستنسروا يابغاث الهيجا، واستيئسوا، بعد الرجا، واحذروا حلما أغضبتموه، وواديا من الصبر أنضبتموه ، وتوقوا صدراً أحرجتموه ، وليثاً من أحمته أخرجتموه ، وأيم الله نقسم إنذارا بكم ، وإعذاراً لكم، لنوردن الفار منكم من الزحف، ماعافه من موارد الحتف، ولنتجاوزن السوط إلى السيف، ولنبدلن المعدلة فيكم بالحيف ، فليعلم المقدم المحجم منكم عن الإقدام ، أنه سلم من الحام إلى الحمام ، وتخطى مصرع الأسد الباسل إلى جذع مائل ، وشهادة الأبرار إلى مشهد الذلوالصغار ، كما أن من أصيب منكم في حرب ، أو أبلي بطعنأوضرب، خلفناه في الأهل والولد، وبعناه الأثرة والكرامة يدا بيد، فاختاروا لأنفسكم وأعقابكم ، وانضوا ثوب الخزى عن رقابكم ، والسلام على من حمى الإسلام . كمل ماكتب به الفقيه الأديب ، الكاتب البليغ الأريب ذو الوزارتين

أبو عبد الله بن أبي الحصال عن أمير المسلمين » .

# رســـالة

لأبى عبد الله بن أبى الحصال عن بعض المرابطين إلى أمير المسلمين على بن يوسف تتعلق بشئون حصن أرلبة (أوريخا)

( منقولة عن المخطوط رقم ١٩ ه الغزيري بمكتبة الإسكوريال لوحة ١٠٤ ب و ١٠٥ ) .

﴿ أَطَالَ الله بقاء أمر المسلمين وناصر الدين ، مؤيدًا مجنوده ، معاناً بتوفيقه وتسديده ، ولازال عُدَّله ينعشُ الأمم ، وسعده ينهض آلهمم . كتبت أدام الله تأييده، من قرطبة حرسها الله، لست بقين من جمادي الآخرة، وقبل بثلاث وافيتها من الوجهة التي صحبني ومن معي فيها بمن أمره ، واكتنفتنا عزة نصره ، بعد أن أودعناحصن أرلبة حماه الله، قوتاً موفوراً ، ومرفقاً كثيراً، وحطت عندهم الأسعار وعم الاستبشار ، وتسلم أبو الحيار مسعود الدليل ، سلمه الله ، الحصن ، واحتوى عليهُ ، وصار أمره إليه ، ووافينا فلاناً أبقاه الله ، قد استاق غنيمة ظاهرة ، وجملة مِن البقر وافرة ، وقتل من العدو ، قصمه الله عدداً ، وقضي وطراً ، وشنى وجداً ، فتيمن الناسهناك ، بولاية الأمير أبي يحيى أعزه ألله ، وبقيادة هذا القائد ، الذي اقترن الفتح بمأتاه ، وكانت [ عند ] مقدمنا هذا الحصن خيل طليطلة بددها الله ، مجتمعة ، فوقذهم الرغب وشملهم الصغار ، والرغم ، وتحققنا هناك أن مواشى تلك الجبال ، قد أخذت في الإ . . . نبساط والإسهال ، والدنو من الوادى في طلب الخصب ، وتحوله من البرد إلى الدفيء ، والله يجعلها للمسلمين طعمة ، ويزيدهم بها قوة بعزته ، وأنباء العدو ، قصمه الله ، الآن خامدة ، وعزايمهم هامدة ، وأيديهم جامدة ، استأصل الله ، بحد أمير المسلمين نعمتهم ، وقطف قممهم ، وأداخ بلادهم ، وانتسف طارفهم وتلادهم ، وألفيت الحضرة حرسها الله ، وقد أخذ السرور من أهلها كل مأخذ ، وسرى فيهم كل مسرى ومنفذ ، بولاية الأمير أبي يحبي أعزه الله ، وكثر الدعاء لأمير المسلَّمين أيده الله، بما جدد لديهم من حسن نظر ، وخلع عليهم من جمال سيرة ، ولقيته فلقيت كل ما أبهج ، وكان وفقاً لما انتشر ، ومشاكلا لما استذاع وظهر ، تمم الله النعمة ، وظاهر عليه الكفاية والعصمة، ووافتني كتبه الكرام بما بلغ الأمل، وحسم العلل، وأنا ممتثل في كل معنى ما يحره مجتهد، فيما يقيم ذلك الثغر ويسده، إن شاء الله عز وجل».

# رســالة

# موجهة من أمير السلمين تاشفين بن على بن يوسف إلى النقهاء والوزراء والأخيار والكافة ببلنسية

( منقولة عن المخطوط رقم ٣٨٥ إسكوريال السابق ذكره لوحة ١١ ا – ١٢ب) .

لا بسم الله الرحمن الرحيم صلى الله على محمد وآله وسلم تسليما . من أمير
 المسلمين وناصر الدين تاشفين بن على بن يوسف بن تاشفين .

إلى وليه في الله تعالى ، الأعز الأكرم الأحظى في ذات الله الميه ، أبي زكريا يحيى بن على ، والفقيه القاضى أبي محمد بن جحاف ، وساير الفقهاء والوزراء والأخيار والصلحاء ، والكافة ببلنسية ، حرسها الله ، وأدام كرامهم بتقواه .

سلام مبروركريم ، مردد عميم على جميعكم ، ورحمت الله وبركاته ، وبعد فإن كتابنا إليكم ، كتبكم الله ممن آثر الحق واتبع سننه ، وادّرع الحزم ولبس جننه ، وسمع القول واتبع أحسنه ، وحافظ على كتاب الله الذي يسره للذكرى وبينه ، وجعلنا وإياكم ممن جمّله بتقواه وزينه ، من مناخنا بكرنطة ، في العشر الأول من جمادى الأولى سنة ثمان وثلاثين وخمس مائة ، وتجمد الله من صيفتنا هذه صدرها الأكرم ، وكل قول فبعده يترتب ويتنظم . وقد جاء في الآثار : كل كلام لايبدأ فيه بذكر الله فهو أجذم .

وبعد أن نستوفى واجب الحمد والشكر ، ونذكر نعمه السابغة ، علينا أجمل الذكر ، فنسأل الله توفيقاً قايداً إلى الرشد ، وقوة على طاعته نحمل بها من تلزمنا رعايته ، على المهج الأفضل والسنن الأحمد ، ونستعيذه من قلب لايخشع ودعاء لايسمع ، وموعظة لاتنفع ، وسجية لاتطاع ، وهواً يتبع ، ونصلى على محمد نبيه ورسوله الذى طهره تطهيراً ، وأرسله رحمة للعالمين بشيراً ونذيراً ، وداعياً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً ، فبلغ رسالة ربه وهداه ، وصبر على مشقة البلاغ وأذاه ، ولم يخش أحداً إلاالله الذى رجاه ، إلى أن بلغ الكتاب أجله والدين مداه ، وانتهى ملك أمته إلى ماكان الله له زواه ، صلى الله عليه وعلى صحمه الذين فهو اعن هذا الدين وحموا حماه ، ووالوا من والاه ، وعادوا من عاداه .

ولما كان ، أعزكم الله ، الدين ينعت بالنصيحة لله ولرسوله وللمسلمين ، والذكرى تنفع المؤمنين ، وجب أن نتخذ لكم من الموعظة به أنفسها الذى مرهما في العاقبة حلو ، وأخفض مراتها في الله علو ، فاعلموا ، أعلمكم الله ، ولا أقامكم مقاما يرديكم ، أن أقرب الناس إلى الله أحناهم على عباده ، وأعضهم للنصيحة لهم بمبلغ جده واجهاده ، وأن أولى الناس بنا من طاب خبره ، وكرم أثره ، وحسن مورده في الأمور ومصدره ، وكذلك « العامل » منكم و « القاضي » وقهما الله ، إنما أقعدا بذلك المكان لخير يتوليانه وشر يردعانه ، وعدل يقضيانه ، فليقدما أولا تسديد أمرهما ، ولينظرا في إصلاح أنفسهما ، قبل إصلاح غيرهما ، فمن لا يصلح أمر نفسه لا يصلح سواه ، ومن لا يسدد أموره والمسك بعصم الإيمان ، والاستعانة على حوايجكم بالكمان ، والتنزه عن والمسك بعصم الإيمان ، والاستعانة على حوايجكم بالكمان ، والتنزه عن فلتات اليد واللسان . ولم تخل أمة من جاهل وعليم ، ومعوج وقويم ، فليردع الحاهل العليم ، ولينبه المعوج القويم ، ولن يزال الناس بخير ما لم يتساووا ، فإذا الخاهل العليم ، ولينبه المعوج القويم ، ولن يزال الناس بخير ما لم يتساووا ، فإذا تساووا هلكوا .

وأهم أموركم الصلاة ، التي هي سبيل النجاة لسالكها ، ولاحظ في الإسلام لتاركها ، فالزموها في جماعاتها ، ولانخلوا بشيء من مسنوناتها ، ومفروضاتها ، وأخلصوا فيها لله العلى الأكبر ، واعلموا أنهاكما قال سبحانه « إن الصلاة تنهي عن الفحشاء والمنكر » .

وعليكم وفقكم الله بإصلاح ذات البين ، وإعباد الحق الخلص فى الدارين ، وتخير الرفقا وانتخاب الحلسا ، فإن مثل الحليس كمثل القين ، والصاحب الصالحقوة فى الدين ، وقرة فى العين .

وانتدبوا واندبوا من قبلكم للجهاد ، الذى هو من قواعد الإيمان والرشاد ، أمر الرحمن ، وفرض على الكفاية والأعيان ، واتصال الهدو بفضل الله وللأمان . وقد جاء عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال : « مثل المحاهد في سبيل الله كمثل القايم الصايم الذى لايفتر عن صلاة ولاصيام » .

والذى نأخذ به عهد الله على العامل منكم الرفق بالرعية ، والحكم بالتسوية ، والجراء أمورها علىالسبيل الحميدة المرضية، فهى العنصر الذى منه الاستمداد، والأصل

الذى بثبوته تعمر البلاد، وتتوفر الأجناد، ويتمكن الرباط فى سبيل الله والحهاد، وليعلم أن العدل يقسطها، والحور يسخطها، وقلة المساواة تشتبها وتقنطها. ولاسبيل أن يستعمل عليها إلا من يستشق جانبه وتحسن الأحدوثة عنه. وأن ظهر أحد منهم بنظر جميل فيه، وكان فى نفسه ما يخفيه، فالبدار البدار إلى عزله وعقابه والتشديد فها نأمر به.

واعلموا، رحمكم الله، أن مدار الفتيا ومجرى الأحكام والشورى، فى الحضر والبُدا، على ما اتفق عليه السلف الصالح، رحمهم الله، من الاقتصار على مذهب إمام دار الهجرة أبي عبد الله مالك بن أنس ، رضى الله عنه ، فلاعدول لقاض ولامنفت عن مذهبه ، ولا يأخذ فى تحليل ولاتحريم إلا به ، ومن حاد عن رأيه بفتواه ، ومال من الأثمة إلى سواه ، فقد ركب رأسه واتبع هواه ، ومتى عثرتم على كتاب بدعة ، أوصاحب بدعة فإياكم وإياه ، وخاصة وفقكم الله ، كتب أبي حامد الغزالي ، فليتتبع أثرها ، وليقطع بالحرق المتتابع خبرها ، ويبحث علمها ، وتغلظ الإيمان من يتهم بكتمانها .

والحمر ، نزهكم الله عن خبايث الأمور ، التي هي جماع الإثم والفجور، والباب المفضى إلى سواكن الفسق والشرور، فاجتهدوا في شأنها، وأوعزوا في جميع جهاتكم بإراقة دنانها ، فقد جاء عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال : « لعن الله الحمر وعاصرها وحاملها والمحمولة إليه » .

وكذلك نوكد العهد فيما نوصى به دايبا، مما أوجبه الله تعالى فى حقوق المسلمين من الأعشار والزكوات، والأموال المفروضة الأرزاق المسهاة ، فليؤخذ مافرض الله منها فى نصابها المعلوم ، وعلى سنة نبيه عليه أفضل الصلاة والتسليم .

وكذلك نوكد عليكم أتم تأكيد أمر أهل الذمة ألا يتصرف أحد مهم فأمور المسلمين ، لأنه من فساد الدين .

والسلام الأبر الأكرم الأخطر على جميعكم ، ورحمة الله وبركاته ، وعلى من هناك من المسلمين » .

# صييغة التوحيد

# التي وضعها المهدى ابن تومرت لأتباعه

توحيد البارى سبحانه

( منقولة عن كتاب « أعز ما يطلب » ص ٢٤٠ و ٢٤١ )

لاإله إلا الذي دلت عليه الموجودات ، وشهدت عليه المخلوقات ، بأنه جل وعلا ، وجب عليه الوجود على الإطلاق، من غير تقييد ولا تحصيص، بز مان ولامكان، ولاجهة ولا حد ، ولاجنس ولاصورة وَلا شكل، ولامقدار ولاهيئة ولاحال ، أول لايتقيد بالقبلية ، آخر لايتقيد بالبعدية، أحد لايتقيد بالأينية ، صمد لايتقيد بالكيفية ، عزيز لايتقيد بالمثلية ، لاتحده الأذهان ، ولاتصوره الأوهام ، ولاتلحقه الأفكار ، ولاتكيفه العقول ، لايتصف بالتحنز والانتقال ، ولايتصف بالتغيير والزوال، ولايتصف بالجهل والاضطرار ، ولايتصفبالعجز والافتقار ، له العظمة والحلال ، وله العزة والكمال، وله العلم والاختيار ، وله الملك والاقتدار ، وله الحياة والبقاء ، وله الأسماء الحسني ، واحد في أزليته ، لیس معه شیء غیره ولاموجود سواه ، لا أرض ولا سهاء ولاماء ولاهواء ، ولا خلاء ولا ملاء ، ولانور ولاظلام ، ولاليل ولانهار ، ولا أنيس ولاحسيس، ولا رز ولاهميس ، إلا الواحد القهار ، انفرد في الأزل بالوحدانية ، والملك والألوهية ، ليس معه مدبر في الحلق ، ولاشريك في الملك ، له الحكم والقضاء ، وله الحمد والثناء ، ولا دافع لما قضى ، ولامانع لما أعطى ، يفعل في ملكه ما يريد ، ويحكم في خلقه ما يشاء ، لايرجو ثواباً ، ولانخاف عقاباً ، ليس فوقه آمر قاهر ، ولامانع زاجر ، ليس عليه حق ، ولاعليه حكم، فكل منة منه فضل، وكل نقمة منه عدل ، ولايسأل عما يفعل ، وهم يسألون .

# رسالة الخليف ــة عبد المؤمن بن على

( منقولة عن مخطوط كتاب نظم الحان لابن القطان لوحة ٥٦ - ١٦٠ ) « أمره رضى الله تعالى عنه ، بالأمر بالمعروف ، ونهيه عن المنكر وعدله ونهجه مناهج الحق وفضله »

(له رسالة جامعة لأنواع من الأوامر ، خلدت في مآثره السنية ، ووصاياه الحكيمة. وهي بعد البسملة والصلاة ) ، الحكيمة وهي بعد البسملة والصلاة ) ، من أمير المؤمنين أيده الله تعالى بنصره ، وأمده بمعونته ، إلى جميع الطلبة الذين بالأندلس ، ومن صحبهم من المشيخة ، والأعيان والكافة ، وفقهم الله تعالى، واستعملهم بما يرضاه .

سلام عليكم ورحمة الله تعالى وبركاته .

أما بعد ، فألحمد لله ، وهو اللطيف الكريم ، الرؤوف الرحيم ، الذي بعدله قامت السموات والأرض وبه تقوم ، وعلى محمد نبيه المصطنى الصلاة المباركة والتسليم ، ولأمته المخلصة في علين كتابها المرقوم ، والرضا عن الإمام المعصوم، المهدى المعلوم ، الذي بعثه رحمة للمؤمنين ، ينيلهم به الروح والنعيم ، ويريهم رحيقها المختوم .

وكتابنا هذا —كتب الله تعالى لكم كل رأفة ورحمة ، وسوغكم من اليمن والأمن أنع تعمة ، وجعلنا وإياكم فيمن قدم لدارقراره ونعمة — من الحضرة العلية بتينملل حرسها الله تعالى فى سادس عشر من شهر ربيع الأول سنة ثلاث وأربعين وخميائة ، وقد وصلناها — والحمد لله — وجناح الرحمة منضوض ، وطرف المكاره مغضوض ، وفيض العدل والبذل منتشر مستفيض ، وشأن الظلم — باذن الله تعالى — مكفوف مقبوض ، والحق أبلج لاكناية ولاتعريض .

وكان مقصودنا من هذه الوجهة المباركة زيارة قبر المكرم المهدى، رضى الله تعالى عنه ، لتجديد عهد به تقادم ، وشفاء شوق إليه لزم ولازم ، والنظر فى بناء مسجده المكرم تمتعاً ببركاته ، ورجاء فى تضاعف الأمر بكل لبنة من لبناته ، وحرصاً على أن يتوافر به ، حظ التوفيق وقسمه ، ويعلو فى الملأ الأعلى ذكره

ورسمه ، ورغبة فى رفع بيت من أفضل البيوت ، التى أمر الله عز وجل أن ترفع ؛ ويذكر فيها اسمه ، ولتنعم الحوارح ، بمشاهدة هذه المشاهد المنعمة ، والمواسم المعظمة ، وتتزود بالتطوف على معاهد ما عهدته من العوارف المتممة ، كل ذلك غرضاً فى ذات الله تعالى غرضه ، وأمر يستحب المرء إليه طلب ذلك الخبر ويستنهضه .

وقد تم — بحمد الله تعالى — هذا الوطر ، واقتضى الإياب إلى النظر فى المصالح ، والرأى الحميل النظر ، وتفجرت — بحمد الله تعالى — منابع الحير وفاضت ، وعادت روابض الأمر إلى أشرف حالاته وآضت ، وانبعثت موارد البركات بعد ما غارت فى غير هذا الزمن المذكور وفاضت ، ونسأل الله تعالى عوناً على شكر هذه النعم التى عمت ملابسها ، ووعت الأفئدة نفائسها ، وخاب عن رحماها خاسر الكامة وبائسها .

وان الله تعالى ، قد قضى بأن يكون شرف صاحبه به وامتساكه ، وبين العدل والحور حياة العالم وهلاكه ، فالسعيد من لتى ربه مبرأ من اتباع الهوى سليما ، والشقى من أتى مليما ، باكتساب الكبائر ملوماً ، « ومن يكسب إثما فإنما يكسبه على نفسه ، وكان الله عليما حكيما» ، والله سبحانه بهب الرحمة للمسترحمين ، ويحب الرفق ويحل به كنفه الأمين ، وفى الحض على ذلك يقول وهو أصدق القائلين « واخفض جناحك لمن البومنين » وبرحمته سبحانه بسط لعباده النعاء ، وبرأفته كشف عهم العاء ، قال النبي صلى الله عليه وسلم : إنما يرحم الله من عباده الرحاء .

وقد اتصل بنا – وفقكم الله تعالى – أن من لايتى الله ولا يخشاه، ولا يراقبه في كبيرة يغشاها وتغشاه ، ولايؤمن بيوم الحساب فيا أذاعه من المنكر وأفشاه ، يتسلطون بأهوائهم على الأموال والأبشار ، وينتشرون بالقتل بأعراض الدنيا أقبح الانتشار ، يستحلون حرمات المسلمين من غير حلها ، ويسارعون إلى نقض عقد الشرع وحلها ، ويصفون الشدة والغلظة بطراً ورياء في غير محلها ، ويستبطون ويبتدعون من وجوه المظالم ما تضعف شواهق الجبال عن حملها ، ويستبيون إلى قتل من فواحش الآثام ما تذهب نفوس المؤمنين لأجلها ، ويتسببون إلى قتل المسلمين ، فضلا عن استباحة أموالهم وأعراضهم بتلبسات يسيئونها ، ومزورات يضيفونها إليهم ، ينسبونها ، وينظرون إلى اهتضام حتى الله تعالى فيهم بأباطيل

يعدونها ظلما ومحسبونها ، ويسعون في استئصال نفوسهم بكل قاطعة موجعة ، ويعيثُون فيهمَ بكل غاضبة للقلوب منتزعة ، والنبي ، صلى الله تعالى وملائكته الكرام عليه وسلم يقول : « من قتل عصفوراً بغير حق عبثاً ، جاء يوم القيامة وله صراخ عند العرش يقول: يا رب سلهذا فيم قتلني عبثاً من غير منفعة » ولايلتفتون إلى عاقبته ولا ينظرون ، ولا يحرون بآذابهم ما يفعلالله بأمثالهم ولا يخطرون « يخادعون الله والذين آمنوا ، وما يخدعون إلاأنفسهم وما يشعرون » . هيهات هيهات ، إنهم ساء ماكانوا يعملون ، تالله ليأتينهم من العقاب الألم في أقرب أمد ما يهدهم هدأ ، ويجعل بيهم وبين النجاة من اشتداد الهلكة سداً ، ويتأصلهم بصواعق الانتقام فقد جاءوا شيئاً إداً . أما علموا أن الله تعالى يطلع على نجواهم ، ويوقعهم فى مهاوى بلواهم ، ويلبسهم أردية سرائرهم فيا استهواهم الشيطان به واستغواهم . أما علموا أن أمر المهدى رضى الله تعالى عنه تساوى في الحق به أضعف المسلمين وأقواهم ، ألم يقل رسول الله صلى الله تعالى وملائكته الكرام عليه وسلم: « السلمون تنكُّني دماؤهم ويسعى لذمتهم أدناهم ، وهم يد على منسواهم». لقد أمنوا مكر الله جرأة عليه و إقداماً ، وأعمت الشهوات بصائرهم إذهابا لنور الحق من نفوسهم وإعداماً ، وتالله لو تعين لنا فاعل ذلك وتشخص، لما خرج من حياله مكروه ولاتخاص ، ولسارع إليه من أسرع عقابنا ما ممحو رسمه محو الفنا ، ويكتب يديه بما قدمتا من الخنا . ولقد ذكر لنا من تلك المظالم المستغرقة لأنواع المآثم ، الموبقة لأهاها حين يقرع سن الندم النادم ، أن أولياءك الخائضين في غمرات أبحرها ، المثيرين لأسباب منكرها ، الصارمين لعلق الشريعة ، القاطعين لأبهرها ، يمدون أيديهم إلى ضرب الناس بالسياط ، إبلاغاً في الانتهاء بكثرتها وإمجاشا ، ويتسببون بذلك إلى أخذ أموال الناس إيغالا للصدور وإيحاشاً ، وذلك أمر معاذ الله أن يرضى به مؤمن بالله ، أو يتجه إليه حق بنوع من الاتجاه ، ما أبعد العدل ــ أصلحكم الله تعالى ــ عن هذه الأمثال والأشباه .

وقد علمتم أن عادتنا فيما يستوجب الضرب أو يستحقه ، ممن يظلم الأمر الشرعى أو يعقه بحدود معلومة، دون إفحاش ولا انتهاك ، ومواقف مرسومة تقابل كلا بمقتضى جرمه من أثيم أو أفاك .

ولقد ذكر لنا في أمر المغارم والمكوس والقبالات، وتحجير المراسي وغيرها

ما رأينا أنه أعظم الكبائر جرماً وإفكاً ، وأدناها إلى من تولاها دماراً وهلكاً ، وأكثرها في نفس الديانة عبثاً وفتكاً ، فإنا لله وإنا إليه راجعون . هل قام هذا الأمر العالى ، إلا لقطع أسباب الظلم وعلقه ، وسد سبيل الحق وطرقه ، وإجراء العدل إلى غاية شأوه وطلقه . اللهم إنا نشهدك أن سبيلنا سبيلك ، وإنا نستعيذك مما استعاذك منه محمد رسولك . روى عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال : « أعوذ بالله من المغرم والمأثم » تنبيهاً على ما في أغرام الناس من الظلم المظلم . ولئن نقل إلينا — والله الشاهد — أن نوعاً من هذه الأنواع المحرمة أو صنفاً من تلك الأصناف المظلمة ، يتولاه أحد هنالك من البشر أو يأمر بشيء من ذلك الفعل المستنكر ، لنعاقبه بمحو أثره عقاباً يبتي [ عظة ] لمن اتعظ ، وعبرة لمن تنبه لز اجر الحق واستيقظ .

وإن من ذلك الرأى الذميم والسعى المنقوم ، ماذكر لنا في أمر المسافرين ، الذين يريدون الرجوع إلى أوطانهم وعمارتها ، والطوائف المارة على البلاد لمعنى تجارتها ، يتسبب إليه قوم من هؤلاء الظلمة الدخلاء ، الذين يضعون الغش طى ما يوهمون به من النصيحة ، ويستنبطون المكر في تصرفاتهم القبيحة ، فيقولون للرجل مهم عندك من حقوق الله كيت وكيت ، وإن للمخزن جميع ما به أتيت ، ويقرنون بهذا من الوعيد والإغلاظ الشديد ، ما يرضى له المذكور بالحروج عن جملة ماله ، ويعتقد السلامة من ذلك الظالم الغاصب أعظم منالة ، وإنها لداهية عاقرة ، قاصمة للظهر فاقرة ، ويا عجبا لكم معشر الطلبة والشيوخ وكافة الموحدين ، فإنكم بذلك مطلوبون ، وما حجتكم وما أنتم على حق ، كيف تتكيف هذه الكبائر وأنتم للأمور هنالك رصد ، أم كيف تجرى هذه الظلمات وقد قام للحق أود ، أم كيف تكون الدماء على هذه الصورة تسفك والحرمات تنهك ، ولا يمتعض أم كيف تكون الدماء على هذه الصورة تسفك والحرمات تنهك ، ولا يمتعض أم كيف تكون الدماء على هذه الصورة تسفك والحرمات تنهك ، ولا يمتعض الذلك منكم أحد ، كلا ليعاقب كل من جي ، وليظهرن ما قصد القاصد وما عي ، لذلك منكم أحد ، كلا ليعاقب عن ذلك و يمحص ، ونظراً يفرق بين المشكل منه و يخلص .

ولاشك ــ والله أعلم ــ فى أن أسباب تلك المنكرات ، ودواعى تغير تلك الأحوال المتغيرات ، قوم يتوسطون بينكم وبين الناس ، ويقولون ما لايفعلون ذهاباً إلى التدليس عليكم والإلباس ، ويجعلون النفير بالظلم والعدوان بدلامن المعقل والقول الجميل والإيناس ، وذلك لغيب المباشرة ومباينتها ، وبعدكم عن

مشاهدة الأمور ومعاينهما ، والتحجب عن مطالعة الأمور داعية كبرى لفسادها واختلالها ، وسبب قوى في انتقاضها وانحلالها ، وفرصة لوسائط السوء بالهماكها في البواطل واسترسالها ، فلا تكلوا النظر فيها إلى أحد سواكم ، ولاتبعدوا بغلظ الحجاب عما قصدكم من الحبر ونواكم ، وباشروا الأحكام هنالك مباشرة المتعهدالمتفقد ، وعليكم بالتواضع لأمر الله تعالى وترك الاستعلاء المنتقد ، وتحفظوا في جانب المسلمين من كل خفيف المقال ، كثير الاضطراب في الباطل والانتقال ، فقد نهي رسول الله صلى الله عليه وسلم عن القيل والقال ، وتثبتوا وفقكم الله تعالى في الأحكام ، التي لابد لكم من النظر فيها تثبت الحث [ البحث ] عن حقائق الأمور والاستقصاء ، وتعهدوا الناس بالتحذير من اللدد في الخصام وبالغوا في الإيصاء .

ولاتظنوا أن الاجتهاد فى الأمور يؤدى إلى الهجوم عليها والاقتحام ، ونخرج النظر عن التثبت فى القضايا والأحكام ، فاذهبوا فيها مذهباً وسطاً ، واقصدوا الاعتدال مقصداً مقسطاً ، ولاتجهدوا فى شىء لاتعلمون فيه حكماً ، وشاورونا فيها يخبى عنكم وجهه ، لنرسم لكم فيه رسها ، فليس كل مجهد مصيباً برأيه ، ولا كل هاجم على رأى منجحاً فى سعيه ، وبين طرفى الأحوال واسطة جميلة فيها معقد السياسة ومناطها ، وخر الأمور ــ قال عليه الصلاة والسلام \_ أوساطها .

وعليكم أن تبحثوا بغاية جدكم عن أولئك المسببين لتلك القبائح ، الساعين في صدما يرضاه الله تعالى من المصالح ، وتعرفونا بهم بعد تثقيفهم ، لنشرد بهم من خلفهم ، ونكف بعقابهم نوعهم الظالم وصنفهم ، وقد استخرنا الله ، في سد تلك الذريعة ، وصد تلك الأفعال الشنيعة ، فرأينا أن ترفعوا إلينا أحكام المذبين للكبائر ، وتعلمونا بنبأكل من ترون أنه يستوجب القتل بفعله الحاسر ، دون أن تقيموا الحد عليه ، أو تبادروا بالعقاب إليه ، ولاسبيل الكم إلى قتل أحد من كل من هو في بلاد الموحدين وأنظارهم ، ومن هو منهم وداخل في مضارهم ، وكل من ترون أنه يستوجب القتل ، ممن يريد المكر في أمر الله تعالى والحتل ، فعرفونا بجلية أمره وتصحيحه ، وخاطبونا يميز أمره ومشروحه ، لينفذ فيه من قبلنا ما يوجه الحق ويقتضيه ، و بمضى في عقابه ما ينفذه الشرع و يمضيه ، فإيا كم من مخالفة أمرنا هذا في قتل أحد ممن ذكرنا كائناً من كان ، كبر ذنبه عندكم أو هان ، ولتبادروا

إلى أعلامنا بذنبه بعد سجنه وتثقيفه ، لنقابله بما نراه ، ونجرى الحق في مجراه . وأنه أعلمنا بأن من يرضى بتلك الفواحش بما يرضاه ويستبيحه ، ولايبالى أحسن الفعل فيه أم قبيحه ، يبتاع المرأة ويبيعها دون استبراءٍ ، ويعبث في ذلك بكل إقدام على الله تعالى واجراء ، ولايتحفظ من مواقعة الزنا المحض ، ومحالفة الواجب مع الفرض، وأن في ذلك من اطراح ما أمر الله تعالى به من اتباع الشرع، وإفساد الْأَصل من السنة والفرع ، ما لا يحل سهاعه ، ولايستقر بنفس مومنة استطلاعه ، فلا سبيل لأحد ممن هنالك أن يبتاع شيئاً منهن أو يبيع ، حتى يستأذن الحاكم لأمره منكم والشيوخ ، لئلا يذُّهب الحقُّ في ذلك ويضيع ، ولتقدموا للنظر فى أسواقهن من ترضون دينه وأمانته ، وتتحققون ثقته وصيانته ، فمن أبيح له البيع والابتياع ، أحضره الأمين المذكور ليرتفع بشهادته الشك والنزاع ، وتجرى السنة مجراها وبمتثل الأمر المطاع . وكذلك فليتوقفوا عن بيع النساء في حميع من تغنموه منهن في تلك الأرجاء ، حتى تخاطبونا بأصل أمرهن وكيفيته ، وتعلمونا من ذلك بجليته ، لنرسم لكم فيه ما يكون عليه اعتمادكم ، ويجرى إليه اقتضاؤكم. والله الله في البحث على الحمور، وتقديم النظر في أمرها، فهومن أهم الأمور، فإنها مفتاح الشرور ، ورأس الكبائر وآلفجور ، وهي رابطة أهل الحرم ، وجامعة أشتات الظلم . قال النبي صلى الله تعالى وملائكته الكرام عليه وسلم: « الحمر جماع الإثم »فجدوا في طلمها في المواطن المهتمة بشأنها ، واجتهدوا في إراقتها وكسر دنانها ، واعمدوا إلى السبب الذي يؤدي إلى التمكن منها ، فارعوه ، والحظوه ، واطرحوا الإغفال لذلك والفظُّوه ، وقدموا أمناء متخبرين للتطوف على مواضع الترتيب، يكون بالمحافظة على ذلك محل المكالىء الرقيب، ولا يكن منهم إلا من يفرق بين الحلال ويميز ، ويعرف ما يجوز شربه ، وما لا يجوز ، ومروهم بالتعهد لمواضع بيع الرُّب واعتصاره ، وخذوهم بتوقف جدهم على ذلك واقتصاره ، فما حل منه أباحوه ، وماكان غير ذلك قطعوه أصلاوفرعاً وأراقوه، ( الحلال بيَّن والحرام بين ) ولقضايا الشرع نظام . قال رسول الله صلى الله تعالى وملائكته الكرام عليه وسلم : « ما أسكر كثيره فالحرعة منه حرام » .

وإن من يسعى فى نوع من أنواع الفساد ، ويستصحب الأضرار بالمسلمين فى الإصدار والإيراد، هؤلاء الراقصين الذين يردون بالكتب ويصدرون، ويمشون في الإسدار وبينكم وينفرون ، فإنه ذكر لنا أنهم يأخذون الناس بالنظر فى كلفهم ،

ويلزمونهم فى زادهم من كل موضع وعلفهم ، وهذا فعل كل فرقة منهم فى سبر ها ، وسوء رأيهم بذلك فى المحازن وغيرها ، وأن من جملة ما حكى عنهم أنهم يتألفون فى الطرق جموعاً ، ويحلون بأفنية الناس حلولا شنيعاً ، يكلفونهم مؤناتهم تكليف المحرم ، ويتحكمون عليهم محكم المغرم ، حتى أنهم لايرضون فى ضيافاتهم الا بأسمن الحزر ، وناهيكم مهذا الاجتراء العظيم الضرر ، فسارعوا وفقكم الله تعالى ، إلى حسم هذه العلة من أصلها ، وبادروا إلى قطع تلك العادة الذميمة وفصلها ، وتغيروا لرسائلكم إرسالا ، وانتقوا من أهل المقدرة على ذلك والثقة رجالا ، والغوا أيقوم بهم فى الحيء والانصراف ، ويقطع شأنهم من التكليف والإلحاف ، وارسموا لهم أياماً معروفة العدد ، معلومة الأمد ، لينتهوا بها ، إلى مواقف رسائلهم ، ويوزعوها على مسافات مراحلهم ، وحذروهم من تكليف أحد من الناس ولو مثقال ذرة ، وأوعدوا من تسبب منهم إلى مسلم بمساءة أومضرة ، والله تعالى المستعان على دفع أسباب الحور ، ونستعيذ به سبحانه من الخور .

وكذلك ذكر لنا وفقكم الله تعالى – من التحكم فى الأموال ، وقلة المبالاة بالتفريق بين الحرام منها والحلال ، أن أولئك الذين ذكرت خدعهم ، ووصفت غرضهم الذميم ومنزعهم ، يفعلون فى أموال الناس ما تقدم ذكره ، وشرح فكره ، وتمتد أيديهم إلى المحازن هناك ، فيعيثون فيها ، ويتحكمون ، ويجروئون فى التعدى عليها ملء شأوهم وأنفسهم يظلمون ، فاتقوا الله تعالى فيها ، فإنها أمواله المحزونة فى أرضه ، وبادروا إلى كف كل معتد وقبضه ، ولاسبيل الكم أن تنفذوا منها قليلا ولاكثيراً ، إلا بعد استئذاننا وتعريفنا بالدقيق والحليل مما هنالك ، وهذا أمر منا لكم ، ولكل من وقف على كتابنا هذا من الطلبة والشيوخ والموحدين كافة أمراً دائماً لازماً ، سنته بالاستمر ارمستظلة ، وصحته بفضل الله لاتدخلها تعله .

وقد خاطبنا بمثل ما خاطبناكم به ، جميع الطلبة الموحدين ، وكافة البلاد التى هى بالدعوة المهدية معمورة ، وبكلمة الإيمان مشرقة منيرة ، فأمرنا بجميع فصول كتابنا هذا إليكم ولسواكم شامل ، وفى كافة أقطار الموحدين نافذ عامل ، فن خالفه بوجه من وجوه الحلاف ، فقد تبين عناده وساء فى العاجل والآجل مآ له ومعاده ، ومن لم يمتثله ، بواجب الامتثال ، ويكف يده عما رسمناه فى كافة الأحوال ، فقد تعرض لأشد العقاب وأوحاه ، واستقبل من ارتكاب النهى ما يصده الانتقام به عن سواه منحاه ، فاستصحبوا حدنا هذا استصحابا مؤيداً ،

واتخذوه فى كافة أحوالكم مستنداً ومعتمداً ، وعلى كل من إلى نظركم من أهل تلك البلاد المنتظمة فى سلك التوحيد ، الآخذة بالمذهب الرشيد ، عون الأمير \_ أيده الله تعالى \_ على بسط العدل وإفاضته على الكل ، ورفع العبد المثقل، وكل أن يسلكوا فى جميع تصرفاتهم سبيل الاستقامة ، ويستمروا على استعال الحقائق والمواصلة لذلك والاستدامة ، ويتجافوا عنمواقع الظلم ، فالظلم ظلمات يوم القيامة ، وينقادوا للواجبات بداراً إليها وإسراعاً ، ويكونوا فى التساعد على الصلاح كالنفس الواحدة تألفاً واجتماعاً .

ولما كان هذا الأمر عندنا — وفقكم الله تعالى — أهم أمر وأوجبه ، وأخذه ما أدناه الحق وقربه ، وكان اهمامنا به ، قد جعله على كل حالة مقدماً ، وأنفذه بأمر الله تعالى إنفاذاً ملتزماً ، رأينا أن نجعل في كتابنا هذا علامة بخط يدنا ، وها هي قد رفعت الإشكال رفعاً بيناً ، وأرتكم فرط اهتبالنا حقاً مبيناً ، فبادروا إلى تلقيها بالامتثال والمسارعة ، وصلوا ابتدارشأنها بالمواصلة والمتابعة ، وأحضروا للاجماع على هذا الكتاب جميع من في تلكم البلاد من الطلبة والعال وكافة المقدمين للاجماع على هذا الكتاب بميع من في تلكم البلاد من الطلبة والعال وكافة المقدمين للأعمال ، ولاتقدموا أمراً من الأمور على إنفاذ جميع ما تضمنه ، والاعمال بكل ما شرحه وبينه ، ولاتشتغلوا بشغل قبل الاشتغال بمعانيه ، وبما أمركم به على قواعده ومبانيه ، ومحاطبتنا بما يكون منكم في تلقيه ، واتباع ما يميه إليكم ويلقيه ، واقرأوه على الكافة أعالى المنابر ، واستحضروا له وفود القبائل من البوادى والحواضر ، وأسمعوا بهافصاحاً وإعلاناً ، وأشربوه قلوبالناس جماعات ووحدانا ، وأحسنوا إيصال أغراضه إليهم ، فإن الله تعالى بجزى الإحسان إحساناً .

فإذا تفرغتم من قراءته على الجاهير وبلغتم صحته بواجب التبليغ والتقرير ، فاكتبوا منه نسخاً إلى كل قبيلة من قبائل ذلك النظر ، وكل كورة من تلك الكور ، وأكدوا عليهم فيا أكدنا عليكم فيه من تقديم العمل فيه على كل الوجوه ، وامتثال مغنمه ، على ما يحبه الله تعالى ويرتضيه ، وحذر وهم من التعرض لمخالفته ، فلاعذر لمن لايقصده على الفور ويأتيه ، ونحن بمرصد التطلع والتسمع لما يكون منكم ومنهم ، لنقابل بالواجب ما يصدر عنكم وعهم .

وقد علم الله تعالى أن غرضنا بجميع المسلمين إشفاق وحنان ، وجانبنا لهم دعة مستمرة وأمان ، ولدينا من التراوف بهم والرفق بجانبهم ، شأن لإيفارقه من فضل الله تعالى شأن ، وقد علمم ذلك منا واختبرتموه ، وجربتموه على مر الزمان

وصرتموه ، فلتتلقوا كل من استرعاكم الله تعالى أمره بكل طلاقة ويسر ، ولتغلموا – رعاكم الله – ان من شملته كلمة التوحيد ، فى العهد القريب أو البعيد ، فى مضار واحد من العدل محمولون ، وأنكم عن كل من هنالك مسئولون ، ولفظ الموحدين بيننا وبيهم جميعاً ، والحق يسلك بيهم من التناصف مسلكاً مشروعاً ، وقد ألفت الكلمة العلية بيهم ، فبعضهم لبعض فى الحير أسوة ، وقد قال الله تعالى «إنما المؤمنون إخوة ، فاعتقدوا فيهم هذا الاعتقاد الحميل ، قصداً إلى مرضاة الله تعالى وإيقانا ، فاعتقدوا فيهم هذا الاعتقاد الحميل ، قصداً إلى مرضاة الله تعالى وإيقانا ، فوكونو عباد الله إخواناً ، وحسنوا بهم – رعاكم الله – ظناً ، وعودوهم الحبر الفظاً ومعنى ، وتخلقوا معهم بمحاسن الأخلاق ، وقولوا للناس حسناً ، واستألفوا والهجوا لهم من المساعدة فى ذات الله تعالى غاية ما يتمكن ، والهجوا لهم من المبرات مهجاً يبدو به مضمركم الحميل ويتبين ، وسروا بصالح علكم وبشروا ويسروا – كما قال عليه الصلاة والسلام – ولاتعسروا وسكنوا ، ولا تُنفروا .

واعلموا أن السعى فى هذا الغرض واجب ، والاعتمال فى رفع ذلك المانع الحاجب ، لايتأتى لكم حملة واحدة ، حتى تكون نفوسكم متآ لفة عليه متساعدة ، وتعاونوا على مرضاة الله تعالى تعاوناً يجمع فى الصلاح آراؤكم ، ويضمن التجمع التام لكم ولمن وراءكم ، فعليكم بالمظافرة ، والمناصرة والمؤازرة ، فهى سواعد السعد وقواعد الود ، وشيم الكرام المحافظين للعهد ، وبها يعمر محل الرضا ونديه ، وبه أوصى الله تعالى ورسوله ومهديه .

وقد نصحنا لكم فاقبلوها نصيحة ، قصدت فى ذات الله تعالى قصدها ، وذكرنا لكم بهذه التذكرة ، فاستقبلوها رشدها ، ونبهناكم تنبيها بالغاً وللحال ما بعدها ، جعلنا الله وإياكم ممن امتثل أمره المطاع نخالص نيته ، وأفرغ الرحمة على قالب سحيته ، وحفظ ما استرعاه الله تعالى ، فكل راع مسئول عن رعيته .

وكان ثما بعثنا – وفقكم الله تعالى – على تنبيهكم وإذكاركم، وإيقاظكم للنظر فى تلك المصالح وإشعاركم، ما ألفيناه محضرة مراكش – حرسها الله تعالى – من بعض تلك الأنواع ، ثما أحدثه فيها بعض أهل الابتداع ، كنوع القبالة، وما يجرى مجراها في وجوب الإزالة ، والإحالة ، فإناكنا لانبحث عن ذلك ، لتخيلنا أنه لا يجرو أحد أن يسلك في هذا الأمر الذي أظهره الله تعالى تلك المسالك ، فلما كان الحث

عما يجب، وأزال عن وجه المشاهدة ماكان يحتجب، طلعنا على ذلك فأنكرنا ماكان نكيراً، وأزلنا بعون الله تعالى ماكان محنوراً بالشرع محظوراً، حتى تطهر ثوب الأمن من دنسه، وتجلى الوجه الحالص عن ملتبسه، واقتبس نور الحق من مقتبسه، وجرت الأمور على ما عهدناها عليه من الاعتدال والقوام، يحكم ما أحكمه الإمام المهدى رضى الله تعالى عنه فى القضايا والأحكام، وإذا كان الافتيات فى شيئ من هذا ونحن على اقتراب، فكيف الأمر فيمن هو فى حكم بعد عنا واغتراب.

فانظروا هذا ــ وفقكم الله تعالى ــ نظرة أولى الألباب ، ولتسعوا جهدكم في رفع ذلك العمـــل المسراب ، ولتذهبوا إلى إظهار أمر الله سبحانه ، على موجب الكتاب .

والسلام عليكم ورحمة الله تعالى وبركاته .

# فهرست الموضـــوعات

| صفحة  |                                                    |                  |
|-------|----------------------------------------------------|------------------|
| ٣     | ••• ••• ••• ••• ••• •••                            | مقسدمة           |
| ٧     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·              | بيان عن المصادر  |
|       | العامة لشبه الحزيرة الأندلسية في عصر المرابطين     | تمهيــد: الأوضاع |
| 40    | · ··· ··· ··· ··· ··· ··· ··· ··· ···              | والموحدين        |
|       | الكتاب الأول                                       |                  |
| ٠     | الدولة المرابطية فى أوج سلطانها                    |                  |
| 77    | يوسف بن تاشفين . خواص إمارته ولامع خلاله           | الفصل الأول:     |
| ٥٧٠   | أمبر المسامين على بن يوسف وأحداث عصره              | الفصل الثاني :   |
| ۲۸    | سَــقوط سَرقسطة                                    | الفصل الثالث:    |
| ١٠٥   | الصراع بين ألفونسوالمحارب وبين المرابطين           | الفصلُ الرابع:   |
| ۱۰۰   | ١ – غزوة ألفونسو الكبرى للأندلس                    |                  |
| 118   | ٢ ـــ التعتيب والأسوار                             |                  |
| 711   | ٣ ـــ موقعة القلاعة ٣                              |                  |
| ١٢٠   | ع ـــ موقعة إفراغة عن ي                            |                  |
| 771   | <ul> <li>خاتمة ملك بنى هود بالثغرالأعلى</li> </ul> |                  |
| ۱۳۱   | الأمر تاشفين بن على وغزواته وأعماله في شبه الحزيرة | الفصل الحامس:    |
| 1 & A | شرق الأندلس الأندلس                                | الفصل السادس:    |
|       | الكتاب الثانى                                      |                  |
|       | المهدى محمد بن تومرت                               |                  |
|       | والصراع بنن المرابطين والموحدين                    |                  |
|       | وقيام الدولة الموحدية بالمغرب                      |                  |
| ۲۵۲   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·              | . 1 (1) 1 . 11   |
| , , , | محمد بن تومرت، نشأته وظهوره                        |                  |
| VV    | الصراء بين المرابطين والموحدين المرحلة الأولى      | الفصار الثاني    |

| صفحة      |                                                          |     |              |
|-----------|----------------------------------------------------------|-----|--------------|
| 199       | عقيدة المهدى ابن تومرتوتعاليمه الدينية والسياسية …       | :   | الفصل الثالث |
| 414       | الصراع بين المرابطين والموحدين ـــ المرحلة الثانية …     | :   | الفصل الرابع |
| 408       | نهاية الدولة المرابطية في المغرب                         | : , | الفصل الحامس |
| <b>77</b> | الدولة الموحدية في سبيل التوطد                           | : ( | الفصل السادس |
| 444       | فتح المهدية وإجلاء الفرنج عن إفريقية                     | :   | الفصل السابع |
|           | الكتاب الثالث                                            |     | E.           |
|           | نورة القوى الوطنية بالأندلس                              |     | **           |
|           | وتغلب الموحدين على شبه الحزيرة                           |     |              |
| ۲٠٤       | الثورة في الأندلس وأنهيار سلطان المرابطين                | :   | الفصل الأول  |
|           | عبد المؤمن وشئون الأندلس وافتتاح إشبيلية وقرطبة          | :   | الفصل الثاني |
| 445       | وغرناطة وألمرية                                          |     |              |
| 404       | الثورة في شرقي الأندلس وظهور محمد بن سعدبن مردنيش        | :   | الفصل الثالث |
| ۳۷۳       | أعوام عبد المؤمن الأخبرة ، وفاته وخلاله                  | :   | الفصل الرابع |
|           | الكتاب الرابع                                            |     |              |
|           | نظم الدولة المرابطية وخواص العهد المرابطي                |     |              |
| ٤١٠       | طبيعة الحكم المرابطي وأوضاعه العسكرية والإدارية والمالية | :   | الفصل الأول  |
|           | الحركة الفكرية الأندلسية خلال العهد المرابطي ـــ         | :   | الفصل الثاني |
| ٤٣٨       | القسم الأول القسم الأول                                  |     |              |
|           | الحركة الفكرية الأندلسية خلال العهد المرابطي ـــ         | :   | الفصل الثالت |
| ٤٥٥       | القسيم الثاني القسيم الثاني                              |     |              |
|           | الكتاب الحام <i>س</i>                                    |     |              |
|           | المالك الإسبانية النصرانية                               |     |              |
|           | لال العصر المرابطي وأوائل العصر الموحدي                  | خا  | 1            |
| ٤٧٦       | ألفونسو المحارب وأورّاكا ملكة قشتالة                     | :   | الفصل الأول  |
|           | المالك الإسبانية النصرانية في عصر القيصر ألفونسو         | :   | الفصل الثاني |
| 297       | ريمونديس وقيام مملكة أراجون الكبرى                       |     |              |
| 294       | ١ ّ – وفاة ألفونسو المحاربوولايةأخيه الراهبرامبرو        |     |              |
|           | <b>.</b>                                                 |     |              |

| صفحة  |                                                                                       |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| 199   | ٢ ـــ اتحاد أراجون وقطلونية                                                           |
| ٠٠٢   | ٣ — غزوا ت القيصر ألفونسو ريمونديس وحروبه                                             |
| 011   | ٤ — أعوام القيصر الأخيرة ووفاته                                                       |
| 010   | ه ـــ قشتالة بعد وفاة ألفونسو ريمونديس                                                |
| ٥١٨   | ٣ — قيام حماعات الفرسان الدينيَّة                                                     |
| 071   | لفصل الثالث: قيام مملكة البرتغال وبداية عصر ملكها ألفونسو هنريكيز                     |
|       | وثائق مرابطية وموحدية                                                                 |
| ۰۳۰   | ١ ـــ رسالة الإمام الغزالي إلى أمر المسلمين يوسف بن تاشفين                            |
| ٥٣٣   | ٢ – رسالة الوزير الكاتب ابن شرف إلى أمير المسلمين في فتح أقليش                        |
|       | ٢ – رسالة قاضي سرقسطة والحمهور فيها إلى الأمير أبي الطاهر تميم                        |
| ٥٣٨   | ابن یوسف حیباً حاصرها ابن رذمبر                                                       |
|       | <ul> <li>٤ – رسالة كتب بها أمير المسلمين إلى الأمير أبى محمد بن أبى بكر</li> </ul>    |
| 021   | بهزيمة القلعة                                                                         |
|       | <ul> <li>وسالة لأمير المسامين إلى الفقيه القاضى وسائر الفقهاء والوزراء</li> </ul>     |
| 930   | والأعيان والكافة ببلنسية                                                              |
|       | <ul> <li>ح رسالة لأمير المسلمين إلى المذكورين مجاوباً لهم بهزيمة ابن رذمير</li> </ul> |
| 0 2 2 | إياهم في القلاعة                                                                      |
| 010   | <ul> <li>١ – رسالة وجهها أمير المسلمين على بن يوسف بتقريع قادته وجنده</li> </ul>      |
|       | ٨ – رسالة لأبي عبد الله بن أبي الحصال عن بعض المرابطين إلى ﴿                          |
| 957   | أمير المسلمين على بن يوسف                                                             |
|       | <ul> <li>وسالة موجهة من أمير المسلمين تاشفين بن على بن يوسف إلى</li> </ul>            |
| 0 8 1 | الفقهاء والوزراء والأخيار والكَّافة ببلنسية                                           |
| ١٥٥   | ١ – صيغة التوحيد التي وضعها المهدى لأتباعه                                            |
|       | ٢ - ــ رسالة الخليفة عبد المؤمن بنعلى. أمره بالمعروف ونهيه عن المنكر                  |
| 007   | وعدله ونهجه مناهج الحق وفضله                                                          |

| صفحة         |                                |   |                            |
|--------------|--------------------------------|---|----------------------------|
| ٥٤           | ملك الملوك وما تركت لعامل      | : | رثاء يوسفبن تاشفين         |
| 140          | شمرت بردیك لما أسیل الموانی    | : | أبو جعفربن وضاح المرسى     |
| 144          | أما وبيض الهند عنك خصوم        | : |                            |
| 144          | يا أيها الملأ الذي يتقنع       | : | أبو بكربن الصيرفي          |
| 441          | تكاملت فيك أوصاف خصصت بها      |   | المهدى ابن تومرت           |
| 441          | فتح تفتح أبوابالسهاء له        |   | •• ••                      |
| 797          | ما هزعطفيه بين البيض والأسل    | : | أبو العباس التيفاشي        |
| ۳۳.          | وما تدفع الأبطال بالوعظ عن حمى | : | أحمد بن قسى                |
| 441          | لئن غض منك الدهر يوماً بأزمة   | : | ابن المنذر                 |
| 40.          | قل للإمام أطال الله مدته       | : | مروا ن بن عبد العزيز       |
| 401          | فعفواً أمير المؤمنين فمن لنا   | : | أبو جعفر بن عطية           |
| 777          | أكر على الكتيبة لا أبالي       | : | ابن مردنیش                 |
| <b>ሦ</b> ለ ٤ | بلغ الزمان بكم ما أملاً        | : | أبوعبد الله بن حبوس        |
| 387          | ما للعدى جنة أوقى من الهرب     | : | القرشى المعروف بالطليق     |
| <b>4</b> 74  | لوجئت نار الهدىمن جانبالطور    | : | ابن غالب الرصافي           |
| 440          | تكلم فقد أصغى إلى قولك الدهر   | : | أخمد بن سعيد               |
| ٤٠٣          | هو الفتح لا يجلو غرائبه الشرح  | : | الخليفة عبد المؤمن         |
| 204          | من یشتری منی الحیاة وطیبها     | : | أحمد بن سعيد               |
| 204          | أتاني كتاب منك يحسده الدهر     | : |                            |
| 204          | رحلوا الركايب موهنا            | • | محمد بن عبد الرحمن الحراوي |
| 202          | قدر الله وساق الحناس           | : | عبد الملك بن قزمان         |
| १०१          | وعريش قد قام على دكان          | : |                            |
| 270          | وبين ضلوعي للصبابة لوعة        | : | أحمد بن حسن الحراوي        |
| 773          | سلوا عن الشوق من أهوى فإنهم    | : | أبوالعباس بن العريف        |

| صفحة        |                                |                       |
|-------------|--------------------------------|-----------------------|
| ٤٦٧         | : تجاف عن الدنيا وعن برد ظلها  | ابن المنخل الشلبي     |
| 279         | : أسىر الحطايا عند بابك واقف   | أبوالعباس بن الأقليشي |
| 279         | : أخو العلم حي خالد بعد موته   | ابن السيد البطليوسي   |
| 279         | : ستى عهدٰهم بالحيف عهد غائم   |                       |
| 271         | : سلام وإلمام ووسمى مزنة       | الفيلسوف ابن باجه     |
| <b>٤</b> ٧١ | : ضربُوا القباب على أقاصى روضة |                       |
| £VY         | : سكنتك يا دار الفناء مصدقا    | ابن أبي الصلت         |
| 177         | : یا راشتی بسهام ما لهــا غرض  | أبو العلاء بن زهر     |
|             |                                |                       |
|             | فهرست الحرائط والصــــور       |                       |

| 41       | الثغر الأعلى وما يليه ــ مواقع حروب المرابطين والنصاري         |
|----------|----------------------------------------------------------------|
| ñ • 4    | خط سير الذهاب والعودة لغزوة ألفونسو المحارب للأندلس            |
|          | مواقع غزوات المرابطين التي قام بها على وتاشفين في أراضي قشتالة |
| 127      | والسرتغال                                                      |
| ۱۸۱      | المغرب ـــ البلاد ومنازل القبائل عند بداية الدولة الموحدية     |
| ۱۸۷      | أسوار مراكش وأبواتها في عهد المرابطين                          |
| 197      | محراب جامع المهدى وإحدى واجهات الحامع                          |
| 744      | المغرب ــ موقع غزوة عبد المؤمن الكبرى                          |
| <b>7</b> | إفريقية ـــ مواقع غزوات عبد المؤمن لافتتاح بجاية والمهدية      |
| 444      | ُجبل طارق وبر العدوة                                           |
| ۳۸۳      | منظر جبل طارق من البر الإسباني                                 |
| ۳۸۳      | بقايا الحصن الأندلسي أعلى الصخرة الأندلسي أعلى الصخرة          |
| ۳۰۵      | المالك الإسبانية النصرانية في عهد القيصر ألفونسو ريمونديس      |