



عودة الروح.. يقظة الإيمان ناليف جدي الهلاا



This file was downloaded from QuranicThought.com





الطبعة الأولى ۱٤۳۰هـ - ۲۰۰۹م

رقم الإيداع: ٢٠٠٨/٢٢٠٤٩ الترقيم الدولي: I.S.BN ٩٧٧-٤٤١-٥٩٥-٧

مركز السلام

دار الس 21

توزيع مؤسسة اقسرا للنشر والتوزيع والترجمة

yamen

عودة الروح ... ويقطة الاجان ٣ اطقدهة الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين، سيدنا محمد وعلى أله وصحبه أجمعين، أما يعد: فإن الروح شيء عظيم من أمر ربي، ولذلك تقترن به الحياة، والإحساس والحركة، وتقترن به الحالة المعنوية للفرد، ومن ثمَّ الأمة. فعندما تغيب الروح عن الفرد فإن الهزيمة النفسية ستلاحقه حتى تصيبه، وما أخطر تلك الهزيمة على الفرد، وما أشد ضررها على حاضره ومستقبله حين تستحكم حلقاتها حول عنقه إ .. وكيف لا وصاحبها يستسلم للواقع، وينكفئ على ذاته، ويبحث- عبثا- عما يلهبه، و يُنسبه أمر نفسه الهزيمة النفسية والإحباط يقتلان الطموح، ويجعلان الشعور باليأس يتسرب إلى كيان الإنسان فلا يجد للحياة طعما، ولا للمستقبل قيمة ولا وزيًّا. وعندما تصاب الأمة بالهزيمة النفسية فإن مستقبلها لن يكون أفضل من حاضر ها، بل قد يكون أشد قتامة ويؤمنا ومما يدعو للأسف أن هناك أثارا كثيرة لهذه الهزيمة يلمسها المدققون والمراقبون لأحوال الأمة الإسلامية، فالانبهار بالغرب وحضارته، والتبعية شبه الكاملة له، وانطماس الهوية ... ما هي إلا بعض مظاهر تلك الهزيمة. ومع قسوة الواقع إلا أن الأمل لا يزال موجودا في أن تستعيد الأمة عافيتها، وتنهض من كبوتها: (إِنَّهُ لا يَيْسَاسُ مِن رَوْح اللهِ إِلاَ الْقُومُ الْكَافِرُونَ) [يوسف: ٨٧]، هذا الأمل يحتاج إلى صاحب عزيمة وقادة حتى يترجمه إلى واقع حيّ.

yamen



.. يحتاج إلى من يُوقِف نفسه لقضية إيقاظ الأمة وبث الروح فيها- بعون الله- ويصمم على ذلك تصميما عظيماً لا تراجع فيه، مستصحبا هذا المعنى من رسوله وقدوته محمد e عندما قال لعمه أبي طالب:

«يا عم، والله لو وضعوا الشمس في يميني، والقمر في يساري، على أن أترك هذا الأمر حتى يظهره الله أو أهلك فيه، ما تركته»<sup>(()</sup>.

فلماذا لا تكن أنت -أخى القارئ- ذلك الرجل؟ #

لماذا لا يعتبر كل منا نفسه مسئو لا عن نهضة الأمة، وعودة # مجدها من جديد؟!

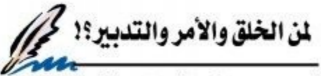
إياك ثم إياك أن تستصغر نفسك وتقول: أنا لا أصلح؛ فيقينا أنت تصلح لو صح عزمك وإرادتك. أتدري لماذا؟!

لأن الأمر كله بيد الله، و هو وحده الذي يحرك الأحداث. ينصر ويهزم. يقدم ويؤخر .. يعطى ويمنع، وقد جعل- سبحانه- عطاءه لعباده مرتبط بصدقهم وقوة عزيمتهم وإرادتهم، كما قال e «ومن يتحر الدير يُعطه، ومن يَتَّق الشر يُوقهُ» () وقال: «إن تصدق الله يصدقك» ()

... إذن باستطاعتي، وباستطاعتك بتوفيق الله تعالى - أن نكون ذلك الرجل، فإن كنت في شك من هذا فاقر أ معى صفحات هذا الكتاب

(١) السيرة النبوية لابن هشام ١٦١/١ دار التراث - القاهرة.
 (٢) حسن، أخرجه الخطيب البغدادي عن أبي الدرداء، وحسنه الألباني في صحيح الجامع الصغير يرقم (٢٣٢٨)، والسلسلة الصحيحة (٣٤٦).
 (٣) صحيح، أخرجه النساني، وأورده الألباني في صحيح الجامع الصغير ح (١٤١٥).

Jamen



أمر الله عز وجل موسى- عليه السلام- بالذهاب إلى فرعون وتبليغه رسالة فحواها: أنه سبحانه هو ربه، ورب كل شيء ومليكه، وهو وحده المستحق للعبادة، وأنه يكره الظلم والطغيان، وأيد الله- جل ثناؤه- موسى عليه السلام بآية عظيمة تدل على صدقه، وأنه مبعوث من رب العالمين.. هذه الآية هي تحويل عصاه التي يتكئ عليها إلى حية عظيمة بإذن الله.

عودة الروح ... ويقطة الإمان

.. رأى فرعون الآية الكبرى لكنيه لم يستسلم شرب العالمين.. منعه الكبر، والخوف على مصالحه وامتيازاته التي توفر ها له مكانته بين رعيته.

استشار بطانته في كيفية إبطال ما جاء به موسى- عليه السلام- فطر أت له ولهم فكرة اتهامه بالسحر، وراقت لفر عون الفكرة، وانساق وراءها، فطلب ممن حوله إحضار جميع السحرة لمنازلة موسى- عليه السلام- وإبطال سحره (قال للملا حوله إنَّ هذا لسناجرٌ عَلِيمٌ ` يُريدُ أن يُخْرِجَعُم مَّن أرضَعُمْ بسحْرهِ فَمَاذَا تَأْمُرُونَ ` قَالُوا أَرْجِهُ وَأَخَاهُ وَابْعَتْ فِي الْمَدَانِنِ حَاشِرِينَ ` يَأْتُوكَ يكُلُّ سَحَّار عَلِيم)

[الشعراء: ٣٤-٣٧].

٥

يأتي السحرة، ويجتمعون في مكان فسيح، وتخرج جموع الناس لمشاهدة هذا الأمر المثير، ويأتي موسى- U- ويطلب منهم أن يُظهروا ما عندهم من فنون السحر ...

يُلقي السحرة عصيهم وحبالهم، فإذا بها تبدو للناس وكأنها تتحرك (سَحَرُوا أَعْيُنَ النَّاس وَاسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَاءُوا بِسِحْر عَظِيم) [الأعراف]. [117].

فماذا فعل موسى- عليه السلام- تجاه ما رآه و هو يعلم أن العصا التي معه يمكنها أن تتحول إلى حية عظيمة- بإذن الله- فتحطم سحر هم؟!

هل استهزأ بما فعلوه وقال لهم: سترون الفارق بين عصاي وعصيكم، وستعلمون من الأقوى، فالحية التي سترونها لا مثيل لها؟!

لا، لم يقل لهم هذا، بل قال لهم: (ما جِنْتُم بِهِ السَحْرُ إِنَّ اللَّهَ سَيُبْطِلُهُ) [يونس: ٨١]. لقد قفز بهذه الجملة عبر كل الحواجز والمألوفات الأرضية، ووضعهم أمام الحقيقة الكبرى التي تقوم على أساسها السماء والأرض وما فيهن، فلن يُبطل السحر عصا أو حية، بل سيبطله الله عز وجل.



وقفية الديني الكرافي التكرافي فقفة الإيمان ويقظة الإيمان

ب نعم، هناك عصا ستتحول إلى حية بإذن الله، هذه الحية ستلتهم جميع . الحيَّات المزيفة، ولكن كل هذا لن يتم إلا بأمر الله، وإمداداته المتوالية.

# فجوهر الأمر أن الله عز وجل هو الفاعل، وأنه -سبحانه- هو الذي سيبطل السحر، وما الحية، وما العصا إلا صور وأشكال لا قيمة لها بدون المدد الإلهي المتواصل.

لله الأمر جميعاً:

نعم، أخي، فالله عز وجل هو وحده الذي يملك هذا الكون كلـه (للهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ) [الماندة: ١٢٠].

فكل ما تراه أمامك، وكل ما يوجد خلفك، وعن يمينك وشمالك فهو ملك ذاتي لله جل ثناؤه (ولم كُلُ شَيَعٍ) [النمل: ٩١].

(لهُ مَا بَيْنَ أَيْدِينًا وَمَا خَلَقْنًا وَمَا بَيْنَ ذَلِكَ) [مريم: ٢٤].

ومع مُلكه لكل شيء فهو سبحانه المتصرف والمدبر لشنون جميع خلقه - صغير ها وكبير ها- و هو القائم على تربية جميع مخلوقاته بالإمداد والرعاية فهو : (رَبُّ كُلِّ شَيْعٍ) [الأنعام: ١٦٤].

لا ينسى أحداً من خلقه حاشاه وكيف ينساه ووجوده، ووجود جميع المخلوقات مرتبط به سبحانه، فإما الإمداد الإلهي المستمر للجميع وإلا فلا حياة ولا وجود (وَمَا مِن دَابَّة فِي الأَرْض إلاَ عَلى الله رزقها ويَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوَدَعَهَا كُلَّ فِي كِتَّابٍ مَبِين) [هود ٦].

(أَوَ لَـمْ يَـرَوْا إِلَى الطَّيْرِ فَـوُقَهُمْ صَـاقَاتٍ وَيَقْبِضْنَ مَـا يُمْسِكُهُنَّ إِلاَّ الرَّحْمَنُ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ بَصِير) [الملك: ١٩].

فكافة أمور الخلائق وما يستلزمها من مقومات الحياة والحركة والسكون، وما يتعلق بوجودها من علاقات متشابكة بين أنواعها المختلفة أو بين النوع الواحد. كلها بيده سبحانه، هو الذي يدبر ها ويتولى أمر ها (ألا له الخلق والأمر)

[الأعراف: ٢٠]. (لا الشَّمْسُ يَنبَغِي لهَا أن تُدْركَ القَمَرَ وَلا اللَّيْلُ سَابِقُ الثَّهَار وَكُلُّ فِي فلكِ يَسْبَحُونَ) [يس: ٢٠].

.. كل شيء في هذا الكون قائم به، يستمد احتياجاته منه سبحانه، فجميع





إمدادات الخلائق في خز ائنه وحده لا شريك له (وَلللهِ خَزَائِنُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْض) [المنافقون: ٧].

.. الإمداد بالنوم والاستيقاظ.. الشعور بالراحة أو التعب. القيام أو القعود أو الجلوس.. الضحك أو البكاء.. الكلام أو الإنصات.. الشهيق أو الزفير.. الهضم أو الامتصاص أو التمثيل الغذائي.. كل هذا وغيره يستمد وجوده وفاعليته من خزائن الله، ولا يوجد أي مصدر آخر في هذا الكون يقوم بذلك (وإن مِّن شَيْعٍ إلاً عِندَنا حَزَائِنَهُ وَمَا تُنْزَلَهُ إلاً بِقَدَر مَعْلُوم) [الحجر: ٢١].

عنده خزائن كل شيء:

عندما طلب الله عز وجل من الملائكة أن تخبره بأسماء الموجودات على ظهر الأرض كانت فحوى إجابتهم: كيف نخبرك بشيء لم تُعلمنا إياه (سُبْحَاتُكَ لا عِلْمَ لَذَا إلاَ مَا عَلَّمَتَنَا) [البقرة: ٣٢].

. فالعلم لا يستمد إلا من خز اننه: (وَإِنَّهُ لَدُو عِلْم لَمَا عَلَّمُنَّهُ) [يوسف: ٦٨]. وأي فهم، أو حكمة، أو حجة تأتي على لسان أحد فمن عنده سبحانه:

- (فقهمُنّاها سُلَيْمَانَ) [الأنبياء: ٧٩].
- (وَتِلْكَ حُجَّتُنا آتَيْناهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ) [الأنعام: ٨٣].
  - (يُؤْتِي الْحِكْمَة مَن يَشْاعُ) [البقرة: ٢٦٩].

و عندما أنزل الله عز وجل الملائكة تقاتل مع المؤمنين في بدر، وأنزل كذلك النعاس والمطر، ذكر هم بأن هذه الأشياء لا تحدث نصر إبذاتها. لماذا؟ لأن النصر لابد وأن يأتي من عنده سبحانه (إذ تُستُغيتُونَ رَبَّكُمْ فَاستَجَابَ لكُمْ أَنِّي مُمِدُّكُمْ بِأَلْفٍ مِنَ المَلائِكَةِ مُرْدِفِينَ `وَمَا جَعَلَهُ اللهُ إِلاَ بُشْرَى وَلِتَطْمَنِنَ بِهِ قُلُوبُكُمْ وَمَا النَّصَرُ إِلاَ مِنْ عَنْدِ اللهِ) [الأنفال: ٩-١٠].

الدنيا كلها ظلمة، وأى نور فيها فهو مستمد من الله عز وجل "الله تُورُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ" [النور: ٣٥].

(وَمَن لَمْ يَجْعَل اللهُ لَهُ نُورًا قَمَا لَهُ مِن نُور) [النور: ٤٠].

.. والرحمة التي ترى مظاهر ها الكثيرة في الحياة.. كلها مستمدة من خزائن الرحمة الإلهية (ما يَقْتَح الله لِلنَّاس مِن رَحْمَةٍ قُلاً مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمُسِكُ قُلاً مُرْسِلُ لَهُ مِن بَعْدِهِ) [فاطر: ٢].

قال e: «جعل الله الرحمة مائة جزء، أمسك عنده تسعة وتسعين،



Y



وأنزل في الأرض جزءاً واحداً، فمن ذلك الجزء يتراحم الخلق حتى ترفع القرسُ حافرها عن ولدها خشية أن تصيبه» (\*

حتى الرحمة التي كانت في قلب رسول الله • فهي مستمدة من خزائن الرحمة الإلهية (فيما رَحْمة منَّ الله لِنتَ لَهُم) [آل عمران: ١٥٩].

.. وأي جود، وأي كرم تراه في أحد فهو مستمد من خزائن الجود والكرم الإلهي.. جاء في الأثر: «أنا الجواد ومني الجود، أنا الكريم ومني الكرم»<sup>(°)</sup>.

.. وكل أثار لقوة تراها في الحياة فهي مستمدة من خزانن الله (لا فوَّة إلاَّ بالله) [الكيف: ٣٩].

و عندما قالت عاد (مَنْ أَشَدُ مِنَّا قُوَّةً) كان الرد الإلهي (أوَلَمْ يَرَوْا أَنَّ اللهُ الَّذِي خَلِقَهُمْ هُوَ أَشَدُ مِنْهُمْ قُوَّةً) [فصلت: ١٥].

والشعور بالسكينة، والسلام مستمد من خزانف (فأنزل الستكينة عليهم) [الفتح: ١٨]، «اللهم أنت السلام ومنك السلام» (<sup>٢)</sup>

.. والصبر من خز اننه: (وَمَا صَبَرُكَ إِلاَّ بِاللهِ) [النحل: ١٢٧].

والثبات من عنده: (يُثْبَّتُ اللهُ الَّذِينَ آمَتُوا بِالْقُولُ الثَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الأَخِرَةِ) [إيراهيم: ٢٧].

(وَلَوْلا أَن تُبْتَناكَ لَقَدْ كِدتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْدًا قَلِيلاً) [الإسراء: ٢٤].

.. و الشفاء من عنده: «. لا شفاء إلا شفاؤك» (<sup>٧)</sup>

.. والتقوى من عنده: (و آثاهم تقو اهم) [محمد: ١٧].

.. والتوبة في خزائنه: (تُم تَابَ عَلَيْهِم لِيَتُوبُوا) [التوبة: ١١٨].

.. والتوفيق من عنده: (وَمَا تُوفيقِي إِلاَّ بِاللَّهِ) [هود: ٨٨].

.. والتيسير كذلك: «اللهم لا سهل إلا ما جعلته سهلا»(^).

.. والعزة كلها من عنده: (مَن كَانَ يُرِيدُ الْعِزَّة فَلِلَّهِ الْعِزَّةُ جَمِيعًا) إفاطر: [1.

(سُبُحَانَ رَبِّكَ رَبَّ الْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ) [الصافات: ١٨٠].

- ٤) رواه مسلم في كتاب التوية (٦٩٠٦). ٥) أورده ابن رجب في لطائف المعارف ص ١٨٣، دار ابن حزم بيروت.
- حيحه (٢٤٢٧) وصححه عبد القادر الأرناؤوط في تخريج الأنكار

yamen

عودة الروح ... ويقظة الإيمان عدين

.. فسبحان من بيده ملكوت كل شيء.

.. سبحانه، لا رب غيره، ولا إله سواه: (ذلِكُمُ اللهُ رَبُّكُمْ لاَ إِلَّهَ إِلاَّ هُوَ خَالِقٌ كُلِّ شَيْءٍ فَاعْبُدُوهُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ) [الأنعام: ١٠٢]. #.. هذه هي الحقيقة التي ينبغي أن نعتقدها ونوقن بها، ونشهدها، ونشهد بها (شَسَهدَ اللهُ أَنَّسَهُ لاَ إِلَىهَ إِلاَ هُوَ وَالْمَلاَئِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَائِمًا بِالقِسْطِ لاَ إِلَىهَ إِلاَ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ) [آل عران: 14].

يدبر الأمور كلها:

الله عز وجل هو وحده الذي يدير هذا الكون ويتابعه. يقدم ويؤخر.. يخفض ويرفع. يق<mark>بض ويبسط. يحيي ويميت</mark>

لم يفلت منه سبحانه زمام الكون لحظة واحدة - حاشاه - (هُوَ الْحَيُّ الْقَيُومُ لا تُأْخُذُهُ سِنْة وَلا نُوْمٌ) [البقرة ٢٥٥].

ازمَّة الأمور كلها بيده (الله خالِق كُلَّ شَيَّع وَ هُوَ عَلَى كُلَّ شَيْءٍ وَكِيلٌ الهُ مَقَالِيدُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْض) [الزمر: ٢٢، ٢٣].

فترتيب الأمور والأحداث، والعلاقات المتشابكة بين الأشخاص، ومقدار أرزاقهم المادية والمعنوية. كل ذلك وغيره يتولي الله عز وجل تدبيره وترتيبه بما يناسب مصالح عباده (له مقاليد السَّماوات والأرض يَبْسُط الرزق لِمَن يُشَاءُ ويَقدر إنه بكُل شَيْءٍ عَلِيمٌ) [الشوري: ١٢].

فعلى سبيل المثال:

هناك (مبلغ) من المال سيتقاضاه رجل (ما) نظير عمله بالتدريس في مدرسة من المدارس

.. هذا المال الذي قدَّره له الله لن يبقى كله معه، بل سيتوزع أغلبه على العديد من الأشخاص قد يبلغون المائة؛ ما بين سائق، أو صاحب مطعم، أو بائع للصحف، أو صاحب مغسلة، أو مسكين، أو بائع أدوات منزلية، أو طبيب، أو صاحب صيدلية، أو ... ، وكل واحد من هؤلاء له في علم الله نصيب محدد من هذا الراتب، وسيأخذه في وقت محدد لا يعلمه إلا الله.

. هذه الترتيبات المرتبطة بالزمان والمكان. الذي يديرها ويحرك الأحداث في اتجاه وقوعها في الزمان والمكان المقدر هو ألله وحده لا شريك

Jamen

٩

وقفية الايتحادي التكرالة إلى برويقطة الإيمان عودة الروح... ويقطة الإيمان

له

.. هو الذي يوجه تفكير صاحب الراتب في وقت (ما) إلى الذهاب لمتجر (ما) لشراء شيء يُذكره به، ليقوم بتوصيل الرزق (المقدَّر) لصاحب المتجر في ذلك الوقت، ويشعر في وقت آخر بصداع وهو يسير في الطريق فيجد بالقرب منه صيدلية، فيدخلها ويشتري منها دواء ليقوم بتوصيل الرزق المقدر لصاحب الصيدلية في هذا الوقت.

يقف في الطريق العام ينتظر وسيلة مواصلات تنقله لمدرسته، وكلما مرت به مركبة لا يجد في نفسه رغبة لركوبها لأسباب مختلفة، حتى تأتي مركبة محددة حنذ الأزل- فيركب فيها ليتم تحصيل الأجرة منه، لتكون جزءاً مقدراً من رزق صاحب المركبة عليه أن يُحصله في ذلك الوقت

و هكذا يتم توزيع الراتب على هؤلاء المائة- إن افترضنا أنهم مائة فقط-ووراء هؤلاء عشرات بل منات يتولى الله عز وجل توزيع أرزاقهم، ويوجههم لجمعها من أفراد محددين (تحنُ قسمَنا بَيْنَهُم مَعِيشَتَهُم فِي الْحَياةِ الدُنْيَا) [الزخرف: ٣٢].

وليس الرزق فقط الذي يتولى سبحانه تقديره بين الناس؛ بل كل ما يتعلق بتسيير حياتهم. يكفيك أن تتذكر أن الله عز وجل يقبض جميع أرواح العباد عند النوم، ويعيدها لهم عند اليقظة، ولم يحدث ولو مرة واحدة- أن حلّت روح شخص في شخص آخر، وكيف يحدث هذا والله هو الذي يتولى هذا الأمر كما يتولى جميع الأمور (الله يتوقى الأنفس حين موتها والّتي لم تُمت في منامها فيُمسك التي قضي عليها الموت ويرسل الأخرى إلى

## هذا هو ربك الحي القيوم :

يروي أحد الأصدقاء أن أحد معارفه قابله وأعطاه مظروفا به مبلغ من المال، وطلب منه أن ينفقه في أوجه الخير، ووضع صاحبنا المظروف في جيبه ثم افترقا، وبعد لحظات قابله صديق آخر بتلهف شديد، واشتكى له من ضائقة مالية شديدة ألمت به، وأخبره بأنه يريد على وجه السرعة قدرا (محددا) من المال حتى يتجاوز الضائقة، فتذكر صاحبنا المظروف الذي في جيبه، فأعطاه إياه وطلب منه أن يُحص ما فيه، وإذا بالاثنين يفاجآن!! فلقد كان المظروف يحتوي على المبلغ المطلوب دون زيادة أو نقصان (ذلك عليم) [المائدة: ٩٧].

.. وأخر يحكى بأنه صعد يوما الحافلة وكانت مزدحمة، فلم يجد مكانا

Jamen

عودة الروع... ويقظة الإيمان

للجلوس، وكان يحمل على كتفه ابنته الصغيرة، وبينما المركبة تسير في طريقها، شرد ذهنه في الماضي، وتذكر خطأ جسيما ارتكبه في حق أحد الأشخاص منذ سنوات بعيدة، ولا يعرف كيف يصل إليه ليستسمحه، وتذكر يوم القيامة، والحساب والقصاص، فتأثر تأثراً شديدا، ودمعت عيناه، وبينما هو في هذه الحالة إذ بيد تمتد إليه من أحد الركاب الجالسين فتأخذ منه طفلته ليُجلسها بجواره، فالتفت صديقنا لصاحب اليد ليفاجاً بأنه هو ذات الشخص الذي كان يتذكره منذ لحظات ولا يدري كيف يصل إليه، فانتابته لحظة ذهول ثم أقبل عليه يستسمحه ويسترضيه.

.. وصديق آخر يروي أنه كان في يوم من الأيام نائماً على أريكة، وفوق هذه الأريكة لوحة ضخمة معلقة على الحائط، وفي أثناء نومه انتبه وقام-تلقائيا- لينام على الأريكة المقابلة، ثم غط في نوم عميق، وبعد دقائق استيقظ على صوت ارتطام شديد بالأرض، فنظر أمامه والفزع يتملكه، وإذا باللوحة الضخمة قد سقطت على الأريكة التي كان نائماً عليها ثم على الأرض (لتُعْلَمُوا أنَّ اللهُ عَلى كُلَّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللهُ قَدْ أَحَاطُ بِكُلَّ شَيْءٍ عِلَمًا) [الطلاق: ١٢].

.. وفي أحد البلدان التي يضطهد فيها الدعاة إلى الله، وفي أثناء إحدى تلك المحاكمات الظالمة، أراد القاضي أن يستمع إلى أدلة الإثبات التي تُدين بعض الدعاة، وكانت من هذه الأدلة: تسجيلات صوتية لهم، فطلب القاضي إحضار جهاز التسجيل للاستماع لهذه التسجيلات المفتراة، وعندما جاءوه به طلب تجربة الجهاز أولا، فبحثوا هنا وهناك حتى وجدوا (شريطا) مسجلا عليه آيات من القرآن، فتناوله ووضعه في الجهاز، وضغط على زر التشغيل فإذا بصوت القارئ ينبعث من الجهاز، ويُجلجل في قاعة المحاكمة، وترن أصداؤه في جنباتها بقوله تعالى: (والله يَشهدُ إنّهُم لماذيون) [التوبة: ١٠٧]،

والأمثلة كثيرة، وكلها تؤكد وتبر هن على أن لهذا الكون كله ربا واحدا، يديره، ويتابعه ويتعاهده، ويمده بما يقيمه ويصلحه... لا يغفل عنه لحظة واحدة (يُدَبَّرُ الأمرَ يُفصَّلُ الآيَاتِ لعَلَّكُمْ بِلِقَاءِ رَبِّكُمْ تُوقِنُونَ) [الرعد: ٢].

#### قانون السببية :

ولكي يستطيع الناس ترتيب أمور هم في الحياة، فقد جعل الله عز وجل لها نظاما تقوم عليه، وقوانين تسير عليها، وجعل سبحانه هذا النظام يقوم على قانون السببية، بمعني أن الحصول على النتائج يأتي من خلال استخدام أشياء-مادية أو معنوية- هذه الأشياء لا تُحدث بنفسها أية نتائج، ولكنها سبب وشكل وستار يتنزل عليه المدد الإلهي، فالماء جعله الله سببًا للإرواء، والطعام سببًا

Jamen



للشبع، والنوم سببًا للراحة ، ولكن بدون المدد الإلهي المتواصل فلا قيمة لهذه الأسباب، فالماء سبب شكلي للإرواء، أما الذي يروي فهو الله عز وجل، ولو لم تتنزل الفاعلية والإرواء من خزائنه- سبحانه- ما ارتوى الظمآن، وهذا في بقيه الأمور، ويُجسد هذا المعني بوضوح قوله تعالى: (قاتلو هُمْ يُعَدِّبُهُمُ اللهُ بأيديكُمْ وَيُخْرَهِمْ وَيَنْصُرُكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشَف صُدُورَ قَوْم مُؤْمِنِينَ · وَيُدْهِبُ قَيْظُ قُلُوبِهِمْ وَيَتُوبُ اللهُ عَلى مَن يَشَاءُ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ) [التوبة: ١٤-١٥]، وقول جبريل عليه السلام لمحمد ع: «بسم الله أرقيك والله يشفيك»<sup>(٢)</sup>

فله وحده الفاعلية المطلقة في هذا الكون، فهو سبحانه الذي يحملنا في البر والبحر والجو، وما السيارة، وما الطائرة، وما أرجلنا إلا أسباب شكلية لا قيمة لها بدون المدد الإلهي: (هُوَ الَّذِي يُسَيَّرُكُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ) [يونس: ٢٢].

تأمل معي قوله تعالى في بيان هذه الحقيقة في قصة نجاة نوح -عليه السلام- من الغرق بعد ركوبه السفينة التي مكث طويلا في بنائها: (وحَمَلْناهُ عَلَى دُاتِ أَلُواح وَدُسُر) [القر: ١٣].

#. نعم اخي هذه هي الحقيقة، فالذي حمل نوحا- عليه السلام- هو الله، وما السفينة إلا ألواح خشبية ومسامير لا قيمة لها بدون المدد الإلهي (وآية لَهُمُ أَنَّا حَمَلْنَا دُرِيَّتَهُمُ فِي الْقُلْكِ الْمَشْحُون) [س.٤].

فإن كانت الحياة قائمة على قانون السببية، إلا أن الحقيقة التي لا مرية فيها هي أن الله عز وجل هو الذي يحرك كل شيء في هذا الكون، وهو الذي يُنشىء النتائج من خلال الأسباب، أو بدونها (وَنَحْنُ نَتْرَبَّصُ بِكُمُ أَن يُصِيبَكُمُ اللهُ بِعَدَابٍ مِنْ عِنْدِهِ أَوْ بِأَيْدِينًا)[التوبة: ٥٢].

(قالتُ رَبَّ أَنَّى يَكُونُ لِي وَلَدٌ وَلَمْ يَمْسَسُنْنِي بَشَرٌ قَالَ كَذَلِكِ اللَّهُ يَخْلُقُ مَا يَشْنَاءُ إذا قضى أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ)[ال عران: ٤٢].

# كل شيء بأمره وإمداده :

هذه- إذن- حقيقة الحياة، فكل ما يوجد في جسدك- أخي- من إمكانات وقدرات، لا قيمة لها لو تخلى الله عنها ولم يمدها بفاعليتها لحظة بلحظة، وأنّا بأن، فالأحبال الصوتية التي خلقها الله عز وجل كسبب للنطق، لا يمكنها أن

(٩) رواه مسلم.

Jamen



تتحرك حركة واحدة إلا إذا جاءها المدد من الخزائن الإلهية (وإن مَّن شَيْءٍ إلاَ عِندَنا خَزَائِنَه وَمَا تُنْزَلُه إلاَ بِقدر مَّعْلُوم) [الحجر: ٢١]، وانقباص العضلات وانبساطها والحركة والعدو والرمي يتم بإمداده (وَمَا رَمَيْتَ إِدْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللهُ رَمَى)

[الأنفال: ١٧].

15

.. حتى الضحك والبكاء (وَأَنَّهُ هُوَ أَصْحَكَ وَأَبْكَى) [النجم: ٤٣]. فما من حركة في هذا الكون إلا والله من ورائها (مَا قَطْعَتُم مِّن لَيِنْـةٍ أَوْ تُرَكْتُمُوهَا قَائِمَةً عَلَى أَصُولِهَا قَبِادْنِ اللَّهِ) [الحشر: ٥].

ولا مثقال ذرة:

يقينا لا توجد مثقال ذرة في هذا الكون يمكن لها أن تتحرك بذاتها دون إمداد من الله. انظر مثلاً إلى النبات واقراً هذه الآية التي تؤكد على أن الله تعالى قائم عليه في كل مرحلة من مراحل نموه يبث فيه الفاعلية وينقله من طور إلى طور: (وَهُوَ الَّذِي أَثْرَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنًا بِهِ نَبَاتَ كُلُ شَيْءٍ فَاخْرَجْنًا مِنْهُ خَضِراً تُخْرِجُ مِنْهُ حَبًّا مُتَرَاكِيًا) [الأنعام: ٩٩].

وتأمل في الآيات التي تتحدث عن خلق الإنسان وكيفية انتقاله من مرحلة إلى مرحلة ليزداد يقينك بهذه الحقيقة (ولقد خلقتا الإنسان من سلالة من طين ثمَّ جَعَلْناهُ نُطقة في قرار مكين ثمَ خلقتاً النُطقة علقة فخلقنا العَلقة مُضغة فخلقنا المُضغة عظاماً فكسونا العظام لحمًا تم أنشاناه خلقًا آخر فتبارك الله آحسن الخالِقِين) [المؤمنون: ١٤-١٤].

نعم، أخي، هذه هي حقيقة الوجود (أَفَرَ أَيْتُم مَّا تَحْرُتُونَ أَأَنْتُمُ تَرْرَ غُونَهُ أَمْ نَحْنُ الزَّارِ عُونَ فَقْ لَوْ نَشْاءُ لَجَعَلْنَاهُ حُطامًا فَظْلَتُمْ تَفَكَّهُونَ إِنَّا لَمُعْرَمُونَ • بَلْ نَحْنُ مَحْرُومُونَ • أَفَرَ أَيْتُمُ الْمَاءَ الَّذِي تَشْرَبُونَ أَنْتُمُ أَنْزَلْتُمُوهُ مِنَ الْمُزْنِ أَمْ نَحْنُ الْمُنزِلُونَ • لَوْ نَشَاءُ جَعَلْنَاهُ أَجَاجًا فَلُولا تَشْكُرُونَ • أَفَرَ أَيْتُمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ • أَقْرَ أَيْتُمُ الْمَاءَ الَّذِي تَشْرَبُونَ نَحْنُ الْمُنْشَيْفُونَ • أَفَرَ أَيْتُمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ • الْنَامُ أَسْمَاءُ مَعَلَّمُ أَمْ أَجَاجًا نَحْنُ الْمُنْشَيْفُونَ • أَفْرَ أَيْتُمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ • الْنَامَ أَسْمَاءُ مُعَلَّاهُ أَجَاجًا نَحْنُ الْمُنْشَيْفُونَ • أَقْرَ أَيْتُمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ • الْنُمُ الْمَاءَ الْمَائِمُ مُنَعَامًا مُ نَحْنُ الْمُنْشَيْفُونَ • أَعْرَ أَيْتُمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ • أَنْ أَنْشَاءُ مُعَامًا مُ نَحْنُ الْمُنْشِيلُونَ • أَعْرَ أَيْتُمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ • الْمُنْذِلُونَ الْمُوحِدَةُ فَرَائِتُمُ الْمَائُونَ الْمَائَاةُ مُ أَنْشَاعُ مُعَامًا مُ وَنُولا الْمُنْشَاءُ فَقَوْلاً تَشْتَكُرُونَ • أَعْرَ أَيْتُمُ النَّارَ الَتِي تُورُونَ • الْمُعْقَولانَ الْمُنْ الْمُنْمَ مُرُومُ الْمُولَا الْنَتُمُ الْمُعَامُ الْمُولَيْسُ مُونَ الْمُنْمُ الْنُكُمُ الْمُنَامُ الْمُنْانُ الْمُعْوَى الْمُنْعُلُولا الْعَظِيمَا أَمْ

حقيقة الربانية :

هذه الحقيقة كانت تهيمن على رسول الله ^ في كل أمور ه وأحواله، وكانت تصبغ كلماته وتوجيهاته لأصحابه ولأمته من بعده

yamen

عودة الروح ... ويقظة الإيمان

فكان e إذا غزا قال: «اللهم أنت عضدي، وأنت نصيري، بك أحول، وبك أصول، وبك أقاتل»<sup>(•)</sup>

وكان يقول: «إنما أنا مبلغ والله يهدي، وإنما أنا قاسم، والله يعطى»<sup>(1)</sup>

ويقول: «ما أوتيكم من شيء، ولا أمنعكموه، إن أنا إلا خازن أضع حيث أمرت»<sup>(11)</sup>

وعندما قال له البعض: يا رسول الله غلا السِّعر، فسَعَّر لذا، فقال: «إن الله تعالى الخالق، القابض، الباسط، الرزاق، المُسْعَرْ..» ("")

فإذا ما نظرنا لجيل الصحابة- رضوان الله عليهم- نجد أن هذا المعنى كان حاضر ا في حياتهم بشكل أساسي، فهذا أنس بن النضر t يقول لرسول الله • بعد غزوة بدر: يا رسول الله، غبت عن أول قتال قاتلته المشركين، لئن أشهدني الله قتال المشركين، ليرىن الله ما أصنع» (11)

وهذا الطفيل بن عمرو الدوسي وهو يقص على من حوله قصبة إسلامه، وكيف أنه بعد أن ذهب إلى مكة وحذره المشركون من سماع محمد e حتى لا يفتنه، ويسحر ه بكلامه، فيقول: فوالله ما زالوا يحدثوني في شأنه، وينهوني عن أن أسمع منه، حتى قلت: والله لا أدخل المسجد إلا وأنا ساد أذنى.

قال: فعمدت إلى أذنى فحشوتها كرسفا- أي قطنا- ثم غدوت إلى المسجد، فإذا برسول الله e قائمًا في المسجد، فقمت قريبًا منه، وأبنى الله إلا أن يسمعنى بعض قوله (٥٠)

وعندما خرج عبد الله بن عتيك في سرية مع بعض الصحابة لقتل اليهودي أبي ر افَّع- سلام بن أبي الحقيق- في حصن خيبر، ودخل ابن عتيك الحصن، ووصل إلى أبي رافع وقتله، ثم عاد إلى أصحابة يبشر هم، ويحثهم على سرعة الخروج من المكان إذا به يقول لهم: النجاء، فقد قتل الله أبا رافع (٢٠)

وهذه زنيرة الرومية يعذبها أبو جهل وعمر بن الخطاب- قبل إسلامه-

- ١٠) صحيح، رواه أبو داود والترمذي، وصححه الألباني في صحيح الجامع، ح (٤٧٥٧).
   ١١) صحيح، رواه الطبر اني، وصححه الألباني في صحيح الجامع الصغير، برقم (٢٣٤٧).
   ١٢) صحيح، رواه الإمام أحمد أبو داود، وصححه الألباني في صحيح الجامع برقم (٢٣٤٧).
   ١٢) صحيح، رواه الإمام أحمد أبو داود، وصححه الألباني في صحيح الجامع برقم (٢٣٤٥).

12

- (١١) لصغير ح (١٨٤٦). الصغير ح (١٨٤٦). (١٤) أخرجه البخاري. (١٥) المعجزة القرانية لمحمد حسن هيتو ص٤٠ نقلا عن سير أعلام النبلاء. (١٦) السيرة النبوية لعلي الصلابي ٤١٨/٢.



عودة الروح ... ويقظة الإيمان

حتى فقدت بصر ها، فقال لها أبو جهل: إن اللات والعزى هما اللذان أذهبا بصرك، فماذا قالت له وهي في هذه الحال الصعبة التي قد تفتن أقوى الانفس ?؟

قالت: «وما تدري اللات والعزي من يعبدها، ولكن هذا أمر من السماء، وربي قادر على أن يرد بصري» وبالفعل رد الله بصرها، فقالا: لقد سحرها محمد

و هذه حفصة رضى الله عنها تقول: سمعت عمر بن الخطاب t يقول: «اللهم قتلا في سبيلك ووفاة ببلد نبيك e» قالت: فقلت: وأنّي يكون هذا؟! قال: ياتي به الله إذا شاء (١٧)

### هل نترك الأسياب؟!

ليس معنى أن الله عز وجل هو الذي يبث الفاعلية في الأسباب، وأنها لا قيمة لها بدون إمداده أن نترك الأخذ بالأسباب، ونتجه مباشرة إلى الله عز وجل من أجل الحصول على النتائج، فهذا لا يجوز ولا يصح، لأنه- سبحانه-لو أراد منا ذلك ما خلق الأسباب، وما أمرنا بالأخذ بها، ولنَّن كانت الأسباب لا قيمة لها بدون الله، إلا أنها تُعد بمثابة الستار الذي يتنزل عليه أمر الله وقدره، وعلى المسلم أن يقيم هذا الستار بالقدر المتيسر والمتاح أمامه.

ومع أخذ المسلم بالأسباب، وإقامته لهذا الستار إلا أنه لا ينبغى عليه الركون إليها، أو الاعتماد عليها في حصول النتائج، وإلا تحول هذا الستار إلى جدار يحجبه عن الله

انظر إليه وهو يوجه صاحب الناقة إلى ربطها -كسبب لعدم شرودها-ويوجهه كذلك إلى التوكل على الله في إنجاح هذا السبب فقال له: «اعقلها وتوكل»<sup>(١٨)</sup>

وتأمل ما حدث للصحابة وقد نفد ماؤهم وأرادوا الوضوء والشرب فذهبوا إلى رسول الله ويخبرونه بذلك فماذا فعل عليه الصلاة والسلام؟

طلب منهم إحضار ما تبقى عندهم من ماء، ثم وضع فيه أصابعه الشريفة، فنبع من بينها الماء ليشرب الجميع ويتوضاً (11)

فهنا استنفد e الأسباب الموجودة، وشكَّل الماءُ القليل «الستار» الذي

Jamen

10

<sup>(</sup>١٧) حياة الصحابة ٣٨٨/١ ، ٣٨٩

<sup>(</sup>١٨) حسن، رواه الترمذي عن أنس، وأورده الألباني في صحيح الجامع ح (١٠٦٨). (١٩) حديث نبع الماء من بين أصابعه e رواه البخاري و غيره.



تنزل من خلاله المدد الإلهي.

فعلينا- إذن- أن نجتهد في الأخذ بالأسباب المتاحة أمامنا، مع يقيننا بأنها لا تفعل شيئاً بذاتها، فالفاعل هو الله، وإنما نأخذ بها لأننا مأمورون بذلك

## التوكل وإنجاح الأسباب:

ويؤكد على هذا المعني محمد عبد الله در از - رحمه الله - في تعليقه على اتخاذه **9** الزاد و هو ذاهب للتعبد في غار حراء فيقول: وفي هذا بيان للسنة النبوية في اتخاذ الزاد والعمل بالأسباب، وأن التوكل على الله ليس في ترك الأسباب التي وضعها الله ، بل التوكل هو تفويض الأمر إلى الله في إنجاح هذه الأسباب، لأنها لا نُجح لها من طبيعتها، وإنما نجحها بتوفيقه وتيسيره، لا رب غيره<sup>(٢)</sup>.

فالمؤمن يجمع بين الأمرين حما يقول ابن القيم- يجرد عزمه للقيام بالأسباب حرصا واجتهادا، ويَفرع قلبه من الاعتماد عليها، والركون إليها، تجريدًا للتوكل، واعتمادا على الله وحده، وقد جمع النبي **9** بين هذين الأصلين في الحديث الصحيح حيث يقول: «احرص على ما ينفعك واستعن بالله ولا تُعْجَزُ» فأمر **9** المؤمن بالحرص على الأسباب، والاستعانة بالمسبب، ونهاه عن العجز، وهو نوعان: تقصير في الأسباب، وعدم الحرص عليها، وتقصير في الاستعانة بالله، وترك تجريدها<sup>((1)</sup>).

# وخلاصة القول أن الذي يدير الكون ويتعاهده ويتابعه هو الله وحده لا شريك له، وأنه سبحانه هو الذي أمرنا باتخاذ الأسباب دون الركون إليها أو التعلق بها.

> (۲۰) كنوز مختارة من السنة ص ۱٦ لمحمد عبد الله در از، دار القلم- الكويت. (۲۱) تهذيب مدارج السالكين ص ٦٤٠.



الله عز وجل هو رب كل شيء ومليكه، ومدبر أمره.. هذه هي الحقيقة التي يقوم عليها الوجود كله.

عودة الروح... ويقظة الإيمان

أما الإنسان- أي إنسان- فهو مخلوق من مخلوقات الله، حياته كلها متعلقة بإمدادات ربه إليه، ولو تركه لحظة واحدة لتوقف فيه كل شيء.

و الإنسان إذ يعيش في الحياة بفضل إمدادات ربه؛ فإنه يقينا لا يقدر على فعل أي شيء مهما صغر - إلا إذا أذن له الله بفعله، وفتح له خز اننه

لذلك كان من الضروري أن تُقدِّم المشيئة الإلهية عند العزم على فعل أي شيء

نُقدَمها ونحن على يقين بأن الأمر كله شم (وَلا تَقُولَنَ لِشَيْءٍ إِنِّي فَاعِلٌ دَلِكَ عَدًا (الله مَ الله عَدَ دَلِكَ عَدًا (الأَ أَن يَشَاءَ الله) [الكهف: ٢٢-٢٢].

ولنن كان الله عز وجل قد خاطب رسوله محمد e- وهو سيد البشر -قائلا: (ليس لك من الأمر شميءً) [ال عران: ١٢٨]، فماذا عن بقية البشر ؟؟

هل يمكن أن يكون لأحد منهم صلاحية أو قوة ذاتية في هذا الكون؟! (يَقُولُونَ هَلَ لَنَّا مِنَ الأَمَرِ مِن شَيَّعٍ قُلُ إِنَّ الأَمرَ كُلَّهُ لَلَهِ) [أل عمران: ١٥٤].

فالله عز وجل هو خالق كل شيء، وهو ربه يمده بما يحتاجه، وما الإنسان إلا مخلوق صغير ضئيل في هذا الكون الرحيب، لا يمكنه- بمفرده-أن يُنفذ إرادته، فإرادته لا تنفذ إلا من خلال موافقة الله على إنفاذها، ومن ثمّ إمداده بما يظهر ها.. من هنا ندرك بعضا من معاني قوله تعالى: (وَمَا تَشَاءُونَ إِلاَ أَن يَشَاءَ اللهُ)

[الإنسان: ۳۰].

11

وقوله: (وَمَا يَدْكُرُونَ إِلا أَن يَشْاءَ اللهُ) [المدش: ٥٦].

فلو حشد المرء ما يمكن حشده من أسباب فلن يصل إلى النتيجة المتوقعة لها إلا إذا أذن الله وفتح له خزائن ذلك (وَلُو أَنْسًا نُرَّلْسًا إلَيْهِمُ الْمَلائِكَةُ وَكَلَّمَهُمُ الْمَوْتَي وَحَشَرَتًا عَلَيْهِمُ كُلَّ شَيءٍ قَبُلاً مَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا إلاً أن يَشَاءَ اللهُ وَلَكِنَ أَكْثَرَهُمْ يَجُهَلُونَ) [الأنعام: ١١١].

و عندما قام نبي الله يوسف عليه السلام بتدبر أمر الحيلة التي من خلالها كان ينوي استبقاء أخيه معه، ونجح في ذلك، نجد التعقيب القرآني يُذكَر بحقيقة الأمر وبأن ما حدث فإنما حدث بإذن الله ومشيئته وإمداده حتى

Jamen



يرسخ المعنى في الأذهان (فَبَدَأَ بِأَوْعِيَتِهِمْ قَبْلَ وِعَاءِ أَخِيهِ تُمَّ اسْتَخْرَجَهَا مِن وعَاءِ أَخِيهِ كَذَلِكَ كِدْنَا لِيُوسُفَ مَا كَانَ لِيَأْخُذُ أَخَاهُ فِي دِين الْمَلِكِ إِلاَّ أَن يَشَاءَ اللهُ) [بوسف: ٧٦].

العجز والفقر الذاتي:

والمتأمل لسير الرسل والأنبياء - عليهم الصلاة والسلام - وهم أكمل البشر، نجد أنهم كانوا يعيشون في حقيقة عجز هم وفقر هم الذاتي والمطلق ش عز وجل، فهذا شعيب - عليه السلام - يقر بها عندما يخيره قومه بين العودة إلى ملتهم أو إخراجه ومن معه من قريتهم، فيرد عليهم قائلا : (أولو كُنًا كَار هِينَ ٢ قد افترينا على الله كَذَبًا إنْ عُدْنًا في ملّتِكُم بَعْدَ إذ نُجَانًا اللهُ مِنْهَا وَمَا يَكُونُ لَنَا أَن نُعُودَ فِيهَا إِلاَ أَن يُشَاءَ اللهُ رَبُنًا وَسِعَ رَبُنًا كُلً

وبمثل هذا أجاب إبراهيم- عليه السلام- قومه في حواره معهم: (وَلاَ اَحْافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ إِلاَ أَن يَشْنَاءَ رَبَّى شَيْئًا وَسِعَ رَبِّي كُلُّ شَيْءٍ عِلَمًا افلا تتذكَرُونَ)

[الأنعام: ٨٠].

وكذلك كان حال موسى- عليه السلام- عندما أخذته ومن معه الرجفة (وَاحْتَارَ مُوسَى قَوْمَهُ سَبَعِينَ رَجُلاً لَمِيقَاتِنَا قَلْمًا أَحْدَتُهُمُ الرَّجْفَة قَالَ رَبِّ لو شَنِنَتَ أَهْلَكْتَهُم مَن قَبْلُ وَإِيَّايَ) [الأعراف: ١٥٥].

وكان رسولنا محمد e يعيش بكيانيه كله في هذه الحقيقة فهذا عبد الله بن حوالة الأزدي t يقول: بعثنا رسول الله e لنغنم على أقدامنا فرجعنا فلم نغنم شيئا، وعرف الجهد في وجو هنا، فقام فينا فقال:

«اللهم لا تكلهم إلى فأضعف عنهم، ولا تكلهم إلى أنفسهم فيعجزوا عنها، ولا تكلهم إلى الناس فيستأثروا عليهم» (٢٠)

أين حرية الاختيار؟!

فإن قلت: وأين حرية الاختيار ؟ وأين الإرادة الحرة التي أتاحها الله للإنسان والتي على أساسها يترتب الثواب والعقاب؟! .. نعم، أتاح الله عز وجل للإنسان حرية الاختيار (\*)، إلا أن الذي يترجم

(٢٢) أخرجه أبو داود وأحمد والحاكم.
(\*) أتاح الله عز وجل للإنسان حرية الاختيار في الأمور التي سيحاسبه عليها والتي سماها (\*) التاح الله عز وجل للإنسان حرية الأمور التي ليس للإنسان فيها اختيار كشكله، وطوله، العلماء (الإرادة الشرعية)، أما الأمور التي ليس للإنسان فيها اختيار كشكله، وطوله، وجنسه، ورزقه.. فسميت (الإرادة الكونية).

yamen



ويُفعَّل اختيار اته هو الله عز وجل (وَ هُوَ عَلَى كُلِّ شُمَىْء وَكِيلٌ) [الأنعام: ١٠٢]، بمعنى أن العبد له أن يختار ما يريد فعله بإرادته الحرَّة، ولكن الذي يمكنه من ترجمة هذا الاختيار إلى أرض الواقع هو الله عز وجل

\* \* \*





This file was downloaded from QuranicThought.com

وقفيت الأين التكالي التكالي ... ويقطة الإيمان

كيف نستجلب الإمداد الإلهى؟

# الإنسان مخلوق عاجز وفقير فقرًا ذاتيًا ومطلقًا، لا يملك مقومات تسيير شئونه بنفسه، بل يحتاج إلى ربه وإلي إمداداته المتوالية لترجمة اختياراته وإقامة حياته ..هذه هي الحقيقة.. ليبقى السؤال عن كيفية استجلاب هذه الإمدادات؟

الإجابة عن هذا السؤال أجملها الحديث القدسي: «يا عبادي كلكم ضال إلا من هديته فاستهدوني أهدكم. يا عبادي كلكم عار إلا من كسوته فاستكسوني أكسكم. يا عبادي كلكم جائع إلا من أطعمته فاستطعموني أطعمكم»<sup>(٢٢)</sup>.

(فاستهدوني .. فاستكسوني.. فاستطعموني) كلها كلمات تدل على تمكن الرغبة ممن يطلبها.

ومما تجدر الإشارة إليه أن التاء في هذه الكلمات حكما يقول أهل اللغة-للطلب، بمعني أنكم إذا أردتم الهداية أو الطعام أو الكسوة فاطلبوها من الله، فعلى قدر عزمكم وحرصكم على تحصيلها يكون إمداد ربكم إليكم. فالإمداد على قدر الاستعداد.

#### ما هو العزم؟

فإن قلت: ولكن ما هو العزم؟! هل هو كل ما يفكر فيه الإنسان ويُحدَّث به نفسه؟

أجاب العلماء عن هذه الأسئلة وقالوا بأن ما يدور داخل الإنسان إما أن يكون هاجسًا، أو خاطرًا، أو حديث نفس، أو همّا، أو عزمًا.

فالهاجس هو بداية التفكير بصورة عامة، فإذا اتجه التفكير إلى شيء بعينه سُمي: (خاطرًا)، فإذا قلب الإنسان فكره في هذا الشيء من داخله وباطنه سُمي (حديث نفس)، فإذا تحركت إرادة الإنسان إلى فعل شيء ما سمي: (هما)، لأن الهم هو ترجيح قصد الفعل بأن يميل إلى الشيء ولا يصمم على فعله. والهاجس والخاطر وحديث النفس لا إثم على صاحبه ما لم يتحدث أو يعمل به كما في الحديث «إن الله تجاوز لي عن أمتي ما حدثت به أنفسها ما لم تكلم أو تعمل»<sup>(٢)</sup>.

> (۲۳) رواه مسلم. (۲۶) رواه البخاري ومسلم.



عودة الروح ... ويقظة الاعان

(والهمَ) يماثل الثلاثة السابقة في رفع الإثم والمسئولية عن صاحبه ما لم يقل أو يعمل، ويفوقها في إثبات الثوآب لصاحبه كما جاء في الحديث الذي رواه البخاري ومسلم: «إن آلله كتب الحسنات والسينات ثم بين ذلك، فمن (هَمَ) بَحسنة فلم يعمَّلها كتبها الله عنده حسنة كاملة، وإن (هم) بسينة فلم يعملها كتبها الله عنده حسنة كاملة»

أما (العزم) فهو فوق (الهم)، و هو أعلى مراتب القصد، و هو العقد القلبي الذي يتقرر علمي أساسه القول والعمل، لذلك كان (العزم) أول درجات المسئولية قبل القول والعمل، ويترتب عليه الثواب والعقاب (٢٠).

أى أن العزم هو الحرص والتصميم الجازم على فعل شيء ما.

وقد سُنل سفيان الثوري: أيواخذ العبد (بالهمة)، قال: إذا كانت عزما أوخذ (٢٦).

والنية: هي القصد، أي عزم القلب على أمر من الأمور.. وعلى ذلك فهي أقرب لمعنى العزم، لذلك كان من شروط التوبة النصوح: العزم، أي التصميم الجازم أن لا يعود إلى فعل المعصية التي ارتكبها.

أولوا العزم:

إذن فالمطلوب من العبد العزم والإصرار على فعل الخير ليكون المدد من الله عز وجل على قدر هذا العزم، ويتفاوت العزم من شخص لأخر، ولقد وصل نفر قليل من البشر لأعلى درجات العزم على فعل ما يرضى الله عز وجل من الاستقامة على أمره، ودعوة الخلق إليه، مع الاستعداد لتحمل أشد الصعوبات وأقسى الألام في سبيل ذلك، و هؤلاء هم الدِّين سماهم الله عز وجل «أولوا العزم من الرسل» وهم: نوح، وإبر اهيم، وموسى، وعيسي، ومحمد عليهم الصلاة والسلام. قال تعالى: (فاصبر كَمَا صَبَرَ أولو الْعَزْم مِنَ الرُسُلُ) [الأحقاف: ٣٥]. فَالإمداد على قُدر الاستعداد.. تأمل قوله تعالى عن إبراهيم عليه السلام (وَلَقَدُ آتَيُنا إِبْراهِيمَ رُشْدَهُ مِن قَبْلُ وَكُنَّا بِهِ عَالِمِينَ) [الأنبياه: ٥١].

فحجر الزاوية -إذن- في قضية الإمداد هو العزم والتصميم، لذلك أوضح القرآن أن أهم أسباب مخالفة أبينا آدم- عليه السلام- وأكله من الشجرة التي نُهى عنها هو قلة عزمه في ذلك (وَلَقَدْ عَهدُنا إلى آدَمَ مِن قَبْلُ فَنْسِي وَلَمَ نجد له عزما)

(٢٥) في الفقه الإسلامي المعاصر د. عبد الستار فتح الله سعيد ص ٣٣، ٣٤، دار القلم، نقلا عن الموسوعة الفقهية مجلد ٣٠ بحث العزم ص٨٨.
(٢٦) المصدر السابق.

Jamen

11



[طه: ١١٥].

عزم الأمور:

وإن كانت قوة العزيمة تختلف من شخص لآخر، فإن الأمور كذلك تختلف في قدر العزيمة المطلوبة لبلوغها، فهناك أمور تحتاج إلى عزيمة شديدة مثل ما ذكر في قوله تعالى: (لتُبلونَ فِي أَمُوَ الِكُمُ وَأَنْفُسِكُمُ ولتسمعُنَ مِنَ الَّذِينَ أَوتُوا الْكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا أَدًى كَثِيرًا وَإِن تصيرُوا وتَتَقُوا فإنَّ ذَلِكَ مِن عَزَم الأُمُور) [آل عمران: ١٨٦]، وقوله تعالى على لسان لقمان: (يا بُتي أقم الصَّلاة وَأَمُر بِالمَعْرُوف وَالله عَن المُنْكَرِ واصيرُ عَلى ما ذَلِكَ لَمِنْ عَزَم الأُمُور) [العمران: ١٢]، وقوله تعالى مَن رَبُو عَلَى ما أَصابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزَم الأُمُور) [العران: ١٢]، وقوله تعالى على لسان لقمان: (يا بُتي أَقِم الصَّلاة وَأَمُر بِالمَعْرُوف وَالله عَن المُنْكَرِ واصيرُ عَلى ما أَسَابَكَ إِنَّ

فالصبر من الأمور التي تحتاج إلى عزيمة شديدة، فمع أنه- كغيره- يتنزل من عند الله (وَمَا صَبَرُكَ إلاً بالله) [النحل: ١٢٧]، إلا أنه يحتاج إلى عزيمة شديدة من العبد لكي يتنزل عليه من الخزائن الإلهية كما فعلت البقية الباقية مع طالوت عند مواجهة جالوت وجنوده (وَلَمَّا بَرَزُوا لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ قَالُوا رَبَّنَا أَفَرِعْ عَلَيْنَا صَبَرًا وَتُبَّتُ أَقَدَامَنَا وَالْصُرُنَا عَلَى الْقَوْم الْكَافِرِينَ

[البقرة: ٢٥١، ٢٥١].

### البداية من العبد:

إذن فالبداية منك أيها الإنسان.. لا تلم أحداً على تقصيرك.. على مستواك.. على عدم نجاحك.. فالإمداد على قدر الاستعداد، فمن يرد شيئا ويصمم على بلوغه يصل إليه.. لا، لا، بل يوصله الله إليه (مَن كَانَ يُرِيدُ العَاجِلَة عَجَّلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لِمَن تُريدُ) [الإسراء: ١٨].ويؤكد على هذا المعني قوله ع: «.. ومن يتحر الخير يُعطه، ومن يتق الشر يُوقه»... والمتأمل للحديث من أوله يجده يدور في نفس المعنى (إنما العلم بالتعلم، وإنما الحلم بالتحلم، ومن يتحر الغير يُعطه،

فالتاء هنا للطلب كما أسلفنا أي أن الذي يريد العلم عليه أن يطلب ذلك، ويعزم عليه فيعلمه الله، والذي يريد الحلم عليه أن يعزم عزيمة صادقة على بلوغه، فيرزقه الله الحلم، وهكذا في كل الأمور مثل العفة والصبر.. ففي الحديث «ومن يستعفف يعفه الله، ومن

Jamen

<sup>(</sup>٢٧) حسن، أخرجه الخطيب البغدادي عن أبي الدرداء وحسنة الألباني في صحيح الجامع (٢٧) والسلسلة الصحيحة (٢٤٢).

عودة الروح ... ويقظة الإيان

يستغن يغنه الله، ومن يتصبر يصبره الله..»<sup>(٢٨)</sup>.

فلو أراد (متخاصمان) المصلح بصدق وعزما على ذلك، أصلحهما الله (إن يُريدا إصلاحًا يُوَفَق الله بَيْنَهُمَا) [النساء: ٣٥].

ومَن يُرد الهداية بصدق يهده الله (فَمَن أُسْلَمَ فَأُولَئِكَ تَحَرُّوا رَشَدًا)

[الجن: ١٤]. والذي لا يريد الهداية لا يهديه الله (فكَفَرُوا وَتُوَلُّوا وَاسْتُعْنَى الله) [التغابن: ٦].

(كَيْفَ يَهْدِي اللهُ قَوْمًا كَقَرُوا بَعْدَ إِيمَانِهِمْ وَشَهَدُوا أَنَّ الرَّسُولَ حَقِّ وَجَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتَ) [أل عبران: ٨٦].

- # ... والذي يريد أن يدعو الناس إلى الله ويحببهم فيه، عليه أن يعزم عزيمة صادقة ويشتد حرصه على ذلك .. جاء في الأثر: لما أهبط الله آدم إلى الأرض قال له: يا آدم أحبني، وحببني إلى خلقي، ولا تستطيع ذلك إلا بي، ولكن إذا رأيتك حريصاً على ذلك أعنتك عليه (٢).
- # ... والذي استدان من شخص (ما) مبلغا من المال، و هو في قرارة نفسه ينوي بصدق ويعزم على أدائم، رزقه الله ما يسد به دينه، كما في الحديث «من كان عليه دين ينوي أداءه كان معه من الله عون، وسبَّب الله له رزقا»<sup>(٢)</sup>.

عزيمة امرأة:

عندما صدق عزم امرأة عمران في أن يكون الجنين الذي تحمله في بطنها لله، وألا يكون فيه أي حظ من حظوظ النفس، كافاها الله عز وجل بولادة مريم الصديقة، والتي أصبحت بعد ذلك أمًّا لرسول الله عيسي عليه السلام (إذ قالت امرأت عمران رَبَّ إِنِّي نَدُرْتُ لِكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرَّرًا فَتَقَبَّلُ مِنْتِي إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ فَلَمًا وَضَعَتُهَا قَالَتَ رَبَّ إِنِّي مَرْيَمَ وَإِنَّي الْنَتَي وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتَ وَلَيْسَ الدُّكَرُ كَالاً نُتَى وَإِنِّي مَرَرًا مَرْيَمَ وَإِنِّي أَنْتَى وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتَ وَلَيْسَ الدُّكَرُ كَالاً نُتَى وَإِنِّي سَمَيْتُهَا مَرْيَمَ وَإِنِّي أَعَدَهَا بِكَ وَدُرِيَّتَهَا مِنَ الشَّيْطان الرَّجِيمِ

[أل عمر أن: ٣٥-٣٧].

22

(٢٨) متفق عليه، البخاري (٦٤٧٠)، مسلم (١٠٥٣). (٢٩) استنشاق نسيم الأنس لابن رجب ص ١٢٧- مكتبة الخاني- الرياض. (٣٠) السلسلة الصحيحة (٢٨٢٢).

Jamen



# إن تصدق الله يصدُقُك :

جاء رجل من الأعراب إلى النبي **9**، فأمن به واتبعه، فقال: أهاجر معك، فأوصبي به النبي **9** بعض الصحابة، فلما كانت غزوة (خيبر) غَنِم رسول الله **9** شيئا، فقسم، وقسَم له، فأعطى أصحابه ما قسم له، وكان يرعى ظهر هم، فلما جاء دفعوه إليه، فقال: ما هذا؟ قالوا: قسم قسمه لك النبي **9**، فأخذه فجاء به إلى النبي **9** فقال: ما هذا؟ قال: «قسمتُه لك»

قال: ما على هذا اتبعتك، ولكن اتبعتك على أن أرّمي إلى ههنا- وأشار إلى حلقه- بسهم فأموت فأدخل الجنة.

فقال: «إن تصدق الله يصدقك»، فلبثوا قليلا ثم نهضوا في قتال العدو، فأتى به النبي وي يُحمل قد أصابه سهم حيث أشار.

فقال النبى e: «أهو هو»؟

قالوا: نعم، قال: «صدق الله فصدَقه»، ثم كفنه النبي 9 في جُبَّة، ثم قدَّمه فصلى عليه، فكان فيما ظهر من صلاته: «اللهم هذا عبدك خرج مهاجراً في سبيلك، فقتل شهيداً وأنا شهيد على ذلك»<sup>((1)</sup>

أر أيت- أخي- ماذا قال رسول الله **9** للأعرابي: «إن تصدق الله يصدقك» نعم، فهذا هو مفتاح الوصول إلى المعالي: صدق الإرادة والعزيمة، ولقد كان الرجل بالفعل صادقا فيما طلبه، فحرك الله عز وجل الأحداث في اتجاه تحقيق مقصده ليس بالموت شهيدا فقط، ولكن بأن يموت بالطريقة التي عزم عليها وتاقت لها نفسه (فبادا عَزَمَ الأمرُ فلو صَدَقُوا اللهَ لكَان حَيْرًا لهُمٌ) [محمد: ٢١].

### اصدق الله فيه :

وتنقل لذا كتب السيرة في قصة إسلام أسيد بن حضير، أن أسيداً دخل غاضباً يحمل حربته، ويريد شراً بمصعب بن عمير، وعندما رآه أسعد بن زرارة على هذه الحال قال لمصعب: ويحك يا مصعب، هذا سيد قومه، وأرجحهم عقلا: أسيد بن حضير، فإن يُسلم يتبعه في إسلامه خلق كثير، فاصدق الله فيه. فلما صدق (مصعب) الله في (أسيد): فتح الله قلب أسيد، وانشرح صدره، وانفرجت أساريره، ودخل في الإسلام<sup>(٢٢)</sup>.

### الخليفة الخامس:

(٣١) أخرجه النساني (١٩٥٢) باب الجنانز. (٣٢) السيرة النبوية لابن هشام ٢٧٤/٢، ٢٧٥.

Jamen

عودة الروح ... ويقظة الإجان عودة الروح ...

عندما تولى عمر بن عبد العزيز إمارة المؤمنين عزم أن يسير بالأمة بسيرة الخلفاء الراشدين، ويعيدها إلى ما كانت عليه، وذلك بعد سنوات طويلة من انقضاء تلك الخلافة الراشدة، وما حدث بعدها من بعض الانحر افات، والمظالم التي أبعدت الأمة عن النهج القويم.

.. لقد عزم عمر على هذا و لا يملك سوى هذا العزم الصادق، فالأجواء المحيطة به لم تكن لتشجعه على هذا، و أعوانه لم يكونوا أنذاك كأعوان أبي بكر وعمر وعثمان وعلي- رضى الله عنهم أجمعين-، لكنه صدق في عزمه، وأرسل رسالة إلى سالم بن عبد الله بن عمر بن الخطاب يطلب منه أن يرسل له كل ما عنده من سيرة جده عمر بن الخطاب من أقضية وسنن حتى يسير على هديه، فكان مما كتبه له: «أما بعد، فإن الله عز وجل ابتلاني بما ابتلاني به من ولاية أمر المسلمين عن غير مشورة مني ولا طلب، فأسأل الله الذي ابتلاني بهذا الأمر أن يعينني عليه، فإذا جاءك كتابي هذا، فابعث لي بكتب عمر بن الخطاب، وأقضيته وسيرته، فإني عازم على أن أتبع سيرته، وأسير على نهجه إن أعانني الله على ذلك، والسلام».

فأرسل إليه سالم بن عبد الله برسالة تؤكد له المعني الذي تتحدث عنه هذه الصفحات، بأن الأمر وإن بدا صعبا إلا أن صدق العزم يذلل جميع الصعاب وكيف لا والذي يحرك كل شيء هو الله، والله يريد منا صدق العزم ليحقق لنا ما نريد، حسبما تقتضيه حكمته و علمه المحيط جل شأنه.

### يقول سالم في رسالته لعمر:

«أما بعد، فقد جاءني كتابك الذي تذكر فيه أن الله عز وجل ابتلاك بإمرة المسلمين من غير طلب منك ولا مشورة، وأنك تريد أن تسير بسيرة عمر، فلا يَقْتُك أنك في زمان غير زمان عمر، وأنه ليس في رجالك من يماثل رجال عمر، ولكن اعلم أنك إن نويت الحق وأردته، أعانك الله عليه، وأتاح لك عمالا يقومون لك به، وأتاك بهم من حيث لا تحتسب، فإن عون الله للعبد على قدر نيته، فمن تمت نيته في الخير تم عون الله له، ومن قصرت نيته نقص من عون الله له بقدر نقص نيته»

ولقد كان عمر بن العزيز صادقا فيما ادعى، وكان عزمه أكيداً، فماذا حدث؟

لقد أعاد الله عز وجل به الأمة إلى ما كانت عليه في السابق حتى سماه العلماء والمؤرخون «الخليفة الخامس».. كل ذلك حدث في زمن قياسي في نحو سنتين.. فماذا تقول بعد ذلك؟!

yamen

10

<sup>(</sup>٣٣) صور إيمانية من حياة الصحابة والتابعين لمصطفى أبو المعاطى ٢٢٤/١، ٢٢٥، زهرة المدائن – المنصورة- نقلا عن طبقات ابن سعد.



على قدر أهل العزم تأتي العزائم وتأتي على قدر الكرام المكارم وتعظم في عين الصغير صغارها وتصغر في عين العظيم العظائم

#### قصة الطالب والمسألتين:

ينقل لنا د. توفيق الواعي في كتابه «الإيمان وإيقاظ القوى الخفية» قصة عجيبة تؤكد المعنى الذي نتحدث عنه من أن العزيمة الأكيدة هي مفتاح الوصول للمعالى.. يقول:

هذاك قصة لشاب غفا أثناء حصة الرياضيات، واستيقظ على صوت جرس انتهاء الحصة، ونظر إلى السبورة وقام بكتابة المسألتين الموجودتين فوقها، وقد افترض أنهما الواجب المدرسي لهذا اليوم، فعاد إلى البيت وأخذ يجتهد طيلة النهار والليل لحلهما... لم يستطع الشاب حل أي منهما، إلا أنه واصل المحاولة بقية الأسبوع، وفي نهاية الأمر، استطاع حل إحداها وذهب بها إلى الفصل، فلما رآها المدرس أصبب بالذهول فقد اتضح أن المسألة التي قام بحلها كان المفترض عدم وجود حلَّ لها<sup>(٢٠)</sup>، وكان المدرس قد كتبها على السبورة من باب تعريف الطلاب ببعض المسائل التي لم يتوصل أحد إلى حلها.

دواؤك فيسك ومسا تُبسصر وداؤك منك وما تسشعر وترزعم أنسك جرزم صغير وفيك انطوى العالم الأكبر

\*\*\*

(٣٤) الإيمان وإيقاظ القوى الخفية د توفيق الواعي ص ٤٨- دار البحوث العلمية- الكويت.



This file was downloaded from QuranicThought.com

عندما ننظر إلى واقع الأمة الإسلامية نجد أنها في أشد حالات الضعف والتخلف، وليس هذا فحسب، فالضعيف يمكنه أن يقوى، والمتخلف عن الركب يمكنه اللحاق إن عزم على ذلك، ولكن الأخطر من حالة الضعف التي تمر بها الأمة هو تسرب الشعور بالياس من إمكانية النهوض، وشيوع ثقافة الإحباط والهزيمة النفسية بين غالبية أفراد الأمة

# ولقد تفنن أعداء الإسلام في ابتكار الوسائل التي تحطم معنويات المسلمين، وتُشعرهم باليأس، وتجعلهم يفقدون الأمل في عودة محد الإسلام من جديد.

فمن تلك الوسائل تسريبهم المعلومات عن خططهم للسيطرة على بلاد الإسلام، وكشفهم للطرق التي يستخدمونها لإذلال المسلمين مع إدراكهم عدم قدرتهم للرد عليهم فتكون النتيجة: مزيدا من الانكسار الداخلي في النفوس، ولعلنا نتذكر تلك الصور التي نشرتها وسائل الإعلام بعد احتلال الولايات المتحدة للعراق، والتي تبين حجم التعذيب والإهانة وإهدار الأدمية التي غريب)، ولا يخامرني شك في أن نشر هذه الصور بهذه الطريقة كان متعمدا إضعاف الروح المعنوية للمسلمين، والعمل على تيئيسهم، ونشر الشعور بالاحباط بينهم، والدليل على ذلك تلك الحالة التي إسمار من عليهم أنذاك والتي أصطرت بعضهم للذهاب إلى عيادات الكثير من المسلمين الشعور بالكابة والإحباط الذي أصابه.

الرسوم المسيئة:

عودة الروح ... ويقظة الإيان

أخي. تصور معي هذا المشهد: بينما رجل يجلس أمنًا في بيته بين زوجته وبناته، إذ بعصابة من المجر مين يقتحمون داره، ويلتفون حوله، وبعد تدافع بينهم يتمكنون من الإمساك به، وشدً وثاقه، لينتشروا بعد ذلك في بيته ويبدأون بالعبث في

Jamen



محتوياته، ثم إذا بأيديهم تمتد إلى زوجته وبناته وهو يصرخ ويصرخ ولا يستطيع أن يفعل شيئا، ويشتد صراخه ولا مجيب، ثم يتركون النساء ويرتاحون قليلا، ليعيدوا الكرة بعد ذلك فيصرخ ويصرخ ولكن ليس كالصراخ الأول فقد بدأت بوادر الهزيمة النفسية والانكسار تظهر عليه.

هذا المشهد ينطبق إلى حد بعيد مع حال أمتنا وما يفعله بها أعداؤها.

ويكفيك تأكيدًا على هذا المعني ما حدث في موضوع نشر الرسوم المسيئة لرسول الله ع، ففي عام ١٤٢٧هـ (٢٠٠٦م) نشرت جريدة في الدانمارك رسوما مسيئة للرسول ع، فانتفض العالم الإسلامي وخرجت الجماهير الغاضبة في مظاهرات حاشدة تشجب وتندد، وعقدت المؤتمرات، وتوالت البيانات التي تستنكر الحدث و...، ثم هدأت العاصفة..

وبعد قرابة العامين أعيد نشر الرسوم مرة أخرى في أكثر من جريدة دانماركية وأوروبية، فثار العالم الإسلامي مرة أخرى ولكن بصورة أقل بكثير من المرة الأولى، وهكذا ينجح أعداؤنا- ولو مرحليا- في تحطيم معنويات المسلمين، والدفع بهم نحو مزيد من الانكفاء على الذات والانغماس في الملهيات، وقتل الأمل في نفوسهم، وبذلك لا تقوم لهم قائمة، ولا يعلو لهم صوت، فهم يعلمون جيداً أن الهزيمة النفسية هي أشد أنواع الهزائم فتكاً

خطورة الهزيمة النفسية على الأمة :

# إن أخطر مرض يمكن أن تصاب به أمة من الأمم هو اليأس والانكسار الداخلي... يؤكد على هذا المعنى محمد أمين المصري- رحمة الله- في كتابه (المسئولية) فيقول: اليأس القتَّال، والخور المميت، والثقة المفقودة، كل هذه هي العدو الحقيقي، والعقبة الكبرى التي تواجه المسلمين، أما العدو الخارجي: الصهيونية، والصليبية، والدعوات الملحدة، فكلها أمر ها يهون إذا استطعنا أن نغير ما بأنفسنا لنقر فيها معاني الإيمان، واليقين، والصبر، والجلد، والثقة، والعمل.

# .. إن أكبر المصائب أن يصاب المرء

Jamen

في نفسه، ذلك أن معالجة أي خطر ممكنة ميسرة حينما تكون تربية الأفراد تربية قوية تستطيع أن تجابه المصاعب وتصمد للشدائد.

29

ولقد بين الله تباركت أسماؤه بشأن يهود بني النضير حين غلبهم المسلمون أنهم لم يُؤتوا لنقص في ذخيرتهم أو عددهم أو منعة حصونهم ولكن الله تعالى أصابهم بذنوبهم من داخلهم، إذ قذف الله في قلوبهم الرعب، فكان ذلك أكبر المصانب وكان العامل في تسليم ديار هم وتخريب بيوتهم قال تعالى: (ما ظننتُم أن يَخْرُجُوا وَظنُوا أَنَّهُم مَّانِعَتُهُمْ حُصُونُهُم مَنَ اللهِ قَاتَاهُمُ اللهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَحْتَسِبُوا وَقَدْفَ فِي قَلُوبِهِمُ الرُّعْبَ يُخْرِبُونَ بُيُوتَهُمْ بِأَيْدِيهِمْ

عودة الروح ... ويقظة الإجان

ويستطرد قائلا:

ولقد أتي المسلمون اليوم من قبل أنفسهم، وقذف الوهن في قلوبهم... قال أحد الباحثين المحدثين: إن الأسباب الحقيقية لكل انحط اط داخلية لا خارجية، وليس علينا أن نلوم العواصف حين تحطم شجرة نخرة في أصولها، إنما اللوم على الشجرة النخرة نفسها<sup>(٣٥)</sup>.

آثار الهزيمة النفسية على الفرد:

# عندما تتمكن الهزيمة النفسية من فرد (ما) إثر فشله المتكرر في بلوغ هدفه، فإن الإحباط يتسرب إلى نفسه، واللامبالاة تسيطر على حركته. .. تنحط اهتماماته، وينغمس فيما يشبع غر انزه وشهواته. .. ينظر دوما إلى النصف الفارغ من الكوب... يكثر من النقد للآخرين... لا يحب الناجحين، ويعمل دوما على تشويه صورتهم والبحث عن نقائصهم. .. كلامه بلا روح، وآراؤه انهزامية.

(٣٥) المسئولية لمحمد أمين المصري ص ٨٤، ٨٥، دار الصفوة، القاهرة.

Jamen



الناس، وفعل الخوارق والمعجزات.

# غياب الروح عن العاملين في حقل الدعوة:

# الهزيمة النفسية لها آثار سلبية خطيرة على أي محيط تغزوه، ولقد تعرفنا

في الأسطر السابقة على بعض مظاهرها

عندما تنال من الفرد، فإن كان هذا الفرد

يعمل في حقل الدعوة الإسلامية؛ كانت

الآثار أخطر، وكيف لا، والدعاة إلى الله،

والعاملون للإسلام هم قلب الأمة النابض ١٢

ولعل من أبرز صور الهزيمة النفسية عند العاملين في حقل الدعوة: «غياب الروح».

فإن قلت: وهل يمكن أن تغيب الروح عن هؤلاء وهم الذين يقومون بأشرف مهمة، ويشكلون حانط الصد الأساسي لحماية الأمة؟

تَعْيِب الروح عندما يضعف الإيمان في القلب: (ألم يَأْن لِلَّذِينَ آمَنُوا أَن تَحْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْر الله وَمَا تَرْلَ مِنَ الْحَقَ وَلا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أَوتُوا الْكِتَابَ مِن قَبْلُ فَطْالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ) [الحديد: 11].

مع الأخذ في الاعتبار أن تطاول الزمن دون تحسن للواقع بشكل ملحوظ، والحصار الطويل للدعوة، بالإضافة إلى إلف الأعمال الدعوية المتكررة لها أثر كبير في إضعاف الروح عند بعض العاملين.

ولا يمكن إغفال التأثير السلبي لموجة المادية العنيفة التي تجتاح أمتنا، وما خلفته من آثار طالت الكثيرين، وغيرت بعض المفاهيم، ورفعت سقف الطموح الدنيوي عند أفراد المجتمع، فإذا ما انخرط الدعاة في المجتمع، وهم غير محصنين بالإيمان القوى، فإن آثار تلك الموجة ستصيبهم، ليزداد انجذابهم نحو الأرض والطين، فتضعف الروح، وتصاب العزائم بالوهن، ويصبح هم الواحد منهم هو كيفية تحصيل أسباب الحياة المريحة له ولأبنانه، وينعكس ذلك على محيطه الدعوى بالسلب، ليصبح أداؤه أداءً روتينيا يفتقد الحماس والروح، وستراه يتحين كل فرصة للهروب من القيام بأعمال الدعوة، فإن قام بعمل تجده يتحرك بلا روح، وإن تكلم فكلامه مكرر يفتقد الانفعال الصادق، ومن ثم لا تكاد تجد أثراً إيجابيًا لكلامه أو حركته



(وَتَحْسَبُهُمْ أَيْقَاظًا وَهُمْ رُفُودٌ) [الكيف: ١٨].

عودة الروح ... ويقطة الإيان عودة الروح ...

. وفي نفس الوقت سيؤدي غياب الروح وضعف الإيمان إلى شيوع ثقافة الانهزامية والرضا بالواقع، والانبهار بأي تجربة تنجح ولو نجاحا جزئيا في إبراز بعض المعالم الإسلامية وإن تخلت عن بعض ثوابت الدين، فالانبهار يعكس الضعف والوهن الذي أصاب القلوب وجعلها تستطيل الطريق وترضى بأي نجاح ولو كان زهيدًا.

وقد يؤدي غياب الروح عن البعض إلى محاولتهم فرض واقعهم على من حولهم، والاجتهاد في تبرير ما يفعلونه رافعين شعارات قد تقنع الأخرين وتدفعهم لتقليدهم في استرخائهم وانشغالهم بمصالحهم الشخصية على حساب العمل الدعوى، ومن هذه الشعارات «مصلحة الدعوة تقتضي ذلك»، «نحن جزء من مجتمع مريض»، «الزمان تغير ولابد من تغيير الوسائل». وغير ذلك من الشعارات التي يتم تأويلها على غير وجهها الصحيح، فيؤدي هذا إلى مزيد من الاستسلام للواقع، ومن ثم تزداد نسبة البطالة الدعوية، ويقل تدريجيا عد من يحمل هم الدين، ومن يعمل على إنقاذ نفسه والأمة من بعده.

### الثكلى والمستأجرة:

عندما سأل أحد السلف أخاه قائلا: ما لنا نذهب للاستماع إلى الحسن البصري فنتأثر بكلامه تأثرًا بالغًا، ونذهب إلى غيره فلا نشعر بنفس الإحساس والأثر، فأجابه بكلام بليغ يشرح بإيجاز الفارق بين من يعمل بروح ورغبة في نفع الآخرين، وبين من يعمل بلا روح ولا مشاعر، فقد قال له: «ليست النائحة الثكلي كالنائحة المستأجرة».

ومع التأكيد على حرمة النياحة، إلا أن المعنى الذي تشير إليه العبارة صحيحًا، ويشخص واقعًا موجودًا عند البعض.

فعندما تغيب الروح عن الفرد الذي يعمل في حقل الدعوة فإن أداءه يتحول من كونه صاحب دعوة يحمل همها، ويسعى لنجاحها وبلوغها الأهداف المطلوبة، إلى ما يشبه (المُسْتَأجر) أو (الموظف)، الذي يؤدي عمله بلا روح، وينتظر دومًا موعد الانصراف، ويفرح بأيام العطلات، ويحزن كلما زادت الأعباء عليه. فأي خسارة تخسر ها الدعوة حين يزداد عدد (الموظفين) فيها، ويقل عدد من يحمل همها بين جو انحه؟!

#### اصمت. لا تتكلم !!

وكما أن غياب الروح، وشيوع ثقافة الياس والانهزامية والانجذاب نحو الدنيا، والغرق في بحر الشهوات هو أخطر مرض يمكن أن يصيب الأمة،

Jamen



فإن غياب الروح عن أصحاب الدعوات وتبدل اهتماماتهم، وضعف إيمانهم، لمن أشد الأخطار عليها، وعلى مشروعها الرامي لاستئناف الحياة الإسلامية الصحيحة وكيف لا، وعدد الأيدي العاملة سيتناقص تدريجيا.. سيكثر الكلام والتخطيط والتنظير والجدال، وسيقل التطبيق والعمل، ناهيك عن أن الأعمال التي قد يؤديها البعض ستفتقد للروح، لتكون النتيجة: عمل بلا ثمرة، وجهد بلا أثر.. مجهود كبير يبذل وأثر غائب.

# يقول سيد قطب: أيما داعية لا يصدق فعله قوله، فإن كلماته تقف على أبواب الآذان لا تتعداها إلى القلوب مهما تكن كلماته بارعة وعباراته بليغة، فالكلمة البسيطة التي يصاحبها الانفعال، ويؤيدها العمل هي الكلمة المثمرة التي تحرك الآخرين إلى العمل<sup>(٣٦)</sup>.

وللأستاذ محمد فتح الله كولن كلمات صريحة يوجهها للدعاة والعاملين للإسلام الذين يعانون من غياب الروح وضعف الإيمان فيقول مخاطبًا إياي وإياك:

- # .. عندما لا يحترق القلب شوقا، والذهن هما: فلا تتكلم، وإلا فلن تجد أحدًا يصغي إليك.
- #... عندما لا يملؤك شعور بأن دعوتك هي قلب الكون، وروح الوجود، وأنها ميزان العالم، وصمام أمن وأمان له، فكيف تواتيك الشجاعة لمواجهة العالم كله؟!
- #... عندما لا يلتهب في دمك عرق يدفعك لتحدي قدرات هي أعظم من قدراتك، وإمكانات هي أعظم من إمكاناتك، فكيف إذن ستصنع الأعاجيب؟!
- # .. عندما لا تشعر بمسئوليتك في إنقاذ الإيمان مما يحيق به من خطر عظيم في العالم كله، فكيف تريد إذن من هذا العالم أن يفتح أذنيه ليسمعك؟!

(٣٦) في ظلال القرآن ٢٣٦٩/٤.

Jamen



# .. عندما تصاب الروح بالفتور، وتنخفض درجة حرارة القلب، ويخبو أوار الفكر، فأنت مُتوَعَّك روحيًا، فعليك أن تصمت؛ لأن الصمت هذا أبلغ من كل كلام ميت تقوله.

إن لم ترتب بيت نفسك أولا فكيف تستطيع أن ترتب بيوت نفوس الآخرين<sup>(٣٧)</sup>؟!

البداية.. عودة الأمل:

فإن كان الأمر كذلك، وإن كانت الهزيمة النفسية، وغياب الروح من أشد الأمر اض التي يمكن أن تصيب الفرد والأمة، فلا بديل أمامنا من مقاومته، والتصدي له، ووضع هدف «عودة الروح» على أعلى سلم الأولويات، وبخاصة لدى قلب الأمة النابض ألا وهم «الدعاة إلى الله» وكل من يعمل في حقل الدعوة.

إن الأمل في نهوض الأمة من كبوتها قائم ما تعاقب الليل والنهار ...

ستظل الشمس بإشراقها كل يوم تذكرنا بأن ربنا قدير، وأن قدرته لا حدود لها، وأنه وحده ألذي يدير هذا الكون، ويدبر أمر كل حركة وسكنة فيه، وأن مقاليد الأمور وأزمتها جميعًا بيده.

لا تزال السماء مرفوعة بلا عمد، يمسكها الله عز وجل فنرى من خلالها أثار قدرته وقوته غير المتناهية، لتتضاءل في أعيننا أي قوة أرضية وهمية لجبار متعجرف. لا يزال وعد ربنا الحق بالتمكين للمؤمنين وبنشر نوره على العالمين قائمًا، ولا يزال نصره قريب في انتظار من يستحقه.

مع اليقين الجازم بأنه وإن كان الأمل قائما ما دام الليل والنهار إلا إنه يحتاج إلى أهل العزيمة والإيمان لكي يصبح واقعا مشهودا، وعندما يتأخر النصر فما علينا إلا أن نلوم أنفسنا، ولا نعتذر بالقضاء والقدر، بل نجتهد في استكمال ما ينقصنا حتى نكون -بإذن الله- مهيئين لاستقباله.

لا تعتذر بالقضاء والقدر ولا تستسلم للهزيمة :

من هذا نقول- بيقين-: إن المفتاح الأعظم للوصول للمعالي هو التوكل

(٣٧) طرق الإرشاد في الفكر والحياة- المقدمة- دار النيل- القاهرة.

Jamen

تعني الذي التكريف التكر التركي ٣٤ عني الدين التكريف التكر التركي التكريف التكريف التكريف التحان ٣٤ عني التكريف التكريف التكريف التكريف التكريف التكريف التحان

العميق الوثيق على ربنا جل شأنه، ثم وجود الرغبة والعزيمة الأكيدة والتصميم الجازم للوصول إليها، وعندما تصاب العزائم بالخور والضعف فلا نهوض للفرد ولا للامة مهما امتلكت من إمكانات

لذلك لا ينبغي علينا أن نعتذر بالقضاء والقدر لتبرير أي فشل يصيبنا، بل علينا أن نلوم أنفسنا .. نلوم إرادتنا وعزائمنا ... نلوم صدقنا في طلب المعالى.

يقول محمد إقبال: المسلم الضعيف يعتذر دائمًا بالقضاء والقدر، أما المؤمن القوى فهو بنفسه قضاء الله الغالب، وقدره الذي لا يرد<sup>(٣٠)</sup>.

تفاءل تفاءل ولا تيأسن ولا تعتذر بالقضا والقدر إذا المرء يومًا أراد العلا فلابد أن يستحث السبير

#### عطايانا سحائب مرسلات:

ولقد اجتهد شاعر الإسلام- محمد إقبال- في بيان وتأكيد هذا المعنى في قصائده، وكان من أبرز هما قصيدتان حاول بهما حما يقول محمد حسن الأعظمي-: أن يستحث همم المسلمين إلى طلب الرفعة، والطموح إلى المجد، أما أو لاهما فقد اتجه بها إلى الله تعالى شاكيا ما أصاب المسلمين من الأحداث التي تخلفت بهم عن ركب الحضارة، وهم الذين حملوا شعلتها، ورفعوا مصباحها لعصور الدهر وأجياله<sup>(٣١</sup>، وهي بعنوان «شكوى» فكان مما جاء فيها:

- كنا جبالا فوق الجبال وربما سرنا على موج البحار بحارا بمعابيد الإفرنج كيان أذاننيا قبل الكتانيب يفتح الأمصارا ليم تينس أفريقيا ولا صحراؤها
  - (٣٨) روائع اقبال للندوي ص ٢٩، ٨٠. (٣٩) حديث ألروح شعر محمد إقبال و عربه شعرًا الصاوي وشعلان ص ٢١- دار الظم دمشق.

Jamen



أما القصيدة الثانية؛ فهي جواب الشكوي، تخيَّلها إقبال «صوتا سماويا» يدوي بصيحة الحق جوابا لهذه الشكوي<sup>(\*\*)</sup>، وسنذكر - أخي القارئ- بعضا منها، وهي تؤكد المعنى الذي تحمله هذه الصفحات، ألا وهو أن بلاءنا الشديد هو ضعف العزم والإرادة لفعل الخير وبلوغ الأمال العظيمة بما يرضي الله عز وجل.

- يقول إقبال<sup>(1)</sup>. عطايانا سحانب مرسلات وكل طريقنا نور ونور وكل طريقنا السالكينا ولم نجد الجواهر قابلات ضياء الوحي والنور المبينا نه
  - (٤٠) حديث الروح، شعر محمد إقبال، ص ٦٣.
    (٤٠) قام بتعريب شعر إقبال الصاوي شعلان انظر المصدر السابق.

yamen



لأجرينا السماء لهم عيونا وأخصعنا لملكهم الثريا وشيدنا النجوم لهم حصونا ولكن ألحدوا في خير دين بني في الشمس ملك الأولينا تراث (محمد) قد أهملوه فعاشوا في الخلائق مهملينا لقد ذهب الوفاء فلا وفاء وكيف ينال عهدى الظالمينا إذ الإيمان ضباع فلا أمان ولا دنيا لمن لم يحيى دينا .. لأي مــــ آثر القـــوم انتــسبتم سلمينا؟ لتكت سيوا فخار الم وأنتم تطمحون إلى الثريا بلا عزم ولا قلب سايما





بعد أن تذكرنا سويا هذه الحقائق، وبعد أن تأكدنا أن مفتاح نجاح كل فرد بيده، وعليه يتنزل به توفيق الله تعالى، فما رأيك لو اعتبر كل واحد منا أن هذا الكلام موجة إليه، وأنه ذلك الرجل الذي سيغير الأمة بإذن الله؟ إ

# بلا شك أن قوة العزيمة والتصميم والإصرار على فعل شيء (ما) هو المفتاح الأساس للوصول إليه- بأمر الله- كما أسلفنا.

هذا المفتاح يمكننا أن نستخدمه في أمور معيشتنا على مستوانا الشخصي، وهذا أمر لا غبار عليه، ولكن الأهم من ذلك هو استخدامه لإصلاح أمر هذه الأمة التي توارت بالحجاب، وأصبحت (غثاء كغثاء السيل) بعد أن كانت (خير أمة)..

فمن لهذه الأمة سوي رجال عقدوا العزم الأكيد، وصمموا على بلوغها مجدها من جديد؟!

إن الرجل- كما يقول الإمام حسن البنا- سرحياة الأمم ومصدر نهضاتها، وإن تاريخ الأمم جميعًا إنما هو تاريخ من ظهر بها من الرجال النابغين الأقوياء النفوس والإر ادات (٢٠).

إن الأمة تحتاج إلى رجال كما وصفهم الكواكبي:

ينبهون الناس، ويرفعون الالتباس، ويفكرون بحزم، ويعملون بعزم، ولا ينفكون حتى ينالوا ما يقصدون.

فلماذا لا تكن أنت من هؤ لاء الرجال؟

أنا ضعيف وظروفي متشابكة:

(٤٢) مجموعة رسائل الإمام الشهيد حسن البنا- رسالة هل نحن قوم عمليون؟ ص ٦٨- دار التوزيع والنشر الإسلامية- مصر

Jamen



فإن قلت: ولكني ضعيف لا أصلح لما قصدت، ذكَرتك بما تضمنته الصفحات السابقة بأن الأمر كله لله، وأن القوة والقدرة والعلم والإحاطة والخلق والإمداد والتدبير بيده سبحانه، وكل ما يريده منا هو صدق العزم على تغيير أنفسنا، وتغيير أمتنا إلى الوضع الذي يرضيه.

ويؤكد ابن عطاء في حِكَمه المشهورة على هذا المعنى فيقول: «من استغرب أن ينقذه الله من شهوته، وأن يخرجه من وجود غفلته فقد استعجز القدرة الإلهية (وكَانَ اللهُ عَلى كُلُ شَيْءٍ مُقْتَدِرًا) [الكهف: ٤٥].

ويعلق ابن عباد النفري على هذه الحكمة فيقول: ومن أغرب ما رأيته في هذا المعنى ما رواه عبد الصمد بن مغفل عن عمه وهب بن منبه أن رجلا قتل نفسا فجاء إلى سائح من سائحي بني إسرائيل فسأله عن ذلك وهل له توبة؟ فرفع له السائح من الأرض عرجونا<sup>(٢)</sup> أبيض قديما حائلا، ثم قال له: إذا اخضر هذا العرجون قبلت توبتك، وأراد السائح بذلك أن يؤيسه من التوبة لعظم ذنبه.

فأخذ الرجل العرجون وهو يطمع في التوبة ويعزم، فتاب وجعل يعبد الله زمانا ويدعو حتى اخضر ذلك العرجون بإذن الله وقدرته (<sup>٤٤)</sup>.

فالأمر - إذن - عندي و عندك، فالله عز وجل يريد منا الحرص والتصميم والعزم الأكيد أن نكون من هؤلاء الرجال... أن نكون ربانيين، متواضعين، وأن نكون على استعداد لبذل كل ما نملك من أجل تبليغ دعوته، وتغيير وضع الأمة البانس، فإن رأى - سبحانه - منا ذلك، فيقينا سيفتح لنا من خزاننه ما يصل بنا إلى ما عزمنا عليه؛ ألم يقل سبحانه: (فعَلِمَ ما في قلوبهم فأتزلَ السُكينة عَليهم وَأَثَابَهُمُ فَتُحًا قريبًا (وَمَعَانِمَ كَثِيرَة يَأْخُذُونَهَا وَحَانَ اللهُ

واعلم- أخي- بأن الحرص والتصميم والعزم الأكيد يمكن أن يتوافر في أي شخص- إن أراد- بغض النظر عن عمره، أو جنسه، أو صحته، أو جاهه، أو مقدار ما يمتلك.. معنى ذلك أن قولك بأنك ضعيف وظروفك الحياتية متشابكة، ليس له أي علاقة بما نتحدث عنه، فكل ما هو مطلوب مني ومنك تصميم جازم وعزيمة وقادة تهيمن علينا، وهذا في متناول أيدينا جميعًا إن أردنا.

(٤٣) العرجون هو عذق النخل إذا يبس واعوج (٤٤) غيث المواهب العلية في شرح الحكم العطانية لابن عباد النفري ص ٣١٦- مكتبة الإيمان القاهرة.

James



#### الخطوة الأولى للنجاح:

وبعد اتخاذك لهذا القرار واستشعارك بأنك ستكون من أولنك الرجال الذين سينقذون الأمة- بإذن الله- عليك أن تطلب من الله هذا الأمر أن تنطرح بين يديه سبحانه وتلح عليه إلحاحا شديدًا بأن تكون ممن يصنع بهم مجد هذه الأمة، ولا تقطع إلحاحك وتضرعك إلى ربك ما حييت، فلقد أخبرنا الله عز وجل بأن الخطوة الأولى لبلوغ الهدف هي العزم الأكيد لبلوغه (فإذا عَرَمَ الأمرُ فلو صَدَقُوا الله لكَانَ خَيرًا لَهُمُ) [محد: ٢١].

والخطوة التي تليها مباشرة هي التوكل على الله عز وجل، والاستعانة الصادقة به في بلوغ الهدف: (فإذا عَزَمْتَ فَتُوَكَّلُ عَلَى الله) [ال عمران: ١٥٩].

وقد جمع الأمرين قوله e: «.. احرص على ما ينفعك، واستعن بالله ولا تعجز ...» (٥٠٠)

#### واقترب الوعد الحق:

وتأكد- أخي- أن الله عز وجل يحرك أحداث هذا الكون في اتجاه التمكين لهذا الدين وإن بدت الأمور على عكس ذلك. وكيف لا وقد وعد سبحانه بأنه سيتم نشر نوره على العالمين: (والله مُتِم تُوره ولو كره الكافرون) [الصف] ^].

قال e «ليبلغن هذا الأمر ما بلغ الليل والنهار، ولا يترك الله بيت مدر ولا وبر إلا أدخله الله هذا الدين؛ بعز عزيز، أو بذل ذليل، عزًا يعز الله به الإسلام، وذلا يذل به الكفر» (13)

وو عدنا سبحانه- على لمان رسول الله 9 بأن الأمة ستنعم بخلافة على منهاج النبوة، بعد مرور ها بعدة مراحل آخر ها مرحلة يشيع فيها الظلم والاستبداد فعن حذيفة بن اليمان أن الرسول 9 قال: «تكون النبوة فيكم ما شاء الله أن تكون، ثم يرفعها الله إذا شاء أن يرفعها، ثم تكون خلافة على منها ج النبوة، فتكون ما شاء الله أن تكون، ثم يرفعها إذا شاء أن يرفعها، ثم تكون ملكا عاضا، فيكون ما شاء الله أن يكون، ثم يرفعها إذا شاء الله أن يرفعها، ثم تكون ملكا عاضا، خلافة على منها ج النبوة، ثم مكون منه يرفعها إذا شاء الله أن يرفعها، ثم تكون ملكا خلافة على منها ج النبوة، ثم سكت» (<sup>21)</sup>

فإذا كان الأمر كذلك، وأننا الآن نعيش في مرحلة «الملك الجبري» وأن

- (٤٥) رواه مسلم
- (٤٦) صُحيح، رواه ابن حبان في صحيحه، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة برقم (٣).
  (٤٦) صحيح، رواه الأمام أحمد، والبزار، وأورده الألباني في السلسلة الصحيحة برقم (٥).

Jamen



المرحلة التالية هي مرحلة (خلافة على منهاج النبوة) فلماذا لا تكن أنت ممن يستعملهم الله عز وجل في إتمام نوره وتحقيق و عده؟ إ

كل ما هو مطلوب: التصميم والعزم والإصرار وصدق التوكل والاستعانة بالله

يقول الإمام حسن البنا؛ إنما تنجح الفكرة إذا قوى الإيمان بها، وتوفر الإخلاص في سبيلها، وازدادت الحماسة لها، ووجد الاستعداد الذي يحمل على التضحية والعمل لتحقيقها (\*\*).

# متى نؤثر في الناس؟!

إن تغيير حال الأمة لن يتم إلا إذا غير أبناؤها ما بأنفسهم (إنَّ الله لا يُغَيِّرُ مَا مَا بَانفسهم (إنَّ الله لا يُغَيِّرُ

والواقع يخبرنا بأن هذا الأمر غاية في الصعوبة، فموجة المادية في علو، وانجذاب المسلمين نحو طين الأرض في از دياد، ولكي يتم الأخذ بأيديهم إلى تغيير ما بأنفسهم، وتقوية الإيمان في قلوبهم، وتصحيح الأفكار والمعتقدات في عقولهم، والتأثير الإيجابي الدائم فيهم؛ لابد من وجود رجال صادقين متو هجين يؤثرون فيمن حولهم بحالهم ومقالهم.

# فالبداية الصحيحة للتغيير هو وجود الشخص المتوهج، صاحب الروح اليقظة، والإيمان الحي...إن كل كلام يصدر عن القلب - كما يقول محمد إقبال- يترك أثره في القلوب، والأفكار الصادقة لا أجنحة لها، لكنها تسبق الطيور،وكل كلام قدسي المنبع فهو أبداً يتجه إلى العلا<sup>(1)</sup>.

وفي هذا المعني يقول محمد أمين المصري:

إن العامل الأساس في نجاح الداعية. ليس كثرة علمه ولا قوة بيانه وسحره، ولكن هنالك عاملا قبل كل هذه الأمور : هو الإيمان بالدعوة التي يدعو إليها، والخوف الشديد مما يعتريها، والشعور بالأخطار التي تقع بسبب إهمال الدعوة إن مثل هذا الإنسان يصيح بالناس ويترك فيهم أقوى الآثار ولو كان أبكم<sup>(٥٠)</sup>.

> (٤٨) مجموعة رسائل الإمام الشهيد رسالة إلى الشباب ص١٧٣. (٤٩) حديث الروح للصلوي شعلان - ص ١٣. (٥٠) المسئوولية ص ٣١.



عودة الروح ... ويقظة الإيان

الندوي يؤكد:

ويؤكد أبو الحسن الندوي- رحمه الله- على هذه القاعدة فيقول:

لقد ضل من زعم أن العلماء يتفاضلون بقوة العلم، وكثرة المعلومات، وزيادة الذكاء، وأن الشعراء يتفاضلون بقوة الشاعرية، وحسن اختيار اللفظ، ودقبة المعاني، وأن المؤلفين يتفاضلون بسعة الدراسة والمطالعة، وكثرة التأليف والإنتاج، وأن المعلمين يتفاضلون بحسن الإلقاء والمحاضرة، واستحضار المادة الدراسية، وكثرة المراجع، وأن المصلحين والزعماء يتفاضلون بالبراعة في الخطابة، وأساليب السياسة والحكمة واللباقة، إنما يتفاضل الجميع بقوة الحب، والإخلاص لغايتهم.

إذا فاق أحدهم غيره فإنما يفوقه، لأن الغاية أو الموضوع حلَّ في قرارة نفسه، وسرى منه مسرى الروح، وملك عليه قلبه وفكره، وقهر شهواته، واضمحلت فيه شخصيته، فإذا تكلم تكلم عن لسانه، وإذا كتب كتب بقلمه، وإذا فكر فكر بعقله، وإذا أحب أو أبغض فبقلبه<sup>(<sup>(°)</sup>).</sup>

ليست حماسة فقط:

فإن قلت: وماذا أفعل بعد هذا التصميم والعزم الأكيد، والتوكل الصادق على الله عز وجل، لكي أكون ممن يساهم في إنقاذ هذه الأمة؟!

كانت الإجابة بأن المطلوب بعد ذلك هو السير في طريق الإصلاح وبناء المشروع الإسلامي والذي ينطلق من قوله تعالى: (إنَّ الله لا يُغَيِّرُ ما يقوم حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِالْفُسِهِمُ) [الرعد: ١١]، والتغيير المطلوب هو تغيير علي منها ج النبوة، من خلال العمل على إصلاح الأفر اد من داخلهم إصلاحا متكاملا يشمل إصلاح التصور ات والمفاهيم عن الدين وعلاقته بالحياة، ويشمل إصلاح الإيمان وتقويته في القلوب، وكذلك تزكية النفوس وترويضها على ارتداء ثوب العبودية لله عز وجل، مع دفعها للبذل والتضحية من أجل هذا الدين.

التغيير المطلوب يبدأ بإصلاح الفرد فالبيت فالمجتمع.

لولكي تتم عملية الإصلاح المطلوبة لابد # من وجود عناصر مشعة، مؤثرة، متوهجة تتمثل

(٥١) روائع إقبال للندوى ص ٢٦.





فيها المعاني التي تدعو الناس إليها، فيخرج منها الكلام محملاً (بالحُرقة) على هذا الدين، والشفقة على المستمعين، والرغبة الأكيدة في إفادتهم وتغييرهم..

.. فلتكن أنت أحد هذه النماذج.

لتكن أنت كالنبر اس المضميء الذي يؤثر في كل ما حوله، و هذا يستلزم منك أن تبدأ بقلبك فتنوره، وبنفسك فتزكيها، وبعقلك فتغذية بالعلوم النافعة.

ويستلزم منك كذلك أن تضع يدك في يدكل من يريد الخير لهذه الأمة، ويحمل هم هذا الدين.. لابد من التواصل معهم، والانتفاع بصحبتهم وتجاربهم، لتحقق معهم قوله تعالى: (وتواصوا بالحق وتواصوا بالصبر) [العصر: ٣].

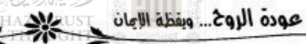
ويستلزم منك أيضًا أن تستنهض همم القاعدين، فالنار مشتعلة والأمة بحاجة لكل جهد يُبذل في إطفائها.

وخلاصة القول: أن المطلوب منى ومنك هو عزيمة أكيدة وإصرار

عظيم على إعادة مجد الأمة بالإسلام من جديد، وترجمة هذه العزيمة بالاستعانة الصادقة بالله عز وجل، والتوكل المحض عليه سبحانه في أن يبلغنا مرادنا، ثم البدء بإصلاح النفس، ومصاحبة الصالحين المصلحين، واستنهاض همم القاعدين، والانطلاق بين الناس والتركيز معهم في توضيح مفاهيم الإسلام الصحيحة، والأخذ بأيديهم لتغيير ما بأنفسهم من سلبيات، وإصلاح الإيمان في قلوبهم.

وحجر الزاوية- كما تري- هو تلك القوة النفسية العظيمة التي ينبغي أن تتواجد باستمرار داخلنا كنتيجة للعزائم المشتعلة، (والحُرقة) الشديدة على

Jamen



الدين, وتأكد- أخي- أنه لا سبيل للنهوض إلا بهذا، فلا المال، ولا الجاه وحدهما، سينصر ان هذا الدين، بل سينصر ٥- بإذن الله- جهد الأفر اد المؤمنين المتو هجين. جهد الرجال الكبار الذين يستشعرون أن خلاصهم بخلاص الأمة ونهوضها من كبوتها..

إن الدعوات الدينية الصادقة - كما يقول حسن البنا - عمادها الإيمان قبل المال، والعقيدة قبل الأعراض الزائلة، وإذا وجد المؤمن الصحيح وجدت معه وسائل النجاح جميعًا (٢٠).

\* \* \*

# لذلك فإن من يريد أن يخدم الإسلام خدمة صحيحة تساهم في نهوض أمته من كبوتها فعليه بأن يتذكر أن الإسلام الآن بحاجة إلى جهد الأفراد المؤمنين المتوهجين- رجالاً ونساء- أكثر من حاجته لأي شيء آخر.

25

(٥٢) مجموعة رسائل الإمام الشهيد حسن البنا، رسالة إلى أي شيء ندعو الناس ص ٣٧.

Jamen



كيف تبقى الروح يقظة والعزيمة مشتعلة ؟ !

من المتوقع أن تقفز بعض التساؤلات إلى الأذهان تدور حول كيفية إبقاء الروح يقظة والعزيمة مشتعلة، وبخاصة مع تسارع مستجدات الحياة وتقلباتها، وما يستلزمه ذلك من شغل الفكر والوقت، ومن ثمَّ التأثير السلبي على التوهج وحمل هم الدين.

لا شك أن الحياة في هذا العصر تستهلك جزءًا كبيرًا من الفكر والجهد والوقت والمال، ومع ذلك فإن استسلامنا للأمر الواقع، والقناعة به، والقعود عن مهمة إنقاذ الأمة معناه وكاننا نقول لله عز وجل بلسان حالنا: يا رب استبدل بنا غيرنا لأننا مشغولون بأمور الحياة وتوفير متطلباتها، ومعناه أن يستمر الوضع السيء للأمة، بل وأن يزداد سوءًا وتدهورًا.

ومع القناعة بأن هناك بالفعل أثقال كثيرة تجذبنا نحو الدنيا وتشغلنا بها، إلا أن ذلك ليس معناه الاستسلام للأمر الواقع، بل لابد من وجود وسائل مضادة تُبقى الروح يقظة، والعزائم متقدة، والقلوب حرة من أسر الدنيا.

**أو جعني اخر:** نحتاج إلى وسائل متجددة تقوم بتغذية مشاعر الرغبة والعزيمة لإنقاذ الأمة بشكل مستمر، ونحتاج كذلك إلى حسن التعامل مع العقبات التي تواجهنا والتي يقف على رأسها الانشغال بالدنيا.

### الشعور بالخطر وقود العزائم:

ومن أهم وسائل إبقاء العزائم مشتعلة هو الاستثارة الدائمة لمشاعر الخوف والقلق، والشعور بالخطر، فكما قال e: «من خاف أدلج، ومن أدلج بلغ المنزل...»<sup>(6)</sup>.

فمن خاف من شيء أدلج، أي سار بالليل ولم ينتظر الصباح؛ لأن شعوره بالخطر وقلقه مما هو آت لا يجعله يهنأ براحة، فعلى قدر القلق، والشعور بالخطر من شيء (ما) يكون التشمير والعمل لتبديد هذا القلق ودفع هذا

(٥٣) صحيح، أورده الألباني في صحيح الجامع الصغير ح (٦٢٢٢)، والسلسلة الصحيحة ح (١٣٣٥).

Jamen



الخطر، ولو استدعى ذلك عدم النوم بالليل، والتضحية بوقت الراحة والاسترخاء

وعلى سبيل المثال: لو أن رجلا يجلس بين زوجته وأو لاده يتناولون الطعام، فشاهدوا نارا تشتعل في منزل غير بعيد عنهم، فماذا سيكون رد فعلهم؟!.. سينتابهم القلق، ويتحفزون للمقاومة والعمل -ولكن- مع استمر ارهم في تناول الطعام، فإذا وصلت النار إلى جير انهم از دادوا قلقا، وتركوا طعامهم، فإذا وصلت إلى بيتهم انطلقوا في قوة خارقة لإطفاء النار..

من هنا نقول بأن تزكية الشعور بالخطر هو الذي سيغذي- بعون الله-العزائم ويبقيها في حالة من الاشتعال والتوقد.

# فالشعور بالخطر ومواجهته - كما يقول سيد قطب - يستثير كوامن النفس، وطاقات العقل، ويشد العضل، ويُدرب الطاقات البشرية على العمل، ويشحذها للتلبية والاستجابة<sup>(11)</sup>.

إن استنفار أقصى ما يملكه الإنسان من إمكانات وطاقات لابد وأن يمر من طريق القلق والشعور بالخطر، ولقد فهم أعداؤنا هذا الأمر جيدا، لذلك نجد أنهم بعد انهيار المعسكر الاشتراكي في ثمانينات القرن العشرين الميلادي، والذي كان وجوده يُشعر الغرب بالخطر، ويحرك العزائم، ويستفز العقول لإنتاج كل ما هو جديد في مراكز البحث العلمي وغيرها، قد اجتهدوا في إبراز (ضحية) جديدة توضع في (مقام العدو) حتى يستشعروا دوما بأن هناك خطرا ماثلا أمامهم، وكانت الضحية هذه المرة هي الإسلام، كما أعلنوا ذلك أكثر من مرة على لسان قادتهم في حلف الأطلنطي و غيره.

### أخطارنا حقيقية :

فإن كان الشعور بالخطر يحرك العزائم، فما أحوجنا إلى استحضار الأخطار التي تواجه الفرد والأمة وهي أخطار حقيقية، ومتنوعة، بل يكفي تذكر واحدة منها لإشعال عزائمنا جميعًا، ولعل من أهم تلك الأخطار ما يواجهه العالم الإسلامي من محاولات الاستئصال، وتضييع الهوية، تارة تحت شعار محاربة الإرهاب، وتارة من خلال حملات التنصير، والأخطر من ذلك هو المشروع الصهيوني وحلمه بالسيطرة على قلب العالم الإسلامي، ونجاحه- إلى حد كبير - في تحقيق الكثير من مراحله.



<sup>(</sup>٥٤) في ظلال القرآن لسيد قطب ١٦٩٥/٢.



ولعل ما يحدث في فلسطين والعراق خير دليل على أن الأمر جدِّ لا هزل فيه، وأن النار ليست بمناى عن أحد، وأنه بين عشية وضحاها يمكن أن يتم استصدار قرار من مجلس الأمن باحتلال بلد آخر وآخر، وما يستتبع ذلك من تدمير، وقتل، وسبي، وتشريد لأهل هذا البلد. فهل ننتظر دورنا في الذبح أم ننتفض ، ونتحرك في ربوع الأمة لإيقاظها من سباتها قبل فوات الأوان؟

#### الأجيال الجديدة والذوبان:

ومن الأخطار التي من شأنها أن تستنفر الطاقات إذا ما تم الانتباه إليها: التدمير الذي يحدث في كيان الأجيال الجديدة، تلك الأجيال التي نشأت وتر عر عت أمام الفضائيات وما تبثه من خلاعة ومجون، وأمام الشبكة العنكبوتية وما فيها من انفتاح غير مأمون.

إنه مخطط شديد المكر: أن يتم التركيز على تدمير الشباب من الداخل، حتى تصبح الأمة بلا مستقبل، والمستهدف من هذا التدمير هو أن يكون الشاب المسلم غير صالح للقيام بأي عمل يخدم قضايا أمته، لذلك نجد المصادر التي يتلقى منها الشباب المعلومات تقوم بالتركيز على استثارة الغرائز، والتوجيه إلى توافه الأمور، والانجذاب نحو الأرض والطين، وإبراز نماذج وقدوات تافهة يتم تركيز الضوء عليها لتكون مُثلا عليا لهم، ناهيك عن ثقافة السخرية والاستهزاء بقيمنا وهويتنا التي يتلقاها هؤلاء الشباب والتي أحدثت هزة شديدة لمنظومة القيم والأخلاق والثوابت الشباب والتي أحدثت هزة شديدة لمنظومة القيم والأخلاق والثوابت الشباب والتي أحدثت هزة مديدة لمنظومة القيم والأخلاق والثوابت والمقدسات في كياتهم، ولقد تطاير الشرر – وياللاسف فأصاب بعضه الأجيال الجديدة الغضة في محيط الدعوة الإسلامية؛ فإن لم نشمر لتدارك هذا الخطر الداهم، ونضاعف جهدنا مع الشباب، ونعمل على تحصينهم قدر المستطاع من داخلهم، فإن المستقبل لن يكون مبشرا، وستكون بيوتنا جميعا في مرمى هذا الخطر الزاحف.

#### حرب الأفكار والمفاهيم :

ومن المخاطر الشديدة التي تواجـه الأمـة: حرب الأفكار والمفاهيم التي يخوضها الغرب ضد الإسلام، والتي تطورت وسائلها بشكل لافت في الأونـة الأخيرة.

فأعداء الأمة يدركون جيدًا أن للإسلام ومعانيه في نفوس أتباعه سلطان كبير، وأنهم مهما ألحقوا بالمسلمين من هزائم على شتى الجبهات فإن هذا لن يضمن لهم موت الأمة، ولا عدم إمكانية بعثها من جديد؛ طالما أن معاني هذا الدين قائمة، ومن ثم فإن فرصة إحيائها في نفوس المسلمين ستظل موجودة.

من هنا كان تركيز هم في الأونة الأخيرة على تغيير مفاهيم الإسلام

yamen



وثوابته، بالتوازي مع عملهم الدائب على تغيير المسلمين

وترمي خططهم في هذا الشأن إلى تفريغ مدلو لات المفاهيم الإسلامية من معانيها الاصلية حتى تصبح الصورة الذهنية المستقرة في عقول المسلمين مجتزءة ومشوهة

فإذا حدث ذلك؛ صعب على الدعاة والمصلحين إحياء هذه المعاني في نفوس أبناء الأمة لأن المفاهيم- ذاتها- قد تغير مدلولها.

ومثال ذلك: تغيير مفهوم الاعتدال الإسلامي، والتركيز على إظهار الاعتدال على أنه إطلاق الحريات بدون ضوابط، كحرية تبديل الأديان، وحرية الاختلاط بين الرجال والنساء، والمساواة بينهما في كل شيء.

## بين الماضي والحاضر:

لقد كان تركيز أعدائنا في الماضي على كيفية تغيير المسلمين ليصبحوا أفرادًا بلا هوية، وهذا ما عبر عنه القس زويمر في المؤتمر التنصيري الذي أقيم في القدس عام (١٩٣٥م) بقوله: إن مهمتنا ليست تنصير المسلمين، فهذه مهمة لا طائل من ورائها، ولكن مهمتنا هي صرف المسلمين عن التمسك بالإسلام، وفي هذا نجحنا نجاحًا باهرًا بفضل مدارسنا التنصيرية، ومناهج التعليم التي وضعناها للعالم الإسلامي<sup>(٥٥)</sup>.

والأن أصبح التركيز الأكبر على تغيير مفاهيم الإسلام وثوابته، وإعادة. تفسيره بالشكل الذي يخدم أهدافهم

ويمكنك أخي القارئ أن تتأكد من هذا الأمر إذا ما قرآت تقرير مؤسسة راند الأمريكية لعام (٢٠٠٧ م)، وهي من أكبر المؤسسات الفكرية في العالم، والتي تساهم في صنع القرار الأمريكي، فالتقرير يضع تصورًا محددًا لكيفية بناء شبكات مسلمة معتدلة بالمفهوم الغربي الأمريكي<sup>(٢٥)</sup>.

وسترى- أخي القارئ- من خلال قراءتك لهذا التقرير كيف أنهم يركزون على أهمية استعادة تفسيرات الإسلام من أيدي التيار الإسلامي وتصحيحها من وجهة نظر هم حتى تتماشى وتتناسب مع واقع العالم اليوم، وتتماشى مع القوانين والتشريعات، الدولية في مجالات الديمقر اطية، وحقوق الإنسان، وقضايا المرأة

(٥٥) مكانة التربية في العمل الإسلامي لمحمد قطب ص ٣٢- دار الشروق- مصر. (٥٦) قام المركز العربي للدر اسات الإنسانية بالقاهرة بترجمة التقرير وعرض أهم فقراته في كتابه بعنوانه: «استراتجيات غربية لاحتواء الإسلام». قراءة في تقرير راند ٢٠٠٧.

Jamen

٤V



وسترى كيف أن التقرير يركز على أهمية إيجاد تعريف واضح ومحدد للاعتدال الإسلامي، وأن يصاغ هذا التعريف من قبل الغرب، وأن يصبح هذه التعريف هو الأداة والوسيلة لتحديد المعتدلين في العالم الإسلامي، من أدعياء الاعتدال الذي لا يتوافق مع التعريف الأمريكي والغربي له

ومن الملفت للنظر أن التقرير يؤكد على أهمية استخراج النصوص الشرعية من التراث الإسلامي والتي يمكن أن تدعم أطروحات الغرب لإعادة تفسير الإسلام! وأن يُستَخدم بعض الدعاة للقيام بهذا الدور.

ويوصبي التقرير أن تكون الدعوة للاعتدال بعيدًا عن المساجد، وأن تستخدم البر امج التلفازية، والشخصيات ذات القبول الإعلامي والجماهيري من أجل تحقيق ذلك!

إننا- كما يقول در باسم خفاجي- أمام محاولة لإعادة تعريف مفهوم الاعتدال داخل المجتمع المسلم بحيث لا يستند التعريف من الآن فصاعدًا إلى مبادئ الوسطية والتراحم التي حثت عليها الشريعة، وإنما أن تتحول هذه المبادئ إلى مجموعة من المسلمات الغربية تقدم للعالم على أنها مبادئ أولية).<sup>(\*\*)</sup>

## من مظاهر نجاح الحرب الفكرية :

لعلك - أخي القارئ - تذكر ما حدث منذ قرابة العامين عندما تم الإعلان عن نية امر أة مسلمة القيام بإلقاء خطبة الجمعة وإمامة المسلمين من الرجال والنساء في الولايات المتحدة الأمريكية وما صاحب ذلك من ضجة إعلامية واستنكار في أوساط العالم الإسلامي، وبالفعل قامت هذا المرأة بإلقاء خطبة الجمعة، ونقلت لنا الكامير أت صور للرجال والنساء ينصتون إليها وهم جلوس بجوار بعضهم البعض.

ومنذ بـضعة أسـابيع (فـي أواخـر عـام ١٤٢٩ هـــ ٢٠٠٨ م) طالعتنــا الصحف بصور فوتو غر أفية جديدة لنفس المر أة و هي تخطب الجمعة وتؤم المصلين من الرجال والنساء في بلدة من بلدان أوربا.

والجديد في هذه المرة عدم حدوث تفاعل مع الحدث، أو استنكار لـه من قبل العلماء كما حدث في المرة الأولى، لتنجح الحرب الفكرية في هذه الجولة، وتبدأ العقول المسلمة في قبول فكرة أن الإسلام لا يمانع من إمامة المرأة للرجال، والاختلاط بين الجنسين في الصلاة، ومن ثم في غير ها.

Jamen

<sup>(</sup>٥٧) من مقال في مجلة البيان عدد (٢٣٦) بعنوان: المفهوم الأمريكي للاعتدال الإسلامي بقلم د. باسم خفاجي.



#### يا أهل المدينة : لا مدينة لكم :

في بداية معركة اليمامة والتي كانت بين جيش المسلمين بقيادة خالد بن الوليد t وبين جيش المرتدين بقيادة مسيلمة الكذاب حدثت هزيمة للجيش الإسلامي، واستشهد العديد من المسلمين، فاستشعر الصحابة الخطر المحدق بالإسلام لو انتصر مسيلمة، فبدأوا حملة استنفار ضخمة لشحذ الهمم، وبذل أقصى ما يمكن بذله من جهد، وصعد البراء بن مالك t إلى مكان مرتفع وصرخ في المسلمين قائلا: «يا أهل المدينة: لا مدينة لكم، وإنما هو الله وحده والجنة».

فكان لهذا النداء الصادق أثره الإيجابي في زيادة شعور المسلمين بالخطر، وما تبع ذلك من استنفار لكل طاقاتهم في القتال مع عظيم توكلهم على الله عز وجل، فكان النصر المبين بإذن الله.

وهذا هو المعنى الذي ترمي إليه هذه الأسطر.. أن نستشعر الخطر المحدق بالإسلام... ولا يخطئ من يقول بأن الوضع الذي تعيشه الأمة الآن أشد خطرًا من الوضع الذي عايشه المسلمون في بداية معركة اليمامة.

«إن الأمة الإسلامية بأكملها تواجه حربًا فكرية بدأت وتم حشد الأنصار لها، والمراكز الفكرية في الغرب تقوم بحشد الآراء والتوجهات والموارد من أجل ذلك، فلابد أن يكون رد الفعل من قبل الأمة بجميع فناتها متناسبًا مع هذا الخطر الشديد»<sup>(٥٥)</sup>.

ومع ذلك، فإننا نوقن بأن هذا الخطر الشديد يمكن التصدي له، ودحره إذا ما صح منا العزم، وازداد التشمير لإيقاظ الأمة وبت الروح فيها، وكيف لا، والأمر كله لله، وهو وحده الذي يتولى تسيير شئون هذا الكون؟ فإذا ما رأى منا الصدق والحرص والعزيمة الوقادة، والاستعداد التام لبذل غاية الجهد من أجل نصرة دينه فإنه سبحانه سيدفع عنا هذه الهجمة الشرسة، ولعل ما حدث في غزوة الأحزاب خير دليل على ذلك: "وَرَدَّ اللهُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِغَيْظِهِمُ لَمُ

\* \* \*

(٥٨) الإصابة في تمييز الصحابة لابن حجر العسقلاني ١٣/١ ؟ (٥٩) من مقال المفهوم الأمريكي للاعتدال الإسلامي در باسم خفاجي مجلة البيان عدد (٢٣٦).

Jamen



خطر الاستبدال

# ومن الأخطار التي ينبغي أن تقض مضاجع الدعاة والعاملين للإسلام، وتجعلهم في حالة دائمة من الاستنفار: خطر الاستبدال..

ولكي نتعرف على هذا الخطر، فإن من المناسب التذكير بمكانة الأمة الإسلامية بالنسبة للبشرية، ونقطة البداية في هذه المسالة تبدأ بالتذكير بأن الله عز وجل يريد الخير للناس جميعًا، ولا يرضى لهم الكفر، ومراده دخولهم جميعًا الجنة: "والله يَدْعُو إلى الْجَنَّةِ وَالْمَعْفِرَةِ بِإِدْنِهِ" [البقرة: ٢٢١].

ومن دلائل رحمة الله العظيمة بالبشر جميعًا تلك الرسالات المتتالية التي أرسلها إليهم والتي تبشر هم بالجنة، وتخوفهم من النار، وترسم لهم طريق الهداية إليه- سبحانه- وإلى جنته.

ولقد اصطفى الله عز وجل أمة الإسلام لكي تقوم بمهمة تبليغ رسالته الأخيرة للبشرية جمعاء: "وكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمُ أُمَّة وسَطًا لَتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلى النَّاس"

[البقرة: ١٤٣].

و لأن القرآن هو رسالته الأخيرة، لذلك فهو سبحانه لن يستبدل الأمة الإسلامية بأمة أخرى في مهمة هداية البشرية وإيصال رحمته للعاملين كما حدث من قبل مع بني إسرائيل حينما استبدل بهم أمة الإسلام بعد خيانتهم للأمانة.

#### هل قامت الأمة الإسلامية بمهمة البلاغ؟!

قامت الأجيال الأولى للأمة بأداء مهمتها خير قيام، وتحركوا في كل مكان لتبليغ الرسالة، ثم حدث ما حدث بعد ذلك من ضعف، وتكالب على الدنيا، وصراع من أجل الرئاسة فيها، فانتكست الأمة، ومن ثم تركت وظيفتها ومهمتها الأساسية في هداية البشرية.

وكل يوم جديد يموت الكثيرون والكثيرون على الضلالة لأنهم- من

Jamen

جانبهم- لم يبحثوا عن الطريق الصحيح، وعن غاية وجودهم في الدنيا، ومن جانب آخر فإن المكلفين بتبليغهم رسالة الله لم يقوموا بذلك، وخانوا الأمانة، أو قصروا في أدانها.

من هذا ندرك بعضًا من حكم الابتلاءات والعقوبات المتتالية التي أصابت الأمة؛ لأنها أولاً: أهملت الرسالة ولم تعمل بما تضمنته، ولأن الأمة أيضًا خانت أمانة بلاغ الرسالة الذي هو المحور الثاني لوجودها. قال e: «إذا تبايعتم بالعينة، وأخذتم أذناب البقر، ورضيتم بالزرع، وتركتم الجهاد: سلط الله عليكم ذلا، لا ينزعه حتى ترجعوا إلى دينكم» (

طليعة الإنقاذ:

ومع العقوبات المتتالية للأمة إلا أنها لم تفق من غفلتها، ولم تعد لسير تها الأولى.

و لأن الله عز وجل قد كتب ألا يستبدل أحدًا بهذه الأمة؛ كانت رحمته بها وبالبشرية أن أيقظ مجموعة من الأمة لتقيم الرسالة في ذواتها أو لا، ثم تتولى بعد ذلك مهمة إيقاظ الأمة وإقامة الدين بشموله فيها، ليقوم مجموع الأمة- تبعا للذلك- بأداء وظيفتها الرئيسة، والغافلة عنها، ألا وهي: إنقاذ البشرية، وإسعادها بالإسلام: "وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُهُ للهِ" [الأنفال: ٣٩]. ولقد تمثلت هذه الرحمة الإلهية في الدعاة إلى الله والعاملين للإسلام.

فالعاملون للإسلام يشكلون (طليعة الإنقاذ) لأنفسهم أولا، ثم لأمتهم ثانيا، ثم للبشرية جمعاء ثالثا.

الغنم بالغرم

ولئن كان الله عز وجل قد شرف الدعاة والعاملين للإسلام باختيار هم لأداء هذه الوظيفة العظيمة، إلا أن هذا التشريف والاختيار مرتبط، ومرتهن بمدي التزامهم بها، فإن لم يفعلوا فسيرسل لهم الله عز وجل من الآيات ما يذكر هم بأهمية بذل الوسع والطاقة في سبيل إعلاء رايته، وذلك من خلال المحن والابتلاءات المتنوعة.

فإن لم يتذكروا بعد سلسلة الابتلاءات فإن سنة الله الصارمة هي الاستبدال كما قال تعالى: "وإن تتولَوا يَستُبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ تُمَّ لا يَكُونُوا أمثالكُمُ" [محمد: ٣٨].

والذي يريد أن يتأكد من إمكانية جريان هذه السنة على العاملين للإسلام؛

(٦٠) صحيح، رواه أبو داود والإمام أحمد والطبر انبي، وصححه الألباني في صحيح الجامع الصغير (٢٢٣).

yamen



ما عليه إلا أن يقرأ القرآن، ويتأمل في تاريخ بني إسرائيل وكيف أن الله عز وجل قال عنهم في مرحلة من مراحل تاريخهم: +وَلقد اخْتَرْنَاهُم عَلى عِلْم على العالمين" [الدخان: ٣٢]، ويتأمل كذلك كيف أن الله عز وجل استبدل أمة الإسلام بهم، بعد أن مروا بسلسلة طويلة من المحن والابتلاءات لعلهم يفيقون ويعودون إلى رشدهم ولكنهم لم يفعلوا.

وهذا أمر في غاية الخطورة، فالله عز وجل ليس بينه وبين أحد من عباده نسب ولا قرابة، ولقد شرف (الدعاة) باختيارهم لمهمة الإنقاذ، فإذا فرطوا فستتحول الدفة تدريجيًا من أيديهم إلى أيدي فريق إنقاذ جديد، وسيجدون أنفسهم وقد أصبحوا- بتفريطهم- بعيدًا عن شرف حمل هذه الرسالة.

إياك أن تكون من القاعدين :

ومما تجدر الإشارة إليه أن الله عز وجل لن ينزل علينا كتابا من السماء يخبرنا فيه باستبدال من سيستبدل، ولكن بمرور الوقت، واستمرار التراخي، والانشغال بطين الأرض، وتناقص عدد من يحمل هم الدين، سيُظهر الله الجيل الذي تتوافر فيه الشروط التي يريدها سبحانه، وسيصبح الأخرون أثرًا بعد عين، وتاريخا مضى بعد واقع ملموس، وذكريات يتذكرونها عند ملاقاة بعضهم البعض.

فإن كنت في شك من وجود هذا الخطر فاقراً ما قاله صاحب الظلال و هو يوجه حديثه للدعاة:

« أيها الدعاة »: إن اختيار الله لكم لحمل دعوته تكريم ومن وعطاء. فإذا لم تحاولوا أن تكونوا أهلا لهذا الفضل، وإذا لم تنهضوا بتكاليف هذه المكانة، وإذا لم تدركوا قيمة ما أعطيتم فيهون عليكم كل ما عداه. فإن الله يسترد ما وهب، ويختار غيركم لهذه المنة ممن يُقدَّر فضل الله: (وَإِن تَتُوَلُوْا يَستَبْدِل قَوْمًا غَيْرَكُم تُم لا يَكُونُوا أمتُالكُم)<sup>(1)</sup> [محد: ٢٩].

وصدق الله (فإن يَكْفُرُ بِهَا هَوَٰلاء فَقَدْ وَكُلْنا بِهَا قَوْمًا لَيْسُوا بِهَا بِكَافِرِينَ) [الأنعام: ٨٩].

و عندما تحدث الإمام حسن البنا عن معنى الثبات قال: أن يظل الأخ عاملا مجاهدًا في سبيل غايته، مهما بعدت المدة وتطاولت السنوات

(٦١) في ظلال القرآن ٦/ ٣٣٠٣.



عودة الروح ... ويقظة الإيمان عدي المجار

والأعوام، حتى يلقى الله على ذلك وقد فاز بإحدى الحسنيين(٢٠).

فإن لم يظل عاملا مجاهدًا في سبيل غايته، وقعد أو تراخي، ورضى بوجوده بين أصحابه دون جهد حقيقي يبذله في المشروع الإسلامي فقد ترك مكانه وإن لم يترك، وأصبح من القاعدين وإن ادَّعي غير ذلك إلا إذا جدد العزم وعاد إلى سيرته الأولى

# السؤال أمام الله عز وجل:

ومن الأخطار الحقيقية التي تواجه كل فرد على حدة:

ملاقاة الله عز وجل يوم القيامة؛ وما ستتضمنه هذه المقابلة من أسئلة علينا أن نجهز أنفسنا للإجابة عنها، والتي تتضمن سؤالا عن الجهد الذي بذله المسلم لإقامة الإسلام، ونصرة المستضعفين، وتبليغ رسالته سبحانه للعالمين (وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْأَلُونَ) [الزخرف: ٢٤].

فلقد أخبرنا القرآن بأن الله عز وجل قد فضل أمة الإسلام على الأمم الأخرى، وخصبها برسالته الخاتمة لتقوم بأمرين عظيمين:

أولهما؛ أن تتمثل الرسالة في ذواتها.

وثانيهما: أن يقوم أبناؤها بتبليغ هذه الرسالة للبشرية جمعاء، وأن يُحسنوا البلاغ حتى ينقذوا كل من بداخله خير وشوق إلى الهداية، وفي نفس الوقت يقيمون الحجة على المجرمين المعاندين، فإذا ما وقفوا أمام الله عز وجل قاموا بالشهادة على الناس: «هـؤلاء قمنا بتبليغهم الرسالة واستجابوا، وهـؤلاء قمنا بتبليغهم الرسالة ولم يستجيبوا».

والجدير بالذكر أن الرسول **e** سيقوم بالشهادة على أمته: من منهم سار على نهجه واتبع طريقه؟ ومن منهم خالفه وخان أمانته؟! (فَكَيْفَ إِذَا جِنْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِنْنَا بِكَ عَلى هَوُلاءِ شَهِيدًا) [النساء: ٤١].

فهل أعددنا جوابًا لسؤال الشهادة على الناس يوم القيامة؟ إ

وماذا نتوقع عن شهادة رسول الله e علينا؟ هل ستكون لصالحنا أم ضدنا؟!

ولقد جمع هذه المعاني قول تعالى: (وَجَاهِدُوا فِي اللهِ حَقَّ جَهَادِهِ هُوَ اجْتَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمُ فِي الدَّين مِنْ حَرَج مَلَّة أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَّاكُمُ

(٦٢) رسالة التعاليم ص ٣٦٣ من مجموع رسائل الإمام البنا.

yamen

عودة الروح ... ويقظة الإمان

المُسلِّمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمُ وَتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ فَأَقِيمُوا الصَّلَاة وَأَتُوا الرَّكَاة وَاعْتُصِمُوا بِاللَّهِ هُوَ مَولاكُمُ فَنِعْمَ الْمَولَى وَنِعْمَ النَّصِيرُ) [الحج: ٧٨].

ولنعلم جميعًا بأنه ليست كل أعذار القعود ستُقبل. تأمل قوله جل ثناؤه: (إنَّ الَّذِينَ تُوَقَّاهُمُ الْمَلاَئِكَةُ ظَالِمِي أَنْقُسِهِمْ قَالُوا فِيمَ كُنْتُمْ قَالُوا كُنا مُسَتَّضْعَفِينَ فِي الأرض قَالُوا أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللهِ وَاسِعَةً فَتُهَاجِرُوا فِيهَا) [النساء: ٩٧].

أمانة الشهادة لهذا الدين:

0 2

ويؤكد سيد قطب- رحمه الله- على هذا المعنى عند تفسير قوله تعالى: " "إنَّ الله يَأْمُرُكُم أن تُوَدُّوا الأماثات إلى أَهْلِهَا" [النساء: ٥٨]، فيقول:

ومن هذه الأمانات: أمانة الشهادة لهذا الدين.. الشهادة له في النفس أو لا بمجاهدة النفس حتى تكون ترجمة له.. ترجمة حية في شعور ها وسلوكها، حتى يرى الناس صورة الإيمان وأحسنه وأزكاه؛ و هو يصوغ نفوس أصحابه على هذا المثال من الخلق والكمال؛ فتكون هذه شهادة لهذا الدين في النفس يتأثر بها الآخرون.

. والشهادة له بدعوة الناس إليه، وبيان فضله ومزيته- بعد تمثل هذا الفضل والمزية في نفس الداعية- فما يكفي أن يؤدي المؤمن الشهادة للإيمان في ذات نفسه، إذا هو لم يدع إليها الناس كذلك، وما يكون قد أدى أمانة الدعوة والتبليغ والبيان، وهي إحدى الأمانات.

ي ثم الشهادة لهذا الدين بمحاولة إقراره في الأرض؛ منهجًا للجماعة المؤمنة، ومنهجا للبشرية جمعاء المحاولة بكل ما يملك الفرد من وسيلة، وبكل ما تملك الجماعة من وسيلة. فإقرار هذا المنهج في حياة البشر هي كبرى الأمانات؛ بعد الإيمان الذاتي، ولا يعفي من هذه الأمانة الأخيرة فرد ولا جماعة.. ومن ثم فالجهاد ماض إلى يوم القيامة على هذا الأساس.. أداء لإحدى الأمانات"...

\* \* \*

(٦٣) في ظلال القرآن ٦٨٨/٢ .



James

## وسائل تغذية الشعور بالخطر:

عودة الروح ... ويقطة الاجان

لكمي يستمر المرء في حالة من التذكر الدائم للأخطار التي تواجهه وتواجه أمته لابد من وجود وسائل تغذي مشاعره، وتشعره دوما بأن الخطر قريب فيزداد قلقه ومن ثم عزمه وتشميره.

HAWUST

ومن أهم هذه الوسائل:

كثرة تلاوة القرآن بترتيل، وتفهم، وتدبر

فمن أعظم وظائف القرآن في حياة المسلم أنه كتاب هداية، وتذكرة، وتبصرة، وهو أيضًا يلهب المشاعر، وينشئ الإيمان، ويوقد العزائم، ويولد الطاقة الدافعة للعمل

والقرآن بشير ونذير لكل مسلم يدفعه دومًا لتنفيذ أوامر الله عز وجل في نفسه وفي مجتمعه، بل ويستحثه للدعوة إلى الله وتبليغ رسالته للعالمين، ويذكره بحقيقة الدنيا، وأن الموت يأتي فجأة، وأن كل فرد سيقف بمفرده أمام ربه...كل ذلك في خطاب يمزج بين القناعة العقلية والانفعال القلبي الوجداني ليتولد الإيمان والقوة الدافعة للعمل، لذلك نجد أن الله عز وجل قد وصفه بأنه (روح) (وكذلك أوحينا إليك روحًا مِنْ أمرنا) [الشوري: ٥٢].

ولقد كان القرآن الكريم أكبر محرك لعزائم الصحابة، رضوان الله عليهم، فهذا أبو طلحة يقرأ سورة (براءة) فيأتي على هذه الآية (الفرروا خفافا ويُقالاً وجَاهِدُوا بِأَمُوالِكُمُ وَأَنْفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ) [التوبة ٤١]. فقال: أرى ربنا استنفرنا شيوخا وشبابا، جهزوني يا بني، فقال بنوه: يرحمك الله، قد غزوت مع رسول الله P حتى مات، ومع أبي بكر حتى مات، ومع عمر حتى مات، فنحن نغزو عنك، فأبي فركب البحر فمات، فلم يجدوا له جزيرة يدفن فيها إلا بعد تسعة أيام، فلم يتغير فدفنوه فيها<sup>(٢٢)</sup>.

وفي القادسية وقبل بدء المعركة، صلى سعد بن أبي وقاص بالناس الظهر، ثم خطب الناس ووعظهم وحثهم وتلا قوله تعالى: (ولقد كَتُبُنا فِي الزَّبُور مِن بَعْدِ الذَّكَر أنَّ الأَرْضَ يَرتُّهَا عِبَادِيَ الصَّالِحُونَ) [الأنبياء: ١٠٥]، ثم قرأ القرَّاء أيات الجهاد وسوره.

وبعد انتهاء المعركة، وانتصار المسلمين كتب سعد بن أبي وقاص إلى عمر بن المعركة، وانتصار المسلمين كتب سعد بن أبي وقاص إلى عمر بن الخطاب كتابا يخبره فيه بالفتح، فكان مما فيه: «وأصيب من المسلمين لا المسلمين سعد بن عبيد القاري، وفلان وفلان، ورجال من المسلمين لا

Jamen

<sup>(</sup>٦٤) تفسير القرآن العظيم لأبن كثير ٢/ ٣٢٧- مكتبة العبيكان.



يعلمهم إلا الله، فإنه بهم عالم.. كانوا يدوون بالقرآن إذا جن عليهم الليل كدوى النحل، وهم آساد في النهار لا تشبههم الأسود»

والآثار الواردة عن تأثير القرآن في تحريك العزائم، وشحذ الهمم، وبث الروح أكثر من أن تُحصى في هذا المكَّان، ولكن يبقى التذكير بأن هذا الأثر لن يحدث إلا إذا أكثرنا من تلَّاوة القرآن، وفتحنا له القلوب، وأعملنا عقولنا في فهمه -ولو بصورة إجمالية- مع الترتيل والصوت الحزين ليحدث التعانق بين الفكر والعاطفة فينتج الأثر المطلوب ( ``` ب

وغنى عن البيان القول بأن الحديث عن القرآن الكريم يشمل السنة النبوية بالتبعية، فالسنة شارحة للقرآن، مبينة لما أجمل فيه، وهي الوحي الثاني. قال e: «تركت فيكم شينين، لن تضلوا بعدهما؛ كتاب الله، وسنتى، ولن يتفرقا حتى يردا على الحوض»

التعرف على مآسى المسلمين ومخططات أعدائهم:

ومن وسائل تغذية الشعور بالخطر التعرف على أحوال المسلمين في كل مكان وما يتعرضون له من مأس، مع استشعار المسنولية نحو هم، ولقد كان هذا هو دأب المصلحين. يقول الإمام حسن البنا: ليس يعلم أحد إلا الله كم من الليالي كنا نقضيها نستعرض حال الأمة وما وصلت إليه في مختلف مظاهر حياتها، ونحلل العلل والأدواء، ونفكر في العلاج وحسم الداء، ويفيض بنا التأثر لما وصلنا إليه إلى حد البكاء<sup>(١٠)</sup>

فلتكن مجالسنا مجالس تذكير بالله، وبالمهمة التي كلفنا بها، ومدارسة أحوال الأمة ومأسيها، ومخططات أعدائها

#### القراءة في الكتب التي تشحذ الهمم:

وذلك لكي نخرج منها بقوة نفسية عظيمة تدفعنا لبذل أقصمي الجهد لخدمة ديننا

و هناك العديد من الكتب التي كتبها أصحابها ممتزجة بمداد مشاعر هم الفياضة، وحرقتهم على الأمة، فإذا ما قرآنا فيها انتقلت حرارتها إلينا، وساعدت بإذن الله-في إبقاء العز آئم متقدة، والروح يقظة كما يحس ذلك كل من يقر أ في ظلال القر أن لمبد قطب

- (٦٥) البداية والنهاية لابن كثير ٥٠/٧ (٦٦) لمزيد من التفصيل حول كيفية الانتفاع بالقرآن يمكنك إن شنت- الاطلاع على كتاب (تحقيق الوصال بين القلب والقرآن) (٦٧) صحيح، رواه الحاكم وصححه الالباني في صحيح الجامع الصغير (٢٩٣٧). (٦٨) رسالة المؤتمر الخامس ص ١١٧.

Jamen



علو الهمة..... محمد إسماعيل المقدم.

التعرف على القدوات العملية والابتعاد عن صحبة البطالين:

يقولون: (القدوة إمامة بلا إمارة)، فالروح تسري من خلال التواصل بين أصحاب الهمم، والقدوات العملية، والنماذج الحية، وبين غير هم، وفي المقابل، فإن الابتعاد عن المجالس الفارغة وصحبة البطالين له أثر كبير في تجنب المؤثر ات المثبطة للهمم والعزائم، والآية الكريمة تذكر النوعين آمرة ومحذرة: (واصبر تقسك مع الذين يدُعُون رَبَّهُم بالغداة والعشي يريدون عَن ذِكْرِنَا وَاتَبَعَ هَوَاهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فَرُطًا)

[الكهف: ٢٨].

ov

وتبقى العقبة التي ينبغي اجتياز ها حتى تستمر العزائم في التوقد، والروح في اليقظة، ألا وهي عقبة تشعب الهموم بالدنيا؛ وهذا يحتاج إلى بعض التفصيل في الصفحات القادمة.

\* \* \*

yamen



هجرة معنوية نحتاجها

من الأمور التي من شأنها أن توهن العزائم، وتعود بنا القهقرى: التعلق بالدنيا، وتشُعب الهموم في أوديتها، والحرص على العلو فيها من أجل تحقيق الذات، والمجد الشخصي للفرد، ولقد أوضح القرآن الكريم هذا المعني، وبين أن من أهم أسباب عدم بذل الجهد في سبيل الله هو التعلق بالدنيا وطينها (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَا لَكُمْ إِذَا قَيلَ لَكُمُ الْفِرُوا فِي سَبِيلِ اللهِ اتَّاقَلْتُمْ إِلَى الأَرْضِ إَرْضِيتُمَ بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا مِنَ الأَخْرَةِ فَمَا مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فِي الآخِرِةِ إِلاً قَلِيلً

وليس معنى هذا هو ترك الدنيا، أو الانعزال عنها، أو عدم السعي في تحصيل أسباب الرزق منها؛ بل المقصد هو عدم انشغال القلب بها، أو استغراق الأوقات فيها، وتعلق النفس بز هرتها، لأن هذا هو رأس الخطايا والعياذ بالله تعالى

الخروج من التيه :

إن المرحلة التي تعيشها أمتنا اليوم تتشابه إلى حد كبير بمرحلة التيه التي عاشها بنو إسرائيل بعد رفضهم دخول الأرض المقدسة.

فبعد أن نجى الله عز وجل موسى U وقومه، وأغرق فرعون وجنده، سار موسى U ببني إسرائيل متوجها نحو الأرض المقدسة، وطلب منهم أن يدخلوها معه، فلما علموا أن فيها قوما أشداء خافوا من مواجهتهم ورفضوا الدخول، وقالوا لموسى U: (إنَّا لَن تَدْخُلُهَا أبَدًا ما دَامُوا فِيهَا فَادْهَبْ أَنْتَ وَرَبُكَ فَقَاتِلا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ) [المائدة: ٢٤].

فكان العقاب الإلهي بأن يتيهوا في الأرض أربعين سنة وجاء الحكم الصارم: (قالَ فانَّهَا مُحَرَّمَةً عَلَيْهِمُ أَرْبَعِينَ سَنَةً يَتِيهُونَ فِي الأرض) [المائدة: ٢٦]، وظل بنو أسرائيل خلال هذه المدة يبحثون عن مخرج من التيه، وكلما توهموا مخرجا اندفعوا إليه، وبذلوا فيه جهدهم، ليفاجأوا بعد ذلك أنه ليس سوى سراب.

وخلال مدة التيه مات موسى و هارون عليهما الصلاة والسلام وتولى حكم بني إسرائيل من بعد موسى u فتاه يوشع بن نون، وانقضت السنوات الأربعون، وأراد يوشع بن نون أن يحارب الجبارين، ويدخل الأرض

Jamen

عودة الروح ... ويقظة الاجان

المقدسة، لكن ما فعله الجيل الجبان مع موسى u لم يكن ليبرح مخيلته، لذلك فقد وضع شروطا قاسية لمن يريد الخروج معه، فقال لقومه كما جاء في الصحيحين: «لا يتبعني رجل ملك بضع امرأة وهو يريد أن يبني بها ولم يبن، ولا آخر قد بنى بنيانا ولم يرفع سقفها، ولا آخر قد اشترى غنما أو خلفات، وهو ينتظر ولادها».

1A WUST

فهنا نجد أن يوشع بن نون u قد شخص السبب الرئيس الذي من أجله رفضت بنو إسرائيل دخول الأرض المقدسة مع موسى u ألا وهو حب الدنيا والتعلق بها، لذلك اشترط على من يريد الخروج معة عدم انشغال البال أو تعلق القلب بشيء من الدنيا، لأنه لو تساهل في هذه الأمر لخرج معه من تشعبت همومه وخواطره في أودية الدنيا، فيصبح كل ما يتمناه الا يصاب بمكروه، وأن يعود سالما حتى يستكمل مسيرته الدنيوية كما تطمح نفسه.

وما أدق ما قاله الإمام النووي في تعليقه على هذا الحديث وما يستفاد منه:

بأن الأمور المهمة ينبغي ألا تُفوَّص إلا إلى أولى العزم وفراغ البال، ولا تُفوَّض إلى متعلق القلب بغيرها، لأن ذلك يُضعف عزمه، ويفوت كمال بذل وسعه فيه<sup>(19)</sup>.

ونحن إذ نعيش في أجواء التيه المعنوي، ونريد الخروج منها نحتاج إلى رجال من أولى العزم، وتوهج الإيمان.

# فهل يا أخي سنكون من هؤ لاء؟!

# هل سنكون ممن يوحد همه، ويجعله في مرضاة الله عز وجل، وحمل هم هذا الدين، وإيقاظ الأمة؟! أم سنترك أنفسنا لتتناز عها زخارف الدنيا، وهي لا تنفك عن الهموم والمتاعب؟!

أبشر ثم أبشر...

و عليك أن تتذكر - يا أخي - أننا إن صدقنا مع الله عز وجل، فإنه سبحانه سيتولى جميع أمورنا (وَهُوَ يَتُوَلَّى الصَّالِحِينَ) [الأعراف: ١٩٦]، ولك أن تقرأ هذا الحديث النبوي لتزداد بهذا المعنى يقينا قال : «تفرغوا من هموم الدنيا ما استطعتم، فإنه من كانت الدنيا أكبر همه أفشى الله ضيعته، وجعل

Jamen

<sup>(</sup>٦٩) صحيح مسلم بشرح النووي ١٢/ ١٧٩- دار المعرفة بيروت.



فقره بين عينيه<sup>(٢٠)</sup>، ومن كانت الآخرة أكبر همه جمع الله له أمره، وجعل غناه في قلبه، وما أقبل عبد بقلبه إلى الله تعالى إلا جعل قلوب المؤمنين تفد إليه بالود والرحمة، وكان الله بكل خير إليه أسرع»<sup>(٢٠)</sup>.

.. ويقول بديع الزمان النورسي وهو يعيش في حالة من الامتنان لربه: لقد شهدنا بأم أعيننا دون مبالغة الكثير من آثار الإكرام الإلهي، والعناية الربانية زهاء ست سنوات من سير خدمتنا للقرآن الكريم، إننا تُربَّى بشفقة ورأفة، وتجري معيشتنا بعناية بحيث يحسن إلينا صاحب العناية الذي يستخدمنا في هذه الخدمة بما يحقق أصغر رغبة من رغبات قلوبنا، وينعم بها علينا من حيث لا نحتسب<sup>(٢٧)</sup>.

# # فماذا تريد- أخى- بعد هذا؟

الهجرة المطلوبة:

لقد هاجر المسلمون الأوائل من مكة إلى المدينة تاركين ديار هم وأموالهم وأقاربهم وذكرياتهم، وتاركين الكعبة والبلد الحرام. تركوا هذا كله، وذهبوا إلى المجهول في يثرب. منهم الرجل والمرأة، والشاب، والشيخ الكبير...

فعلوا هذا الفعل العجيب من أجل إرضاء الله عز وجل ونصرة دينه

هاجروا وهم لا يعلمون ماذا سيحدث لهم بعد ذلك؟ هل سيجدون لهم ماوى؟ هل سيعيشون آمنين؟ هل سيجدون ما يأكلونه ويعيشون منه؟ هل هل، لكنهم هاجروا وتصب أعينهم ابتغاء رضوان الله عز وجل، والانتصار له سبحانه ولرسوله وكانوا صادقين في هذا (للفقراء المهاجرين الذين أخرجُوا من ديارهم وأموالهم يَبتُغُون فضلاً مَن الله ورضوانا ويتصرون الله ورَسُوله أولنيكَ هُم الصادقون) [المشر ٨]، فأصبحوا خلال سنوات معدودة سادة الدنيا، وأوفى الله بعهده معهم ومكنهم في الأرض (ومَن أوفى بعَهْدِهِ مِن اللهِ) [التوبة: ١١١].

ونحن في هذه المرحلة الدقيقة التي تمر بها أمتنا نحتاج إلى هجرة أخرى، ولكنها من نوع خاص.

نحتاج إلى هجرة معنوية من هموم الدنيا، إلى همِّ واحد هو العمل على رضا الله ونصرة دينه.

(٧٠) معنى أفشى الله ضيعته، وجعل فقره بين عينيه: أي شعب همومه، وجعله دوما يخشى الفقر وإن امتلك الكثير من المال. (١٧) رواه الطبراني. (١٣) المكتوبات ص ٤٨٥.

James

عودة الروح ... ويقطة الإجان

هجرة من طموحات الطين إلى طموحات الدين. إنها هجرة عظيمة تحتاج إلى قرار وعزم وتصميم.

هُجرة لأبد منها أن أردنا أن نكون من الجل الذي يستخدمه الله عز وجل لإيقاظ الأمة وإنقاذ البشرية، بعد أن تفيض عليه السعادة في ذات نفسه.

# فهل أنت مستعد لها ؟!!

21

إنها لا تحتاج منك إلى ترك عملك، أو در استك، أو أهلك، بل تحتاج إلى قرار تتخذه، و عزم تعزم عليه بأن تكون حياتك الباقية لخدمة هذا الدين وإيقاظ الأمة، فإن رأى الله منك صدقا أكيدا في عزمك فسيهيئ لك الأسباب التي تساعدك على تنفيذ ما عزمت عليه، وسيريح بالك من هموم الدنيا.. وإن ضاقت عليك.

# هيا خذ القرار الآن، وارفع يديك متضرعا إلى مولاك واطلب منه- صادقا- الإعانة والتوفيق، وضع نصب عينيك قوله • : «إذا دعا أحدكم فلا يقل: اللهم اغفر لي إن شئت، وليعزم المسألة، وليعظم الرغبة، فإن الله لا يعظم عليه شيء أعطاه» ("").

وتذكر وصية عبد القادر الجيلاني:

يا غلام! لا يكن همك ما تأكل وما تشرب، وما تلبس، وما تنكح، وما تسكن، وما تجمع، كل هذا هم النفس والطبع، فأين هم القلب؟ همُّك ما اهمك، فليكن همك ربك عز وجل وما عنده. وتمثل دوما قول الشاعر:

قد رشحوك لأمر لو فطنت له

فاربا بنفسك أن ترعى مع الهمل

(٧٣) رواه البخاري في الأدب المفرد، ومسلم في صحيحه وأورده الألباني في صحيح الجامع الصغير (٥٣٠).





وأخبرا ماذا تنتظر. . هيا ابدأ

## إخى..

ما الذي تنتظره، فالفرصية أمامك الآن لكي تصبح من جيل الإنقاذ لهذه الأمة.

هيا نبدا جميعاً، وليتخذ كل منا القرار ويعزم عزمة صادقة بأن يكون من ذلك الجيل الذي سيوقظ الأمة ويخرجها بإذن الله من تيهها، ويعيدها إلى ربها.

هيا.. نستغيث ونتضرع إلى الله بأن يهيئ لنا من أمرنا رشدا، ويسبب لنا الأسباب التي تخرجنا من هموم الدنيا، وتدفعنا نحوه سبحانه ونحن في عافية، وأن يحقق مر ادنا، ويبلغنا آمالنا في مرضاته، وأن يجعلنا ممن يحقق بهم وعده في إتمام نوره على العالمين.

وفي خضم تضرعك -أخي الحبيب- لا تنس كاتب هذه السطور بدعوة مخلصة بالمغفرة والرحمة والثبات وحسن الخاتمة

والحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله.

وصل اللهم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.



عودة الروح... ويقطة الإيان

فهرس المحتويات

| الصفحة | الموضييييوع                       |
|--------|-----------------------------------|
| ٣      | المقدمة                           |
| ۲      | لمن الخلق والأمر والتدبير؟        |
| ^      | لله الأمر جميعًا                  |
| ۱.     | عنده خز انن کل شيء                |
| ١٣     | يدبر الأمور كلها                  |
| 10     | هذا هو ربك الحي القيوم            |
| 17     | قانون السببية                     |
| 14     | كل شيء بأمره وإمداده المحم الشجيب |
| 19     | حقيقة الربانية                    |
| ۲۱     | هل نترك الأسباب؟                  |
| ۲۳     | التوكل وإنجاح الأسباب             |
| ۲ ٤    | الإمداد على قدر الاستعداد         |
| 40     | العجز والفقر الذاتي               |
| 22     | أين حرية الاختيار . ؟             |
| ۲۷     | كيف نستجلب الإمداد الإلهي؟!       |
| ۲۷     | ما هو العزم.؟                     |
| ۲۹     | أولوا العزم.                      |
| ۲۹     | عزم الأمور                        |
| ۳.     | البداية من العبد                  |



I

٦٣

Γŀ



٦٤

| الصفحة | الموضييييوع                                |
|--------|--------------------------------------------|
| 44     | عزيمة امرأة                                |
| ۳۲     | إن تصدق الله يصدقك                         |
| ۳۳     | أصدق الله فيه                              |
| ٣٤     | الخليفة الخامس                             |
| 50     | قصبة الطالب و المسألتين                    |
| ٣٧     | الهزيمة النفسية وغياب الروح                |
| 34     | الرسوم المسيئة                             |
| ۳٩     | خطورة الهزيمة النفسية على الأمة            |
| ٤.     | آثار الهزيمة النفسية على الفرد             |
| ٤١     | غياب الروح عن العاملين في حقل الدعوة       |
| ٤٣     | الثكلي والمستأجرة                          |
| ٤٣     | اصمت. لا تتكلم                             |
| 50     | البداية عودة الأمل                         |
| ٤٦     | لا تعتذر بالقضاء والقدر ولا تستسلم للهزيمة |
| ٤٧     | عطايانا سحانب مر سلات                      |
| ٥.     | ما الذي يمنعك أن تكون ذلك الرجل؟           |
| 01     | أنا ضعيف وظروفي متشابكة                    |
| ٥٢     | الخطوة الأولى للنجاح                       |
| ٥٢     | واقترب الوعد الحق                          |
| ٥٤     | متى نؤثر في الناس؟                         |
| 07     | ليست حماسة فقط                             |
| ٥٩     | كيف تبقي الروح يقظة والعزائم مشتعلة؟       |





عودة الروح... ويقطة الإيان

| الموضـــــوع                   | الصفحة     |
|--------------------------------|------------|
| الشعور بالخطر وقود العزانم     | ٦.         |
| أخطارنا حقيقية                 | ٦١         |
| الأجيال الجديدة والذوبان       | ٦٢         |
|                                | 77         |
|                                | 77         |
|                                | 7.4        |
|                                | 79         |
| A CHAYAL                       | v.         |
|                                | 19-221 622 |
| إياك أن تكون من القاعدين       | ٧١         |
| السؤال أمام الله عز وجل        | 77         |
| أمانة الشهادة لهذا الدين       | ۷۳         |
| وسائل تغذية الشعور بالخطر      | ٧٥         |
| كثرة تلاوة القرآن بتدبر وترتيل | ۷٥         |
| التعرف على مأسى المسلمين       | vv         |
|                                | vv         |
|                                | VA.        |
| هجرة معنوية نحتاجها            | ٧٩         |
|                                | ٧٩         |
|                                |            |
| الهجر ة المطلوبة               | 11         |
|                                | 2612212    |
| وأخيرًا : ماذا تنتظر هيا ابدأ  | ٨٤         |
| الفهرس ا                       | 10         |





كتب للمؤلف من إصداراتنا تحقيق الوصال بين القلب والقرآن حطم صنمك وكن عند نفسك صغيرا بسنساء الإير متحقق متحقق المسرآن كيف نحب التبلونة التجتد اق السيه؟ إنه المعرفة المعنية المعنية من المعنية المعنية المعنية المحمد المحمد مام حقيقة ؟ ص\_\_\_\_را آل ي\_\_\_اس\_\_\_ر الابت\_لاء .. وكيف تستفيد منه الدعوات؟ كيفننتفع بالقرآن؟ أين المخرج ؟ فالصخرة أغلقت الغار الوعيد الحيق والثقة فى نصرالله التوازن التربوي .. وأهميته لكل مسلم



or Usame the

Hamen