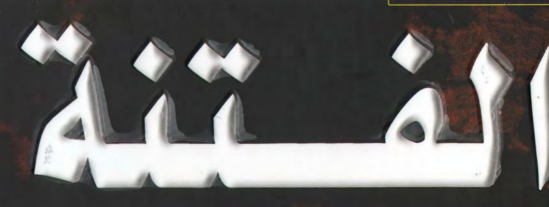
Shikh Mouhamad Hassan

**ECharm** 



بين الصحابة

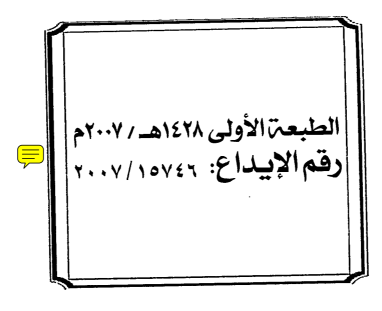
قراءة جديدة لاستخراج الحق من بين ركام الباطل

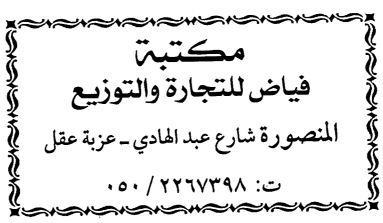


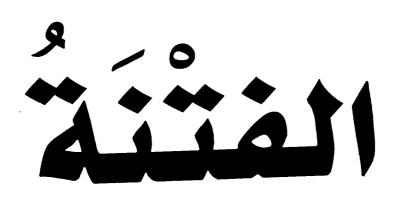


ع الليغالة

مكتبة فياض للتجارةوالتوزيع







بَيْنَ الصَّحَابَةِ ﴿ الْمَاعَةُ جَدِيدَةٌ لاَسْتِخْرَاجِ الْحَقَّ مِنْ بَيْنِ رُكَامِ البَاطِلِ

تالیف فضیلتالشیخ محمد حسان

> مكتبة فياض للتجارة والتوزيع



## إهداء





ُ الله على على الكلمات إلى من ذاقت قلوبهم حلاوة الحب الله على الل

\* وإلى من هَبَّتْ ريحُ التشكيكِ على قلوبِهم وعقولِهم فعصفت بمكانة الصحب الكرامِ في نفوسهم ، ليقفوا على الحق من بين ركام الباطل.

\* وإلى من نزلوا ميدان الكتابة عن الصحابة ، ليعلموا أن الحديث عن الأطهار يتطلب صفاءً في العقيدة ، وإخلاصًا في النيَّة ، وأمانة في النقل ، ودِقَّةً في الفهم، ونظرةً فاحصةً لأراجيف المغرضين والكذابين والوضَّاعين .

\* وإلى كل من تطاول على هذه القمم ليلزم حدَّه ويعرف قدره وإلا فليقصف قلمه ، وليكف لسانه ، فإن أبى إلا النيل ممن زكَّاهم الله وعدَّهم رسولُ الله عَنْ ، فليعلم أن ذبابة سقطت على نخلة تمر عملاقة . فقالت الذبابة : تاسكي أيتها النخلة ، فإني راحلةٌ عنك !!! فقالت نخلة التمر العملاقة : انصر في أيتها الذبابة ، فهل شَعُرت بك حين سقطت عَليَّ لأستعد لكِ وأنت راحلةٌ عني ؟!!!

\* وأخيرًا أسأل الله أن يجمعنا بهم بحبنا لهم \_ وإن

قصرت أعمالنا في جنات النعيم.

محمد حسان









الله مُعَكِّلُمُن اللهُ

إن الحمد لله ، نحمده ونستعينه ونستغفره ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا ، من يهده الله فلا مضل له ، ومن يضلل فلا هادي له ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله .

- ﴿ يَتَأْيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران:١٠٢].
- إِنَّا يُهُمَّا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَ حِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْ اللَّهَ ٱلَّذِى وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَنِسَآءً وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَآءَلُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامَ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ [النساء: ١].
- ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا قَوْلاً سَدِيدًا ﴿ يُصَلِحُ لَكُمْ أَعْمَالُكُمْ وَيَعْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب:٧٠،٧٠].

### أما بعد . .

فإن أصدق الحديث كتاب الله ، وخير الهدي هدي نبينا محمد ﷺ ، وشر الأمور محدثاتها ، وكل محدثة بدعة ، وكل ضلالة في النار .

### 00ثم أما بعد ..

فلقد كثر الطّعنُ هذه الأيام في أشرف وأطهر الخلق بعد الرسل والأنبياء ، في أصحاب رسول الله ﷺ ووظّف كثيرٌ من الجُهلاءِ الفتنة التي وقعت بينهم في آخر خلافة عثمان على توظيفًا خبيثًا للنيل من مكانتهم والحطّ من قدرهم للطّعن في الدِّين ؛ لأنَّهم هم الَّذين نَقَلُوا إلينا القرآن والسنَّة .

ونزل الميدان من لا يُجيد فنَّ النِّزال!! وخاض السِّباحة وسط هذه الأمواج من لا يُحسر السِّباحة!!

وانبرى للحديث عن الصَّحب الكرام من لا يعرف أصول معتقد أهل السُّنة في أصحاب رسول الله ﷺ.

إذ إن الحديث عنهم الشيتطلب صفاءً في العقيدة ، وإخلاصًا في النية ، وأمانة في النقل ، ودِقَّة في الفهم ، ونظرة فاحصة مدققة لأراجيف المغرضين والكذَّابين والوضَّاعين . فالمتني كلماتُ سمعتها هنا ، وأوجعتني سطورٌ قرأتها هناك ، وجرحتني مواقف ومشاهِدُ أعلمها هناك !!!

فسألتُ الله جل وعلا أن يجبر كسري ، وأن يمدني بمددٍ من عنده ، وأن يمدني بمددٍ من عنده ، وأن يشرفني ويرفع من قَدْري بالزَّود عن أصحاب الرَّسول ﷺ لأستخرج الحقَّ من بين ركام الباطل ، وسط هذه الفتنة الصَّمَّاء البكماء

العمياء، لأُزيل الغبشَ الذي ران على القلوب، والظلامَ الذي حجب الأبصارَ عن رؤية النُّور، والباطلَ الذي خيَّم على العقول طيلة عقود وعقود، فحال بينها وبين معرفة الحقِّ!!

ووالله كنت في رُعبٍ وفزع \_ لا يعلمه إلا من بيَدِه القلوب \_ لأني كنت أهرب من الخوض في هذه الفتنة ، وأبتعد عن الحديث عن هذه الحِقبة ؛ خشية أن أزل بقلمي فيها ، وخوفًا من أن أفسد من حيث أريد الإصلاح ، أو أضر من حيث أريد النَّفع .

وأخشى ما كنت أخشاه أن تترك كلمة مني ـ عن غير قصد \_ أثرًا سيًًا في قلب مسلم أو مسلمة ، فاجتهدتُ قدر استطاعتي وعلى قدر حبًي للصحابة ﴿ ، وتضرَّعْتُ إلى الله \_ جلَّ وعلا \_ أن يستخرج منِّي الحقَّ الذي يرضيه عنِّي ، والذي يليقُ بمكانة وقدر أصحاب رسولِ الله عَلَيْ .

وأسألُ الله تعالى أن يحشرنا معهم بحبّنا لهم ، وإن لم نعمل بمثل أعمالهم ، وأن يُجنبنا الزَّيغ والزَّلل ، وأن يردَّنا إلى الحقِّ ردًّا جميلًا ، وأن يُقِرَّ أعيننا جميعًا بنصرة الإسلام وعزِّ المسلمين .

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله الطيبين ، وأصحابه الغُرِّ الميامين ، وسلم تسليًا كثيرًا .

أبوأحمد محمد بن حسان القاهرة المحرم ١٤٢٨هـ



# فضائل الصحابة المناه

الحمد لله الذي شَرَّفَ نوع الإنسان بالأصغرين: القلب واللسان، وفضَّله على سائر خلقه بنعمتي المنطق والبيان ، ورجَّحه بالعقل الذي وزن به قضايا القياس في أحسن ميزان ، فأقام على وحدانيته البرهان ، أَحْدُهُ حمدًا يمدُّنا بمواد الإحسان، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، الذي له ملك السموات والأرض وما بينهما العزيز الرحمن ، فهو الواحد الأحد، الماجد الصَّمد، مُوَقِّت الآجال، ومُقَدِّر الأعمال، وسامع الأقوال ، وعالم الأحوال ، مثبت الآثار، ووارث الأعمار ، رافع الأخيار ، وواضع الأشرار ، مادِح الأبرار ، وقاصِم الفِجّار ، العليم ، البصير ، السَّميع ، الذي من رَفَعَ فهو الرَّفِيعُ ، ومن وَضَعَ فهو الوَضِيعُ ، بَيَّن وأنار ، واصطفى واختار ، اصطفى الرسلَ والأنبياء على سائر البرية ، واختار أتباعَهم على جميع الوَرَى والخليقة ، فجعل لكلِّ نبي أمَّة ووزراء وأصحابًا ، ولكلِّ رسولٍ أنصارًا وأعوانًا ، رَفَعَ بهم المنازلَ ، وشَرَّفَ بهم القبائلَ ، فجعل نبيَّنا محمدًا عَلِيَّةٌ سيِّدَ الأنبياء على جميع أتباع المرسلين والنبيّين.

وأشهد أنَّ محمدًا عبده ورسوله المخصوص بالآيات البيِّنات كل

البيان ، على وعلى آله وصحبه ، صلاة وسلامًا يبقيانِ في كلِّ زمانٍ وأوان ، ورضي الله سبحانه عن أصحابه الطيبين الطاهرين الله الذين تخلَّقوا بأخلاقه ، وتَرَبَّوا بآدابه على وكانوا معه على كلِّ أمرٍ جامع ؛ فلا أحدَ كان أطيبَ منهم ، ولا أحدَ جاء أخلصَ دينه لله ولرسوله مثلهم ؛ فهاجروا وآووا ، ونصروا الله ورسوله ، وجاهدوا بأموالهم وأنفسهم ؛ فكان الله وليهم ، ورسوله قائدهم ؛ فرضي الله عنهم وعمَّن سار على نهجهم إلى يوم الدين .

### ه أما بعد:

فو الله ما كان حديثًا يُفترى ولا فُتُونًا يتردد. ذلكم الحديثُ الذي يروي أنباءَ أطهَر ثُلَّةٍ عرفتها الأرض بعد الرُّسل والأنبياء، ولم لا؟! وهو قرآنٌ وسُنَّة.

- قال الله \_ جلَّ ذكره ﴿ وَالسَّبِقُونَ الْأَوْلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالسَّبِقُونَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ التَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَلْأَنهَا وَالْأَنهَا وَاللَّهُ عَنْهُمْ أَوَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَهُمْ جَنَّنتِ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهَا وَخَلِدِينَ فِيهَا أَبُدًا ذَالِكَ الْفَوْزُ الْكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ [التوبة: ١٠٠].
- وقال تبارك وتعالى : ﴿ لَقَد تَّابَ ٱللَّهُ عَلَى ٱلنَّبِي وَٱلْمُهَا حِرِينَ وَٱلْاَ مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ وَٱلْأَنصَارِ ٱلَّذِينَ ٱلتَّبُعُوهُ فِي سَاعَةِ ٱلْعُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ

فَرِيقٍ مِّنْهُمْ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ ۚ إِنَّهُ بِهِمْ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ [التوبة:١١٧].

- وقال تعالى : ﴿ وَٱلسَّبِقُونَ ۗ ٱلسَّبِقُونَ ﴿ إِنَّ الْمُقرَّبُونَ ﴿ إِنَّ الْمُقرَّبُونَ ﴿ إِنَّ فِي جَنَّتِ ٱلنَّعِيمِ ﴿ إِنَّ ثُلَّةٌ مِنَ ٱلْأَوَلِينَ ﴿ وَقَلِيلٌ مِنَ ٱلْأَخِرِينَ ﴾ [الواقعة: ١٠-١٤].
- وقال تباركت أساؤه : ﴿ لَقَدْ رَضِى ٱللَّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ ٱلشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَتَّبَهُمْ فَتْحًا قَرِيبًا ﴾ [الفتح: ١٨].
- وقال عز من قائل: ﴿ لِلْفُقْرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيَارِهِمْ وَأُمُوالِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِنَ ٱللّهِ وَرِضُوانًا وَيَنصُرُونَ ٱللّهَ وَرَضُوانًا وَيَنصُرُونَ ٱللّهَ وَرَسُولَهُ وَ أُولَتِهِكَ هُمُ ٱلصَّادِقُونَ ﴿ قَيْ وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يَحُبُونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجَدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِمَّآ مُن قَبْلِهِمْ يَحُبُونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجَدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِمَّآ أُوتُواْ وَيُؤْتِرُونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِمَّآ أُوتُواْ وَيُؤْتِرُونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَوْ كَانَ بَهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بَهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بَهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بَهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَ

فهذه الآيات اشتملت على أبلغ ثناء وتعطير من العليم الخبير؛ حيث أخبر تعالى أنه قد تاب عليهم، ورضي عنهم ورضوا عنه، وأكرمهم بجنات النّعيم، وذلك لسبقهم وفضلهم، فالصحابيُّ هو من لَقِي رسول الله ﷺ وآمن به ومات على الإسلام وَيَالَهُ مِنْ شرف!!!.

ولقد نال أصحاب النبي عَلَيْ من الفضل والكرامة ما لم يَنَلْهُ أحد ؟ فهم الذين رأوا النبي عَلَيْ وآمنوا به وبرسالته وصدقوه وآزروه وآووه ونصروه ، وهم الذين عَظَموا أمره وتفانوا في طاعته عَلَيْ ، وهم الذين عَظَموا أمره وتفانوا في طاعته عَلَيْ ، وهم الذين أحبَهم النبي عَلَيْ ورَضِيَ عنهم وزكّاهم ، وأوصى بهم ، ودعا لهم بالرّحة والمغفرة ، وبَشَرهم بالجنّة ، وهم الذين نزل القرآن بموافقتهم ، وهم الذين أجرى الله تعالى الحق على ألسنتم وقلوبهم .

ويقول الحافظ ابن كثير \_ رحمه الله تعالى \_ في « تفسيره » (1): « يخبر تعالى عن رضاه عن السابقين من المهاجرين والأنصار والتابعين لهم بإحسان ، ورضاهم عنه بها أعد هم من جنّات النّعيم ، والنّعيم القيم ... إلى أن قال: فيا ويل من أبغضهم أو سبّهم أو أبغض أو سبّ بعضهم ولاسيها سيّد الصحابة بعد الرّسول عَيْكُ وخيرهم وأفضلهم \_ أعني: الصديق الأكبر ، والخليفة الأعظم أبا بكر بن أبي قحافة هيه ؛ فإنّ الطّائفة المخذولة من الرافضة يُعَادونَ أفضل الصحابة ويُبغضونهم ،

<sup>(</sup>۱) « تفسير ابن كثير» (۲/ ۳۷۰).

ويسبونهم - عيادًا بالله من ذلك - وهذا يدل على أن عقولهم معكوسة ، وقلوبهم منكوسة ؛ فأين هؤلاء من الإيهان بالقرآن ؟! إذ يسبون من رضي الله عنهم ، وأمَّا أهل السُّنة ؛ فإنَّهم يترضَّون عَمَّن رَضِيَ الله عنه ، ويسبُّون من سبَّه الله ورسوله ، ويوالون من يوالي الله ، ويعادون من يعادي الله ، وهم متبعون لا مبتدعون ، ويقتدون ولا يبتدون ، ولهذا هم حزب الله المفلحون وعباده المؤمنون » .

) وقال القرطبي في «تفسيره » (١) عند تفسير قوله تعالى : ﴿ وَإِن طَآيِفَ تَالُ القَرطبي فِي «تفسيره » (١) عند تفسير قوله تعالى : ﴿ وَإِن طَآيِفَ تَالُواْ فَأَصَلِحُواْ بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَغَتْ إِحَدَنَهُمَا عَلَى اللَّهُ خَرَىٰ فَقَنتِلُواْ اللَّي تَبْغِى حَتَىٰ تَغِيّ ءَ إِلَىٰ أَمْرِ ٱللَّهِ فَإِن فَآءَتْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا بِٱلْعَدْلِ وَأَقْسِطُونَ أَنْ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴾ [الحجرات: ٩]:

« لا يجوز أن يُنسبَ إلى أحدٍ من الصحابة خطأٌ مقطوعٌ به ؛ إذ كانوا كلُّهم اجتهدوا فيها فعلوه ، وأرادوا الله عَلَى ، وهم كلُّهم لنا أئمة ، وقد تعبدنا بالكف عمَّا شجر بينهم ، وألا نذكرهم إلَّا بأحسنِ الذكر ؛ لحرمة الصحبة ولنهي النبي عَلَيْ عن سبّهم ، وأنَّ الله غفر لهم ، وأخبر بالرضا عنهم » ا.ه.

ولقد زكَّى الله تبارك وتعالى أصحاب النَّبي ﷺ من فوق سبع سموات في مواضع عديدة من كتابه العزيز ؛ فقال سبحانه : ﴿ فَٱلَّذِيرِ ـَ ءَامَنُواْ

\_\_\_\_ (١) « تفسير القرطبي» (١٦/ ٣٢١).

• وقال تعالى : ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَإِذَا كَانُواْ مَعَهُ عَلَىٰ أُمْرٍ جَامِعِ لَّمْ يَذْهَبُواْ حَتَّىٰ يَسْتَعْذِنُوهُ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسۡتَءۡذِنُونَكَ أُوْلَتهِكَ ٱلَّذِينَ يُؤۡمِنُونَ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِۦ ۚ فَإِذَا ٱسۡتَءۡذَنُوكَ لِبَعۡضِ شَأۡنِهِمۡ فَأَذَن لِّمَن شِئْتَ مِنْهُمۡ وَٱسۡتَغۡفِرۡ لَهُمُ ٱللَّهَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [النور:٦٢].

والآيات في فضائلهم ومناقبهم كثيرة جليلة ، وقد مدحهم وزكاهم وأثنى عليهم رسول الله ﷺ في مواطن كثيرة جليلة ، فَعَنْ عِمْرَانَ بن حُصَين ﴿ قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله ﷺ : « خَيْرُكُمْ قَرْنِي ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ » (١).

قَالَ عِمْرَانُ: لاَ أَدْرِي أَذَكَرَ النَّبِيُّ عَلَيْ بَعْدُ قَرْنَيْنِ أَوْ ثَلاَّثَةً ... الحديث.

وفي رواية له عنه على : « خَيْرُ أُمَّتِي قَرْنِي ، ثُمَّ الَّذينَ يَلُونَهُمْ ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ . . .» الحديث .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ ، كتاب فضائل أصحاب النبي ﷺ ، باب فضائل أصحاب النبيِّ ﷺ (٣٦٥٠، ٣٦٥١) وانظر أطرافه في (٢٦٥١) ، ومسلم كتاب فضائل الصحابة ، بـاب فضـل الصحابة ﴿ ٢٥٣٥).

وفي رواية عن عبد الله الله خَيْرُ النَّاسِ قَرْنِي ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ . . . » الحديث (١).

وفي رواية الإمام مسلم عَنْ عَبْدِ الله شَاقَالَ : سُئِل رَسُولُ الله ﷺ
 أَيُّ النَّاس خَيْرٌ؟

قَالَ : « قَرْنِي ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ... » (٢) الحديث .

٥ قال النووي (٢): « اتَّفَقَ الْعُلَمَاء عَلَى أَنَّ خَيْرِ الْقُرُون: قَرْنه ﷺ وَالْمُرَاد: أَصْحَابه ».

○ وقال الحسن البصري ـ رحمه الله تعالى ـ وهو تابعي كبير زاهد
 مجمع على جلالته وإمامته: «لقد أدركنا أقوامًا ـ أي: الصحابة ـ أهل
 القرن الأول كنا في جنبهم لصوصًا ».

وقال: « ذهبت المعارف ، وبقيت المناكير ، ومن بقي اليوم من المسلمين فهو مغموم! وكان كثيرًا ما يُنشد:

لَيْسَ مَنْ مَاتَ فَاسْتَرَاحَ بِمَيِّتٍ إِنَّمَا المَيِّتُ مَيِّتُ الْأَحْيَاءِ»

• وقال الرَّبِيعُ بنُ خُنَيْم: « لو رآنا أصحاب محمد عَلَيْ لقالوا:

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ، كتاب الشهادات ، باب لا يشهد على شهادة جور إذا أشهد (٢٦٥٢)، ومسلم كتاب فضائل الصحابة ، باب فضل الصحابة على شهادة (٢٥٣٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم ، كتاب فضائل الصحابة ، باب فضل الصحابه على (٢٥٣٣) .

<sup>(</sup>٣) « شرح النووي على مسلم » (٨/ ٣١٤).

هؤلاء لا يؤمنون بيوم الحساب (١)!».

• وقال الطبري في «تهذيب الآثار» (٢): حدثني أبو حميد الجمصي أحمد بن المغيرة ، حدثنا عثمان بن سعيد ، عن محمد بن مهاجر ، حدثني الزبيدي ، عن الزهري ، عن عروة ، عن عائشة \_ رضي الله تعالى عنها \_ أنها قالت : يا ويح لبيد ، حيث يقول :

ذهب الذين يُعاش في أكنافهم وبقيت في خَلَف كجلد الأجرب قالت عائشة: فكيف لو أدرك زماننا هذا ؟!

قال عروة: رَحِمَ اللهُ عَائشة ؛ فكيف لو أدركت زماننا هذا ؟!

ثم قال الزهري: رَحِمَ اللهُ عروة ؛ فكيف لو أدرك زماننا هذا ؟!

ثم قال الزبيدي: رَحِمَ اللهُ الزهري؛ فكيف لو أدرك زماننا هذا؟!
 قال محمد: وأنا أقول: رَحِمَ اللهُ الزبيدي؛ فكيف لو أدرك زماننا
 هذا؟!

قال أبو حميد: قال عثمان: ونحن نقول: رَحِمَ اللهُ محمدًا؛ فكيف لو أدرك زماننا هذا؟!

<sup>(</sup>۱) راجع : « فيض القدير » للعلامة المُناوي (٣/ ٤٧٩) ط المكتبة التجارية ، و «الحلية» (١/ ١٠٩،١٠٨) .

<sup>.(111/1)(1)</sup> 

قال أبوجعفر: قال لنا أبو حميد: رَحِمَ اللهُ عثمان ؛ فكيف لو أدرك زماننا هذا ؟!

قال أبو جعفر: رَحِمَ اللهُ أحمد بن المغيرة ؛ كيف لو أدرك زماننا هذا؟!

قال الشيخ : رَحِمَ اللهُ أبا جعفر ؛ فكيف لو أدرك زماننا هذا ؟! .

قلت: رَحِمَ اللهُ هؤلاء جميعًا؛ فكيف لو أدركوا زماننا ورأوا أقوامنا؟! .

• وعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ ﴿ قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ:

« لِا تَسُبُّوا أَصْحَابِي! فَلَوْ أَنَّ أَحَدَكُمْ أَنْفَقَ مِثْلَ أُحُدٍ ذَهَبًا مَا بَلَغَ مُدَّ أَخَدِهِمْ وَلاَ نَصِيفَهُ » (١).

وفي رواية الإمام مسلم عن أبي هريرة الله المام

« لاَ تَسُبُّوا أَصْحَابِي ، لاَ تَسُبُّوا أَصْحَابِي ! فَوَ الَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ ، لَوْ أَنَ الْخَدِكُمْ أَنْفَقَ مِثْلَ أُحُدٍ ذَهَبًا مَا أَدْرَكَ مُدَّ أَحَدِهِمْ وَلاَ نَصِيفَهُ » (٢).

• وعن عطاء بنِ أبي رباح \_ بسند مرسلٍ صحيح وهو حسن

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ، كتاب فضائل أصحاب النبي على ، باب قول النبي على: « لو كنت متخذًا خليلًا » (٣٦٧٣) ، ومسلم كتاب فضائل الصحابة ، باب تحريم سب الصحابة على (٢٥٤١) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم ، كتاب فضائل الصحابة ، باب تحريم سب الصحابة ، المن عنه (٢٥٤٠) .

بشواهده - قال: قال رسول الله علي :

« مَنْ سَبَّ أَصْحَابِي ؛ فَعَلَيْةِ لَعْنَةُ الله » (١) .

وَالْمُرَاد بِهِ الْفَضْل وَالطَّوْل (٢) ، ومراد النبي ﷺ فيه تَقْرِير أَفْضَلِيَّة الصَّحَابَة ﴿ عَمَّنْ بَعْدهمْ ؛ فَإِنَّ فَضِيلَة الصَّحْبَة لاَ يَعْدِلهَا عَمَل ، وذلك لأَثَرهم فِي الدِّين ، وانتشار الإسلام على أيديهم ، وَمَنْفَعَة الْمُسْلِمِينَ .

• قال الحافظ ابن حجر ـ رحمه الله تعالى ـ في « فتح الباري » (٣): « قَالَ الْبَيْضَاوِيُّ: مَعْنَى الْحَدِيث: لاَ يَنَال أَحَدُكُمْ بِإِنْفَاقِ مِثْلَ أُحِدٍ ذَهَبًا مِنَ الْفَضْلِ وَالْأَجْرِ مَا يَنَالُ أَحَدهمْ بِإِنْفَاقِ مُدَّ طَعَام أَوْ نَصِيفه ، وَسَبَبُ التَّفَاوُت مَا يُقَارِن الْأَفْضَل مِنْ مَزِيد الْإِحلاص وَصِدْق النَّيَّة » . اه. .

وقَالَ الْنَوْوِي فِي « شرحه على مسلم » (أ): قَالَ الْقَاضِي : وَسَبَب تَفْضِيل نَفَقَتهمْ أَنَّهَا كَانَتْ فِي وَقْت الضَّرُورَة وَضِيق الْحَال ، بِخِلَافِ غَيْرهمْ ؛ وَلأَنَّ إِنْفَاقهمْ كَانَ فِي نُصْرَته ﷺ وَحِمَايَته ، وَذَلِكَ مَعْدُوم بَعْده ، وَكَذَا جِهَادهمْ وَسَائِر طَاعَتهمْ ، وَقَدْ قَالَ الله تَعَالى: ﴿ لَا بَعْده ، وَكَذَا جِهَادهمْ وَسَائِر طَاعَتهمْ ، وَقَدْ قَالَ الله تَعَالى: ﴿ لَا

<sup>(</sup>١) رواه ابن أبي شيبة في مصنفه (٣٢٤١٩) ط . الرشد ، وابن أبي عاصم في السنة (١٠٠١ ظلال) ، قال العلامة الألباني في السلسلة الصحيحة (٢٣٤٠) : «صحيح بشواهده» .

<sup>(</sup>٢) قاله الخطابي: كما في فتح الباري (٧/ ٤٢).

<sup>(</sup>٣) (٧/ ٤٢) ط. الريان.

<sup>(</sup>٤) «شرح النووي » (١٦/ ٩٣) ط. الريان.

يَسْتَوِى مِنكُم مَّنَ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْحِ وَقَنتَلَ أُوْلَتِ إِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً ﴾ الآية [الحديد: ١٠].

هَذَا كُلّه مَعَ مَا كَانَ فِي أَنْفُسهمْ مِنْ الشَّفَقَة وَالتَّوَدُّد وَالْخُشُوعِ وَالتَّواضُع وَالْإِيثَار وَالْجِهَاد فِي الله حَقَّ جِهَاده، وَفَضِيلَة الصُّحْبَة، وَلَوْ خَظَة لا يُوَازِيهَا عَمَل، وَلاَ تُنَال دَرَجَتهَا بِشَيْءٍ، وَالْفَضَائِل لاَ تُؤْخَذ بِقِياسٍ، ذَلِكَ فَضْل الله يُؤْتِيه مَنْ يَشَاء. اه.

وهذا يُؤكِّد تَفْضِيل الصَّحَابَة كُلُّهمْ عَلَى جَمِيع مَنْ بَعْدهمْ.

• وعَنْ أَبِي بُرْدَةَ ﴿ قَالَ: صَلَّيْنَا المَغْرِبَ مَعَ رَسُولِ الله ﷺ قُلْنَا: لَوْ جَلَسْنَا فَخَرَجَ عَلَيْنَا فَقَالَ: لَوْ جَلَسْنَا فَخَرَجَ عَلَيْنَا فَقَالَ: (مَا زِلْتُمْ هَا هُنَا؟)».

قُلْنًا: يَا رَسُولَ الله ! صَلَّيْنَا مَعَكَ الْمَغْرِبَ ، ثُمَّ قُلْنَا نَجْلِسُ حَتَّى نُصَلِّى مَعَكَ الْمِشَاءَ.

قَالَ : « أَحْسَنْتُمْ » أَوْ « أَصَبْتُمْ » .

قَالَ: فَرَفَعَ رَأْسَهُ إِلَى السَّمَاءِ ﴾ وَكَانَ كَثِيرًا مِمَّا يَرْفَعُ رَأْسَهُ إِلَى السَّمَاءِ ﴾ فَقَالَ:

« النُّجُومُ أَمَنَةٌ لِلسَّمَاءِ ؛ فَإِذَا ذَهَبَتِ النُّجُومُ أَتَى السَّمَاءَ مَا تُوعَدُ ، وَأَنَا أَمَنَةٌ لأَصْحَابِي ؛ فَإِذَا ذَهَبْتُ أَتَى أَصْحَابِي مَا يُوعَدونَ ، وَأَصْحَابِي أَمَنَةٌ لأَصْحَابِي ؟ فَإِذَا ذَهَبْتُ أَتَى أَصْحَابِي مَا يُوعَدونَ ، وَأَصْحَابِي أَمَنَةٌ

لأُمَّتِي ؛ فَإِذَا ذَهَبَ أَصْحَابِي أَتَى أُمَّتِي مَا يُوعَدُونَ » (١).

وعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيّ ﴿ قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله عَيْكِيَّ :

« يَأْتِي عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ يَغُرُو فِئَامٌ مِنَ النَّاسِ ، فَيُقَالُ لَهُمْ : فِيكُمْ مَنْ رَأَى رَسُولَ الله عَلَيْهِ؟ فَيَقُولُونَ : نَعَمْ ، فَيُفْتَحُ هُمْ ، ثُمَّ يَغْزُو فِئَامٌ مِنَ النَّاسِ ، فَيُقَالُ لَهُمْ : فِيكُمْ مَنْ رَأَى مَنْ صَحِبَ رَسُولَ الله عَلَيْهِ ؟ فَيَقُولُونَ : نَعَمْ ، فَيُفْتَحُ هُمْ ، ثُمَّ يَغْزُو فِئَامٌ مِنَ النَّاسِ ، فَيُقَالُ لَهُمْ : هَلْ فِيكُمْ مَنْ رَأَى مَنْ صَحِبَ هُمْ ، ثُمَّ يَغْزُو فِئَامٌ مِنَ النَّاسِ ، فَيُقَالُ لَهُمْ : هَلْ فِيكُمْ مَنْ رَأَى مَنْ صَحِبَ مَنْ صَحِبَ مَنْ صَحِبَ رَسُولَ الله عَلَيْهِ ؟ فَيَقُولُونَ : نَعَمْ ، فَيُفْتَحُ لَهُمْ » (٢) .

والفِئَامُ: الجهاعة الكثيرة.

• وعن واثلة بن الأسقع رفيه قال: قال رسول الله عَلَيْ :

« لَا تَزَالُونَ بِخَيْرٍ مَا دَامَ فِيكُمْ مَنْ رَآنِي وَصَاحَبَنِي ، وَالله لَا تَزَالُونَ بِخَيْرِ مَا دَامَ فِيكُمْ مَنْ رَآنِي وَصَاحَبَ مَنْ صَاحَبَنِي » (٣) . بِخَيْرِ مَادَامَ فِيكُمْ مَنْ رَأَى مَنْ رَآنِي وَصَاحَبَ مَنْ صَاحَبَنِي » (٣) .

• وعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو ﴿ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهُ وَيَكُّمُ :

« وَإِنَّ بَنِي إِسْرَائِيلَ تَفَرَّفَتْ عَلَى ثِنْتَيْنِ وَسَبْعِينَ مِلَّـةً ، وَتَفْتَرِقُ أُمَّتِي عَلَى ثَلَاثٍ وَلَا مِلَّةً وَاحِدَةً » . عَلَى ثَلَاثٍ وَلَا مِلَّةً وَاحِدَةً » .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم ، كتاب فضائل الصحابة ، باب بيان أن بقاء النبي ﷺ أمان لأصحابه ، وبقاء أصحابه أمان للأمة (٢٥٣١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ، كتاب فضائل أصحاب النبي على ، باب فضائل أصحاب النبي على النبي على النبي على النبي الله و (٣٦٤٩) ، وانظر أطرافه في (٢٨٩٧) ، ومسلم ، كتاب فضائل الصحابه ، باب فضل الصحابه رضي الله تعالى عنهم ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم (٢٥٣٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنفُ» (١٢/ ١٧٨) ومن طريقه الطبراني في «الكبير» (٢٢/ ٨٥، ٨٥) وأورده الهيثمي في « مجمع الزوائد » (١٠/ ٢٠) وقال: « رواه الطبراني من طرق ، ورجال أحدها رجال « الصحيح » ، وقال الحافظ في « الفتح » (٧/٧) : «إسْنَاده حَسَن» .

قَالُوا: وَمَنْ هِيَ يَا رَسُولَ الله ؟!

قَالَ : « مَا أَنَا عَلَيْهِ وَأَصْحَابِي » (١).

أي: هُمْ الْفِرْقَةُ النَّاجِيَةُ ، وَهُمْ أَهْلُ الطَّرِيقَةِ النَّقِيَّةِ والسُّنَّةِ الْبَيْضَاءِ الْمُحَمَّدِيَّةِ ، أَهْلُ السُّنَّة والجَهَاعةِ ، وأصْلُها : أصْحابُ رَسُولِ الله ﷺ .

• وعَنْ عَامِرِ بْنُ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَاصٍ عَنْ أَبِيهِ عَقَالَ رَسُولُ الله عَلَيْهِ: «اللَّهُمَّ! أَمْضِ لأَصْحَابِي هِجْرَتَهُمْ ، وَلاَ تَرُدَّهُمْ عَلَى أَعْقَابِهِمْ » (٢).

أَيْ: أَغْمِهُا وَلاَ تُبْطِلهَا وَلاَ تُنْقِصْهَا، وَلاَ تَرُدَّهُمْ عَلَى أَعْقَامِمْ بِتَرْكِ

هِجْرَتِهمْ وَرُجُوعهمْ عَنْ مُسْتَقِيم حَالهمْ الْمُرْضِيَّة .

• وعَنْ جَابِرِ بْنِ سَمُرَةَ ﴿ قَالَ : خَطَبَ عُمَرُ النَّاسَ بِالْجَابِيَةِ فَقَالَ : إِنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَامَ فِي مِثْلِ مَقَامِي هَذَا فَقَالَ : « أَحْسِنُوا إِلَى أَصْحَابِي ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ... » (٣) الحديث .

وعَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ فَهُ أَنَّهُ خَطَبَ النَّاسَ بِالْجَابِيةِ فَقَالَ: قَامَ
 فينَا رَسُولُ الله ﷺ كَقِيَامِي فِيكُمْ فَقَالَ:

<sup>(</sup>۱) أخرجه التركذي ، كتاب الإيهان ، باب ما جاء في افتراق هذه الأمة (٢٦٤١) وقَالَ : هَذَا حَدِيثٌ مُفَسَّرٌ غَرِيبٌ لا نعرفه إلا من هذا الوجه ، وحسنه لغيره الشيخ الألباني في صحيح سنن الترمذي (٢/ ٣٣٤) ، والصحيحة (١٣٤٨) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ، كتاب الجنائز ، باب رثاء النبي ﷺ سعد بن خولة (١٢٩٥) ، ومسلم ، كتاب الوصية ، باب الوصية بالثلث (١٦٢٨) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في المسند (١/ ٢٦) ، وابن ماجه كتاب الأحكام ، بـاب كراهيـة الشهادة لمن لم يستشهد (٢٣٦٣) ، والترمذي كتاب الفتن باب ما جاء في لزوم الجهاعة (٢١٦٥) ، والحاكم (١/ ١١٤ ، ١١٥) ، والحميدي (٣٢) ، وصححه الشيخ الألباني في الصحيحة (٤٣٠) .

وعَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ: خَطَبَنَا عُمَرُ بِالْحَابِيةِ فَقَالَ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ، إِنِّي قُمْتُ فِيكُمْ كَمَقَام رَسُولِ الله ﷺ فِينَا فَقَالَ:

«أُوصِيكُمْ بِأَصْحَابِي، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ »(٢) الحديث.

وعَنْ جَابِرِ بْنِ سَمُرَةً ﴿ قَالَ : خَطَبَنَا عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ بِالْجَابِيَةِ فَقَالَ : فَقَالَ : فَقَالَ : فَقَالَ :

«احْفَظُونِي فِي أَصْحَابِي ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ... »(٣) الحديث .

• وعَنْ عَبْدِ الله بْنِ مَسْعُودٍ ﴿ قَالَ: ﴿ إِنَّ اللهَ نَظَرَ فِي قُلُوبِ الْعِبَادِ ، فَوَجَدَ قَلْبَ مُحَمَّدٍ عَيْرَ قُلُوبِ الْعِبَادِ ، فَاصْطَفَاهُ لِنَفْسِهِ ، فَابْتَعَثَهُ فَوَجَدَ قَلْبَ مُحَمَّدٍ ، فَوَجَدَ قَلُوبِ الْعِبَادِ بَعْدَ قَلْبِ مُحَمَّدٍ ، فَوَجَدَ قَلُوبَ أَصْحَابِهِ بِرِسَالَتِهِ ، ثُمَّ نَظَرَ فِي قُلُوبِ الْعِبَادِ بَعْدَ قَلْبِ مُحَمَّدٍ ، فَوَجَدَ قَلُوبَ أَصْحَابِهِ بِرِسَالَتِهِ ، ثُمَّ نَظَرَ فِي قُلُوبِ الْعِبَادِ بَعْدَ قَلْبِ مُحَمَّدٍ ، فَوَجَدَ قَلُوبَ أَصْحَابِهِ بَوْ مَا رَأَوْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى دِينِهِ ؛ فَهَا رَأَى نَبِيلِهِ ؛ فَهَا رَأَى اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ الله مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) هذا لفظ الحميدي، وقد مرَّ.

<sup>(</sup>٢) هذا لفظ الترمذي ، وقد مرَّ .

<sup>(</sup>٣) هذا لفظ ابن ماجه والحاكم ، وقد مر آنفًا .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (١/ ٣٧٩)، والبزار (كشف ١٣٠)، والطبراني في «الكبير» (٨٥٨٢،٨٥٨٣)، قال الهيثمي في « المجمع » (١/ ١٧٧، ١٧٨) : « رجاله موثوقون »، وحسنه الألباني ؛ كما في « الضعيفة » (٥٣٢،٥٣٣) وضعفه مرفوعًا .

فضائل الصحابة ﷺ

أي: أنهم أرباب النفوس والمجاهدات، وأصحاب المعاملات والمكابدات؛ فالبرُّ: هو صدق المعاملة لله تعالى. والتقوى: حسن المجاهدة في الله تعالى بفعل الطاعات واجتناب المعاصي.

وما نال الصحابة ﴿ هذه المنزلة الرَّفيعة إلا بإيهانهم بالله ، واتِّباعهم الرَّشيد ، وحبِّهم الشَّديد لرسول الله ﷺ .

• فَعَنْ مُحَمَّدِ بْنِ كَعْبِ الْقُرَظِيِّ عَلَى الْقُرَظِيِّ قَالَ: «قَالَ فَتَّى مِنَّا مِنْ أَهْلِ الْكُوفَةِ لِحُذَيْفَةَ بْنِ الْمَهَانِ: يَا أَبَا عَبْدِ الله ، رَأَيْتُمْ رَسُولَ الله ﷺ وَصَحِبْتُمُوهُ ؟ قَالَ: فَعَمْ يَا ابْنَ أَخِي . قَالَ: فَكَيْفَ كُنْتُمْ تَصْنَعُونَ ؟ قَالَ: وَالله لَوْ أَدْرَكْنَاهُ مَا تَرَكْنَاهُ يَمْشِي عَلَى الْأَرْضِ وَلَجَعَلْنَاهُ عَلَى أَعْنَاقِنَا» (١) . الأَرْضِ وَلَجَعَلْنَاهُ عَلَى أَعْنَاقِنَا» (١) .

• ولَّا جَاء عُروةُ بن مسعود ليفاوضَ النبيّ عَيَا بالحديبية ورأى سحابة الحبُّ التي طلل بها الصحابة رسول الله عَيَا عُد عاد إلى قومه من قريش ؛ فقال: أيْ قَوْم ، وَالله لَقَدْ وَفَدْتُ عَلَى الْمُلُوكِ ، وَوَفَدْتُ عَلَى

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٥/ ٣٩٢)، والطبري (تفسير الأحزاب: ٩) (١٠/ ٢٦٢)، والمروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (١/ ٣٣٣) من طريق ابن إسحاق كها في «السيرة» لابن هشام (٣/ ٥٧) عن يزيد بن زياد، عن محمد بن كعب القرظي به . قال ابن كثير (البداية المراح ١١٤): « وهذا منقطع من هذا الوجه ، وقد روى هذا الحديث مسلم في صحيحه من حديث الأعمش عن إبراهيم بن يزيد التيمي ، عن أبيه قال: كنا عند حذيفة ... » وهو في صحيح مسلم » (١٧٨٨) .

قَيْصَرَ وَكِسْرَى وَالنَّجَاشِيِّ ، وَالله إِنْ رَأَيْتُ مَلِكًا قَطُّ يُعَظِّمُهُ أَصْحَابُهُ مَا يُعَظِّمُ أَصْحَابُهُ مَا يُعَظِّمُ أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ عَيِيَةٍ مُحَمَّدًا ، وَالله إِنْ تَنَخَّمَ نُخَامَةً إِلاَّ وَقَعَتْ فِي يُعَظِّمُ أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ عَيِيَةٍ مُحَمَّدًا ، وَالله إِنْ تَنَخَّمَ نُخَامَةً إِلاَّ وَقَعَتْ فِي كَفِّ رَجُلٍ مِنْهُمْ ، فَدَلَكَ بِهَا وَجْهَهُ وَجِلْدَهُ (\*) ، وَإِذَا أَمَرَهُمُ ابْتَدَرُوا أَمْرَهُ ، وَإِذَا تَكَلَّمَ خَفَضُوا أَمْرَهُ ، وَإِذَا تَكَلَّمَ خَفَضُوا أَصْوَاتَهُمْ عِنْدَهُ ، وَمَا يُحِدُّونَ إِلَيْهِ النَّظَرَ تَعْظِيمًا لَهُ (١) !.

وهذا بابٌ عظيمٌ واسع ، وبستان يافعٌ ماتعٌ ، لا يتسع الوقت للتطواف فيه ، واقتطاف ثمره ، والتمتع بعبيره ، وقد تزيَّنَتُ كتبُ السننِ الصحيحة بفضائلهم ومناقبهم وثناء النبيِّ عَلَيْهُم عليهم وحبهم له ، وبيان أنهم كانوا ـ رضوان الله عليهم أجمعين ـ خيرة الناس .



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ ، كتاب الشروط ، باب الشروط في الجهاد والمصالحة مع أهل الحرب وكتابة الشروط (٢٧٣١ و٢٧٣٢) .

### ○ وهذه فضائل ومناقب بعضهم ـ رضي الله عنهم أجمعين:

• عَنْ أَبِي سَعِيدٍ ﴿ أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْةِ قَالَ:

« إِنَّ أَمَنَّ النَّاسِ عَلَيَّ فِي مِالِهِ وَصُحْبَتِهِ: أَبُو بَكْرٍ ، وَلَوْ كُنْتُ مُتَّخِذًا خَلِيلًا ، ولَكِنْ أُخُوَّةُ الإِسْلَمِ ، لاَ تُبْقَيَنَّ فِي خَلِيلًا ، ولَكِنْ أُخُوَّةُ الإِسْلَمِ ، لاَ تُبْقَيَنَّ فِي خَلِيلًا ، ولَكِنْ أُخُوَّةُ الإِسْلَمِ ، لاَ تُبْقَيَنَ فِي الْمُسْجِدِ خَوْخَةٌ إِلاَّ خَوْخَةُ أَبِي بَكْرِ » (١).

الخوخة: الباب الصغير. وَفِي ذلك فَضِيلَة بينة، ومَزِيَّة واضحة، وَخِصِّيصَة ظَاهِرَة لأبِي بَكْر فَهُ وحده، وهذا يوضح منزلته ومدى قربه من النبيِّ عَلِيْهُ، ويبين كذلك حبَّ النبيِّ عَلِيْهُ له.

وعَنْ عَبْدِ الله ﷺ:

« أَلَا إِنَّى أَبْرَأُ إِلَى كُلِّ خِلِّ مِنْ خِلِّهِ ، وَلَوْ كُنْتُ مُتَّخِذًا خَلِيلًا لاَتَّخَذْتُ أَبَا بَكْرِ خَلِيلًا ! إِنَّ صَاحِبَكُمْ خَلِيلُ الله » (٢).

• وعن أبي الدَّرْدَاء ﴿ قَالَ : كَانَتْ بَيْنَ أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ مُحَاوَرَةٌ ، فَأَغْضَبَ أَبُو بَكْرٍ فَعُمَرَ ، فَأَنْصَرَفَ عَنْهُ عُمَرُ مُغْضَبًا ، فَاتَّبَعَهُ أَبُو بَكْرٍ فَأَغْضَبَ أَبُو بَكْرٍ يَشْأَلُهُ أَنْ يَسْتَغْفِرَ لَهُ ، فَلَمْ يَفْعَلْ حَتَّى أَغْلَقَ بَابَهُ فِي وَجْهِهِ ، فَأَقْبَلَ أَبُو بَكْرٍ إِلَى رَسُولِ الله عَلَيْ ، فَقَالَ أَبُو الدَّرْدَاء وَنَحْنُ عِنْدَهُ ، فَقَالَ رَسُولُ بَكْرٍ إِلَى رَسُولِ الله عَلَيْ ، فَقَالَ أَبُو الدَّرْدَاء وَنَحْنُ عِنْدَهُ ، فَقَالَ رَسُولُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ، كتاب فضائل الصحابة ، باب قول النبي عَلَيْ: "سدوا الأبواب إلا باب أبي بكر ، (٢٣٨٢) . (٣٣٨٢) . ومسلم كتاب فضائل الصحابة باب من فضائل أبي بكر الصديق الله (٢٣٨٣) . (٢) أخرجه مسلم ، كتاب فضائل الصحابة ، باب من فضائل أبي بكر الصديق الله (٢٣٨٣) ٧).

الله ﷺ: « أَمَّا صَاحِبُكُمْ هَذَا فَقَدْ غَامَرَ ! »أي: خاصم .

قَالَ: وَنَدِمَ عُمَرُ عَلَى مَا كَانَ مِنْهُ ، فَأَقْبَلَ حَتَّى سَلَّمَ وَجَلَسَ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ وَقَصَّ عَلَى رَسُول الله عَلَيْهِ الْخَبَرَ. قَالَ أَبُو الدَّرْدَاء: وَغَضِبَ رَسُولُ الله عَلَيْهِ وَجَعَلَ أَبُو بَكْرٍ يَقُولُ: وَالله يَا رَسُولَ الله لأَنَا كُنْتُ أَطْلَم! فَقَالَ رَسُولَ الله لأَنَا كُنْتُ أَطْلَم! فَقَالَ رَسُولَ الله عَيْنِيْهِ:

« هَلْ أَنْتُمْ تَارِكُو لِي صَاحِبِي ؟! هَلْ أَنْتُمْ تَارِكُو لِي صَاحِبِي ؟! إِنَّ قُلْتُ : يَا أَيُّهَا النَّاسُ ، إِنَّ رَسُولُ الله إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ، فَقُلْتُمْ : كَذَبْتَ ، وَقَالَ أَبُو بَكْرِ : صَدَقْتَ » (١).

• وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله عَلِيَّةِ:

« مَا نَفَعَنِي مَالٌ قَطُّ مَا نَفَعَنِي مَالُ أَبِي بَكْرٍ » .

قَالَ: فَبَكَى أَبُو بَكْرٍ وَقَالَ: هَلْ أَنَا وَمَالِي إِلَّا لَكَ يَا رَسُولَ الله ! (٢).

• وعَنْ أَنْسٍ عَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: لأَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ:

« هَذَانِ سَيِّدا كُهُولِ أَهْلِ الْجَنَّةِ مِنَ الأَوَّلِينَ وَالآخِرِينَ إِلَّا النَّبِيِّينَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ، كتاب التفسير ، باب (٣) من سورة الأعراف (٢٦٤٠) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٣٦٦،٢٥٣/٢)، وابن ماجه، كتاب المقدمة، أبواب في فضائل أصحاب رسول الله بين ، باب فضل أبي بكر الصديق الله (٩٤)، وصححه الشيخ الألباني في : «صحيح الجامع» (٥٨٠٨).

فضائل الصحابة ﷺ \_\_\_\_\_\_\_\_ ٣١ وَالْـمُرْ سَلِينَ » (١) .

• وعَنْ أَنسِ بْنِ مَالِكٍ ﴿ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ اللَّهِيَ عَلَيْ صَعِدَ أُحُدًا وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ وَعُمِرُ وَعُمَرُ وَعُمِرُ وَعُمْرُ وَعُمَرُ وَعُمَرُ وَعُمْرُ وَعُمَرُ وَعُمَرُ وَعُمُ وَمُ وَمُ وَعُمِرُ وَعُمُ وَعُمْرُ وَمُعُمْرُ وَمُعُمْرُ وَمُ وَعُمْرُ وَمُعُمْرُ وَعُمْرُ وَعُمْرُ وَمُعُمْرُ وَمُ وَمُعُمْرُ وَمُ وَمُعُمْرُ وَمُ وَمُعُمْرُ وَمُ وَمُعُمْرُ وَمُ وَمُ وَمُ وَمُ وَمُولُ وَمُعْمِلُ وَمُعْمِلًا فَعُمْرُ وَمُعُمْرُ وَمُعُمْرُ وَمُ والْمُوا وَمُعُمِلُ وَمُعُمْرُ وَمُعُمْرُ وَمُعُمْرُ وَمُ وَمُعُمْرُ وَمُ مُنْ فَالِكُ وَمُعُمْرُ وَمُعُمْرُ وَمُعُمْرُ وَمُعُمْرُ وَمُعُمْرُ وَمُ وَمُعُمْرُ وَمُ وَمُعُمْرُ وَمُعُمْرُ ومُعُمْرُ ومُعُمْرُونُ ومُعُمْرُ ومُعُمْرُ ومُعُمْرُ ومُعُمْرُ ومُعُمْرُ ومُعُمُونُ ومُعُمُونُ ومُعُمُونُ ومُعُمُونُ ومُعُمُونُ ومُعُمْرُ ومُعُمْرُ ومُعُمْرُ ومُعُمْرُونُ ومُعُمُونُ ومُعُمْرُ ومُعُمِمُ ومُعُمْرُونُ ومُعُمُونُ ومُعُمُونُ ومُعُمُونُ ومُعُ

« اثْبُتْ أُحُدُ ، فَإِنَّمَا عَلَيْكَ نَبِيٌّ وَصِدِّيقٌ وَشَهِيدَانِ » (٢).

• وعَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ ﴿ قَالَ : قَالَ عُمَرُ ﴿

وَافَقْتُ رَبِّي فِي ثَلَاثٍ ، فَقُلْتُ : يَا رَسُولَ الله ! لَوِ اتَّخَذْنَا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلِّي البقرة: ١٢٥] إِبْرَاهِيمَ مُصَلِّي البقرة: ١٢٥] إِبْرَاهِيمَ مُصَلِّي البقرة: ١٢٥] وَآيَةُ الْحِجَابِ، قُلْتُ : يَا رَسُولَ الله ، لَوْ أَمَرْتَ نِسَاءَكَ أَنْ يَحْتَجِبْنَ ؛ فَإِنَّهُ يُكَلِّمُهُنَّ الْبَرُّ وَالْفَاجِرُ! فَنَزَلَتْ آيَةُ الْحِجَابِ ، وَاجْتَمَعَ نِسَاءُ النَّبِيِّ فَإِنَّهُ يُكَلِّمُهُنَّ الْبَرُّ وَالْفَاجِرُ! فَنَزَلَتْ آيَةُ الْحِجَابِ ، وَاجْتَمَعَ نِسَاءُ النَّبِيِّ فَإِنَّهُ يُنِهُ إِنْ طَلَّقَكُنَّ أَنْ يُبْدِلَهُ أَزْوَاجًا فَيْرًا مِنْكُنَّ ، فَنَزَلَتْ هَذِهِ الآيَةُ (٣).

• وعَنْ أَبِي ذَرٍّ ﴿ مَا الله عَلَيْ مَا لَهُ وَكُولُ : سَمِعْتُ رَسُولَ الله عَلَيْ يَقُولُ :

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي ، كتاب المناقب (٣٦٦٤) وله شاهدٌ بسند ضعيف ، عن علي علم ، أخرجه الترمذي أيضًا (٣٦٦٥) ، وابن ماجه في المقدمة (٩٥) وله شواهد أخرى ، وصححه الألباني في «الصحيحة » (٨٢٤) و «صحيح الجامع » (٥١) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ، كتاب فضائل الصحابة ، باب « لو كنتُ متخذاً خليلًا » (٣٦٧٥) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ، كتاب الصلاة ، باب ما جاء في القبلة ومن لا يرى الإعادة على من سها فصلى إلى غير القبلة (٤٠٢) ، ومسلم ، كتاب فضائل الصحابة ، باب من فضائل عمر (٢٣٩٩) .

- « إِنَّ اللهَ وَضَعَ الْحَقَّ عَلَى لِسَانِ عُمَرَ يَقُولُ بِهِ » (١).
  - وعَنِ ابْنِ عُمَرَ ﴿ اللَّهُ أَنَّ رَسُولَ اللهُ وَ اللَّهِ عَالَمُ عَالَمُ اللَّهُ وَالَّهُ عَالَ :
  - « إِنَّ اللهَ جَعَلَ الْحَقَّ عَلَى لِسَانِ عُمَرَ وَقَلْبِهِ » (٢).
- وعَنْ عَائِشَةَ ﴿ قَالَتْ: أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ في حقٍّ عُثمان:
  - « أَلَا أَسْتَحِي مِنْ رَجُلِ تَسْتَحِي مِنْهُ الْمَلَائِكَةُ » (٣).
  - وعَنْ سَعْدٍ ﴿ مَا إِنَّا رَسُولَ الله ﷺ قَالَ لِعَلِيِّ بِن أَبِي طَالِب هِ:
- « أَنْتَ مِنِّي بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ مِنْ مُوسَى ، إِلَّا أَنَّهُ لَا نَبِيَّ بَعْدِي » (١٠).
  - وعَنْ سَهْلِ بن سَعْدٍ ﴿ قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله
- « لأُعْطِيَنَ الرَّايَةَ ـ أَوْ لَيَأْخُذَنَ الرَّايَةَ ـ غَدًا رَجُلًا يُحِبُّهُ اللهُ وَرَسُولُهُ ـ أَوْ قَالَ : يُحِبُّ اللهُ وَرَسُولُهُ ـ يَفْتَحُ اللهُ عَلَيْهِ » فَإِذَا نَحْنُ بِعَلِيٍّ وَمَا نَرْجُوهُ ، قَالَ : يُحِبُّ اللهَ وَرَسُولُهُ ـ يَفْتَحُ اللهُ عَلَيْهِ » فَإِذَا نَحْنُ بِعَلِيٍّ وَمَا نَرْجُوهُ ،

ع (١) أخرجه أبو داود ، كتاب الخراج والإمارة والفيء ، باب في تدوين العطاء (٢٩٦٢) ، وابن ماجه في المقدمة ، باب فضائل الصحابة (١٠٨) ، وصححه الألباني في صحيح الجامع (١٨٣٤) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي ، كتاب المناقب ، باب في مناقب عمر ﴿ ٣٦٨٢) وقال: «حديث حسن صحيح غريب من هذا الوجه» ، وأحمد (٢/ ٥٥، ٩٥) ، وصححه الشيخ الألباني في «المشكاة» (٦٠٣٣) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم كتاب فضائل الصحابة ، باب من فضائل عثمان بن عفان ﴿٢٤٠١) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري ، كتاب المغازي ، باب غزوة تبوك (١٦) ، ومسلم ، كتاب الفضائل ، باب من فضائل على بن أبي طالب (٢٤٠٤) .

فَقَالُو: هَذَا عَلِيٌّ! فَأَعْطَاهُ رَسُولُ الله ﷺ فَفَتَحَ الله عَلَيْهِ (١).

- وعَنْ أَبِي هُرَيْرةَ ﴿ عَنْ النَّبِيُّ عَيْكُ أَنَّهُ قَالَ لِلحَسَنِ بن عليٍّ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ ا
  - « اللَّهُمَّ إِنِّي أُحِبُّهُ فَأَحِبَّهُ ، وَأَحْبِبْ مَنْ يُحِبُّهُ » (٢) .
  - وعَنِ ابْنِ عُمَرَ وَ قَالَ : سَمِعْتُ النَّبِيَّ عَلَيْةٍ يَقُولُ :
  - « إِنَّ الْحَسَنَ وَالْحُسَيْنَ هُمَا رَيْحَانَتَايَ مِنَ الدُّنْيَا » (٣).
  - وعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ ﴿ قَالَ رَسُولُ اللهُ عَلِيلَةٍ:
    - « الْحَسَنُ وَالْحُسَيْنُ سَيِّدا شَبَابٍ أَهْلِ الْجَنَّةِ » (٤) .
- وعَنْ عَلِيٍّ وَ هَا نَهُ مَا جَمَعَ رَسُولُ الله ﷺ أَبُوَيْهِ لِأَحَدٍ غَيْرَ سَعْدِ بْنِ مَا لِكُ يَوْمَ أُحُدٍ: مَا لِكُ يَقُولُ لَهُ يَوْمَ أُحُدٍ:
  - « ارْمِ فِدَاكَ أَبِي وَأُمِّي » (٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ، كتاب الجهاد والسير ، باب دعوة اليهود والنصارى ، وعلى ما يقاتلون عليه (٢٩٤٢) ، ومسلم ، كتاب فضائل الصحابه ، باب من فضائل على ﴿ ٢٤٠٦) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ، كتاب البيوع ، باب ما ذكر في الأسواق (٢١٢٢) ، ومسلم ، كتاب فضائل الصحابة ، باب فضائل الحسن والحسين عن المنائل الحسن والحسين عن المنائل المسائل الحسن المنائل المسائل المسا

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ، كتاب الأدب ، باب رحمة الولد وتقبيله ومعانقته (٩٩٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٣/٣، ٢٢، ٢٤، ٢٨) ، والترمذي ، كتاب المناقب ، باب مناقب الحسن والحسين عن المناقب المسحابة والحسين عن المنائي ، في فضائل الصحابة (رقم: ٦٦) ، وصححه الألباني في « الصحيحة » (٧٩٦) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري ، كتاب الجهاد والسير ، باب المجن ومَنْ يترس بترس صاحبه (٢٩٠٥) ومسلم ، كتاب فضائل الصحابة ، باب فضل سعد بن أبي وقاص (٢٤١١) .

« لِكُلِّ نَبِيٍّ حَوَارِيٌّ ، وَحَوَارِيٍّ الزُّبَيْرُ » (١) .

• وعَنْ أَنَسِ بُنِ مَالِكٍ ﴿ قَالَ رَسُولَ الله عَلَيْكِمْ :

«إِنَّ لِكُلِّ أُمَّةٍ أَمِينًا ، وَإِنَّ أَمِينَنَا أَيَّتُهَا الْأُمَّةُ: أَبُو عُبَيْدةَ بْنُ الْجَرَّاح » (٢) .

وعَنِ ابْنِ عُمَرَ ﴿ قَالَ: بَعَثَ رَسُولُ الله ﷺ بَعْثًا وَأَمَّرَ عَلَيْهِمْ
 أُسَامَةَ بْنَ زَيْدٍ ، فَطَعَنَ النَّاسُ فِي إِمْرَتِهِ .

فَقَامَ رَسُولُ الله عَلِينَةٍ فَقَالَ:

«إِنْ تَطْعَنُوا فِي إِمْرَتِهِ فَقَدْ كُنتُمْ تَطْعَنُونَ فِي إِمْرَةِ أَبِيهِ مِنْ قَبْلُ ، وَأَيْمُ الله إِنْ كَانَ لَخَلِيقًا لِلْإِمْرَةِ ، وَإِنْ كَانَ لَمِنْ أَحَبِّ النَّاسِ إِلَيَّ ، وَإِنَّ هَذَا لَمِنْ أَحَبِّ النَّاسِ إِلَيَّ بَعْدَهُ !»(٣) .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ، كتاب المغازي ، باب غزوة الخندق (٢١١٣) ومسلم ، كتاب فضائل الصحابة ، باب من فضائل طلحة والزبير را (٢٤١٥) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ، كتاب فضائل الصحابة ، باب مناقب أبي عبيدة بن الجراح (٣٧٤٤) ، ومسلم ، كتاب فضائل الصحابة ، باب فضائل أبي عبيدة بن الجراح ﴿ (٢٤١٩) .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ، كتاب فضائل الصحابة ، باب مناقب زيد بن حارثة (٣٧٣٠) ومسلم ،
 كتاب فضائل الصحابة ، باب مناقب زيد بن حارثة ، وأسامة بن زيد (٢٤٢٦).

فضائل الصحابة 🚴 —————— ٥٥

- وعَنْ جَابِرٍ ﴿ قَالَ : سَمِعْتُ النَّبِيَّ عَيْلِةٍ يَقُولُ :
  - « اهْتَزَّ عَرْشُ الرَّحْمَنِ لِمَوْتِ سَعْدِ بْنِ مُعَادٍ » (١).
- وعَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ ﴿ قَالَ : قَالَ رَسُولَ اللهِ عَيَلِيَّةٍ :

« اقْتَدُوا بِالَّذَيْنِ مِنْ بَعْدي مِنْ أَصْحَابِي أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ ، وَاهْتَدُوا بِهَدْيِ عَلَا مِ هَا مَا مُعْدِي عَلَا مِهُ عَلَا مِهَا مِهَا لَهُ عَلَا مِهُ عَلَا مَا عَمَّا لِهُ مَسْعُودٍ » (٢) .

أَيْ: لِحُسْنِ سِيرَتِهَا وَصِدْقِ سَرِيرَتِهَا ، وَفِيهِ إِشَارَةٌ لِأَمْرِ الْخِلَافَةِ ، واسترشدوا بإرشاد عَبَّارٍ ، وتمسكوا بها يوصيكم به ابْنُ مَسْعُودٍ ، وما كان هذا إلا لعلمه عَلَيْ بفطنتهم ، ورشد أمرهم ، وصلاح عقولهم ، ونقاء قلوبهم .

• وعَنِ الْعِرْبَاضِ بْنِ سَارِيَةَ ﴿ قَالَ: وَعَظَنَا رَسُولُ الله عَيَلَةُ يَوْمًا بَعْدَ صَلاةِ الْعَيُونُ ، وَوَجِلَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ ، وَوَجِلَتْ مِنْهَا اللهُ ال

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ، كتاب مناقب الأنصار ، باب مناقب سعد بن معاذ فلي (٣٨٠٣) ، ومسلم ، كتاب فضائل الصحابة ، باب من فضائل سعد بن معاذ فلي (٢٤٦٦) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي ، كتاب المناقب ، باب مناقب عبد الله بن مسعود (٣٨٠٥) وقال : «هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه من حديث ابن مسعود لا نعرفه إلا من حديث يحيى بن سلمة بن كهيل ، ويحيى بن سلمة يضعف في الحديث » ، وله شواهد عن حذيفة وعن غيره ، وصححه الألباني في « الصحيحة » (١٢٣٣) وانظر « المشكاة » (٦٢٢١) و «صحيح الجامع» (١١٤٣).

رَسُولَ الله ؟! قَالَ :

« أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى الله ، وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ ، وَإِنْ عَبْدٌ حَبَشِيُّ ؛ فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ يَرَى اخْتِلَافًا كَثِيرًا ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأُمُورِ ؛ فَإِنَّمَا مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ يَرَى اخْتِلَافًا كَثِيرًا ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأُمُورِ ؛ فَإِنَّمَا ضَلَالَةٌ ، فَمَنْ أَدْرَكَ ذَلِكَ مِنْكُمْ فَعَلَيْهِ بِسُنَتِي وَسُنَّةِ النُّخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِّنَ ، عَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّواجِذِ » (۱) .

أَيْ: بِطَرِيقَتِي الثَّابِتَةِ عَنِّي ؛ وَاجِبًا كَانَ أَوْ مَنْدُوبًا ، والمُمُرَادُ بِسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ: طَرِيقَتُهُمْ المُمُوَافِقَةَ لِطَرِيقَتِهِ عَلِيَّةٍ. وَفِيهِ أَنَّ فِعْلَ الطَّيَاءِ الرَّاشِدِينَ: طَرِيقَتُهُمْ المُمُوَافِقَةَ لِطَرِيقَتِهِ عَلِيَّةٍ. وَفِيهِ أَنَّ فِعْلَ الصَّحَابِيِّ سُنَّةُ يُعْمَل بِهَا.

فهذه الفضائل الجمَّة لم تكن لأحد غيرهم ، ولن تكون لأحدٍ من بعدهم ؛ لذا فإن محبتهم واجبة ، وهي من الإيمان ، فلا يبغضهم إلا منافق ، ولا ينتقصهم إلا شقيُّ هالك .

ومَنْ كان منهم من أهل السَبْقِ في الإسلام كالمهاجرين الأولين فهو أعظمُ حقًّا ؛ ولذلك قيل: إن حبَّهم من فرائض الدِّين ، وقيل: إنه يرجى على حبِّهم ما يرجى على التَّوحيد من الأجر.

هذا قليلٌ من كثيرٍ ، ونبعٌ من فيض معين فضائلهم ومناقبهم .

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٤/ ١٢٦) وأبو داود ، كتاب السنة ، باب في لزوم السنة (٢٦٠٧) والترمذي ، في كتاب العلم ، باب ما جاء في الأخذ بالسنة (٢٦٧٦) وقال : « حديث حسن صحيح » ، وصححه الألباني في « صحيح الجامع » (٢٥٤٩) و « الصحيحة » (٢٧٣٥) .

وبالجملة ؛ فالصَّحابة ﴿ شهداءُ الله في الأرض ، ومن أغْضَبَهُمْ
 فقد أغْضَبَ الله \_ عزَّ وجلَّ !!!

• ففي الحديث الذي رواه مسلم (١١): «أَنَّ أَبَا سُفْيَانَ أَتَى عَلَى سَلْمَانَ وَصُهَيْبٍ وَبِلاَلٍ فِي نَفَرٍ فَقَالُوا: وَالله مَا أَخَذَتْ سُيُوفُ الله مِنْ عُنُقِ عَدُوِّ الله مَأْخَذَهَا ، قَالَ: فَقَالُ أَبُو بَكْرٍ: أَتَقُولُونَ هَذَا لِشَيْخِ عُنُقِ عَدُوِّ الله مَأْخَذَهَا ، قَالَ: فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ : أَتَقُولُونَ هَذَا لِشَيْخِ قُرَيْشِ وَسَيِّدِهِمْ ؟ فَأَتَى أَبُو بَكْرٍ النَّبِيِّ عَلِيْ فَأَخْبَرَهُ ، فَقَالَ:

« يَا أَبَا بَكْرٍ، لَعَلَّكَ أَغْضَبْتَهُمْ ، لَئِنْ كُنْتَ أَغْضَبْتَهُمْ لَقَدْ أَغْضَبْتَ رَبَّكَ عَزَّ وَجَلَّ».

فَأَتَاهُمْ أَبُو بَكْرٍ فَقَالَ: يَا إِخْوَتَاهُ أَغْضَبْتُكُمْ ؟ قَالُوا: لاَ ، يَغْفِرُ اللهَ لَكَ يَا أُخَى » .

ووالله إنّي لأعجب بعد هذا الفضل للأقوام يتطاولون على هؤلاء الفضلاء الأجلّاءِ اللّذين حَطّوا رِحَالَكُم في جُنّةِ رب الأرض والسهاء!!! نعوذ بالله من الخُذْلانِ ، ونسأله سبحانَهُ أن يجمعنا بهم مع نبينا في أعلى الجنان.

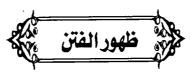


<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في فضائل الصحابة باب من فضائل سلمان وصهيب وبلال ﷺ (٢٥٠٤) .





ظهورالفتن



#### قال ابن منظور في « لسان العرب »(١) :

الفِتَنُ : قال الأزهري وغيره : جماعُ معنى الفِتْنَة: الابتلاءُ والامتحانُ والاختبارُ .

وأصلُها مأخوذٌ من قولك : فَتَنْتُ الفضَّة والذَّهب إذا أذبتهما بالنَّار لِتُميِّزُ الرَّدِيء من الجيِّد .

وقال ابن الأعرابي: الفتنة: الاختبار، والفتنة: المحنة، والفتنة: المال، والفتنة: الأولاد، والفتنة: الكُفر، والفتنة: اختلاف الناس بالآراء، والفتنة: الإحراق بالنَّار، وقيل؛ الفتنة: الظُّلم، والفتنة: الضَّلال والإِثم، والفتنة: الضَّلال والإِثم، والفتنة: الإضلال، وقوله عَلِّك : ﴿ مَا أَنتُم عَلَيْهِ بِفَنتِنِينَ ﴾ [الصافات: ١٦٢]. يقول: ما أنتم بمضلين إلا من أضله الله .

والفتنة: الفضيحة. وقوله عَلَىٰ ﴿ وَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ فِتْنَتَهُ ﴿ وَالمَائِدة: ٤١].

قيل : معناه : فضيحته ، وقيل : كفره ، قال أبو إسحاق : ويجوز أن يكون اختباره بها يَظْهَرُ به أمرُه .

<sup>(</sup>۱) انظر: «لسان العرب» (۱/ ۱۷۸ مادة فتن) ط إحياء التراث العربي، ومعجم مقاييس اللغة (٤/ ٤٧٢)، والنهاية لابن الأثير (٣/ ٤١٠)، اللغة (٤/ ٢٧٢).

والفتنة: العذاب، نحو تعذيب الكفار ضُعَفَاءَ المؤمنين في أول الإسلام؛ ليصدُّوهم عن الإيهان.

والفتنة: ما يقع بين النَّاس من القتال ، والفتنة: القتل ؛ ومنه قوله تعالى : ﴿ إِنْ حِفْتُمْ أَن يَفْتِنَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا ﴾ [النساء: ١٠١] ، وكذلك قوله تعالى : ﴿ عَلَىٰ خَوْفِ مِن فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِمْ أَن يَفْتِنَهُمْ ﴾ [يونس: ٨٣]. أي : يقتلهم .

وأما قول النبي عَلَيْهُ: « ... إِنِّي لَأَرَى الْفِتَنَ تَقَعُ خِلَالَ بُيُوتِكُمْ مَوَاقِعَ القَطْرِ » (١).

فَإِنَّه يكون القتل والحروب والاختلاف الذي يكون بين فرق المسلمين إذا تحزَّبوا ، ويكون ما يُبْلُونَ به من زينة الدُّنيا وشهواتها ، فَيُفْتَنُونَ بذلك عن الآخرة والعمل لها .

وقوله ـ عليه الصلاة والسلام: « مَا تَرَكْتُ بَعْدِي فِتْنَةً هِيَ أَضَرُّ عَلَى الرِّجَالِ مِنْ النِّسَاءِ » (٢).

أي : أخاف أن يُعْجَبُوا بهنَّ ، فيشتغلوا عن الآخرة والعمل لها ، أو

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ، كتاب فضائل المدينة ، باب آطام المدينة (١٨٧٨) ، ومسلم ، كتاب الفتن وأشراط الساعة ، باب نزول الفتن كمواقع القطر (٢٨٨٥) من حديث أسامة بن زيد .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ، كتاب «النكاح» ، باب ما يتقى من شؤم المرأة (٥٠٩٦) ، ومسلم ، كتاب «الرقاق» باب أكثر أهل الجنة الفقراء ، وأكثر أهل النار النساء وبيان الفتنة بالنساء (٢٧٤٠) وكلاهما من حديث أسامة بن زيد ﴿ عَهْدِ.

- والفتنة: الاختبار. وَفَتَنَهُ يَفْتِنهُ: اخْتَبَرَهُ. وقوله عَلَا: ﴿ أُولَا يَرُوْنَ أُنَّهُمْ يُفْتَنهُ وَكَلِ عَامِ مَرَّةً أُوْ مَرَّتَيْن ﴾ [التوبة:١٢٦].
- قيل: معناه : يُخْتبرون بالدُّعاء إلى الجهاد ، وقيل : يُفتنون بإنزال
   العذاب والمكروه .

ولا زلنا نرى من هذه الفتن كلَّ يوم أنواعًا وأشكالًا ؛ نسأل الله أن يحفظنا وإياكم من الفتن ما ظهر منها وما بطن ؛ إنَّه على كل شيء قدير .

- - ففي الحديث الذي رواه الإمام مسلم من حديث أبي هريرة الله النبي علياً قال:

<sup>(</sup>١) سيأتي قريبًا

« بَادِرُوا بِالأَعْمَالِ فِتَنَا كَقِطَعِ اللَّيْلِ الْمُظْلِمِ ، يُصْبِحُ الرَّجُلُ مُؤْمِنًا وَيُمْسِي كَافِرًا ، يَبِيعُ دِينَهُ بِعَرَضٍ مِنَ الدُّنْيَا » (١). الدُّنْيَا » (١).

ها نحن الآن نرى مصداق كلام النبيِّ عَلَيْقٍ؛ فكم من أناس يبيعون دينهم بعرض من الدُّنيا حقير ، من أجل كرسي زائل ، أو منصب فانٍ ، أو وظيفةٍ من الوظائفِ ، أو شهوةٍ رخيصةٍ ، أو شبهةٍ حقيرةٍ .

وربَّما لا يتورع الرَّجل أن يكذب، أو يُنافق، أو يُخادع للوصول لهذه الغاية ؛ فإذا ما وصل إلى الغاية التي أراد تَنكَّر لِجُلِّ وُعُودِه وَعُهُودِهِ.

ولذا ؛ حذَّر النبيُّ عَلَيْهُمن فتنة الدُّنيا ؛ كما في « الصحيحين » من حديث عمرو بن عوف الأنصاري الشانه عليه الم

« وَالله مَا الْفَقْرَ أَخْشَى عَلَيْكُمْ، وَلَكِنِّي أَخْشَى أَنْ تُبْسَطَ عَلَيْكُمُ الدُّنْيَا كَمَا بُسِطَتْ عَلَى مَنْ قَبْلَكُمْ ، فَتَنَافَسُوهَا كَمَا تَنَافَسُوهَا ، وَتُهْلِكَكُمْ كَمَا تَنَافَسُوهَا ، وَتُهْلِكَكُمْ كَمَا أَهْلَكَتْهُمْ » (٢).

• وفي الحديث الذي رواه الإمام أحمد في « مسنده » ، وأبو داود في

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب الإيمان ، باب: الحث على المبادرة بالأعمال قبل تظاهر الفتن (١١٨). (٢) أخرجه البخاري في كتاب الرقاق ، باب : ما يحذر من زهرة الدنيا والتنافس فيها (٦٤٢٥) ومسلم في كتاب الزهد والرقاق باب (٥٣) (٢٩٦١) .

ظهور الفتن \_\_\_\_\_\_\_ ه ٤

« سننه » وابن ماجه في السنن ، والحاكم في المستدرك وصححه على شرط الشيخين ، وأقره الذهبيُّ والألبانيُّ ، من حديث أبي موسى الأشعري ، أن الحبيبَ النبيَّ عَلَيْهُ قال :

« إِنَّ بَيْنَ يَدِي السَّاعَةِ فِتَنَا كَقِطَعِ اللَّيْلِ الْمُظْلِمِ ، يُصْبِحُ الرَّجُلُ فِيهَا مُؤْمِنًا ، وَيُصْبِحُ كَافِرًا ، الْقَاعِدُ فِيهَا مُؤْمِنًا ، وَيُصْبِحُ كَافِرًا ، الْقَاعِدُ فِيهَا مُؤْمِنًا ، وَيُصْبِحُ كَافِرًا ، الْقَاعِدُ فِيهَا مَوْمِنَا ، وَيُصْبِحُ كَافِرًا ، الْقَاعِدُ فِيهَا أَي فَي هذه الفتن - خَيْرٌ مِنَ الْقَائِمِ ، وَالْقَائِمُ فَيِهَا خَيْرٌ مِنَ النَّاعِي ، فَكَسِّرُوا قِسِيَّكُمْ ، وَقَطِّعُوا أَوْتَارَكُمْ ، وَالْمَاشِي فِيهَا خَيْرٌ مِنَ السَّاعِي ، فَكَسِّرُوا قِسِيَّكُمْ ، وَقَطِّعُوا أَوْتَارَكُمْ ، وَالْمَاشِي فِيهَا خَيْرٌ مِنَ السَّاعِي ، فَكَسِّرُوا قِسِيَكُمْ ، وَقَطِّعُوا أَوْتَارَكُمْ ، وَالْمَاشِي فِيهَا خَيْرٌ مِنَ السَّاعِي ، فَكَسِّرُوا قِسِيَكُمْ ، وَقَطِّعُوا أَوْتَارَكُمْ ، وَالْمَاشِي فِيهَا خَيْرٌ مِنَ السَّاعِي ، فَكَسِّرُوا قِسِيَكُمْ ، وَقَطِّعُوا أَوْتَارَكُمْ ، وَالْمَاشِي فِيهَا خَيْرٌ مِنَ السَّاعِي ، فَكَسِّرُوا عَلَى أَحَدِكُمْ ، فَلْيَكُنْ كَخَيْرِ وَاضْرِبُوا سُيُوفَكُمْ بِالْحِجَارَةِ ، فَإِنْ دُخِلَ عَلَى أَحَدِكُمْ ، فَلْيَكُنْ كَخَيْرِ النَّيْ آدَمَ» (١٠) . أي الذي قُتل .

• وفي الحديث الذي رواه البخاري من حديث أم سلمة ﴿ وَ وَجِ النبِيِّ وَقِيهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

« سُبْحَانَ الله ! مَاذَا أُنْرِلَ اللَّيْلَةَ مِنَ الْفِتَنِ ، وَمَاذَا فُتِحَ مِنَ الْفِتَنِ ، وَمَاذَا فُتِحَ مِنَ الْخَزَائِنِ؟! أَيْقِظُوا صَوَاحِبَاتِ النُحُجَرِ \_ أي : من يوقظ زوجِبانت

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في « مسنده » (٤/ ٨٠٤) ، وأبو داود في كتاب « الفتن » والملاحم ، باب : في النهي عن السعي في الفتنة (٤٢٥٩) ، وابن ماجه في كتاب الفتن ، باب :التثبت في الفتنة (٢٢٠٤) ، وابن ماجاء في اتخاذ سيف من خشب في الفتنة (٢٢٠٤) وقال : « حديث حسن غريب صحيح» ، و الحاكم في « المستدرك » (٣/ ٥٢٥ ، ٥٣٥) ، وصححه الألباني في « صحيح الجامع » (٤٤٠٤) ، و« الصحيحة » (١٦٨٢) .

النبي الطاهرات؛ لكي يصلين .. فرُبِّ كَاسِيَةٍ فِي الدِّنيَا عَارِيَةٍ فِي الدِّنيَا عَارِيَةٍ فِي الآخِرَةِ» (١) .

استيقظ النبيُّ ﷺ وهو يقول: « سُبْحَانَ الله ! مَاذَا أُنْزِلَ اللَّيْلَةَ مِنَ الْفِتَن؟ ».

رأى النبيُّ عَلِيْهُ في هذه اللّه الفتن الكثيرة التي وصفها ، كأنَّها كقطع الليل الأسود المظلم ؛ لذا ؛ أراد عَلِيْهُ أن يوقظ نساءه \_ رضوان الله عليهن \_ ليصلين لله \_ جلَّ وعلا \_ ثم قال :

« فَرُبَّ كَاسِيَةٍ فِي الدُّنْيَا عَارِيَةٍ فِي الآخِرَةِ » .

- وأنتم تعلمون الحديث الصحيح الذي رواه مسلم من حديث

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب العلم ، باب : العلم والعظمة بالليل (۱۱۵) وأطرافه (۱۱۵) .

<sup>(</sup>۲) «فتح البارى» (۲٦/۱۳) تحت حديث (٧٠٦٩) بتصرف.

ظهور الفتن \_\_\_\_\_\_

أبي هريرة عليه أنه عِيَالِيَّةٍ قال:

« صِنْفَانِ مِنْ أَهْلِ النَّارِ لَمْ أَرَهُمَا ؛ قَوْمٌ مَعَهُمْ سِيَاطٌ كَأَذْنَابِ الْبَقَرِ يَضْرِبُونَ بَهَا النَّاسَ ، وَنِسَاءٌ كَاسِيَاتٌ عَارِيَاتٌ ثَمِيلاَتٌ مَا ئِلاَتٌ ، وَفِسَاءٌ كَاسِيَاتٌ عَارِيَاتٌ ثَمِيلاَتٌ مَا ئِلاَتٌ ، وَقُوسُهُنَّ كَأَسْنِمَةِ الْبُخْتِ الْمَائِلَةِ ، لاَ يَدْخُلْنَ الْجَنَّةَ وَلاَ يَجِدْنَ رِيحَهَا ، وَإِنَّ رِيحَهَا لَيُوجَدُ مِنْ مَسِيرَةِ كَذَا وَكَذَا » (١).

وهناك قول آخر: رُبَّ كاسيةٍ في الدُّنيا بالنِّعم ، وهي عارية
 عن شكر المنعم تبارك وتعالى .

وهناك من يقول: رُبَّ كاسيةٍ في الدُّنيا بالثِّياب لغناها، ولكنَّها عارية من الثِّياب يوم القيامة ؛ لتجردها في الدُّنيا من العمل الصالح الذي تكسى بفضله عند الله في الآخرة .

نسأل الله أن يستر نساءنا في الدُّنيا والآخرة ؛ إنه ولي ذلك ومولاه .

• وفي الحديث الذي رواه مسلم من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص وفي الحديث قال: نَادَى مُنَادِي رَسُولِ الله عَلَيْ : الصَّلَاةَ جَامِعَةً (وإذا نادى المنادي بهذا النِّداء ؛ يعلم أصحاب النَّبيِّ عَلِيْ أَنَّ أُمرًا قد وقع ، وأن النبي عَلِيْ يُريد أن يخبر بشيء قد تم ، أو بتشريع قد نزل ).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في كتاب اللباس والزينة ، باب : النساء الكاسيات العاريات الماثلات المميلات (۲۱۲۸) ، وفي كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها ، باب النار يدخلها الجبارون ، والجنة يدخلها الضعفاء.

يقول عبد الله بن عمرو ﴿ فَاجتمعنا لرسول الله ﷺ ؛ فقال \_ بأبي هو وأمى :

« إِنَّهُ لَمْ يَكُنْ نَبِيٌّ قَبْلِي إِلاَّ كَانَ حَقَّا عَلَيْهِ أَنْ يَدُلَّ أُمَّتَهُ عَلَى خَيْرِ مَا يَعْلَمُهُ لَهُمْ ، وَإِنَّ أُمَّتَكُمْ هَذِهِ جُعِلَ عَافِيَتُهَا فَي لَمُهُ لَهُمْ ، وَإِنَّ أُمَّتَكُمْ هَذِهِ جُعِلَ عَافِيَتُهَا فِي الله الله فَي يليه ، ثمَّ الذي يليه . فَي أَوَّ لَهِ الله عَلَيْهُ ، ثم الذي يليه ، ثمَّ الذي يليه . وَسَيُصِيبُ آخِرَهَا بَلاَءٌ ، وَأُمُورٌ تُنْكِرُونَهَا ، وَتَجِيءُ فِتْنَةٌ فَيُرَقِّقُ بَعْضُهَا وَسَيُصِيبُ آخِرَهَا بَلاَءٌ ، وَأُمُورٌ تُنْكِرُونَهَا ، وَتَجِيءُ فِتْنَةٌ فَيُرَقِّقُ بَعْضُهَا بَعْضًا ».

معنى ذلك أنّه قد تقع الفتنة العظيمة التي تخلع القلوب، وتصيب المؤمن بالذُّهول، ثمَّ سرعان ما تقع فتنة أخرى أعصف فَتُنْسِي الفتنة الثانية الفتنة الأولى « فَيُرَقِّقُ بَعْضُهَا بَعْضًا » فينظر المسلم إلى الفتنة الجديدة إلى هَوْ لِها وفَظَاعَتِها وَبَشَاعَتِهَا ، فيرى أن الفتنة الأولى التي سبقت لا شيء إلى جوار الفتنة الجديدة ، ولا حول ولا قوة إلا بالله .

## تدبر كلام النبي عَلَيْهُ:

« وَإِنَّ أُمَّتَكُمْ هَذِهِ جُعِلَ عَافِيَتُهَا فِي أَوَّلِهَا ، وَسَيُصِيبُ آخِرَهَا بَلاَءٌ ، وَأَمُورٌ تُنْكِرُونَهَا ، وَتَجِيءُ فِتْنَةٌ فَيُرَقِّقُ بَعْضُهَا بَعْضًا، وَتَجِيءُ الْفِتْنَةُ وَأُمُورٌ تُنْكِرُونَهَا ، وَتَجِيءُ الْفِتْنَةُ ، فَيَقُولُ فَيَقُولُ الْمُؤْمِنُ: هَذِهِ مُهْلِكَتِي. ثُمَّ تَنْكَشِفُ ، وَتَجِيءُ الْفِتْنَةُ ، فَيَقُولُ الْمُؤْمِنُ: هَذِهِ مَهْلِكَتِي. ثُمَّ تَنْكَشِفُ ، وَتَجِيءُ الْفِتْنَةُ ، فَيَقُولُ الْمُؤْمِنُ: هَذِهِ مَهْلِكَتِي . هذه مهلكتي حذه مهلكتي حذه مَه لَكتي حدَّهُ مَهْ أَحَبَ .

أَنْ يُزَحْزَحَ عَنِ النَّارِ، وَيُدْخَلَ الْجَنَّةَ ، فَلْتَأْتِهِ مَنِيَّتُهُ وَهُوَ يُؤْمِنُ بِالله وَالْيَوْم الآخِرِ ، وَلْيَأْتِ إِلَى النَّاسِ الَّذِي يُحِبُّ أَنْ يُؤْتَى إِلَيْهِ » (١) .

يقُول الله جَلَّ وعِلا: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ عَ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسۡلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٢].

أي: في ظل هذه الفتن يجب عليك أن تُجدد الإيمان ، فإن الإيمان كُنْ تُجدد الإيمان ، فإن الإيمان كُنْ لَقُ ويضعف ، ويزيد وينقص.

كما في الحديث الذي رواه الطبراني في « معجمه الكبير » والحاكم
 في «المستدرك» من حديث عبد الله بن عمرو ﴿ أَن النبي عَلِي قال:

« إِنَّ الْإِيمَانَ لَيَخْلَقُ فِي جَوْفِ أَحَدِكِمْ ، كَمَا يَخْلَقُ الثَّوْبُ ـ أي كما يبلى التَّوب ـ فَاسْأَلُوا الله أَنْ يُجَدِّدَ الْإِيمَانَ فِي قُلُوبِكُمْ »(٢) .

فالأمر يحتاج في ظل هذه الفتن \_ كما سنبين إن شاء الله تعالى \_ إلى أن يجدد الإنسانُ المسلمُ إيهانه بالله \_ جلَّ وعلا \_ وباليوم الآخر ، وأن يتعوَّذ بالله من شرِّ هذه الفتن ما ظهر منها وما بطن .

• وفي الحديث الذي رواه مسلم من حديث حذيفة بن اليان الله أن النبي عَنِ الفتَن فَقَالَ رَسُولُ الله أن النبي عَنِ الفتَن فَقَالَ رَسُولُ الله

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب الإمارة، باب: وجوب الوفاء ببيعة الخلفاء الأول فالأول (١٨٤٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في «المستدرك» (١/٤)، وقال الحاكم: رواته مصريون ثقات، ووافقه الذهبي، وقال الهيثمي في «المجمع» (١/٥٢): «رواه الطبراني في الكبيروإسناده حسن»، وصححه الألباني في «صحيح الجامع» (١٥٨٥)، و«الصحيحة» (١٥٨٥).

### عَلِيْهِ - وَهُوَ يَعُدُّ الفِتَنَ:

« مِنْهُنَّ ثَلاَثُ لاَ يَكَدُّنَ يَذَرْنَ شَيْئًا – أي : لا يتركن شيئًا \_ وَمِنْهُنَّ فِي فَيْ الْ يَكُدُنُ يَذَرْنَ شَيْئًا – أي : لا يتركن شيئًا \_ وَمِنْهُا فِيَنْ كَرِيَاحِ الصَّيْفِ ، وَمُنْهَا صِغَارٌ ، وَمِنْهَا كِبَارٌ » (١).

يعني :أن الفتن متفاوتة في قوَّتها كرياح الصَّيف ؛ فمنها ما هو شديد ، ومنها ما هو صغير ؛ ولذلك أخبر النبيُّ عِيَالِيُّ أن الفتن قد تشتد ، وأن البلاء قد يزيد ، لدرجة أن يتمنى العبد المسلم إذا مر على قبر الرجل أن لو كان مكانه .

• ففي « الصحيحين » من حديث أبي هريرة على أن النَّبي عَلَيْهُ قال : « لاَ تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يَمُرَّ الرَّجُلُ بِقَبْرِ الرَّجُلِ فَيَقُولُ: يَا لَيْتَنِي كُنْتُ مَكَانَهُ » (٢).

ألم نسمع هذه الكلمة مرارًا وتكرارًا من كثير من الناس؟ يتمنى كثير من الناس من شدة الفتن والبلاء الموت؛ مع أنَّ النَّبِيَّ عَلِيَةٍ قد نهى أن يتمنى العبدُ الموت لضُرِّ وقع به!! نسأل الله عَلِلَ أن يختم لنا ولكم بالصالحات.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب الفتن ، باب : إخبار النبي ﷺ فيها يكون إلى قيام الساعة (٢٨٩١) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب الفتن ، باب: لا تقوم الساعة حتى يغبط أهل القبور (٧١١٥) ، ومسلم في كتاب الفتن ، باب: لا تقوم الساعة حتى يمر الرجل بقبر الرجل فيتمنى أن يكون مكان الميت من البلاء(١٥٧) .

ظهور الفتن \_\_\_\_\_

فعن أنس الله عَلَيْهِ:

« لاَ يَتَمَنَّيَنَّ أَحَدُكُمُ الْمَوْتَ لِضُرِّ نَزَلَ بِهِ ؛ فَإِنْ كَانَ لاَ بُدَّ مُتَمَنِّا فَلْيَقُلِ : اللَّهُمَّ أَحْيِنِي مَا كَانَتِ الْحَيَاةُ خَيْرًا لِي، وَتَوَفَّنِي إِذَا كَانَتِ الْوَفَاةُ خَيْرًا لِي، وَتَوَفَّنِي إِذَا كَانَتِ الْوَفَاةُ خَيْرًا لِي، وَتَوَفَّنِي إِذَا كَانَتِ الْوَفَاةُ خَيْرًا لِي » (١) .

ولا تعارض بين الروايتين ـ إن شاء الله تعالى ـ فإن النّبيّ عَيْلِيّ نهى أن يتمنى العبد الموت من باب القنوط أو اليأس من الحياة ، لكن لا حرج أن يقول العبد: اللهمّ أحيني ما كانت الحياة خيرًا لي ، وتوفني ما كانت الوفاة خيرًا لي . وأسأل الله ـ جلّ وعلا ـ أن يختم لنا جميعًا بالإيمان ، وأن يجنبنا الفتن ما ظهر منها وما بطن ، وأن يثبتنا على الحق حتى نلقاه ، إنّه وليّ ذلك ومولاه .



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب المرضى ، باب : تمني المريض الموت (٥٦٧١) ، ومسلم في كتاب الذكر والدعاء ، باب : كراهة تمني الموت لضر نزل به ( ٢٦٨٠ ) .



# مصدر الفتن ومنبعها

بيَّن الصادقُ المصدوِّق عَيَّقِ الذي لا ينطق عن الهوى أن معظم الفتن التي ستقع ستخرج من جهة المشرق ؛ كما في « الصحيحين » من حديث ابن عمر على أن النَّبِيَّ عَلَيْهُ قال وهُوَ مستقبلٌ المشرقَ:

« أَلاَ إِنَّ الْفِتْنَةَ هَا هُنَا \_ وَيُشِيرُ النَّبِيُّ ﷺ إِلَى جِهَةِ الْـمَشْرِقِ \_ مِنْ حَيْثُ يَطْلُعُ قَرْنُ الشَّيْطَانِ » (١).

- ويقول ـ عليه الصلاة والسلام ـ كما في حديث صحيح مسلم: « رَأْسُ الْكُفْرِ مِنْ هَا هُنَا، مِنْ حَيْثُ يَطْلُعُ قَرْنُ الشَّيْطَانِ » (٢). يعني: من المشرق.
- وفى «الصحيحين» (٣) عن ابن مسعود في قال رسول الله عَيْكِينَ: « وفى ها هُنَا جَاءَتِ الفِتَنُ ، نَحْوَ المَشْرِقِ» .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الفتن ، باب قول النبي ﷺ: «الفتنة من قبل المشرق» (٧٠٩٣) ، ومسلم في كتاب الفتن ، باب الفتنة من المشرق ، من حيث يطلع قرن الشيطان (٢٩٠٥) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم ، في كتاب الفتن ، باب : الفتن من المشرق من حيث يطلع قرن الشيطان (٢٩٠٥) من حديث ابن عمر ﴿ اللهِ عَمْدُ اللهُ عَمْدُ اللهُ عَمْدُ اللهُ عَمْدُ اللهُ عَمْدُ عَمْدُ اللهُ عَمْدُ عَلَيْهُ اللهُ عَمْدُ عَلَيْهُ عَمْدُ اللهُ عَمْدُ اللهُ عَمْدُ عَلَيْهُ اللهُ عَمْدُ عَلَيْهُ عَمْدُ عَلَيْهُ عَمْدُ عَمْدُ عَلَيْهُ عَمْدُ عَلَيْهُ عَمْدُ عَلَيْهُ عَمْدُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَمْدُ عَلَيْهُ عَمْدُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَمْدُ عَلَيْهُ عَمْدُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَمْدُ عَلَيْهُ عَمْدُ عَلَيْهُ عَمْدُ عَمْدُ عَلَيْهُ عَل

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري كتاب المناقب باب قول الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَنكُم مِن ذَكرٍ وَ وَأُنتَىٰ وَجَعَلْنَنكُمْ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُواْ... ﴾ (٤٣٩٨) واللفظ له ، وانظر : (٣٣٠٢) ، ومسلم كتاب الإيان باب تفاضل أهل الإيان فيه ، ورجحان أهل اليمن فيه (٥١) .

• وعن ابن عباس الشيخ أن النبي عليه دعا فقال:

« اللَّهُمَّ بَارِكُ لَنَا فِي صَاعِنَا وَمُدِّنَا ، اللَّهُمَّ بَارِكُ لَنَا فِي شَامِنَا وَيَمَنِنَا » - في الشام واليمن - فقال رَجُلٌ مِنَ القَوْمِ: يَا نَبِيِّنَا! ، وفي عراقنا؟ فقال النبيُّ - عليه الصلاة والسلام: « إِنَّ بِهَا قَرْنَ الشَّيْطَانِ وَتَهِيجُ الْفِتَنُ ، وَإِنَّ الجَفَاءَ بِالْمَشْرِقِ » (١).

وهذا الحديث رواه الطبراني . ورواته ثقات .

• وأخرج البخاري (٢) عن ابن عمر الشيخ أن النبي علي قال:

« اللَّهُمَّ بَارِكْ لَنَا فِي شَامِنَا ، اللَّهُمَّ بَارِكْ لَنَا فِي يَمَنِنَا » .

قَالُوا : يَا رَسُولَ الله ! وَفِي نَجْدِنَا ؟

قال : « اللَّهُمَّ بَارِكْ لَنَا فِي شَامِنَا ، اللَّهُمَّ بَارِكْ لَنَا فِي يَمَنِنَا ».

قَالُوا: يَا رَسُولَ الله ! وَفِي نَجْدِنَا ؟ فأظنه قال في الثالثة: « هُنَاكَ الزَّلاَزِلُ وَالْفِتَنُ ، وَبِهَا يَطْلُعُ قَرْنُ الشَّيْطَانِ » والمعنى واحد.

• قال الحافظ ابن حجر في « فتح الباري » (٣): « قال الخطابي : نَجْد

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في « الكبير » (١٢/ ١٢٥٥٣) ، وقال الهيثمي في « مجمع الزوائد » (٣/ ٣٠٥): ورجاله ثقات ، وصحح الألباني سند رواية الطبراني وقال : وقد شرحت ذلك في كتابي «تخرج أحاديث فضائل الشام » للربعي (رقم ٨١).

<sup>(</sup>٢) « صحيح البخاري » كتاب الفتن ، باب قول النبي على : « الفتن من قبل المشرق » رقم (٢٠٩٤) .

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» (٥٨/١٣) ط الحديث .

من جهة المشرق ، ومن كان بالمدينة كان نجده : بادية العراق ونواحيها ، وهي مشرق أهل المدينة .

○قال ابن حجر: وأول الفتن كان من قبل المشرق ـ تدبر لتقف على صِدْقِ من لا ينطق عن الهوى ﷺ فكان ذلك سببًا للفرقة بين المسلمين وذلك مما يحبه الشيطان ويفرح به، وكذلك البدع نشأت من تلك الجهة» ا.ه. .

«فمن العراق ظهر الخوارج والشّيعة ، والروافض ، الباطنية ، والقدرية ، وكان أول من قال بالقدر في البصرة : معبد الجهني ، والمعتزلة وغيرها .

وأكثر الفتن ، وأبشع مقالات الكفر التي خرجت ، خرجت من جهة المشرق ؛ كما قال الصادق الذي لا ينطق عن الهوى عليه الله الصادق الذي المنطق عن الهوى عليه المنادق الذي المنطق عن الهوى المنادق الذي المنادق المنادق الذي المنادق المناد

فمن جهة الفرس المجوس ، خرجت كل فرق الكفر والضّلال ، كالزردشتية ، والقاديانية ، والبهائية ، والهندوسية ، والبوذية .

وأيضًا ظهر التَّتار في القرن السَّابع الهجري ، وكان ظهور التَّتار من قبل المشرق ، وقد حدث على أيديهم من الدَّمار والقتل ما الله تعالى به عليم ، حتى وصلت برك الدماء وأكوام الأشلاء في بلاد العراق \_ وفي بغداد على وجه التَّحديد \_ إلى منتصف ساق الخيول ، من كثرة

القتل والدَّم، ومُنِعَتْ صلاة الجماعة في بلاد العراق أربعين يومًا، لا يستطيع أحد أن يخرج من بيته!

وإلى يومنا هذا لا يزال المشرق منبع كلِّ فتنة ، ولنعلم أن النبيَّ ﷺ لا ينطق عن الهوى .

فالشيوعيةُ الملحدة والصين الشيوعية والفاتيكان ، وكل فرق الضلال لا زالت إلى يومنا هذا تخرجُ ابتداءً من المشرق (١) ، وهذا ما نبأنا به معلّم البشرية جميعًا ﷺ .

وليس هناك عاصم من كلِّ هذه الفتن \_ كها سأفرد لهذا بابًا مستقلًا بإذن الله تعالى \_ إلا الإيهان بالله جلَّ وعلا ، وباليوم الآخر ، ولزوم جماعة المسلمين من أهلِ السُّنَّة \_ ولو كانوا قلَّة \_ والابتعاد عن الفتن ، والتعوذ منها ؛ فقد قال النبيُّ عَلَيْهُ :

« تَعَوَّذُوا بِالله مِنَ الْفِتَنِ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ » .

قَالُوا: نَعُوذُ بِالله مِنَ الْفِتَنِ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ (٢). والحديث رواه مسلم من حديث زيد بن ثابت الله .

وكان النبيُّ ﷺ يتعوذ في صلاته من فتنة المحيا ، وفتنة المات ، ومن

<sup>(</sup>١) «أشراط الساعة» ليوسف الوابل (٩٣-٩٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في كتاب الجنة وصفة نعيمها ، باب : عرض مقعد الميت من الجنة أو النار عليه ، وإثبات عذاب القبر والتعوذ منه (٢٨٦٧) .

مصدرالفتن ومنبعها ---- ۹ مصدرالفتن ومنبعها

فتنة المسيح البدَّجال ، وهي أعصف وأخطر فتنة سيتعرض لها من يعيش في الأرض في هذه اللحظات التي يخرج فيها الدجال ، والعياذ بالله .

هذا بالنسبة لفتنة المشرق ؛ أما فتنة المغرب فأعظم وأطَّمُ .

• ففي « معجم الطبراني » من حديث عصمة بن قيس السلمي رفي عن النبي عليه أنَّهُ كَانَ يَتَعَوَّذُ بِالله مِنْ فَتْنَةِ المَشْرِقِ ، فَقِيْلَ لَهُ: فكيفَ فِتْنَةُ المَعْرِبِ؟

قال : « تِلْكَ أَعْظَمُ وَأَعْظَمُ » .

٥ وفي لفظٍ: « تِلْكَ أَعْظَمُ وَأَطَمْ ، تِلْكَ أَعْظَمُ وَأَطَمْ » (١).

وأظنكم ترون الآن صدق كلام النبيِّ ﷺ الذي لا ينطق عن الهوى.

• وروى ابن أبي شيبة في «المصنف» ـ بسندٍ فيه موسى بن عبيدة ـ عن أبي الرباب وصاحب له: أنهما سمعا أبا ذري يدعو ويتعوذ في صلاة صلاها ، أطال قيامها وركوعها وسجودها . قال : فسألناه : مم تعوّذت؟ وفيم دعوت ؟ فقال : تعوّذتُ بالله من يوم البلاء ويوم العورة . فقلنا : وما ذاك ؟! قال : أمّا يوم البلاء : فتلتقي فئتان من

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبراني في « الكبير » (۱۷/ ۰۰،٥۰۱ )، وابن أبي عاصم في الآحاد والمشاني (۱۳۸۸) ط الراية ، وقال الحيثمي في « مجمع الزوائد » (۷/ ۲۲۰) : ورجاله ثقات ، ونعيم ابن حماد في الفتن (۷٤٩،۷٤٨).

المسلمين ، فيقتل بعضهم بعضًا ، وأما يوم العورة : فإنَّ نساء من المسلمات ليسبين ؛ فيُكشف عن سُوقِهِنَّ فأيتهن كانت أعظم ساقًا السُمُ يَتْ على عِظَمِ ساقها ، فدعوت الله ألا يدركني هذا الزمان ، اشتركيت على عِظَمِ ساقها ، فدعوت الله ألا يدركني هذا الزمان ، ولعلكما تدركانه! قال: فقتل عثمان ، ثم أرسل معاوية بُسْرَ بن أرطأة إلى اليمن ، فسبى نساءً مسلمات ، فأقمن في السُّوق (١).

فهل وقعت أم لا؟ نعم ، وقعت فتنة علي ومعاوية \_ رضي الله عنها \_ وعن جميع أصحاب النّبي عليه ، وغفر الله لنا ولهم ، وجمعنا معهم في جنّة النّعيم وتجاوز عنّا وعنهم ، إنّه وليّ ذلك والقادر عليه .

ولقد سأل رجلٌ خَبِيثٌ عالمًا من العلماء يومًا عن الفتنة بين علي ومعاوية على فقال له: يا أخي ، إن أخطأ معاوية ؛ فإن عليًّا كريم ، وإن ربَّ عليًّ ومعاوية لغفور رحيم .

ولله درُّ القائلِ: (٢) « تلك فتنة \_ نعم فتنة بكل المقاييس \_ سلمت منها أيدينا فلتسلم منها ألسنتُنا » وعند الله تجتمع الخصوم . نسأل الله على أن يغفر لنا ولهم ، وأن يجمعنا بهم في جنَّة النَّعيم .

<sup>(</sup>١) رواه ابس أبي شيبة في « مصنفه» (٨/ ٦٧٢ رقم ١٦٢) ، ومن طريقه ابن عبد البر في الاستيعاب (١/ ٤٩) .

 <sup>(</sup>٢) في شرح الطحاوية (٧٢٤، ٧٢٥) وهو يتحدث عن أمير المؤمنين علي الله قال : والفتن التي كانت في أيامه قد صان الله عنها أيدينا ، فنسأل الله أن يصون عنها ألسنتنا ، بمنّه وكرمه .

فأبو ذريقول: أمَّا يوم البلاء، فتلتقي فئتان من المسلمين، فيقتل بعضهم بعضًا، وأمَّا يوم العورة: فإنَّ نساء من المسلمات ليسبين، فيُكشف عن سوقهن، فأيتهن كانت أعظم ساقًا اشتريت على عِظمِ ساقها، فدعوت الله ألا يدركني هذا الزمان، ولعلكما تدركانه مكذا يقول أبو ذر لصاحبيه - رضوان الله عليهم جميعًا.

و وأقول: لقد وقع ما خشيه أبو ذر الله من يوم العورة ؛ فلقد كُشِفَت الآن عورات المسلمات و لا حول و لا قوة إلا بالله العلي العظيم و أنتم ترون المسلمات قد انطلقن في الشوارع هائمات ، وقد كشفت المرأة عن صدرها و شعرها و ساقيها و ذراعيها ، كشفت عن فتنتها وعورتها .

بل وكما قال أبو ذر: «فأيتُهن أعظم ساقًا اشْتُرِيَت على عِظَمِ ساقًا اشْتُرِيَت على عِظَمِ ساقها».

ولقد وقع \_ ورب الكعبة \_ ما قاله أبو ذر الله ! كيف وأين ؟! ألم نقرأ ونسمع عن حفلات اختيار ملكات جمال العالم ؟! حيث تختار تلك الملكات بمثل هذه المواصفات التي ذكر ، يُنظر إلى كل تفاصيل جسدها ، ثم تُقدم من تنال النصيب الأوفر من هذه المواصفات .

وكذلك في حفلات عروض الأزياء ؟ بل إننا نرى ذلك في شوارعنا

وطرقاتنا ؛ بل تظهر العورات المغلظة على الشواطيء العارية ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم ؛ نسأل الله أن يستر نساء المسلمين .

ويروى عن أبي هريرة رشي أن رسول الله عَلَيْة قال:

«اللَّهُمَّ لاَ يُدْرِكُنِي زَمَانٌ - أَوْ لَا أُدْرِكُ زَمَانَ - قَوْمٍ لاَ يَتَّبِعُونَ الْعَلِيمِ ، وَاللَّهُمَّ الأَعَاجِمِ ، وَأَلْسِنتُهُمْ أَلْسِنتُ الْسِنتُ الْسِنتُ الْسِنتُ الْعَرَب » (١) .

• وفي رواية لأحمد (٢) عن سهل بن سعد الساعدي الله أن رسول الله عَلَيْ قال:

« اللَّهُمَّ لاَ يُدْرِكُنِي زَمَانٌ ، وَلاَ تُدْرِكُوا زَمَاناً لاَ يُتْبَعُ فِيهِ الْعَلِيمُ ، وَلاَ يُسْتَحْيَ فِيهِ مِنَ الْحَلِيمِ ، قَلُوبُ مْ قُلُوبُ الأَعَاجِمِ ، وَأَلْسِنَتُهُمْ أَلْسِنَةُ الْسِنَةُ الْسِنَةُ الْسِنَةُ الْعَرَبِ» .

وهذا وصف عجيبٌ قد وُصِفَ بِهِ أهلُ آخر هذا الزمان!

وإن كثيرًا من أفراد الأمَّة الآن لا يتَّبعون العلماء ؛ بل يتَّبعون

<sup>(</sup>١) رواه الحاكم في « المستدرك » (٤/ ٥١٠) قال الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه. ووافقه الذهبي وأخرجه البيهقي في « الجامع لشعب الإيهان » (٧٧٤٠) وقال عثمان بن صالح \_ أحد رواة الحديث: الأعاجم: الدواب، وتفسير ذلك قول رسول بين : « العَجْماءُ جَرْحُها جُبَارٌ » .

<sup>(</sup>٢) « مسند الإمام أحمد » (٥/ ٣٤٠)، وضعفه الشيخ الألباني في ضعيف الجامع (١٢١٨)، والضعيفة (١٣٧١).

مصدرالفتن ومنبعها ـــــــــــــــــ ٣

السُّفهاء والرُّويبضات ، الذين أخبر عنهم النبيُّ ﷺ .

• كما في الحديث الصحيح الذي رواه ابن ماجه في « سننه » ، وأحمد في « سننه » ، وأحمد في « مسنده » ، والحاكم في « مستدركه » عن أبي هريرة الله عليه على الله عليه الله عليه الله عليه الله على الله عليه الله على الله ع

« سَيأْتِي عَلَى النَّاسِ سَنَوَاتٌ خَدَّاعَاتٌ يُصَدَّقُ فِيهَا الْكَاذِبُ، وَيُكَذَّبُ فِيهَا الْكَاذِبُ، وَيُكَذَّبُ فِيهَا الطَّمِينُ، وَيُخَوَّنُ فِيهَا الأَمِينُ، وَيُكَذَّبُ فِيهَا الأَمِينُ، وَيُخَوَّنُ فِيهَا الأَمِينُ، وَيُخَوَّنُ فِيهَا الأَمِينُ، وَيُخَوَّنُ فِيهَا الأَمِينُ،

قِيلَ: وَمَا الرُّونينِضَةُ؟

قَالَ: « الرَّجُلُ التَّافِهُ يَتَكَلَّمُ فِي أَمْرِ الْعَامَّةِ » (١).

• وفي رواية للحاكم وأحمد: « السَّفِيهُ» بدل « التَّافِهُ».

وفي رواية للطبراني: « مَنْ لَا يُؤْبَهُ لَهُ ».

وفي رواية لأنس بن مالك ﴿ الْفَاسِقُ » .

وفي رواية له ﴿ اللَّهُ وَيْسِقُ » (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه كتاب الفتن باب شدة الزمان (٤٠٣٦) ، وأحمد في المسند (٢/ ٢٩١ ، ٣٣٨) ، والحاكم في المستدرك (٤/ ٤٦٥ ، ٤٦٦) وقال : صحيح الإسناد ولم يخرجاه ووافقه الذهبي ، ونعيم بن حماد في الفتن (١٤٠٧) ، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٣٦٥٠) وفي الصحيحة (١٨٨٧) .

<sup>(</sup>٢) «معجم الطبراني الكبير» (١٢/ ٤٣٨ رقم ١٤٥٥١) أخرجه من طريق أنس ﴿ ، وأحمد في مسنده (٣٢١٥) = مسنده (٣٢٠٥) ، والطبراني في «الأوسط» (٣٢٥٨) ، وأبو يعلى في مسنده (٣٧١٥) =

هذا هو الذي يتكلم الآن «الرُّوَيْبِضَةُ » والنَّاس لا يتَبعون العلماء ؛ بل يتَبعون السُّفهاء ، ويكرمونهم ، ولو أقاموا شرعًا لأقاموا عليهم الحد! ولا يستحيون من أهل الحلم أبدًا ، قلوبهم قلوب الأعاجم ، قلوب الغرب ، وألسنتهم ألسنة العرب ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم .

ويزداد الأمر خطرًا إذا علمنا أن النبي ﷺ قد أخبر أن الفتن تُعرض على القلوب وهذا مكمن الخطر كما في « صحيح مسلم » من حديث حذيفة بن اليمان ﷺ أنه قال:

كُنَّا عِنْدَ عُمَرَ ﴿ فَهَالَ: أَيُّكُمْ سَمِعَ رَسُولَ الله ﷺ يَذْكُرُ الْفِتَنَ؟ فَقَالَ قَوْمٌ: نَحْنُ سَمِعْنَاهُ.

فَقَالَ: لَعَلَّكُمْ تَعْنُونَ فِتْنَةَ الرَّجُلِ فِي أَهْلِهِ وَجَارِهِ ؟ قَالُوا: أَجَلْ.

قَالَ: تِلْكَ تُكَفِّرُهَا الصَّلاَةُ ، وَالصِّيَامُ ، وَالصَّدَقَةُ ، وَلَكِنْ أَيُّكُمْ سَمِعَ النَّبِيَ ﷺ يَذْكُرُ الْفِتَنَ الَّتِي تَمُوجُ مَوْجَ الْبَحْرِ ؟

<sup>=</sup> وروي عن عوف ابن مالك رشه ، أخرجه الطبراني في الكبير (١٨/ ٦٧) وفي مسندالشاميين (٤٨/ ١٨) ، وانظر : السلسلة الصحيحة (٢٢٥٣) .

قَالَ حُذَيْفَةُ: فَأَسْكَتَ الْقَوْمُ، فَقُلْتُ: أَنَا.

قَالَ: أَنْتَ لله أَبُوكَ! قَالَ حُذَيْفَةُ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله عَلَيْ يَقُولُ:

« تُعْرَضُ الْفِتَنُ عَلَى الْقُلُوبِ كَالْحَصِيرِ عُودًا عُودًا ، فَأَيُّ قَلْبٍ أَشْرِبَهَا نُكِتَ فِيهِ نُكْتَةٌ بَيْضَاءً، وَأَيُّ قَلْبٍ أَنْكَرَهَا نُكِتَ فِيهِ نُكْتَةٌ بَيْضَاءً، حَتَّى تَصِيرَ عَلَى قَلْبَيْنِ : عَلَى أَبْيضَ مِثْلَ الصَّفَا ، فَلاَ تَضُرُّهُ فِتْنَةٌ مَا دَامَتِ السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ ، وَالآخَرُ أَسْوَدُ مُرْبَادًا كَالْكُوزِ مُجَخِّيًا لاَ يَعْرِفُ مَعْرُوفًا وَلاَ يُنْكِرُ مُنْكَرًا ، إِلاَّ مَا أُشْرِبَ مِنْ هَوَاهُ » (١) .

اللهم اجعلنا من أصحاب هذه القلوب البيضاء التقيَّة النقيَّة ، التي لا تضرها الفتنُ ما دامت السموات والأرض ، برحمتك يا أرحم الراحمين .

وقد روي عن ابن مسعود را أنه قال :

« أَخَافُ عَلَيْكُمْ فِتَنَا كَأَنَّهَا الَّلَيْلُ يَمُوتُ فِيهَا قَلْبُ الرَّجُلِ كَمَا يَمُوتُ بَدَنُهُ » (٢) .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب الإيهان ، بـاب : رفع الأمانة والإيمان من بعض القلـوب وعـرض الفتن على القلوب (١٤٤) ، وانظر البخاري (٥٢٥).

<sup>(</sup>۲) أخرجه نعيم بن حماد في الفتن (۱۲۱) عن ابن مسعود فله وأخرجه أحمد (۲/ ٤٥٣) عن الضحاك بن قيس بسند ضعيف مرفوعًا ، والحاكم (٦٢٣٤) ، والطبراني في الكبير (٨/ ٨٨) ، وابن سعد في الطبقات (٧/ ٤١٠) ، وأخرجه نعيم بن حماد عن ابن عمر فلي مرفوعًا (١١٣) ، وضعفه الشيخ الألباني في ضعيف الجامع (٤٦٥٤) .

يا الله !! كم من قلوب ماتت الآن في الصُّدور كما تموت الأبدان وأصحابها لا يشعرون ، تحجبُ الفتنُ القلوبَ عن أنوار الإيهان ؛ قال تعالى : ﴿ كَلَّا مِنَ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ كَلَّا إِنَّهُمْ عَن رَبِمْ يَوْمَ بِذِ لَنَحُجُوبُونَ ﴾ [المطففين: ١٥، ١٥].

يقول: أخاف عليكم فتنًا كأنها الليل من سوادها وظلامها، يموت فيها قلبُ الرجل، كما يموت بدنُه، والعياذ بالله، تنكت الفتنة في القلب إن أشربها نكتة سوداء - فإن لم يتب العبد إلى الله وأشرب قلبه فتنة أخرى، تزيد بقعة السواد في القلب، فإن لم يرجع إلى الله - جلّ وعلا - بالتّوبة والأوبة وعُرضت على قلبه فتنة ثالثة، تزيد بقعة السواد، وهكذا حتى يحجب سوادُ الفتن نورَ الإيهان في القلوب.

• وفي الحديث الذي رواه أبو نعيم والديلمي ، وحسنه الألباني من حديث علي الله أن الحبيب النبي علي قال :

« مَا مِنَ الْقُلُوبِ قَلْبٌ إِلَّا وَلَهُ سَحَابَةٌ كَسَحَابَةِ الْقَمَرِ ، بَيْنَا الْقَمَرُ مُ مُضِيءٌ إِذْ عَلَتْهُ سَحَابَةٌ فَأَظْلَمَ ، إِذْ تَجَلَّتْ عَنْهُ فَأَضَاءَ » (١) .

فالقمر في كبد السَّماء منير ؛ فإذا تحركت سحابة كثيفة وحالت بين

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٥٢٢٠) ط الحرمين، وأبو نعيم في الحلية (٢/ ١٩٦)، والديلمي في مسند الفردوس (٤/ ٢٥٥٢)، وحسنه الألباني في «صحيح الجامع» (٥٦٨٢)، و«الصحيحة» (٢٢٦٨).

مصدرالفتن ومنبعها \_\_\_\_\_\_\_\_ ١٧ السَّحابَةُ نورَ القمر عن الأرض . القمر عن الأرض .

كذلك القلب إذا علاه الرَّان ، وتكاثفت سحبُ المعاصي والذنوب عليه حَجَبَت هذه السُّحبُ الكثيفةُ المظلمةُ نورَ الإيهانِ في القلوب ؛ فإن تاب العبد إلى علَّام الغيوب ، وعاد إلى الله \_ جلَّ وعلا \_ ورجع انقشعت تلك السحب ، وعاد نورُ الإيهان في قلب العبد المؤمن مرة أخرى .

- وعن أبي هريرة الله عَلَيْة قال:
- « إِنَّ الْعَبْدَ إِذَا أَخْطاً خَطِيئةً نُكِتَتْ فِي قَلْبِهِ نُكْتَةٌ سَوْدَاءُ ، فَإِذَا هُو نَزَعَ وَاسْتَغْفَرَ وَتَابَ صُقِلَ قَلْبُهُ ، وَإِنْ عَادَ : زِيدَ فِيهَا حَتَّى تَعْلُو قَلْبُهُ ، وَهُو الرَّانُ اللهُ عَلَى قَلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ اللّذِي ذَكَرَ الله : ﴿ كَلَا أَبِلْ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ [المطففين: ١٤] (١).
  - والسؤال الآن : كيف يعرف المرُّءُ هل أصابته الفتنة أم لا ؟
    - والجواب: من حذيفة بن اليمان الله يقول:

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي كتاب تفسير القرآن باب من سورة المطففيين (٣٣٣٤) وقال: «حديث حسن صحيح» ، وابن ماجه كتاب الزهد باب ذكر الذنوب (٤٢٤٤) ، والنسائي في الكبرى (١١٦٥٨) ، والحاكم في المستدرك (٢،٨٠٣) ، وصححه ووافقه الذهبي والبيهقي في الشعب (٧٢٠٣) ، والكبرى (١١٨٨/١) ، وحسنه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب (٢١٤١،٢٤٦٩) .

« إِذَا أَحَبَّ أَحدُكُمْ أَنْ يَعْلَمَ هَلْ أَصَابِتهُ الفِتْنَةُ أَمْ لا ، فَلْيَنْظُرَ فِإِنْ كَانَ رَأَى حَلاَلاً كَانَ يَرَاهُ حَرَامًا فَقَدْ أَصَابَتْهُ الفِتْنَةُ».

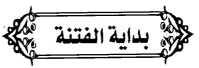
وفى لفظ أبي نعيم: "إنَّ الفِتَنَةَ تُعْرَضُ عَلَى القُلُوبِ، فَأَيُّ قَلْبِ أَشْرِ مَهَا نُكِتَتْ فِيهِ نُكْتَةٌ بَيْضَاءً، فَإِنْ أَنْكَرَهَا نُكِتَتْ فِيهِ نُكْتَةٌ بَيْضَاءً، فَإِنْ أَنْكَرَهَا نُكِتَتْ فِيهِ نُكْتَةٌ بَيْضَاءً، فَإِنْ كَانَ فَمَنْ أَحَبَّ مِنْكُمْ، أَنْ يَعْلَمَ هَلْ أَصَابَتْهُ الفِتْنَةُ أَمْ لاَ ؟ فَلْيَنْظُرَ فَإِنْ كَانَ يَرَاهُ حَرَامًا ، فقَدْ يَرَى حَرَامًا مَا كَانَ يَرَاهُ حَرَامًا ، فقَدْ أَصَابَتْهُ الفِتْنَةُ الفِتْنَةُ » (١)

نسأل الله تعالى أن يجنبنا الفتن ما ظهر منها وما بطن ، وأن يجدِّد الإيهان في قلوبنا ، وأن يذيقنا طعمّه وحلاوتَه ، وأن يثبتنا على الحق حتى نلقاه ؛ إنه ولي ذلك ومولاه .



<sup>(</sup>۱) من معه الحاكم في المستدرك كتاب الفتن والملاحم (٨٤٤٣)، وأبو نعيم في الحلية (٢٧٢، ١٠٠)، وأبو نعيم في الحلية (٢٧٢، ١٠٠)، وابن أبي شيبة في المصنف كتاب الفتن (٢٠٠)، وابن أبي شيبة في المصنف كتاب الفتن (٢٦)، والداني في السنن الواردة في الفتن (٢٦) وابن عساكر في تاريخ دمشق (٢٥٨).





#### ○ متى بدأت الفتنة ؟

• والجواب من الصادق المصدوق الذي لا ينطق عن الهوى ؟ كما في « الصحيحين »(١) من حديث حذيفة بن اليمان الله عنه أن عمر بن الخطاب الله عليه قال : أَيُّكُمْ يَحْفَظُ قَوْلَ رَسُولِ الله عَلَيْة فِي الْفِتْنَة ؟

فقال حذيفة بن اليان: أَنَا أَحْفَظُهُ كَمَا قَالَهُ رَسُولُ الله ﷺ \_ هذه خصوصية لحذيفة ؛ فقال عمر: هَاتِ إِنَّكَ لَجَرِيءٌ \_ وفي لفظ: لله أَبُوكَ.

فقال حذيفة: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ:

« فِتْنَةُ الرَّجُلِ فِي أَهْلِهِ وَمَالِهِ وَجَارِهِ ، تُكَفِّرُهَا الصَّلاَةُ ، وَالصَّدَقَةُ ، وَالصَّدَقةُ ،

فقال عمر : لَيْسَتْ هَذِهِ ، وَلَكِنِ الَّتِي تَمُوجُ كَمَوْجِ الْبَحْرِ .

فقال حذيفة بن اليهان : يَا أَمِيرَ الْـمُؤْمِنِينَ ، لاَ بَأْسَ عَلَيْكَ مِنْهَا ، إِنَّ بَيْنَكَ وَبَيْنَهَا بَابًا مُغْلَقًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب المناقب ، باب : علامات النبوة في الإسلام (٣٥٨٦) وانظر رقم (٥٢٥) ، ومسلم كتاب الإيهان باب رفع الأمانة والإيهان من بعض القلوب ، وعرض الفتن على القلوب(١٤٤) وكتاب الفتن ، باب : في الفتنة التي تموج كموج البحر (١٤٢) .

قال عمر : يُفْتَحُ الْبَابُ أَمْ يُكْسَرُ؟ \_ انظر إلى فقه عمر !. فقال حذيفة : لا ، بَلْ يُكْسَرُ .

فقال عمر - الفقيه الملهم: ذَلِكَ أَحْرَى أَنْ لاَ يُغْلَقَ .

قلنا: أَعَلِمَ الْبَابَ؟ هل علم من سيكون هذا الباب الذي سيظل حاجزًا لهذه الفتنة التي تموج كموج البحر حتى يكسر هذا الباب؟ فقال حذيفة: نَعَمْ - إنه علمه - كَمَا أَنَّ دُونَ غَدِ اللَّيْلَةَ، إِنِّي حَدَّثتُهُ حديثًا لَيْسَ بِالأَغَالِيطِ - أي: إني حدثت عمر الليلة حديثًا صادقًا حديثًا ، ليس بالأغاليط والأكاذيب - إنها هو حديث عن النَّبيً الصادق الذي لا ينطق عن الهوى عَلَيْهُ.

فُلْنَا: فَهِبْنَا أَنْ نَسْأَلُهُ \_ أي: تَهَيَّبُوا أن يسألوا حذيفة بن اليهان الله و أَمَرُنا مسروقًا (١) فسأله فقال مسروق لحذيفة الله عن الْبَابُ؟ فقال له حذيفة : إِنَّهُ عُمَرُ بْنُ الخَطَّابِ.

فكأنَّه مثَّل الفتن بدار، ومثل حياة عمر شب بابًا مغلقًا لهذه الدَّار ؛ فإذ فتح الباب أو كسر ؛ خرج من هذه الدار ما فيها من الفتن .

○ وقد روي عن عثمان بن مظعون ﷺ، أنه قال لعمر بن الخطَّاب

<sup>(</sup>١) هو مسروق بن الأجدع وهو من أتباع التابعين ـ وكان من أقرب المقربين لحذيفة بن اليهان ، ولعبد الله بن مسعود ﴿ فَنَهُ .

بداية الفتنة \_\_\_\_\_\_بداية الفتنة

ولله يا غَلْقَ الفتنة \_ أي : يا من جعلك الله بابًا مغلقًا للفتن \_ فسأله عمر بن الخطاب الله عن ذلك ؛ فقال عثمان بن مظعون الله : بينها نحن جلوس عند النّبي عَلَيْهُ مررت \_ أي مرّ عمر الله \_ فقال النبي عَلَيْهُ وهو يشير إلى عمر :

« هَذَا غَلْقُ الْفِتْنَةِ ، لَا يَزَالُ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ الْفِتْنَةِ بَابٌ شَدِيدُ الْغلقِ مَا عَاشَ هَذَا يَبْنَ ظَهْرَانَيْكُمْ» (١) وأشار إلى عمر .

• وروى الطبرانيُّ أيضًا بسندٍ رجاله ثقات كهاقال الحافظ أن آبا ذرِّ الله لقي عمر بن الخطاب من يده فغمزه ، فقال له أبو ذر الخطاب يومًا ، فأخذه عمر بن الخطاب من يده فغمزه ، فقال له أبو ذر الله المرابية والله والل

<sup>(</sup>۱) أخرجه البزار في «مسنده» (۲۳۳زوائد البزار) ، والطبراني في «الكبير» (۹/ ۸۳۲۱) ، وأبو نعيم الأصبهاني في معرفة الصحابة (۱۹۲۵) ، وأبو نعيم الأصبهاني في معرفة الصحابة (۱۹۲۵) ، وأبو نعيم الأوائد» (۹/ ۷۲): « رواه الطبراني والبزار ، وفيه جماعة لم أعرفهم ، ويحيي بن المتوكل ضعيف ».

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في « الأوسط » (ح١٩٦٦) ، وابن عساكر في تاريخه (٢٤٤/ ٣٣٤) ، وقال الهيثمي في « مجمع الزوائد » (٩/ ٧٣) : « ورجاله رجال الصحيح غير السري بن يحيى ، وهو ثقة ثبت ، ولكن الحسن البصري لم يسمع من أبي ذر فيها أظن» ، وقال الحافظ في «الفتح» (١٩١/ ٩١) تحت حديث (٣٣٢١) : «بإسناد رجاله ثقات».

وفيها يلي من فصول هذا الكتاب \_ بإذن الله تعالى \_ سأتعرض لأعصف فتنة بدأت في حياة هذه الأمة بعد موت عمر ، ألا وهي قتل الخليفة الراشد عثمان على .

وسأضع النقط على الحروف ؛ لأننا نرى الآن كثيرًا من المنافقين عمن لا يجيدون الصّيد إلا في المياه العكرة ، ويحسنون النّيل من أصحاب النبيّ عِنْ ولا يعرفون إلا التطاول على هذه القمم الشّيّاء ، أسأل الله تعالى أن يرضى عنهم ، وأن يجمعنا معهم في جنّة النّعيم ، بحبّنا لهم ، وإن لم نعمل بمثل أعالهم ؛ إنه على كل شيء قدير .

فعمر بن الخطَّاب بشهادة النبيِّ عَلَيْ كان بابًا مغلقًا على الفتن ، فلما كسر هذا الباب بقتل عمر خرجت الفتن ، وأطلت الفتن برأسها الظلوم ، وبوجهها الكالح الغشوم!!

ومن « الفتن »: أن يَسُبَّ الأقرامُ الأنجاسُ عُمَرَ بن الخطَّاب الله النَّبيُ عَلَيْهِ في حقِّه الكثير والكثير:

• فأخرج أبو داود وابن ماجه في « سننهما » عن أبي ذرِّ رفي قال:

بداية الفتنة \_\_\_\_\_\_بداية الفتنة

سمعت رسول الله ﷺ يقول:

- « إِنَّ الله وَضَعَ الْحَقَّ عَلَى لِسَانِ عُمَرَ يَقُولُ بِهِ » (١).
- وفي رواية الترمذي بسند حسن من حديث عبد الله بن عمر أن
   النبي ﷺ قال :
  - «إِنَّ الله تَعَالَى جَعَلَ الْحَقَّ عَلَى لِسَانِ عُمَرَ وَقَلْبِهِ» (٢).
- وفي الحديث الذي رواه البخاريُّ ومسلم في « صحيحيهما » من
   حديث أبي هريرة أنه ﷺ قال :

«لَقَدْ كَانَ فِيهَا قَبْلَكُمْ مِنَ الْأَمْمِ نَاسٌ مُحَدّثُونَ أي: ملهمون من غير أن يكونوا أنبياء - فَإِنْ يَكُنْ فِي أُمَّتِي أَحَدٌ فَإِنَّهُ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ عَلَيه اللهُ الْمَالِ عَلَيه اللهُ الْمَالِ عَلَيه اللهُ الْمَالِ عَلَيْه اللهُ الْمُعَلِي اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

• وفي الحديث الذي رواه البخاري ومسلم في « صحيحيهما » من حديث أبي سعيد الخدري الله الله عليه قال:

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في المسند (٥/ ١٦٥) ، وأبو داود كتاب الخراج والإمارة والفيء باب في تدوين العطاء (٢٩٦٢) ، وابن ماجه في المقدمة باب فضل عمر ﴿ ١٠٨) ، وصححه الألباني في صحيح الجامع (١٨٣٤) والمشكاة (٦٠٣٤) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢/ ٩٥،٥٣) ، والترمذي كتاب المناقب باب في مناقب عمر بن الخطاب (٢) أخرجه أحمد (٣٦٨٢) وقال: «حديث حسن صحيح غريب هذا الوجه» ، وصححه الألباني في صحيح الجامع (١٧٣٦) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري كتاب فضائل الصحابة باب مناقب عمر بن الخطاب (٣٦٨٩) من حديث أبي هريرة المناف ، وأخرجه مسلم في كتاب فضائل الصحابة باب من فضائل عمر بن الخطاب (٢٣٩٨) من حديث عائشة النفية .

« بَيْنَا أَنَا نَائِمٌ ، رَأَيْتُ النَّاسَ يُعْرَضُونَ عَلَيَّ وَعَلَيْهِمْ قُمُصْ - جمع قميص - مِنْهَا مَا يَبْلُغُ الثَّلِيَّ ، وَمِنْهَا مَا يَبَلُغُ دُونَ ذَلِكَ ، وَعُرِضَ عَلَيَّ قميص - مِنْهَا مَا يَبْلُغُ الثَّلِيَّ ، وَمِنْهَا مَا يَبَلُغُ دُونَ ذَلِكَ ، وَعُرِضَ عَلَيَّ عُمرُ بُنُ الْخَطَّابِ وَعَلَيْهِ قَمِيصٌ يَجُرُّهُ » أي: قميص يجره على الأرض ، عُمرُ بْنُ الْخَطَّابِ وَعَلَيْهِ قَمِيصٌ يَجُرُّهُ » أي: قميص يجره على الأرض ، قالُوا: فَهَا أَوَّلْتَ ذَلِكَ يَا رَسُولَ الله ؟ قَالَ: «اللِّينَ » (١) يعني : عمر مسر بل بسر بال الدِّين .

• وفي الحديث الذي رواه البخاري ومسلم من حديث عبد الله بن عمد الله عبد الله بن عمد الله بن

" بَيْنَمَا أَنَا نَائِمٌ إِذْ أُتِيتُ بِقَدَحِ لَبَنٍ ، فَشَرِبْتُ مِنْهُ حَتَّى إِنِّي لَأَرَى الرِّي جَنْ أَظْفَارِي » يقول :

« ثُمَّ أَعْطَيْتُ فَضْلِي عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ ».

فَانُوا: فَهَا أَوَّلْتَهُ يَا رَسُولَ الله؟

عاں : « الْعِلْمَ » <sup>(۲)</sup>.

فعمر يتسربل بسربال الدِّين والعلم .

<sup>(</sup>١) اخرجه البخاري في كتاب لإيهان ، باب : تفاضل أهل الإيهان في الأعمال (٢٣) ، ومسلم في كتاب فضائل الصحابة ، باب : من فضائل عمر الله (٢٣٩) .

<sup>(</sup>٢) اخرجه البخاري في كتاب العلم ، باب : في فضل العلم (٨٢) ، ومسلم في كتاب فضائل الصحابة باب : من فضائل عمر ـ رضي الله تعالى عنه (٢٣٩١) .

• بل وفي الحديث الذي رواه البخاري ومسلم من حديث سعد ابن أبي وقاص على قال: اسْتَأْذَنَ عُمَرُ عَلَى رَسُولِ الله عَلَيْ ، وَعِنْدَهُ نِسَاءٌ مِنْ قُرَيْشٍ يُكلِّمْنَهُ وَيَسْتَكْثِرْنَهُ ، عَالِيَةً أَصْوَاتُهُنَّ ، فَلَمَّا اسْتَأْذَنَ عُمَرُ قُمْنَ يَبْتَدِرْنَ الْحِجَابَ، فَأَذِنَ لَهُ رَسُولُ الله عَلَيْهُ ، وَرَسُولُ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَمْرُ : أَضْحَكَ الله سِنَكَ يَا رَسُولَ الله!

فَقَالَ النَّبِيُّ ـ عليه الصلاة والسلام: « عَجِبْتُ مِنْ هَوُّلاَءِ اللاَّتِي كُنَّ عِنْ هَوُّلاَءِ اللاَّتِي كُنَّ عِنْدِي ، فَلَيًّا سَمِعْنَ صَوْتَكَ ابْتَدَرْنَ الْحِجَابَ ».

قَالَ عُمَرُ: فَأَنْتَ يَا رَسُولَ الله ، أَحَتُّ أَنْ يَهَبْنَ ، ثُمَّ قَالَ: أَيْ عَدُوَّاتِ أَنْ يَهَبْنَ ، ثُمَّ قَالَ: أَيْ عَدُوَّاتِ أَنْفُسِهِنَّ أَتَهُبْنَنِي وَلاَ تَهَبْنَ رَسُولَ الله ﷺ ؟! قلن: نَعَمْ ، أَنْتَ أَفَظُ وَأَغْلَظُ مِنْ رَسُولِ ﷺ .

فقال النبيُّ عَلَيْهُ: "إِيْمًا يَا ابْنَ الْخَطَّابِ؟ وَ الَّذِي نَفَسْيِ بِيَدِهِ! مَا لَقِيَكَ الشَّيْطَانُ قَطُّ سَالِكًا فَجًّا إِلاَّ سَلَكَ فَجًّا غَيْرَ فَجِّكَ ». أي: مشى في طريق غير طريقك (١).

أيُّ طبيعة هذه ؟! وهل عند بلغاء الأرض وأدباء الدنيا من الكلات ما يستطيعون أن يعبروا به عن هذه الطبيعة العمرية ، التي لا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب فضائل الصحابة ، باب : مناقب عمر بن الخطاب أبي حفص القرشي العدوي الله (٣٦٩٣) ، وانظر : رقم (٣٢٩٤) ، ومسلم في كتاب فضائل الصحابة ، باب : من فضائل عمر الله (٢٣٩٦) .

مثيل لها البتة على وجه الأرض بعد عمر ﷺ؟!

الشيطانُ يهاب عمر ، إذًا لا تعجب إن كان عمر على هو الباب المغلق الذي إن كُسر لخرجت الفتن بوجهِها الكالحِ الغشومِ الظلومِ \_ كما سأبين ذلك \_ إن شاء الله تعالى .

ومن « الفتن » أيضًا : أن يجهل كثيرٌ من أفرادِ الأمَّة قَدْرَ وَعِلْم الصَّحَابِيَّ الجليل حذيفة بن اليان شُه الذي يروي لنا جُلَّ أحاديثِ الفتن، ذلك الرجل الذي قال \_ كما في « صحيح مسلم » :

«وَالله إِنِّي لأَعْلَمُ النَّاسِ بِكُلِّ فِتْنَةٍ هِيَ كَائِنَةٌ فِيهَا بَيْنِي وَبَيْنَ السَّاعَةِ» (١) سبحان الله !! .

• وهو الذي قال كما في « الصحيحين »: قَامَ فينَا رَسُولُ الله ﷺ مقَامًا ، مَا تَرَكَ شَيْئًا يَكُونُ فِي مَقَامِهِ ذَلِك إِلَى قِيَامِ السَّاعَةِ ، إِلَّا حَدَّثَ مِقَامًا ، مَا تَرَكَ شَيْئًا يَكُونُ فِي مَقَامِهِ ذَلِك إِلَى قِيَامِ السَّاعَةِ ، إِلَّا حَدَّثَ بِهِ ، حَفِظَهُ مَنْ حَفِظَهُ ، وَنَسِيهُ مَنْ نَسِيهُ ، قَدْ عَلِمَهُ أَصْحَابِي هَوُلاَءِ ، وَإِنَّهُ لَيَكُونُ مِنْهُ الشَّيْءُ قَدْ نَسِيتُهُ فَأَرَاهُ ، فَأَذْكُرُهُ كَمَا يَذْكُرُ الرَّجُلُ وَجُهَ الرَّجُلُ إِذَا رَآهُ عَرَفَهُ (٢). الرَّجُلُ إِذَا رَآهُ عَرَفَهُ (٢).

• وفي « صحيح مسلم » عن حذيفة بن اليمان الله قال: أَخْبَرَنِي

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب الفتن ، باب : إخبار النبي ﷺ فيما يكون إلى قيام الساعة (٢٨٩١) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب القدر ، باب : ﴿ وَكَانَ أَمْرُ ٱللَّهِ قَدَرًا مَّقْدُورًا ﴾ (٢٦٠٤) ، ومسلم في كتاب الفتن ، باب : إخبار النبي ﷺ فيها يكون إلى قيام الساعة (٢٨٩١) واللفظ له .

- وفي الحديث الذي رواه أبو داود في «سننه» عن حذيفة بن اليمان على الله عن حذيفة بن اليمان الله قال : «وَالله مَا أَدْرِي أَنسِيَ أَصْحَابِي أَمْ تَنَاسَوْا؟ وَالله مَا تَرَكَ رَسُولُ الله عَلَيْهِ مِنْ قَائِدِ فِتْنَةٍ إِلَى أَنْ تَنْقَضِيَ الدُّنْيَا، يَبْلُغُ مَنْ مَعَهُ ثَلاَثْمِائَةٍ فَصَاعِدًا إِلاَّ قَدْ سَمَّاهُ لَنَا عَلَيْهُ بِاسْمِهِ، وَاسْمِ أَبِيهِ، وَاسْمِ قَبِيلَتِهِ» (٢).
- وقال حذيفة ﴿ أيضًا كما عند نعيم بن حماد في «الفتن»: « مَا مِنْ صَاحِبِ فِتْنَةٍ يَبْلُغُونَ ثَلَاثُهَائَةٍ ، إِلاَّ وَلَوْ شِئْتُ أَنْ أُسَمِّيهِ بِاسْمِهِ ، وَاسْمِ أَبِيهِ ، وَمَسْكَنِهِ إِلَى يَوْمِ الْقَيَامَةِ ، كُلُّ ذَلِكَ عِمَّا عَلَّمَنِيهِ رَسُولُ الله عَلَيْ ...

ثم قال حذيفة: « إِنَّكُمْ كُنْتُمْ تَسْأَلُونَ رَسُولَ الله ﷺ عَنْ الْخَيْرِ، وَأَسْأَلُهُ عَمَّا يَكُونُ» (٣).

• وعن حذيفة الله قال: « مَا أَنَا إِلَى طِرِيقٍ مِنْ طُرُقِكُمْ بِأَهْدَى مِنِّي

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب الفتن ، باب: إخبار النبي ﷺ فيها يكون إلى قيام الساعة (٢٨٩١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في كتاب الفتن ، باب : ذكر « الفتن » ودلائلها (٤٢٤٣) ، وضعفه الألباني في « ضعيف سنن أبي داود » (٩١٣) ، « والمشكاة » (٥٣٩٣) ، والمعنى له شواهد .

<sup>(</sup>٣) أخرجه نعيم في « الفتن » (١٦) (١/ ٣١) ط التوحيد / القاهرة ، من طريق مكحول عن حذيفة .

بُكُلِّ فِتْنَةٍ هِيَ كَائِنَةٌ وَسَائِقهَا وَقَائِدهَا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ » (١).

- وعن حذيفة ﴿ أَيضًا أَنه قال : « لَوْ حَدَّثْتُكُمْ بِكُلِّ مَا أَعْلَمُ مَا رَقَدْتُمْ فِي الَّلِيْلِ » (٣).

فحذيفة بحق كان صاحب سِرِّ النَّبِيِّ ــ صلى الله عليه وعلى آله وسلم \_ كما قال ، وكما روى ذلك من الله عليه ومسلم .

وحذيفة بن اليمان على من مجدا اصحاب النّبيّ عَلَيْ واسم اليمان : حسل ويقال (٤) : حُسَيل بن جابر العبسي ، كان والده قد أصاب دمًا في قومه ، فهرب إلى المدينة وخالف بني عبد الأشهل ، فسماه قوم اليمان ؟ لحلفه لليمانية ، وهم الأنصار (٥) ، قتل والده في غزوة أحد وأسلم حذيفة وأخوه صفوان وأبوه في يوم واحد لما رأو النّبيّ عَلَيْتُهُ

<sup>(</sup>١) أخرجه نعيم في « الفتن » (٢٦) (١/ ٣٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه نعيم في « الفتن » (٢٧) . (١/ ٣٤) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه نعيم في الفتن (١٨)(١/ ٣٢).

<sup>(</sup>٤) وراجع «التقريب» لابن حجر(ترجمة حذيفة١١٥٦) .

<sup>(</sup>٥) "سير أعلام النبلاء" (٢/ ١٦٣) للذهبي.

**بداية الفتنة \_\_\_\_\_\_\_** ١١ وسمعوا منه .

الله عليه الصحيحين» اثنا عشر حديثًا عن النَّبيِّ ـ صلى الله عليه وعلى آله وسلم ـ انفرد البخاري له بثمانية أحاديث ، وانفرد مسلم له بسبعة عشر حديثًا ؛ قاله الذهبيُّ عِلَيْكُهُ في « سير أعلام النبلاء » (١).

وبعد أن شرح الله صدره للإسلام ، وبدأ يتربى على يد النبي \_ عليه الصلاة والسلام \_ نمت موهبته في جانبٍ فذً عظيم ، وكأن هذا الرَّجل المبارك قد تخصَّصَ في السُّؤال عن معرفة الفتن ، ومعرفة الشرِّ واجتنابه .

وبدأ يبحث عن الأمور التي ستكون بين يدي السَّاعة ، فهو يرى أصحابَ النبيِّ عَلَيْهُ يسألون عما كان ، وحذيفة \_ في موهبة فذَّة عجيبة \_ يسأل النبيِّ \_ عليه الصلاة والسلام \_ عمَّا سيكون .

ولقد بلغ من موهبة وفطنة وذكاء حذيفة أنَّ عمر بن الخطاب الله على اللهم الفطن العاقل الذكي الأريب ـ كان يستأنس دومًا ويستدل برأيه.

حتى ذهب إليه عمر في يوم وسأله (٢): أنشدك الله يا حذيفة ، هل

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) أخرجَهُ ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٢٧٦/١٢) عن حذيفة قال: «مرَّ بي عمر بن الخطاب وأنا جالس في المسجد فقال: ....».

سمَّاني لك رسول الله عَيَّا في المنافقين ؟! لأنَّ النبيَّ عَيَّا قد اللَّذ حذيفة أمينًا وحافظًا لسرِّه ، فأطلعه بأخبار الفتن ، وأخبره أيضًا بأسهاء المنافقين ، والعياذ بالله .

لقد أوتي حذيفة بن اليهان من الحصافة والفطنة ما جعله يدرك أن الخير في هذه الحياة واضح بيِّن لمن يريده ، وإنها الشَّر هو الذي يتنكر ويتخفى .

ومن ثم فإنه من الواجب على العاقل الأريب أن يعتني وأن يهتم بدراسة الشَّرِّ حتى لا يقع فيه ، والخير واضح بيِّن جليٌّ إن شاء الله تعالى . وهكذا عكف حذيفة بن اليهان على دراسة الشَّرِّ والأشرار ، والنفاق والمنافقين ، والفتن حتى ما بطن منها ، فتراه يسأل رسول الله عنها ، ورسول الله يَنْ يخبره .

- تدبر معي هذا الحديث الذي رواه البخاري ومسلم: يقول حذيفة هذا النّاسُ يَسْأَلُونَ رَسُولَ الله عَيْكِيَة عَنِ النّخيرِ ، وَكُنْتُ أَسْأَلُهُ عَنِ الشَّرِّ خَافَة أَنْ يُدْرِكَنِي ».
   أَسْأَلُهُ عَنِ الشَّرِّ خَافَة أَنْ يُدْرِكَنِي ».
- وفي رواية: « وَقَدْ عَلِمْتُ أَنَّ الْخَيْرَ لَا يَسْبِقُنِي» أي. لا يفوتني.
   يقول: فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ الله ، إِنَّا كُنَّا فِي جَاهِلِيَّةٍ وَشَرِّ أي: قبل
   الإسلام فَجَاءَنَا الله بِهَذَا الْحَيْرِ أي: بهذا الإسلام العظيم فَهَلْ

بداية الفتنة \_\_\_\_\_\_بداية الفتنة \_\_\_\_\_

بَعْدَ هَذَا الْخَيْرِ مِنْ شَرِّ؟

قال النبي عَلَيْ : «نَعَمْ».

فقال حذيفة : وَهَلْ بَعْدَ ذَلِكَ الشَّرِّ مِنْ خَيْرٍ ؟

قال النبي ﷺ: « نَعَمْ وَفِيهِ دَخَنٌ » \_ خير ليس صافيًا مكدر بشوائب الفتن .

قُلْتُ : وَمَا دَخَنُهُ يَا رَسُولَ الله ؟

قال ﷺ: «قَوْمٌ يَسْتَنُّونَ بِغَيْرِ سُنَّتِي ، وَيَهْتَدُونَ بِغَيْرِ هَدْيِي ، تَعْرِفُ مِنْهُمْ وَتُنْكِرُ » .

قال حذيفة : هَلْ بَعْدَ ذَلِكَ الْخَيْرِ \_ أي : الذي يشوبه الدخن \_ مِنْ لَرَّ ؟

قال النبيُّ ﷺ: « نَعَمْ ، دُعَاةٌ عَلَى أَبْوَابِ جَهَنَّمَ مَنْ أَجَابَهُمْ إِلَيْهَا قَذَفُوهُ فِيهَا ».

فَقُلْتُ : يَا رَسُولَ الله ! صِفْهُمْ لَنَا؟

قَالَ: « نَعَمْ ، قَوْمٌ مِنْ جِلْدَتِنَا وَيَتَكَلَّمُونَ بِأَلْسِنَتِنَا ».

قُلْتُ: يَا رَسُولَ الله ، فَمَا تَرَى إِنْ أَدْرَكَنِي ذَلِكَ؟ \_ هذا هو الجواب الذي يريد أن يصل إليه .

فقال النبيُّ عَلَيْةُ: « تَلْزَمُ جَمَاعَةَ الْمُسْلِمِينَ وَإِمَامَهُمْ ».

قال حذيفة : فَإِنْ لَمُ تَكُنْ لَمُ مَكَاعَةٌ وَلاَ إِمَامٌ؟ \_ سؤال عجيب أي : ماذا أصنع ؟ \_ فقال النبي عَلَيْهُ :

« فَاعْتَزِلْ تِلْكَ الْفِرَقَ كُلَّهَا وَلَوْ أَنْ تَعَضَّ عَلَى أَصْلِ شَجَرَةٍ حَتَّى يُدْرِ كَكَ الْمَوْتُ وَأَنْتَ عَلَى ذَلِكَ » (١).

اللهمَّ جنبنا الفتن ما ظهر منها وما بطن.

هكذا يبين لنا هذا الحديث وأحاديث الفتن ، شخصية حذيفة بن اليهان الله المجلاء ووضوح .

ذلكم الرجل الذي عاش مفتوح البصر والبصيرة على بؤر الفتن، وتواريخ الفتن، وأسباب الشرحتي لا يقع فيه، وليحذر الناس منه.

• ولذلك يقول حذيفة الله عنه الله تعالى بعث محمدًا والله فدعا النّاس من الضلالة إلى الهدى ، ومن الكفر إلى الإيهان ؛ فاستجاب له من استجاب ، فحيا بالحقّ مَنْ كان ميتًا ، ومات بالباطل من كان حيًّا ، من استجاب ، فحيا بالحقّ مَنْ كان ميتًا ، ومات بالباطل من كان حيًّا ، ثم ذهبت النبوة ، فكانت الخلافة على منهاجها ، ثم يكون ملكًا عاضًا ، ثم فمن النّاس مَنْ ينكِرُ بقلبه ويده ولسانه ، أولئك استجابوا للحق ، ومن فمن النّاس مَنْ ينكِرُ بقلبه ويده ولسانه ، أولئك استجابوا للحق ، ومن

<sup>(</sup>۱) آخرجه البخاري في كتاب الفتن ، باب: كيف الأمر إذا لم تكن جماعة (۷۰۸٤) ، انظر: رقم (۳۲۰٦)، ومسلم في كتاب الإمارة ، باب : وجوب ملازمة جماعة المسلمين عند ظهور الفتن (۱۸٤٧).

الناس من ينكر بقلبه ولسانه ، كافًا يده ؛ فهذا ترك شعبةً من الحق ، ومنهم من ينكر بقلبه كافًا يده ولسانه ، فهذا ترك شعبتين من الحق ، ومنهم من لا ينكر بقلبه ولا بيده ولا بلسانه ؛ فذلك ميت الأحياء » (١).

• ويتحدث حذيفة الخبير بأحوال القلوب فيقول: «القلوبُ أربعة: قلبٌ أجردٌ فيه سِراجٌ يزهِرُ ؛ فذلك قلبُ المؤمن ، وقلبٌ أغلف ـ أي: غلف في أغلفة الكفر والعياذ بالله ـ فذلك قلبُ الكافر ، وقلبٌ منكوسٌ : عرف ثم أنكر ، وأبصر ثم عمِي ؛ فذلك قلبُ المنافق ، وقلبٌ عرف ثم أنكر ، وأبصر ثم عمِي ؛ فذلك قلبُ المنافق ، وقلبٌ تمدُّه مادَّتان: مادَّة إيهان ومادَّة نفاق، وهو لما غلب عكيه منهها» (٢).

وإيهان حذيفة \_ رضوان الله عليه \_ وولاؤه لله ورسوله وللمؤمنين ، لا يعترفان بالعجز أبدًا ولا بالضَّعف ؛ بل ولا بالمستحيل .

فها هو حذيفة بن اليهان ـ رضوان الله عليه ـ نتعرف على شخصيته القوية حتى في جوانب المعارك والأزمات المهلكة الطَّاحنة ، التي لا

<sup>(</sup>١) أخرجَهُ أبو نعيم في «الحلية» (١/ ٢٧٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (١١/٣٦) عن أبي البختري عن حذيفة ، قال أبو نعيم في الحلية (٤/ ٣٨٥) : «.. وأرسله» ، وقد روي مرفوعًا ؛ أخرجه أحمد (٣/ ١٧) ، وأبو نعيم (٤/ ٣٨٥) عن أبي سعيد الخدري مرفوعًا ؛ وفيه علتان : ضعف ليث والانقطاع بين أبي البختري وأبي سعيد ؛ وضعفه الشيخ شعيب في «تحقيق المسند» (١١١٢٩) ، وانظر: «مجمع الزوائد» (١٣/١٢) .

يقف إليها الأقوياء ولا يتعرض لها إلا الأبطالُ الصناديد.

ففي غزوة الخندق ؛ «غزوة الأحزاب» ، وبعد أن دَبَّ الفشل في صفوف كفَّار قريش وحلفائهم من اليهود .

أراد الرسول عليه في ليلة حالكة السواد، شديدة الريح، عظيمة البرد، بصورة قاتلة، أن يقف على آخر تطورات الموقف في معسكر الأحزاب معسكر المشركين.

وكانت العواصف رهيبة ، والرِّياح تزمجر وسط الصحراء ، وكان الليل مظلمًا شديد السواد ، وأراد النبيُّ - صلى الله عليه وآله وسلم - أن يرسل واحدًا من أصحابه - رضوان الله عليهم - إلى معسكر العدو ؛ ليتسلل إلى داخل المعسكر ، ليسمع بأذنيه ، ويرى بعينيه ، وليقف على آخر تطورات معسكر أهل الشرك بشرط أن يرجع إلى النبيِّ عَيْقِيْ البخره .

يعني : حذَّر النبيُّ ﷺ أن يتعامل مع الأعداء ، وحذَّر من أن يراه الأعداء .

بل البطولة والرجولة أن يرى ويسمع ويرجع بالخبر إلى النبيِّ عَلِيْ . فمن في مثل هذا الجو القاتل المهلك ، في هذا الليل الحالك السواد ،

وفي هذه العواصف التي تكادأن تقتلع الجبال، وفي هذه اللحظات القاسية البرودة، يقدم على هذه المهمة الصعبة خلف خطوط العدو؟!

نادى النبيُّ على رجل من أصحابه ليقف وليقوم بهذه المهمَّة العظيمة ؛ فمن هو ؟ إنَّهُ حذيفةُ بن اليان على المان اللهان الله المان الما

دَعُونا نسمع حذيفة بن اليهان وهو يحكي لنا هذا الموقف الجميل الذي رواه الإمام مسلم ، والإمام أحمد في « مسنده »\_ واللفظ له:

و يقول حذيفة ـ رضوان الله عليه: قَالَ فَتَى مِنَّا مِنْ أَهْلِ الْكُوفَةِ لِخُذَيْفَةَ بْنِ الْيَهَانِ: يَا أَبَا عَبْدِ الله ، رَأَيْتُمْ رَسُولَ الله وَ الله وَ الله وَ الله لَقَدْ قَالَ: فَالَا: فَكَيْفَ كُنْتُمْ تَصْنَعُونَ؟ قَالَ: وَالله لَقَدْ قَالَ: فَكَيْفَ كُنْتُمْ تَصْنَعُونَ؟ قَالَ: وَالله لَقَدْ كُنْتُمْ تَصْنَعُونَ؟ قَالَ: وَالله لَقَدْ كُنْتُمْ تَصْنَعُونَ؟ قَالَ: وَالله لَقَدْ كُنْتُمْ تَصْنَعُونَ؟ قَالَ: فَالله لَقَدْ كُنْتُمْ تَصْنَعُونَ؟ قَالَ: وَالله لَقَدْ كُنَّا نَجْهَدُ ـ أَي: نتعرض للشدَّة والضِّيق والجهد والبلاء . فأجاب الفتى على جواب حذيفة بجواب بديع \_، قال الفتى لحذيفة على وَالله يَا أَبَا عَبْدِ الله ، لَوْ أَدْرَكْنَا رَسُولَ الله يَعْلَقُهُ مَا تَرَكْنَاهُ يَمْشِي عَلَى الأَرْضِ ، وَلَحَعَلْنَاهُ عَلَى أَعْنَاقِنَا (١)

سبحان الله ! اللهم إنا نشهدك أننا نردد الآن بقلوبنا وألسنتنا وجوارحنا ما قاله هذا الشاب المبارك: والله وكنّا مع رسول الله على أعناقنا .

<sup>(</sup>۱) سبق تخريجه (ص ۲۷) ، وهو في «المسند» (٥/ ٣٩٢) ، ومسلم (١٧٨٨).

لكن أرجو ألا يفهم شابٌ أن من يأتي بعد أصحاب النبي عَلَيْ هم أشد حبًا ، وأكثر اتباعًا ، وأكثر حرصًا على النبيِّ عَلَيْتُ منهم .

كلاً \_ وألف كلًا \_ فما شهدت الأرض ولا عرفت البشرية نموذجًا فريدًا للحب كما عرفت من حبِّ الصحابة للحبيب النبي عَيَا اللهِ .

كما قال عروة بن مسعود: « والله لقد قدمت على كسرى وقيصر والنجاشي ، والله ما رأيت مَلِكًا يُعظِّمُهُ أصحابهُ كما رأيتُ أصحابَ محمدٍ يعظمون محمدًا عَلَيْ » (١) .

لكن انظر إلى هذه الفطرة ، وإلى هذا الحب الجياش الفياض في قلب هذا الشاب .

• يَقُولُ حُذَيْفَةُ: يَا ابْنَ أَخِي، وَالله لَقَدْ رَأَيْتُنَا مَعَ رَسُولِ الله عَيْكِمْ بِالْخَنْدَقِ وَصَلَّى رَسُولُ الله عَيْكِمْ مِنَ اللَّيْلِ هَوِيَّا \_ أي حينًا طويلًا من الزمان \_ ثُمَّ الْتَفَتَ إِلَيْنَا \_ أي إلى الصحابة \_ فقال النبيُّ عَيْكُمْ لأصحابه: «مَنْ رَجُلٌ يَقُومُ فَيَنْظُرَ لَنَا مَا فَعَلَ الْقَوْمُ؟ يَشْتَرِطُ لَهُ رَسُولُ الله عَيْكُمْ أَنَّهُ يَرْجِعُ « أَذْ خَلَهُ الله النّبَيَّ عَلَى الْقَوْمُ؟ يَشْتَرِطُ لَهُ رَسُولُ الله عَيْكُمْ أَنَّهُ يَرْجِعُ « أَذْ خَلَهُ الله النّبَةَ ».

يعني : مَن مِن القوم ؛ يقوم إلى معسكر الأعداء ليتعرف لنا على أخبارهم بشرط أن يرجع إلينا «أَدْخَلَهُ الله النّجَنَّةَ» أي : إن فعل ذلك.

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص٢٧).

ثم قال النبيُّ عَيَّاتُ مرة ثانية: « مَنْ رَجُلٌ يَقُومُ فَينْظَرَ لَنا مَا فَعَلَ القَوْمُ ثَمَّ يَرْجع \_ يَشْر طُ لَهُ رسُولُ الله عَيَّاتُ الرَّجْعَة \_ أَسْأَلُ الله أَنْ يَكُونَ رَفِيقي فِي الجنَّة».

يقول حذيفة: فَمَا قَامَ رَجُلٌ مِنَ الْقَوْمِ مَعَ شِدَّةِ الْخَوْفِ وَشِدَّةِ الجُّوعِ وَشِدَّةِ الجُّوعِ وَشِدَّةِ الجُّوعِ وَشِدَّةِ الْبَرْدِ ، فقال رسول الله ﷺ: « قُمْ يَا حُذَيْفَةَ »ويا لها من كرامة!

يقول: فلمَّا دعاني رسول الله عَيَّاتَةٍ فَلَمْ يَكُنْ لِي بُدُّ مِنَ الْقِيَامِ حِينَ دَعَانِي، قال رسول الله عَيَّاتُةٍ لحذيفة: « يَا حُذَيْفَةُ ، فَاذْهَبْ فَادْخُلْ فِي الْقَوْم فَانْظُرْ مَا يَفْعَلُونَ وَلاَ تُحْدِثَنَّ شَيْئًا حَتَّى تَأْتِيَنَا ».

أوامر واضحة .. تعليهات صريحة من النبيِّ ﷺ .

يقول حذيفة: فَذَهَبْتُ فَدَخَلْتُ فِي الْقَوْمِ وَالرِّيحُ وَجُنُودُ اللهُ تَفْعَلُ مَا تَفْعَلُ لاَ تَقِرُّ لَكُمْ قِدْرٌ ـ القدر: الإناء الذي يوضع على النار ـ وَلاَ مَا تَفْعَلُ لاَ تَقِرُ لَكُمْ قِدْرٌ ـ القدر: الإناء الذي يوضع على النار ـ وَلاَ نَارٌ وَلاَ بِنَاءٌ ـ ذلك من شدة الريح وعصفها \_ فَقَامَ أَبُو سُفْيَانَ بْنُ حَرْبٍ فَقَالَ اللهُ عَنْ جَلِيسُهُ ؟!.

انظر إلى دهاء أبي سفيان رأى أن السَّواد حالك ، والظَّلام دامس ، والظَّلام دامس ، والخيام تقتلع ، فخشي أن يتسلل رجلٌ من أصحاب النِّبيِّ إلى معسكرهم .

فأمر كل أفراد الجيش أن يتعرف كلُّ واحد على صاحبه إلى جواره ،

يقول حذيفة : فَأَخَذْتُ بِيكِ الرَّجُلِ الَّذِي إِلَى جَنْبِي فَقُلْتُ : مَنْ أَنْتَ ؟ قَالَ: أَنَا فُلاَنُ بْنُ فُلاَنٍ. \_ ونجا حذيفة ﴿ مَنْ هذه الخطة الخبيثة .

يقول حذيفة: ثُمَّ قَالَ أَبُو سُفْيَانَ: يَا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ ، إِنَّكُمْ وَالله مَا أَصْبَحْتُمْ بِدَارِ مُقَامٍ لَقَدْ هَلَكَ الْكُرَاعُ \_ أي: الخيل \_ وَأَخْلَفَتْنَا بَنُو قُريْظَةَ \_ بنو قريظة أخلفت الوعد مع المشركين \_ وَبَلَغَنَا مِنْهُمُ الَّذِي تُكْرَهُ وَلَقِينَا مِنْ هَذِهِ الرِّيحِ مَا تَرَوْنَ ، وَالله مَا تَطْمَئِنُ لَنَا قِدْرٌ ، وَلاَ تَقُومُ لَنَا نَارٌ ، وَلاَ يَسْتَمْسِكُ لَنَا بِنَاءٌ فَارْتَحِلُوا فَإِنِّي مُرْتَحِلُ.

ثُمَّ قَامَ إِلَى جَمَلِهِ وَهُوَ مَعْقُولٌ \_ هذا يحكيه حذيفة بالتفصيل ؛ أي: مربوط \_ فَجَلَسَ عَلَيْهِ ثُمَّ ضَرَبَهُ فَوَثَبَ عَلَى ثَلاَثٍ .

\_ انظر إلى دقة الوصف \_ فَوَثَبَ عَلَى ثَلاَثٍ \_ أي : على ثلاث مراحل . فَهَا أَطْلَقَ عِقَالَهُ إِلاَّ وَهُوَ قَائِمٌ.

يقول حذيفة: وَلَوْ لاَ عَهْدُ رَسُولِ الله عَلَيْهِ إِليَّ : « لاَ تُحْدِثْ شَيْئاً حَتَّى تَأْتِينِي » ، ثُمَّ شِئْتُ لَقَتَلْتُهَ بِسَهْمٍ ـ يعني : لَقُتِلَ أَبُو سُفْيَانَ بِسَهْمِي.

يقول حذيفة: ثُمَّ رَجَعْتُ إِلَى رَسُولِ الله ﷺ وَهُوَ قَائِمٌ يُصَلِّي فِي مِرْطٍ لِبَعْضِ نِسَائِهِ مُرجلٌ ـ يعني: كساء من صوف مخطط.

يقول : فَلَمَّا رَآنِي أَدْخَلَنِي إِلَى رَحْلِهِ ، وَطَرَحَ عَلَيَّ طَرَفَ الْمِرْطِ ، ثُمَّ

بداية الفتنة بداية الفتنة رَكَعَ وَسَجَدَ وَإِنِّي لَفِيهِ ـ أَي : وحذيفة في مرط النَّبِيِّ عَلَيْهِ ـ فَلَمَّا سَلَّمَ أَخْبَرْتُهُ الْخَبَرُ ثُهُ الْخَبَرَ ، وَسَمِعَتْ غَطَفَانُ بِمَا فَعَلَتْ قُرَيْشُ وَانْشَمَرُوا إِلَى بِلاَدِهِمْ. هذا لفظ أحمد .

تدبر كيف كان حذيفة يقول قبل ذلك : فها قام رجل من القوم ... الحديث .

والآن يقول: فلمَّا أمرني النبيُّ عَلَيْهُ بهذه المهمة وانطلقت. يقول: فمضيت كأنَّا أمشي في حمَّام، لا أشعر ببرد. سبحان الله!!

حتى أتيت القوم - فَرَأَيْتُ أَبَا سُفْيَانَ يَصْلِى ظَهْرَهُ بِالنَّارِ - يعني: يحتمي، فَوَضَعْتُ سَهْمًا فِي كَبِدِ الْقَوْسِ. فَأَرَدْتُ أَنْ أَرْمِيَهُ، فَذَكَرْتُ قَوْلَ رَسُولِ الله عَلَيْ ". وَلَوْ رَمَيْتُهُ لاَّصَبْتُهُ.

قال: فَرَجَعْتُ وَأَنَا أَمْشِي فِي مِثْلِ الْحَيَّامِ، فَلَمَّا أَتَيْتُهُ، فَاخْبرتُهُ بِخَبر الْقَوْم وفَرَغتُ قُرِرْتُ ـ يعني: أَصَابَنِي الْبَرْدُ حِينَ فَرَغْتُ .

وكأنَّما حين خرج من المهمَّة خرج من المعيَّة ، شعر بالبرد!.

وهذه ـ والله الذي لا إله غيره \_ يشعر بها كثير من الإخوة

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب الجهاد والسير ، باب : غزوة الأحزاب (رقم ١٧٨٨) .

الفتنة بين الصحابة الصادقين . قد تكون مثلًا مريضًا مرضًا شديدًا جدًّا ، وتخرج إلى زيارة مريض أو إلى جنازة أو مجلس علم ، وأنت لا تقوى البتة على أن تتلفظ بكلمة قبل أن تذهب إلى هذا الباب من أبواب الخير ، وهذا الطريق من طرق البر .

فإذا ما شرعت في العمل الذي خرجت من أجله طاعة لله لا تشعر البتة بشيء ؛ لأنك دخلت معية الله \_ جلَّ وعلا \_ التي لا تكون إلا للمحسنين ؛ قال تعالى : ﴿ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [العنكبوت:٦٩].

## ○ فالمعية نوعان :

معية عامة : وهي معية العلم والمراقبة والإحاطة .

ومعية خاصة: وهي معية النصر، والتأييد، والحفظ، والمدد، والعون.

تدبَّر ما يقول حذيفة : فَلَمَّا أَتَيْتُهُ فَأَخْبَرْتُهُ بِخَبَرِ الْقَوْمِ وَفَرَغْتُ قُرِرْتُ فَرُرْتُ فَالْبَسَنِي رَسُولُ الله عَلَيْهِ مِنْ فَضْلِ عَبَاءَةٍ كَانَتْ عَلَيْهِ يُصَلِّي فِيهَا ، فَلَمْ أَزُلْ نَائِمًا حَتَّى أَصْبَحْتُ ، فَلَمَّا أَصْبَحْتُ قَالَ: « قُمْ يَا نَوْمَانُ !» (١) أي : الرَّلْ نَائِمًا حَتَّى أَصْبَحْتُ ، فَلَمَّا أَصْبَحْتُ قَالَ: « قُمْ يَا نَوْمَانُ !» (١) أي : يا كثير النوم .

صلى الله وسلَّم وبارك على نبينا محمد ، ورضي الله عن حذيفة بن اليهان .

<sup>(</sup>١) هذه رواية مسلم ؛ انظر الحديث المتقدم .

بداية الفتنة بداية الفتنة وحسبنا أن نعلم أن حذيفة بن اليمان وهي كان ثالث ثلاثة \_ أو خامس خسة \_ كانوا أصحاب السبق العظيم في فتوح العراق كلها ، حتى لا يظن بعض شبابنا أنه كان عاكفًا عابدًا فحسب .

فهؤلاء كانوا في محاريب العبادة عبَّادًا زهَّادًا ، وكانوا في المتاجر أمناء ، وكانوا في وللعارك أبطالًا أفذاذًا ينطلقون في صفوف الأعداء ، يبحثون عن الشَّهادة في سبيل الله قبل أن يبحثوا عن النَّصر .

فحذيفة بن اليهان هو قائد معركة نهاوند (١)، حيث احتشد الفرس في مائة ألف فارس.

وفي هذا اليوم اختار عمر بن الخطاب و لقيادة الجيوش النَّعمان بن مقرن و يُعدَّد النَّعمان ؛ فقال عمر بن الخطاب و : إنْ قتل النَّعمان ؛ فليتولَّ القيادة حذيفة بن اليمان .

وأرسل عمر إلى المقاتلين كتابه يقول: إذا اجتمع المسلمون؛ فليكن كلُّ أمير على جيشه، وليكن أمير الجيوش جميعًا النُّعمان؛ فإذا استشهد النُّعمان فليأخذ الرّاية حذيفة فليأخذ الراية جرير بن عبد الله.

انظر إلى تخطيط القائد الأعلى ؛ عمر في المدينة ، يخطط للجيوش في

<sup>(</sup>١) «البداية والنهاية» (٧/ ٢٥٥، سنة إحدى وعشرين) ط. دار ابن رجب.

٩٤ ---- الفتنة بين الصحابة شرخه و الفتنة بين الصحابة شرخه و الفتنة بين الصحابة شرخها و ند أمام جحافل الفرس الجرارة .

يقول: ومضى أمير المؤمنين يختار قواد المعركة حتى سمَّى منهم سعبة \_ اختار سبعة قواد؛ إن قتل قائد يتولَّى فلانٌ القيادة بعده.

والتقى المسلمون مع الفرس ـ المسلمون لا يزيدون عن ثلاثين ألف مقاتل ، والفرس يزيدون عن مائتي ألف مقاتل .

وبدأت المعركة وسقط قائد المسلمين الأول شهيدًا ، سقط النُّعمان وقبل أن تهوي الراية إلى الأرض التقطها وانقض عليها كالأسد أو كالصقر حذيفة بن اليان في .

وانطلق حذيفة \_ رضوان الله عليه \_ ينادي بأعلى صوته يكبر في صفوف المعركة وهو يقول: الله أكبر، صدق وعده، الله أكبر، نصر جنده.

ثم لوى زمام فرسه صوب المقاتلين في جيوشه ، وظلَّ ينادي على أصحاب النبيِّ عِنَيْ ويقول: يا أتباع محمَّد ، ها هي جنان الله ـ عزَّ وجلَّ ـ تتهيأ لاستقبالكم ؛ فلا تطيلوا عليها الانتظار ، هيا يا رجال بدر ، تقدَّموا يا رجال الخندق ، تقدَّموا يا أبطال أحد ، تقدَّموا يا أبطال تبوك .

وهكذا ظلَّ حذيفة بن اليمان ينادي بهذه الكلمات التي تحركُ

بداية الفتنة بداية الفتنة الإيمان والشَّوق في القلوب إلى الشَّهادة ، وإلى الجنَّة في قلوب أصحاب النبيِّ عَيَّاتٍ في هذا العدد القليل على هذا النبيِّ عَيَّاتٍ في هذا العدد القليل على هذا الجيش الجرار ، وأوقعوا بالفرس هزيمة ساحقة على يد هذا البطل القائد ، على يد حذيفة بن اليمان في .

وهكذا شهد حذيفة كثيرًا من المشاهد والغزوات ؟ بل كان قائد معظم المعارك في أرض العراق كلها .

وفي يوم من أيَّام العام الهجري السادس والثلاثين ينام حذيفة بن اليهان على فراش الموت ويأتيه بعض إخوانه وأصحابه بأكفان فيلمسها حذيفة بن اليهان ، فيرى أنها غالية الثَّمن .

وتمتم حذيفة \_ رضوان الله عليه \_ بكلمات استمع إليها بعض إخوانه سمعوه يقول (٢): «مرحبًا بالموت ، حبيبٌ جاء على شوق ، لا أفلح من ندم » وصعدت روحه إلى الله \_ جلَّ وعلا \_ إلى : ﴿ جَنَّ بَ وَهَرَ إِنَّ فِي

<sup>(</sup>۱) «سير أعلام النبلاء ». (٢/ ١٦٨).

<sup>(</sup>٢)أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٧/ ٤٥٨) والحاكم (٤/ ٥٤٧) وأبو نعيم في معرفة الصحابة (١٧٤٢).

٩٦ ---- الفتنة بين الصحابة ﴿

مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكِ مُقْتَدِرٍ ﴾ [القمر:٥٥، ٥٥] . فرضي الله عن حذيفة ، وصلى الله وبارك على أستاذه ومعلمه.

فقد يزول عجبكم إذا علمتم أن هذا الشاب المبارك ـ أي : حذيفة بن اليهان ما وصل إلى اليه إلاّ لأن الذي رباه هو المصطفى عَلَيْتُمْ وكفى!!

فإذا كان كلَّ تلميذ في العادة يقتبس من أستاذه ومعلمه ؛ فكيف يكون اقتباس حذيفة إذا كان أستاذه ومعلَّمه هو المصطفى عَلَيْكُ ، وإذا كان كلُّ منهج يترك بصهاته وطابعه على مَنْ يتربون عليه ويتتلمذون عليه ، فكيف تكون البصهات ؟ وكيف يكون الطَّابع إذا كان المنهج عليه ، فكيف تكون البصهات ؟ وكيف يكون الطَّابع إذا كان المنهج الذي تربى عليه حذيفة هو قرآن الله ـ جلَّ وعلا ـ ومنهج رسول الله ـ صلى الله عليه وآله وسلم ؟

وسأعاود الحديث \_ إن شاء الله تعالى \_ في الباب المقبل عن الفتن مع حذيفة بن اليهان عليه الله المال المال

فها أردت فقط \_ في هذه العجالة \_ إلاَّ أن أعرِّف الأمَّة بصحابي جليل قد لا يعرفه الكثيرون منها ؛ مع أنَّه روى معظم أحاديث الفتن كها بينت ، أسأل الله أن يجنبنا الفتن .





نبوءة المصطفى ﷺ بمقتل عثمان 🐟 🚤 🗝 🗝 ٩٩



وكان ما أخبر به الصادق المصدوق عَلَيْتُ فإنه لا ينطق عن الهوى.

فقد قُتِل عمر ، وكسر الباب الذي كان مغلقًا على فتن كثيرة ، وظهرت الفتن ووقع البلاء .

فكانت الفتنة الأولى بلا نزاع ، والتي ظهرت هي: فتنة قتل عثان على على يد طائفة من دعاة الشرّ ، الذين تألبوا عليه من العراق ، والكوفة ، والبصرة ، ومصر ، ودخلوا المدينة ، وقتلوا عثمان على وهو يقرأ القرآن الكريم ـ كما سأبين إن شاء الله تعالى .

وأسأل الله \_ عزَّ وجلَّ \_ أن يوفقني وأن يسددني لأُجَلِّي لكم الحديث في هذه الفتنة الحالكة ، التي بدأت بقتل عثمان ، وانتهت بقتل علي والحسن والحسين وجمع كبير من أصحاب النبي عَيَالِيُ \_ ورضي الله عنهم أجمعين .

لاسيها وأنا أعلم أنه قد خاض في بحر متلاطم الأمواج من لا يجيد السباحة ، ونازل في تاريخ الأصحاب ، وفي سيرة الأطهار من لا يجيد النزال ، وتكلم من لا يجيدون الكلام من يحملون قلوبًا مريضة

۱۰۰ — الفتنة بين الصحابة المشوشة ، وعقيدة فاسدة كاسدة ملوثة.

فَمِنْ هؤلاء من تطاول على هذه القمم الشَّماء ، ونال من هؤلاء الأطهار ، ونقل بعض الآثار ، وإن كانت في كتب أئمتنا أئمة السلف ؟ كابن عساكر ، وابن جرير الطبري ، وابن كثير وغيرهم .

نقل هذه الآثار دونها علم البتة بأقوال أهل الجرح والتَّعديل في أسانيد هذه الآثار ؛ فإن علماءنا الذين سطَّروا كلَّ هذه الآثار ، رووا كل من بينِ ركامِ كل أثرِ بسنده ؛ ليسهل على كلِّ ناقلٍ أن يستخرجَ الحقَّ من بينِ ركامِ الباطل.

وتبدأ الفتنة بمقتل عثمان بن عفَّان على وقد أخبره النبيُّ عَلَيْ الصَّادق الذي لا ينطق عن الهوى وخصه بقوله: « مَعَ بَلْوَى تُصِيبُهُ »(١).

والسؤال الآن: لماذا خصَّ النبيُّ ﷺ عثمانَ بذكر البلاء، مع أنَّ
 عثمان قُتل كما قُتل عمر؟

والجواب: أنَّ عمر بن الخطَّاب عَلَيْ قد قتل ، وكانت الدَّولة فَتِيَّة أَبِيَّة قُوِيَّة ، وكان عمر مُهابًا ، قويًّا ، لكن عثمان على قتل وامتحن بمثل ما لم يمتحن به عمر على .

ولقد تسلُّط على قتل عثمان الله مجموعة من القوم ، ممن أرادوا أن

<sup>(</sup>١) سيأتي قريبًا .

نبوءة المستقى عمقتل عثمان المستقى عثمان المستقى عثمان عثمان عثمان كما زعم يخلعوا عثمان من الإمامة ، أو يقتلوه بسبب ظلم وقع فيه عثمان كما زعم الكذّابون المبطِلُون .

فعثمان ابتلي بما لم يبتل به عمر ؛ فعمر قتله أبو لؤلؤة المجوسي (١) \_ عليه من الله ما يستحقه \_ بين الصَّحب الكرام ، وهو حادث فردي .

لكنّ عثمان التلي بحثالة من القوم ، عمن ادعوا ورعًا باهتًا ، وزهدًا كاذبًا ، وانطلقوا في زي الحُجّاج ، وقد خدعوا الناس كما سأبين الآن وأنهم ما خرجوا إلا للحج ، وإلى لقاء عثمان السيّنوا له بعض المظالم التي يشكو منها بعض الناس ، وهم ما خرجوا إلا بخطّة مدبّرة آثمة على يد هذا اليه ودي الخبيث : عبد الله بن سبأ ، ليقتلوا عثمان الله أو ليخلعوه من الإمامة .

وهذه كانت أول فتنة يخرج فيها مجموعة من المجرمين ، من الثوار ؟ ليخلعوا خليفة المسلمين بالقوة أو يقتلوه !!

لم يتعرض لذلك عمر ؛ بل قتل في حادث فردي ، وعلى فراش الموت رشَّحَ عمر ستةً من أصحاب النبي على وكان على رأس هؤلاء: عثمان ؛ ليكون خليفة للمسلمين من بعده ، وبايع المسلمون عثمان بالإجماع بيعة عظيمة جليلة .

<sup>(</sup>١) عند البخاري كتاب فضائل الصحابة ، باب قصة المبايعة ، والاتفاق على عثمان بن عفمان (١).

وتولى عثمان الخلافة ، وعاش النّاس في رخاء إلى أن دبّت وظهرت هذه الفتنة الحالكة السواد ، وثار هؤلاء على خلع عثمان أو قتله ، وهذه هي المرة الأولى التي تقع فيها مثل هذه الفتنة ، في تاريخ أمّة النبيّ عليها.

وبمقتل عثمان القسم المسلمون ، ووقع القتال بين الصحابة ، وانتشرت الفتن والأهواء ، وكثر الاختلاف ، وتشعبت الآراء ، وازدادت المعارك واشتعلت نارها .

وفي يوم علا النبيَّ - صلى الله عليه وآله وسلم - على جبل مرتفع من جبال المدينة ، وقال كلامًا عجيبًا ، قال - بأبي هو وأمي - لأصحابه:

« هَلْ تَرَوْنَ مَا أَرَى؟ ».

قَالُوا: لَا يَا رَسُولَ الله !

فَقَالَ - عليه الصلاة والسلام: « إِنِّي لأَرَى الْفِتَنَ تَقَعُ خِلاَلَ بُيُوتِكُمْ كَمَوَاقِعِ الْقَطْرِ » (١) .

تدبر كلام النبي ـ عليه الصلاة والسلام!!

○ قال الإمام النَّوويُّ ـ رحمه الله تعالى (٢) : «فالنبيُّ عَلَيْ يريد بذلك

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> انظر « مسلم بشرح النووي » (ج ۱۸ص۸۸).

نبوءة المصطفى المعنى المستعمان الله عليه مستعمل المستعمل الله عليه مستعمل المستعمل الله عليه مستعمل المستعمل ا

وأصابت هذه الفتن الحالكة جُلَّ بيوت أصحاب النبيِّ عَلَيْهُ إِن لم أقل كلَّ بيوت أصحاب النبيِّ عَلَيْهُ ؛ فلقد اشترك في الفتنة من اشترك، فوقعت الفتنة في كلِّ بيت ودخلت الفتنة كلَّ بيت، مصداقًا لقول الصادق الذي لا ينطق عن الهوى:

« إِنِّي لأَرَى الْفِتَنَ تَقَعُ خِلاَلَ بُيُوتِكُمْ كَمَوَاقِعِ الْقَطْرِ »(١).

وذكر النبيُّ - صلى الله عليه وآله وسلم - أن عثمان بن عفَّان الله مسيقتل مظلومًا ، وسيصيبه بلاءٌ بعد أن بشَّره بالجنَّة .

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ، كتاب فضائل أصحاب النبي ، باب قول النبي الله «ولو كنت متخذًا خليلاً» (٣٦٧٤) ، ومسلم ، كتاب فضائل الصحابة ، باب من فضائل عثمان بن عفان الله (٢٤٠٣) .

الفتنة بين الصحابة ﴿ عَنْ سَاقَيْهِ وَدَلاَّهُمَا فِي الْبِئْرِ. يقول: فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ ـ سلم أبو موسى الأشعري ﴿ عَلَى النبيِّ عَلِيهِ ـ ثُمَّ انْصَرَفْتُ فَجَلَسْتُ عِنْدَ الْبَابِ وَقُلْتُ: لَأَمُونَ نَا الْبَابِ وَقُلْتُ: لَأَكُونَنَّ الْيَوْمَ بَوَّابَ رَسُول الله عَلِيْهِ.

يقول أبو موسى الأشعري ﴿ فَجَاءَ أَبُو بَكْرٍ فَذَفَعَ الْبَابَ. فَقُلْتُ : فَجَاءَ أَبُو بَكْرٍ فَذَا؟ فَقَالَ: أَبُو بَكْرٍ. فَقُلْتُ : عَلَى رِسْلِكَ؟ \_ انتظر حتى أستأذن رسول الله عَلَيْهِ، قال أبو موسى : ثُمَّ ذَهَبْتُ فَقُلْتُ : يَا رَسُولَ الله ، هَذَا أَبُو بَكْرٍ يَسْتَأْذِنُ \_ عَلَيْكَ \_ فقال له النبيُّ عَلَيْهِ: « النَّذَنْ لَهُ وَبَشِّرُهُ أَبُو بَكْرٍ يَسْتَأْذِنْ \_ عَلَيْكَ \_ فقال له النبيُّ عَلَيْهِ: « النَّذَنْ لَهُ وَبَشِّرُهُ بِالْجَنَّةِ».

يا لها من كرامة! لقد سعد الصّدِّيق بهذه الكلمة سعادة لا شقاوة بعدها أبدًا؟ إذ إن المُبشِّر هو الصَّادق الذي لا ينطق عن الهوى عَلَيْنَ .

يَقُولُ: فَقُلْتُ لَهُ: اذْخُلُ و رَسُولُ الله ، يُبَشِّرُكَ بِالجَنَّةِ ، فَدَخَلَ أَبُو بَكْرِ الصِّدِّيقُ فَجَلَسَ عَنْ يَمِينِ رَسُولِ الله عَيِّيةٍ مَعَهُ فِي القُفِّ ، وَدَلَّى رِجْلَيْهِ فِي الْبِثْرِ ؛ كَمَا صَنَعَ رَسُولَ الله عَيَّيَةٍ ، وكَشَفَ عَنْ سَاقَيْهِ .

يقول أبو موسى: ثُمَّ رَجَعْتُ فَجَلَسْتُ وَقَدْ تَرَكْتُ أَخِي يَتَوَضَّا أُ

هو يريد أن يأتي ليستأذن ، لعله أن يبشّر بمثل ما بشّر به النبي عِيَالِيُّهُ أبا بكر .

وقلْتُ : هذا عُمَرُ يَسْتَأْذِنُ .

نبوءة المصطفى ﷺ بمقتل عثمان ﷺ على المسلمة على المسلمة على المسلمة على المسلمة على المسلمة على المسلمة المسلمة

وهذه لفتة إيمانية تبين لنا معنى الأُخوَّة ـ رضوان الله عليهم جميعًا . يَقُولُ : فَإِذَا إِنْسَانٌ يُحُرِّكُ الْبَابَ . فَقُلْتُ: مَنْ هَذَا؟ فَقَالَ: عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ، فقلت : عَلَى رِسْلِكَ؟ ثُمَّ جَاءَ إِلَى النَّبِيُّ عَلِيْهِ فَسَلَّمتُ عَلَيْهِ ،

فقال النبيُّ ﷺ لأبي موسى : « ائْذَنْ لَهُ وَبَشِّرْهُ بِالْجَنَّةِ » .

ما شاء الله ! لقد سعد هو الآخر سعادة لا شقاوة بعدها أبدًا .

قال أبو موسى: فجِئتُ عُمرَ فقلْتُ: أَذِنَ ويُبَشِّرُكَ رَسُولُ اللهَ عَلِيْةُ بِالْجَنَّةِ .

يقول أبو موسى ﴿ فَكَخَلَ فَجَلَسَ عَنْ يَسَارِ النَّبِيِّ فِي القُفِّ وَ النَّبِيِّ فِي القُفِّ وَ وَكَلَ دِجْلَيْهِ وَصَاحِبَهُ \_ اتباع دون مناقشة \_ رضوان الله عليهم جميعًا .

يقول أبو موسى الله : فَرَجَعْتُ حَتَّى جَلَسْتُ ـ عَلَى الْبَابِ ـ ، فقلت : إِنْ يُرِدِ الله بِفُلاَنٍ خَيْرًا ـ يعني أخاه ـ يَأْتِ بِهِ يَقُولُ : فَرَأَيْتُ إِنْسَانًا يُحَرِّكُ الْبَابَ فَقَلْتُ : مَنْ هذا ؟ فَقَالَ : عُثْمَانُ بْنُ عَفَّانَ ، فَقُلْتُ : عَلَى رِسْلِكَ ؟ قال وجئتُ النبي عَلَيْ وأخبرتُه ، فقال لأبي موسى: « الْمُذَنْ لَهُ وَبَشِّرْهُ بِالْجَنَّةِ مَعَ بَلْوَى تُصِيبُهُ » .

قال: فجئتُ فَقُلْتُ: ادْخُلْ وَيُبَشِّرُكَ رسولُ اللهُ عَلِيْ بِالْجَنَّةِ مَعَ بَلْوَى http://www.way2sunnah.com/vb

١٠٦ — الفتنة بين الصحابة ﴿ تُصِيبُكَ .

قال: فدخل عثمان بن عفَّان ﴿ فَوجَدَ القُفَّ قدْ مُلئَ فَجَلَسَ وِ جَاهَهُمْ مِنْ الشَّقِّ الآخرِ يعني: فجلس في مواجهة النبي ﷺ وصاحبه ودلى رجليه في البئر، كما فعل رسول ﷺ وصاحباه.

ن وقبل أن أشرع في الحديث عن الفتنة أرى من الجفاء جدًّا ألَّا أبيِّن في عجالة سريعة : مَنْ هو عثمانُ بن عفَّان ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

تدبَّروا معي كلام النبي عَلَيْهُ في هذا الحديث الجميل الذي رواه مسلم في كتاب فضائل الصَّحابة من حديث عائشة على السَّعاب الصَّحابة من حديث عائشة على السَّعاب الصَّحابة من حديث عائشة المُثَنِين.

قالت: كَانَ رَسُولُ الله عَلَيْ مُضْطَجِعًا في بَيْتِي كَاشِفًا عَنْ فَخِذَيْهِ أَوْ سَاقَيْهِ ، فَاسْتَأْذَنَ أَبُو بَكْرٍ ، فَأَذِنَ لَهُ النَّبِيُ عَلَيْ وَهُوَ عَلَى تِلْكَ الْحَالِ ، فَتَحَدَّثَ.

ثُمَّ اسْتَأْذَنَ عُمَرُ بْنُ الخَطَّابِ ﴿ مَا نَا اللَّهِ عَلَيْهِ وَهُ وَ كَذِلَكَ ،

<sup>(</sup>١) مسلم ، كتاب فضائل الصحابة ، باب من فضائل عثمان بن عفان (٢٤٠٣) ، وانظر: «صحيح البخاري» (٣٦٩٣) .

فلما خرج عثمان قالت \_ الذكية العبقرية الفقيهة \_ عائشة أمَّنا وَ الله عَمْرُ فَلَمْ يَا رَسُولَ الله ، دُخَلَ عُمَرُ فَلَمْ تَهْتَشَ لَهُ وَلَمْ تُبَالِهِ ، ثُمَّ دَخَلَ عُمَرُ فَلَمْ تَهْتَشَ لَهُ وَلَمْ تُبَالِهِ ، ثُمَّ دَخَلَ عُمَرُ فَلَمْ تَهْتَشَ لَهُ وَلَمْ تُبَالِهِ ، ثُمَّ دَخَلَ عُمْرُ فَلَمْ تَهْتَشَ لَهُ وَلَمْ تَبَالِهِ ، ثُمَّ دَخَلَ عُثْمَانُ فَجَلَسْتَ وَسَوَّيْتَ ثِيَابَكَ ؟ فَقَالَ المصْطَفَى عَلَيْهِ :

« أَلاَ أَسْتَحِي مِنْ رَجُلٍ تَسْتَحِي مِنْهُ اللَّائِكَةُ ؟! » (١).

إنَّه رجلٌ بلغ هذه المكانة من شدَّة حيائه من الله ، فاستحيت منه ملائكة الله ـ تبارك وتعالى ـ إنها فضيلة عظيمة ، ومنقبة جليلة .

وتدبروا هذه البشارة من رسول الله ﷺ لعثمان ؛ كما في الحديث الله ﷺ لعثمان ؛ كما في الحديث الله ﷺ للذي رواه البخاريُّ من حديث أنس بن مالك ﷺ : أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ صَعِدَ أُحُدًا وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ وَعُثْمَانُ فَرَجَفَ بِهِمْ ؛ فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ لِلْجَبَل :
 لِلْجَبَل :

« اثْبُتْ أُحُدُ ، فَإِنَّمَا عَلَيْكَ نَبِيٌّ وَصِدِّيقٌ وَشَهِيدَانِ » (٢) .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب فضائل الصحابة ، باب: من فضائل عثمان بن عفان الله المدال ١٤٠١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب فضائل الصحابة ، باب : مناقب عمر بن الخطاب أبي حفص القرشي العدوي الله (٣٦٧٥) .

وأنتم تعلمون فضل الشَّهادة عند الله ؛ قال تعالى : ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمْوَانًا ۚ بَلِ أَحْيَاءُ عِندَ رَبِهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾[آل عمران:١٦٩].

فالذي يحكم بالشَّهادة لعمر وعثمان ﴿ النَّبِيُّ عَلَيْهُ الصَّادق الذِّي لا ينطق عن الهوى .

ولما هاجر النبي عَلَيْهُ إلى المدينة فاجأ النبي عَلَيْهُ والصحابة مشكلة خطيرة ، ألا وهي مشكلة المياه ، فشق على الصّحابة هذا القحط ، وكان يتحكم في المياه رجل يهودي خبيث ، يبيع الماء بالمال وبالشّعير والتّمر (۱).

وتمنى النبيُّ \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ أن لو وجد من بين

<sup>(</sup>١) واليهود، هذا ديدنهم في كل زمان ومكان، يتحكمون في المصادر الحقيقية في هذه الأرض: في المياه، في الذَّهب، في الإعلام، في التَّعليم، فالتَّحكم في المياه تحكم في آلاف؛ بل في ملايين البشر.

وكذلك في الإعلام توجه عقول البشر ، وكذلك في التعليم ؛ يقول خبيث منهم : « دعوا أولادهم يذهبون إلى المساجد ، ويقرؤون القرآن ، ولكنًا سنغير هذا كله لأبنائهم في مدارسنا »، يخططون ويدبرون ويضعون المناهج التي تغير عقول أبنائنا وبناتنا في المدارس ، ولا زالت منظمة اليونسكو إلى الآن هي التي تضع مناهج أولادنا وبناتنا ، ولا حول ولا قوة إلا بالله . فاشتكى الصّحابة للنبي من المياه في المدينة ، وجشع هذا اليهودي الخبيث !

نبوءة المصطفى عَنْ بمقتل عثمان الله عثمان الله ودي الجشع ، الذي يبيع قربة الله عنه السَّعير .

ولم تجده الأزمة إلا عثمانها المعطاء والندي انطلق فورًا بعد ما سمع النبيّ - صلى الله عليه وآله وسلم - يقول: « مَنْ يَشْتَرِي بِعُرَ رُومَةَ فَيَجْعَلُ دَلْوَهُ مَعَ دِلاءِ المُسْلِمِينَ بِحَيْرٍ ؛ لَهُ مِنْهَا فِي الجَنّةِ ؟ » قال عثمان: فَيَجْعَلُ دَلْوَهُ مَعَ دِلاءِ المُسْلِمِينَ بِحَيْرٍ ؛ لَهُ مِنْهَا فِي الجَنّةِ ؟ » قال عثمان: فَاشْتَرَيْتُها مِنْ صُلْبِ مَالِي (١٠).

وانطلق عثمان والمشتري البئر من هذا اليهودي الخبيث ؛ فقال هذا اليهودي الخبيث ؛ فقال هذا اليهودي الغبي : لا أبيع لك البئر كاملة ؛ بل أبيع لك نصفها \_ كيف تباع نصف البئر \_ فقال : البئر لك يوم ولي يوم ، فوافق عثمان واشترى العين منه باثني عشر ألف درهم .

فكان المسلمون بفضل الله تعالى في يوم عثمان يأخذون الماء الذي يكفيهم ليومين ، ويجلس اليهودي في يومه ، ليرى مسلم يشتري منه ، فلا يجد .

فذهب اليهوديُّ الغبيُّ إلى عثمان رضي المعرض عليه نصف البئر الآخر.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في كتاب المناقب ، باب مناقب عثمان بن عفان وهد (٣٧٠٣) ، والنسائي (٢) أخرجه الترمذي في كتاب المناقب ، باب مناقب عثمان بن عفان وهد (٢٢ / ٢٣٥) ، وابن خزيمة في «صحيحه» (١٢١/٤) ، وحسنه الألباني في «الإرواء» (٣٨/٦) ، وأخرجه البخاري تعليقًا في كتاب الوصايا ، باب : إذا أوقف أرضًا أو بئرًا أو اشترط لنفسه مثل دلاء المسلمين (٢٧٧٨) عن أبي عبد الرحمن السلمي عن عثمان بلفظ : «من حفر رومة فله الجنة فحفرتها» .

وضاق المسجدُ النبوي يومًا بأصحاب النبيِّ عَلَيْ ودعا النبيُّ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المسجد؛ ليزيد مسجد النبيِّ ، ولم تجده المشكلة \_ أيضًا \_ إلا عثمانها المعطاء .

فتقدم عثمان بن عفَّان الله واشترى الأرض المجاورة ، وزادت رقعة المسجد النَّبوي على صاحبه أفضل الصلوات وأزكى السلام (١).

• وفي العام السادس للهجرة خرج النبيُّ عَلَيْهُ وأصحابه من المدينة إلى مكّة وهم يريدون العمرة وعلِمَتْ قريش بذلك ؛ فأراد النبيُّ عَلَيْهُ أن يخبر قريشًا أنه ما جاء مقاتلًا ولا محاربًا ؛ بل جاء لزيارة البيت ، فخرج النبيُّ عَلَيْهُ وهو يلبس ملابس الإحرام ، وساق الهدي أمامه ليؤكّد لهم أنّه ما جاء إلّا معتمرًا ، ولكنّ قريشًا أبت ورفضت رفضًا باتًا دخول النبي عَلَيْهُ مكّة .

وأراد النبيُّ ﷺ أن يرسل إلى قريش رجلًا من وجوه القوم ؛ ليؤكد لسادة قريش أنَّه ما جاء إلا للعمرة .

فأرسل النبيُّ - عليه الصلاة والسلام - خراش بن أمية الخزاعي (٢)،

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في كتاب المناقب ، باب : مناقب عثمان بن عفان الشهر (۳۷،۳ ) ، والنسائي في كتاب الأحباس ، باب : وقف المساجد (۳۲،۸ ) عن ثمامة بن حزن القشيري ، وقال الألباني في «ضعيف سنن النسائي » (۲۳۷) : صحيح دون قصة ثبير ولفظ الحديث: «من يشتري بقعة آل فلان ، فيزيدها في المسجد بخير منها في الجنة » وانظر الإرواء (۲/ ۳۹) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في «المسند» (٤/ ٣٢٤) من طريق : محمد بن إسحاق عن الزهـري عـن عـروة=

وهو رجل شريف في قومه ، فكادت قريش أن تقتله بعدما عقروا ناقته لولا أن الله \_عزَّ وجلَّ \_ نجَّاه ، ولولا أن مجموعةً من عقلاء قريش قالوا: لا تقتلوه؟ فإنَّ الرَّجل ما جاء إلا رسولًا ؛ والرسل عندهم لا تقتل ، فمنع الأحابيش قريشًا من قتل خراش بن أمية الخزاعي .

فدعا النبيُّ عَلَيْهُ عمر بن الخطَّاب وَ ليسله بعد خراش ، فقال عمر : يا رسول الله ، ليس بمكَّة أحد يمنعني ، عرفت قريش عداوتي إياها وغلظتي عليها ، ولكنِّي سأدلك على رجل هوأعزُّ بها مني ، فقال له النبيُّ عَلَيْهُ : « مَنْ هُوَ؟ » .

فقال عمر: إنه عثمان بن عفّان. واختار النبي عَلَيْ عثمان على وانطلق عثمان بأمر النبيّ عليه الصلاة والسلام ليخبر قريشًا أنه ما

عن المسور بن نخرمة ومروان بن الحكم قالا: فذكراه . قال الشيخ شعيب في تعليقه على المسند: «إسناده حسن . محمد بن إسحاق وإن كان مدلسًا ، وقد عنعن ، إلّا أنه قد صرَّح بالتحديث في بعض فقرات هذا الحديث فانتفت شبهة تدليسه » انتهى . لكن ابن إسحاق في هذه اللفظة لم نقف له فيها على تصريح. وقد رواه ابن إسحاق (كما في السيرة لابن هشام ملا المفظة لم نقف له فيها على تاتريخ » (١/ ١٢١) قال ابن إسحاق : وحدثني بعض أهل العلم أن رسول الله علي دعا خراش بن أمية الخزاعي ... القصة .

والقصة لعلها مدرجة هنا ؛ لذا قال العلامة الألباني في تعليقه على ابن خزيمة (٢٩٠٦): « إسناده ضعيف لعنعنة ابن إسحاق». وراجع «فتح الباري» لابن حجر (٥/ ٢٥) (٢٧٣١) (٢٧٣٢).

جاء إلا للعمرة ، وهو لا يفكر إلا في أن يبَلِّغ رسالة النبيِّ ﷺ حتى ولو قتل ، فهو يعلم يقينًا أن خراش بن أمية قد تعرض للموت والهلاك ، لولا أن الأحابيش منعته من القتل ، إذًا هو ذاهب وهو يعلم يقينًا أنه ربَّما يعود أو لا يعود .

فانطلق عثمان والله وسط هذه المخاطر المرعدة المرعبة ، ولا يعنيه أن يرجع حيًّا أو ميتًا ، وإنها كل الذي يعنيه أن يبلِّغ لقريش رسالة النبيِّ فاستقبلته قريش وأحسنوا استقباله ، وبالغوا في إكرامه ، فهو الوجيه في قومه ، الشَّريف النَّسيب ، وبلَّغهم رسالة النبيِّ عليه الصلاة والسلام .

فقالوا له: يا عثمان، إن شئت أن تطوف بالبيت فطف. سبحان الله! وهل جاء عثمان مع رسول الله على إلا ليطوف بالبيت؟! وهذه أمنية، لكن انظروا إلى الفقه والفهم: قالوا: يا عثمان، إن شئت أن تطوف بالبيت فطف؛ فقال عثمان النَّقي التَّقي الحيي: والله ما كنت لأطوف به حتى يطوف به رسول الله على فحبسوه، ووصل الخبر إلى النبي به حتى يطوف به رسول الله على فحبسوه، ووصل الخبر إلى النبي أن عثمان قد قُتل.

فلما سمع الصحابة بأن عثمان قد قتل ، بايعوا النبيَّ ﷺ على الموت ، بايعوا النبيَّ ﷺ البيعة التي خلَّد ذكرها القرآن ، إلى أن يرث الله

الأرض ومن عليها ، والتي سمِّيت ببيعة الرضوان ، والتي زكاها من فوق سبع سموات الرحيم الرحمن ؛ فقال سبحانه : ﴿ لَقَدْ رَضِيَ ٱللَّهُ عَن ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ ٱلشَّجَرَةِ ﴾ [الفتح: ١٨].

وقال الله تبارك وتعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا
 يُبَايِعُونَ ٱللَّهَ يَدُ ٱللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ [الفتح: ١٠].

قام النبيُّ عَلَيْهُ يبايع الصَّحابة ، وتصور معي بقلبك وبكيانك كله ، هذا المشهد المهيب الجليل وهو يقول: « إِنَّ عُثَانَ بْنَ عَفَّانَ فِي حَاجَةِ الله وَحَاجَةِ رَسُولِهِ » (١) وقدَّم النبيُّ عَلَيْهُ يده اليمنى ، وضرب بيده اليمنى على يده اليسرى وقال: « هَذِهِ يَدُ عُثْمَانَ ».

يقول أنس \_ رضوان الله عليه: فكانت يد رسول الله عليه لعثان الله عليه الله عليه عليه عليه الله الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله الله عليه عليه اله عليه الله على الله على

هل تدبرتم هذه العبارة ؟! فالذي يضرب بيد عثمان هو النبي \_ صلى الله عليه وآله وسلم ، يا لها من كرامة ومنقبة .

والحديث أخرجه الترمذي وقال: «حديث حسن صحيح غريب»

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في كتاب المناقب ، باب : في مناقب عثمان بن عفان الله (٣٧٠٢) وقال : «هذا حديث حسن غريب» بسند فيه الحكم بن عبد الملك ؛ قال في التقريب : «ضعيف» لذا ؛ ضعّف إسناد هذا الحديث الشيخ الألباني في «ضعيف الترمذي» (٧٦٥) و «المشكاة» ضعّف إسناد هذا الحديث الشيخ الألباني في البخاري ، كتاب فضائل الصحابة (٣٦٩٩) وقوله : «هذه يد عثمان» لها شاهدٌ في البخاري ، كتاب فضائل الصحابة (٣٦٩٩) عن ابن عمر ، وعند أحمد (١/ ٥٩) ، والنسائي (٣٦١٠) عن أبي سلمة عن عثمان الله عن عثمان الله عن عثمان الله عن الله عن عثمان الله عن عثمان الله عن عثمان الله عن الله عن عثمان الله عن الله عن الله عن عثمان الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن عثمان الله عن الله

من حديث أنس بسندضعفه الشيخ الألباني». وأصله في صحيح البخاري (١) من حديث ابن عمر الله.

ولم يمض على بيعة الرِّضوان ثلاثة أعوام ، إلا وقد ترامت الأنباء إلى رسول الله عَنَيْ أَنَّ هِرَقلَ ملك الرُّوم قد عزم على غزو المسلمين في المدينة ، وكان الصَّيف حارًّا ، يصهر الجبال ، وكانت البلاد تعاني من الجدب والعسر ، فإذا قاوم المسلمون بإيهانهم ، فأين ما يركبون عليه ؟ أين الطعام؟ وأين الشراب؟ وأين الظُّهْر؟ أراد النبيُّ ـ صلى الله عليه وآله وسلم \_ أن يجيِّشَ جيشًا جرَّارًا ؛ لقتال الروم بقيادة هِرَقلَ ، وهنا دعا النبيُّ عِلَيْ إلى تجهيز جيش العسرة ؛ فارتقى المنبر يحتُّ النَّاس على النَّفقةِ ؛ كما في الحديث الذي رواه أحمد والترمذي بسند حسن من حديث عبد الرحمن بن سمرة على قال: جَاءَ عُثَانُ إلى النبيِّ عَلِيْ بِأَلْفِ دِينَارِ فِي ثُوبِه حِين جَهَّزِ النَّبِيُّ عَيْكَ حَيْشَ العُسْرَةِ، فصَبَّهَا فِي حِجْر النبيِّ فجعَلَ النَّبيُّ عَيْكُ يُقَلِّمُها بيَدِه في حِجْره ويقُولُ: « مَا ضَرَّ عُثْهَانَ مَا عَمِلَ بَعْدَ الْيَوْمِ » (٢) يرددها مرارًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الفضائل ، باب : مناقب عثمان بن عفان أبي عمرو القرشي رثانه المرشي وثانه

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في كتاب المناقب ، باب : في مناقب عثمان بن عثمان الله (٣٧٠١) ، وأحمد في «مسنده » (٦٣/٥) ، وابن أبي عاصم في « السنة » (ح ١٢٧٩) ، وقال الألباني في «المشكاة» (٦٠٦٤) : «إسناده حسن» .

• وفي حديث أخرجه الترمذي بسند ضعّفه الألباني من حديث عبد الرحمن بن خباب وصفّقال: شَهِدْتُ رَسُولَ الله وصفّق وَهُو يَحُثُ عَلَى عبد الرحمن بن خباب وصفّقام عُثْمَانُ بْنُ عَقّانَ فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله ، عَلَيّ مِائَةُ بَعِيرٍ بِأَحْلاَسِهَا وَأَقْتَابِهَا \_ في سبيل الله ، ثُمَّ حضّ عَلَى الجَيْشِ، فَقَامَ عُثْمَانُ \_ مَرَّةً ثَانِيَةً \_ فَقَالَ : يَا رَسُولَ الله ، عَلَيّ مِائَتَا بَعِيرٍ بِأَحْلاَسِهَا وَأَقْتَابِهَا \_ في سبيل الله ، عَلَيّ مِائَتَا بَعِيرٍ بِأَحْلاَسِهَا وَأَقْتَابِهَا فِي سَبِيلِ الله ، عَلَيّ مِائَتَا بَعِيرٍ بِأَحْلاَسِهَا وَأَقْتَابِهَا فِي سَبِيلِ الله ، عَلَى الجَيْشِ؟ فَقَامَ عُثْمَانُ \_ للمرّةِ الثالثة \_ وَقَالَ : يَا رَسُولَ الله ، عَلَيّ مِائَتَا بَعِيرٍ بِأَحْلاَسِهَا وَأَقْتَابِهَا فِي سَبِيلِ الله ، عَلَيّ ثَلاَثُهِ بَعِيرٍ بِأَحْلاَسِهَا وَأَقْتَابِهَا فِي سَبِيلِ الله ، عَلَيّ ثَلاَثُهِ أَلَة بَعِيرٍ بِأَحْلاَسِهَا وَأَقْتَابِهَا فِي سَبِيلِ الله .

يقول عبد الرحمن: فنزل النبيُّ عَلَيْهُ من على المنبر وهو يقول:

« مَا عَلَى عُثَهَانَ مَا عَمِلَ بَعْدَ هَذِهِ ، مَا عَلَى عُثَهَانَ مَا عَمِلَ بَعْدَ هَذِهِ » مَا عَلَى عُثُهانَ مَا عَمِلَ بَعْدَ هَذِهِ » (١) عُهْد.

هذه شهادة من النبيِّ ﷺ له بأنَّ الملائكة تستحي منه ، وشهادة له بأنه شهيد ، وشهادة له بأنه شهيد ، وشهادة له بأنه شيء سيعمله بعد يومه هذا .

مناقب وشهادات من النبيِّ ﷺ لعثمان ، ولو تحدثنا عن الصَّحابة

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في كتاب المناقب ، باب : في مناقب عثمان بن عفان الله (٣٧٥٥) ، وأحمد في « مسنده »(٤/ ٧٥) ، وابس أبي عاصم في « السنة » (ح ١٢٨٠) ، والبيهقي في « دلائل النبوة » (٥/ ٢١٥) ، وضعفه الألباني في « ضعيف سنن الترمذي » (٧٩٤) ، و «المشكاة » (٢٠٧٢) .

من منطلق تكريم الله وتكريم النبي على للوقفنا على قدرهم وفضلهم، ولَكَا رَمَيْتَ واحدًا منهم به لا يمكن أن يُرْمَى به مؤمن من آحاد المؤمنين الصادقين ، فضلًا عن أن يكون من أصحاب سيد النّبيّين . صلى الله عليه وآله وسلم .

ها هو عثمان بن عفان السي يصحب رسول الله على حتى يتوفى رسول الله على وهو عنه راض ، ويصحب أبا بكر حتى يتوفى أبو بكر وهو راض عنه ، ويصحب عمر حتى يتوفى عمر وهو عنه راض ، بل ويختاره عمر من بين ستّة من الصّحابة ليكون الأمر لأحدهم (۱) فاختارت الأمّة كلّها بالإجماع عثمان بن عفّان الله .

○ وَبُعَيْدَ تَوَلِّيه الخلافة اشتعلت نار الفتنة اشتعالًا ، وبدأت ثورات مسلَّحة ، تنتفض على هذه الدَّولة العظيمة المترامية الأطراف من هنا وهنالك .

انتفضت دولة الرُّوم وغارت على حدود الدَّولة الإسلامية ؟ بل ووصلوا بأسطولهم فعلًا إلى الإسكندرية وفلسطين ، بعد موت عمر السُّوتولى عثمان .

كانت كل الأرض تهاب عمر الله ، وأعتى الإمبراطوريات كُسِرَتْ

<sup>(</sup>١)كما عند البخاري في «صحيحه» كتاب فضائل الصحابة ، باب قصة البيعـة (٣٧٠٠) عـن عمرو بن ميمون قال : فذكر قصة مقتل عمر ﷺ.

نبوءة المصطفى على بمقتل عثمان المقتل عمر وتولَّى الخلافة عثمان إلا أن قتل عمر وتولَّى الخلافة عثمان إلا وقامت كلُّ دولة بثورة مسلَّحة على الدَّولة الإسلامية.

وتمرَّدت كذلك قوى التَّمرد في أرمينية وأذربيجان ، واشتعلت النَّار لتطوق دولة الإسلام بأسرها .

حينئذٍ أصدر عثمان بن عفّان على الفور الأوامر ، وقام بنفسه ليختار قوّاد الجيوش ؛ لإطفاء هذه النّار (١).

سبحان ربي ! كأنّا تحرك داخل إهاب هذا الشَّيخ الكبير شبابُ التَّاريخ بأسره ، فانطلق في كل حيويَّة وشباب ؛ ليختار قوَّاد الجيوش بنفسه ، وينطلق مع كل قائد ليوصيه ، وسرعان ما تحوَّلت هذه الفتن إلى فتوحات ؛ بل ومُهِّدت الأرض لزحف المسلمين الجسُور في عهد عثمان .

فانطلق الفتح الإسلامي في عهده كأنَّه اللَّيل والنَّهار ، حتى بلغ المسلمون السودان والحبشة في الجنوب ، والهند والصين في الشّرق ، نعم ؛ رفرفت راية الإسلام على بلاد الصين في عهد عثمان على الم

لكنَّ الفتنة لو اشتعلت نارُها من الدَّاخل ؛ فإنها أخطر بكثيرٍ من كلِّ الفتن الخارجية ولو اجتمع أهلها .

<sup>(</sup>١) انظر : صحيح البخاري كتاب فضائل القرآن ، باب جمع القرآن (٤٩٨٧) .

يقول الأعداء في مقولة خبيثة: لابدأن يتسبب في قطع الشَّجرة أحدُ أغصانها!! لو كُسر فرع منها، فهال هذا الفرع في طريق النَّاس، وحال بين النَّاس وبين المرور؛ يمكن أن يهيِّج النَّاس على قطع الشَّجرة من جذورها.

فنحن لا نخشى أبدًا من الفتن الخارجية مهم كان أهلها أقوياء .

ولكنَّ الفتنة كلَّ الفتنة أن تشتعل نارها من داخل البيت الإسلامي ، من داخل الصَّف المسلم .

وهذا هو الذي وقع ، سرعان ما تحولت هذه الريح الباردة الهادئة الى عاصفة مدمِّرة ، أخذت تتجمع شيئًا فشيئًا وينادي بعضها بعضًا ، حتى تحولت إلى إعصار مزلزل مدمر ، كُتب على الخليفة الشيخ عثمان على أن يواجهه وحده في محنة هبطت بها شراسة الثُّوار المجرمين إلى الحضيض ، وارتفع فيها تسامح الخليفة إلى القمة هيه.

واشتعلت نار الفتنة التي قتل فيها عثمان مظلومًا بشهادة النبي عَلَيْق

وتدبَّر ما قاله رسولُ الله عَلَيْ وهو يتحدث عن فتنة وأشار إلى عثمان (١): « يُقْتَلُ هَذَا فِيهَا مَظْلُومًا » .

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في كتاب المناقب ، باب في مناقب عثمان بن عفان الله (٣٧٠٨) ، وأحمد في «مسنده »(٢/ ١١٥) ، وحسنه الشيخ الألباني في «صحيح الترمذي» (٢٩٢٥) وله شاهد عند ابن ماجه (١١١) .

﴿ وَفِي رَوَايَةَ : ذَكَرَ رَسُولُ اللهِ ﷺ فَتَنَةً ، فَمَرَّ رَجِلٌ ، فَقَالَ : ﴿ يُقْتَلُ فِيهَا هَذَا المَقَنَّعُ يَوْمَئَذٍ مَظْلُومًا ﴾ ، قَالَ : فنظرتُ فَإذا هُوَ عُثْمانُ بنُ عَفَّان .

والحديث رواه الترمذي في كتاب المناقب وقال: «حديث حسن غريب من هذا الوجه». وأورده الحافظ ابن حجر في « الفتح » (١)، وقال: « إسناده صحيح ».

وتولى كبر هذه الفتنة المروِّعة: عبدالله بن سبأ ابن السَّوداء اليهودي الخبيث، هذا الرَّجل الذي انتحل الإسلام، وادَّعى الغيرة الشديدة على قِيمه.

ومضى الخبيث يَدُرُسُ في صمت ودهاء كل جوانب الحياة في مدينة النبي عَلَيْ من جوانب القوة والضَّعف على السَّواء ، حتى إذا ما رسم الخطة بإحكام بدأ يتحرك ، فلم يجد له أعوانًا ولا أنصارًا في المدينة ؛ فالمدينة عامرة بأصحاب النبي عَلَيْ .

فتوجه الخبيثُ إلى العراق \_ إلى البصرة والكوفة \_ ثم نزل إلى مصر ، وأعد له أعوانًا ، وأنصار الفتن لا يخلو منهم زمان ولا مكان ، ووجد هذا الخبيثُ أعوانًا له على فتنته ضد عثمان !

عثمان زوج ابنتي رسول الله ﷺ!

<sup>(</sup>١) «فتح الباري» (٧/ ٣٨) ط المعرفة.

عثمان خليفة المسلمين!

عثمان الذي اشترى بئر رومة!

عثمان الذي جهز جيش العسرة!

ينطلق الخبيث عبد الله بن سبأ ليجيِّش جيشًا من حثالة الخلق، وأقذر النَّاس ضدَّ هذا الحييِّ الطَّاهر اللهِ عَلَيْهِ.

والمصيبة الكبرى أنه نجح في أن يحرك هؤلاء الغوغاء ، والسّفلة بزعم أنهم لا يتحركون إلا لنصرة الإسلام!!

وأرجو أن تنتبهوا ؛ فإن الفتن كلَّها في كلِّ زمان ومكان ترفع رايتها باسم الإسلام .. باسم الإسلام يُنال من القادة الأطهار ، ومن العلماء الأخيار!! وتعلن الحرب دومًا لكسر أضلاع القيادة ، ولتحطيم رأسها باسم الإسلام!!

فكانت الحرب على النبيِّ والصحابة والعلماء من السلف والتابعين لهم ما إلى يومنا هذا ، باسم التحرر من عقدة القديم ، والتَّحرُّر والانفتاح ، والانطلاق ، والتَّحرُّر والانفتاح ، والانطلاق ، لنساير المدنية و... و ... إلى آخره .

زخَمٌ ضاغطٌ على شباب الأمَّة بحجة التحرُّرِ من القيود والقديم، وهم في الأصل يريدون أن يهدموا الثوابت والأصول الحقيقية لدين

نبوءة المصطفى عَنْم عَنْم الله عَنْم الله الله وإسقاط رموز هذه الأمة ، والحرب تُعلن من أول مرحلة إلى آخر مرحلة بأنها حرب لصالح الإسلام!

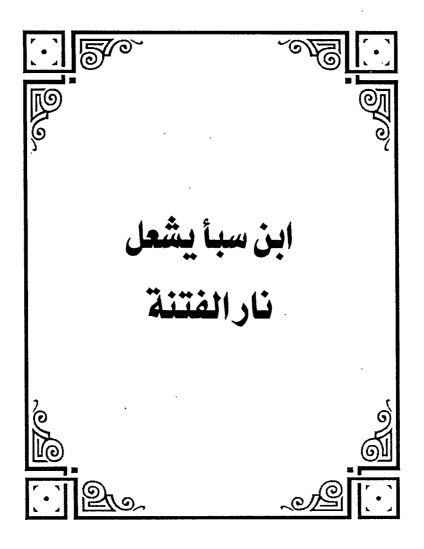
انطلق ابن السَّوداء عبد الله بن سبأ الخبيث ؛ ليثير حثالة من أقذر النَّاس ضد الطاهر عثمان في ، وراح يوغر صدورهم ؛ ويقول (١): « إن لكلِّ نبيٍّ وصيًّا ، وَعَلِيٌّ وصيُّ رسول الله عَلِيْ !!

ولقد وثب عثمان بن عفان على أمر هذه الأمَّة ، وأخذ الحقَّ من عليٍّ ، فَهُبُّوا وردُّوا الحقَّ إلى صاحبه »!

انتبه! فهذه بداية الفتنة؟



<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في «تاريخه» (٢/ ٦٤٧) عن يزيد القعسي قال : « كان عبد الله بن سبأ...» .



## ابن سبأ يشعل نار الفتنة

لقد تظاهر عبد الله بن سبأ بالإسلام ، ودرس حياة المدينة دراسة جيدة، وخطط لهذه الفتنة الخبيثة .

واستطاع أن يصطفي من المفتونين أنصارًا ، وهؤلاء كما ذكرت لا يخلو منهم زمانٌ ولا مكانٌ ممن مردوا على النِّفاق ، وهبَّت ريح الشَّك على قلوبهم .

ورسم لهم ابنُ سبأ منهجهم ، في هذه الكلمات الخطيرة ، التي أرجو أن تتدبروها جيدًا ؛ لأنني ذكرت لكم قبل ذلك أن الحرب تُعلن في كلّ زمانٍ ومكانٍ على القيادة المسلمة في هذه الأمّة باسم الإسلام ، ومن مظلة الأمر بالمعروف والنّهى عن المنكر!

قال ابنُ السَّوداء: انهضوا ووضع لأتباعه من صفوته الخبيثة هذا المنهج الخبيث ، الذي يعتبر أصل المناهج التي خرج أهلها بعد ذلك على الإسلام ، وعلى المسلمين.

ثم قال : وأَظْهِرُوا الأمر بالمعروف والنَّهي عن المنكر ؛ لتستميلوا الناس إليكم !! هذا أول أصل من أصول الضلال .

مَنْ مِنَّا ينكر أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر أصلٌ من أصول الدِّين ؟ لا ينكر ذلك أحدٌ ، فهو يستتر وراء هذا الأصل العظيم الذي ما شرفت

الأمَّة إلا به ؛ فقد قال تعالى : ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]. بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]. فقد يخرج على الأمَّة الآن أو على الجماعة الآن رجلٌ يزعم أنَّه يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر ، ويثير فتنة تحت هذه المظلة ، وسرعان ما سينقسم النَّاس حتمًا إلى فريق يعي أبعادَ هذه الفتنة ، وإلى فريق بسيط سرعان ما يخدع في كلِّ فتنة ، ويقول: إن هذا الرَّجل يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر !

وينطلق ليدلِّل على صحة فعل هذا الخير بأصول عامَّةً ثابتةٍ ، وبأدلة صريحة من قرآن الله ومن سنَّة رسول الله ﷺ .و هذا هو الذي فعله ابن السَّوداء .

الأصل الثاني: قال (١): وابدؤوا في الطّعن في أمرائكم ، وقولوا للنّاس: إن عثمان قد أخذ الخلافة بغير حقّ ، وإن عليًّا هو وصي رسول الله عليًّا ، فانهضوا وردُّوا الحقّ إلى صاحبه!!

وهؤلاء الأمراء في هذه اللحظات هم أصحاب النبي عليه الذين توفي رسول الله وهو عنهم راض.

. واستجاب لابن السوداء \_ كما ذكرت \_ حُثالةٌ من أصحاب القلوب

<sup>(</sup>١) في «تاريخ الطبري» (٦٤٧/٢).

ابن سبأ يشعل نارالفتنة المستحدة على الكوفة على المن مصر على ومن المريضة من المفتونين : من البصرة عومن الكوفة عومن مصر عومن الشام .

وخرجوا جميعًا يتواعدون على أن يكون اللِّقاء في مدينة النبيِّ \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ وهم يعلمون جيدًا أن النَّاس لو علموا أنهم ما خرجوا إلا لعزل عثمان أو لقتله لذبَّحوهم وقتَّلوهم .

فتظاهروا مرة أخرى بالخروج بملابس الإحرام في موسم الحج، وكأنهم ما ذهبوا إلا لحج بيت الله الحرام، ومن مكّة إلى المدينة لزيارة مسجد النبيّ ـ عليه الصلاة والسلام ـ أمر لا يثير الشُّكوك أبدًا، ولا الشُّبهات.

قوم بلباس الإحرام خرجوا بنية الإحرام ، وقد تواعدوا ، وبيَّتوا الخطَّة ، ودبَّروها بإحكام ، وانطلقوا على أنهم يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ؟ ومن ينكر هذا ؟!

ولكن عثمان علم بمجيء القوم، وعلم مرادهم، فأرسل إلى النَّاس رجلين من بني مخزوم، لِيَنْدَسَّ الرَّجلان في صفوف القوم، ليتأكدا من الخطَّة الخبيثة التي من أجلها خرج هؤلاء الأوباش.

وتأكد عثمان الله بمقصد هؤلاء ، وبسبب مجيئهم إلى المدينة ، فهاذا فعل عثمان ؟ .

ارتقى المنبر وهد الله وأثنى عليه ، وصلّى على النبيّ عَلَيْهِ ، والحبر النّاس في مسجد النبيّ عَلَيْهِ بما خرج إليه هؤلاء القوم ؛ فقام الرجلان من بني مخزوم ، فأخبرا النّاس بما سمعا من هؤلاء ، وأكّدا كلام عثمان في .

فردَّ الناس في مسجد النبيِّ عَلَيْكُ على لسانِ رجلٍ واحد: اقتلهم يا أمير المؤمنين.

هذا حكمهم شرعًا ؛ فإن النبيَّ عِينَ قِال :

﴿ إِنَّهُ سَتَكُونُ هَنَاتٌ وَهَنَاتٌ ، فَمَنْ أَرَادَ أَنْ يُفَرِّقَ أَمْرَ هَـذِهِ الأُمَّـةِ ،
 وَهْيَ جَمِيعٌ ، فَاضْرِبُوهُ بِالسَّيْفِ كَائِنًا مَنْ كَانَ » .

وفي رواية : «فاقْتُلُوه» .

وفي رواية: «مَنْ أَتَاكُم وأمْرُكُمْ جَميعٌ عَلَى رَجُلٍ وَاحدٍ، يُريْدُ أَنْ يَشُقَّ عَصَاكُم، أَوْ يُفرِّقَ جَمَاعَتكمُ، فَاقْتُلُوهُ» (١).

هذا حكم من خرج على إمام المسلمين الذي بايعه المسلمون، وارتضوا خلافته.

والله الذي لا إله غيره ، لو كان عثمان ممَّن لا هَمَّ لَكُمْ إلا أن يجلسوا على الكرسي بأي ثمن لَقَتَلَ هؤلاء ، ومعه الدَّليل من كلام النبيِّ عَلَيْهُ ،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب الإمارة ، باب حكم من فرق أمر المسلمين وهو مجتمع (١٨٥٢) .

ابن سبأ يشعل نار الفتنة \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_بل والرِّضا من أصحاب النَّبِيِّ .

لكنَّ عثمان الله ليس من عُبَّاد الكراسي ، ولا من عُبَّاد المناصب ، وليس ممن يسفكون الدِّماء ، ويمزِّقون الأشلاء!

فالصحابة في المسجد يقولون له: اقتلهم يا أمير المؤمنين؟

فقال في و الحييُّ الكريم -: «بل نعفو ونقبل، ونبين لهم الحق - إن شاء الله - أي: نقبل منهم ما جاؤوا من أجله - ونبصر هم جهدنا، ولا نقيم الحدَّ على أحد حتى يركب حدًّا - أي: حتى يفعل ما يوجب عليه الحدَّ - أو يبدي كفرًا ».

ثم أخذ عثمان بن عفًان الله يذكر الأمور التي نقمها القوم عليه، وأخذ يجيب على كلِّ مسألة بعد الأخرى.

فوقف الله يمكل تواضع وهو القادر على أن يقتل هؤلاء فورًا للكنه قال: «ماذا تنقمون علي ؟» ما هي المسائل التي تعترضون علي بسببها؟ فقالوا: «أتمت الصلاة في الحج في المزدلفة وقد قصرها من قبلك رسول الله يكي وصاحباه »، فهذا ابتداع ، وأنت مبتدع أتيت بها لم يأت به النبي بكي وصاحباه ؟

فقال عثمان: « ألا إنّي قدمت بلدًا وفيه أهلى فأتممت » (١). هذا

<sup>(</sup>١) انظر : «تاريخ الطبري» (٢/ ٢٥١) ، و«تاريخ دمشق» (٣٩/ ٣١٣) .

اجتهادٌ منه ﷺ.

وفي رواية البيهقي: أن عثمان الشهائت الصلاة في مزدلفة ، ثم قام فخطب في النّاس ، فحمد الله وأثنى عليه ، ثم قال: «أيّما النّاس ، إنّ القصر سنّة نبيّكم وصاحبيه \_ أي: أبي بكر وعمر ويه ولكن حدث طغام \_ أي: أعراب جهلاء ، لا يعلمون شيئًا عن الدين ولا عن السنة \_ فخفتُ أن يستنّوا » (1).

انظر إلى فقه عثمان ولله وإلى نظرته الثّاقبة بأن الأعراب في هذا العام الهجري قد كثروا ، فأحبّ عثمان ولله أن يعلمهم أن الصّلاة أربع (٢) ولأنهم لم يعيشوا في المدينة النّبوية ، ولم يعرفوا السُّنَة ؛ فقال : «حدث طغام ، فخفتُ أن يستنُّوا ».

• وعن ابن جريج أن أعرابيًا نادى على عثمان ـ لما رآه يصلي أربعًا ـ وقال: يا أمير المؤمنين، ما زلت أصليها ركعتين منذ رأيتك عام أول صليتها ركعتين، والعصر ركعتين، والعصر ركعتين، والعشاء ركعتين، فعثمان كان يقصر الصلاة في الحج في العام السَّابق.

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في « السنن الكبرى » (٣/ ١٤٤).

<sup>(</sup>٢)أخرجه الطحاوي في «شرح معاني الآثار» (١/ ٤٢٥).

<sup>(</sup>٣)أخرجه عبد الرزاق في «مصنفه» (٤٢٧٧) .

<sup>•</sup> وقد قال الحافظ في «الفتح» (٢/ ٦٦٥) بعد إيراده لهذه الروايات: «وهذه طرقٌ يقوي بعضها بعضًا».

أرجو أن تتدبروا هذا ؛ فإنَّ التَّاريخ مملوء بالكذب والروايات المصنوعة الموضوعة ، التي شككت كثيرًا من النَّاس ؛ بل من الصَّفوة ، فضلًا عن العامَّة في حياة أصحاب النبيِّ عَيَّاتُهُ !!! فالتاريخُ يحتاجُ إلى تحقيق و محيص من ناحية ، وإلى فهم دقيقٍ و وعي عميقٍ في نقل الرِّوايات من ناحية أخرى .

فقد تجد هذه الرِّوايات الخطيرة في «تاريخ ابن عساكر» أو في «تاريخ الطَّبري» ، أو في «البداية والنهاية » لابن كثير في كتب أئمة السَّلف.

ولكن هؤلاء ـ لابد أن نعي هذه الحقيقة ـ قد سجَّلوا كلَّ الرِّوايات بأسانيدها ـ كما ذكرت ـ وجاء مَنْ بعدهم مَّن لا يُجيدون النِّزال ؟ فنزلوا هذا الميدان الخطير ، ومِّن لا يحسنون السِّباحة ، فنزلوا هذا البحر المتلاطم الأمواج ، فنقلوا هذه الرِّوايات ، وبنوا عليها أحكامًا دون أن يحققوا السَّند ليقفوا على صحَّة الرِّواية من عدمها !

• فالتاريخ لم يُدَوَّن إلا في عهد الدَّولة العبَّاسية ، وقام على تدوينه ثلاث طوائف (١):

الطَّائفة الأولى: هي طائفة المنتفعين ، التي لا يخلو منها زمان ولا

<sup>(</sup>١) راجع «العواصم من القواصم» (تعليق الشيخ محب الدين الخطيب ص١٧٩) .

مكان ممَّن يكتبون ؛ ليأكلوا بأقلامهم ، وهؤلاء شوَّهوا تاريخ بني أمية ؛ ليرضوا بهذا التَّشويه أمراء بني العباس!

الطَّائفة الثانية: هي طائفة محترقة من الخوارج والروافض؛
 فالخوارج كفَّروا عليًّا ﷺ، ونسفوا تاريخه نسفًا؛ بل واتَّهموه بتحكيمه الرِّجال في كتاب الله \_ عزَّ وجلَّ!

وجاءت طائفة أخرى في مقابل هذه الطائفة التي كفَّرت عليًّا ﴿ وَهِي اللَّهِ عَلَيًّا ﴿ وَهُو اللَّهِ اللَّهُ اللّ

فكتبوا تاريخًا جديدًا، رفعوا فيه عليًا و إلى مرتبة الألوهيّة، ونسفوا تاريخ الخلفاء \_ رضوان الله عليهم \_ بل وأساؤوا إساءة بالغة إلى بيوت النُّبوة لاسيَّا إلى بيت عائشة رهي .

الطَّائفة الثالثة: وهي الطَّائفة الوسط من أهل السُّنَّة ؛ كالأئمَّة:
 الطَّبري ، وابن كثير ، وابن الأثير ، وابن عساكر ، والذَّهبي ، وابن هشام ، وغيرهم - رحمهم الله .

ونظرًا للظروف الصَّعبة التي كانت تمر بها الأمَّة في هذه المرحلة الحرجة نقل الأئمَّة جميع الرِّوايات بأسانيدها ؛ ليتبيَّن كلُّ باحثٍ صحة الرواية من عدمها بالوقوف على سندها .

فجاء مِن لا يجيد هذا الفنَّ فنقل من هذه التَّركة الضخمة دون تمييز

ابن سبايت من السحيح والخطأ ، لعدم تحقيقه للروايات ، ظنًا منه أن مجرَّد وجود الرّواية في كتب الأئمَّة دليلٌ على صحتها . ولم ينتبهوا إلى أن الأئمَّة قد ذكروا سند كل رواية ؛ للتعرف على صحتها من بطلانها \_ كها ذكرت \_ وهذا سببٌ رئيسٌ في تشويه تاريخ الصَّحابة في حقبة تاريخيَّة حد حة

هذا تأصيلٌ مهمٌّ لابد من معرفته جيدًا حتى لا نخوض في عرض أشرف وأطهر الخلق بعد الأنبياء والرُّسل ـ عليهم الصَّلاة والسَّلام .

قال عُثْمان عُنْ النَّاس ، إن القَصْرَ سنَّةُ نبيِّكم وصاحبيه ، ولكن حدث طغام \_ أعراب جهلاء لا يعلمون شيئًا عن السنة \_ فخشيت أن يستنوا "\_ أي لا يستنوا بسنَّة النبيِّ عَلَيْهُ بإتمام الصَّلاة في الحضر ، وقصرها في السَّفر ، ثم زاد الأمر وضوحًا ؛ فقال الله : «ألا إن قدمت بلدًا فيه أهلى فأتمت " (1).

• ثم قال عثمان لأصحاب النبيِّ عَلَيْةٍ في المسجد: «أو كذلك هو؟»

<sup>(</sup>۱) سبق ، وقد قال الحافظ ابن حجر \_ رحمه إلله تعالى: في «الفتح» (۲/ ٦٦٥): « ولا مانع أن يكون هذا هو أصل الإتمام عند عثمان الله عند عثمان العربي \_ رحمه الله \_ في « العواصم من القواصم » (ص/ ۱۹۰ ط الجيل): « وأما ترك القصر فاجتهاد ؛ إذ سمع عثمان أن الناس افتتنوا بالقصر . وفعلوا ذلك في منازلهم . فرأى أن السنة ربها أدت إلى إسقاط الفريضة ، فتركها مصلحة خوف الذريعة » ا. ه. .

ولا شك أن المسألة اجتهاد من عثمان على على م

فقال الصَّحابة: «اللَّهمَّ نعم».

إقرار من كلِّ أصحاب النبيِّ المختار عَيَكِيْ في المسجد لعثمان عَلَيْهُ في

قالوا ـ أي الثُّوَّار الخبثاء: أكثرت الحِمَى لنفسك؟ أي: المرعى، فاستثمرت أموالك، وجمعتها لنفسك والأولادك؛ فهاذا قال عثمان را

قال: إني قد وليت أي: توليت الخلافة \_ وأنا أكثر العرب بعيرًا وشاة ، وليس لي اليوم من الشَّاة والبعير غير بعيرين اثنين لحجي . أكذلك هو ؟ قالوا: اللَّهمَّ نعم .

فلقد أنفق عثمان ﷺ المال كله.

فيا أيُّا الشُّوار الحاقدون المجرمون أنسيتم أن عثمان بن عفَّان هوالذى اشترى بئر رومة ؟

- أنسيتم عثمان الذي جهَّز جيش العسرة ؟
- أنسيتم عثمان الذي أنفق ليشتري أرضًا جديدة ؛ ليوسّع المسجد النّبوى لأصحاب الحبيب عليه .

تتَّهمون عثمان المنفق؟! تتَّهمون عثمان السخي؟! تتَّهمون عثمان الباذل؟! لتعلموا يقينًا أن أهل البَاطِل يحاولون بكل السُّبل أن يُسقطوا أهل الحقَّ، ويشوِّهوا صورتهم بالطَّعن في دينهم وشرفهم وأعراضهم ؛ ابن سبأ يشعل نار الفتنة \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ١٣٥ للفصل بينهم وبين عامَّة المسلمين .

فها هو عثمان ـ رضوان الله عليه ـ يُتَّهَمُّ في ذمته المالية .

ثُمَّ قال لهم: هاتوا الثالثة ؟ قالوا: كان القرآن كتبًا ؛ فجعلتها كتابًا واحدًا ؟ (١) أي : كان القرآنُ في صحف عدَّة ، فجمعتها في كتاب واحد.

ومعلوم أن الصَّحف كانت عند حفصة ـ رضوان الله عليها ـ ؛ ولما اختلف الصحابة بعد غزو أرمينية وأذربيجان ، وخشي عثمان أن تختلف الأمَّة في كتاب الرَّحيم الرَّحن ، كما اختلف أهل الكتاب من اليهود والنَّصارى ، جمع الصُّحف كلَّها ، وجعلها في مصحفٍ إمام ؛ ألا وهو : مصحف عثمان الذي بين أيدينا الآن .

فكتبه زيدُ بن ثابت على مع نفر من أصحاب النبيِّ عَلَيْهُ بلغة قريش (٢) وهي اللغة التي نزل بها القرآن على لسان النبيِّ عَلَيْهُ، ثم أرسل إلى كلِّ مِصْرِ مصحفًا، وأمر بحرق بقية الصُّحف.

• ولا بدأن ننبه أيضًا إلى أن أول من جمع القرآن هو: أبو بكر الصديق الله ، وذلك بمشورة عمر بن الخطَّاب الله .

<sup>(</sup>١) انظر: «تاريخ الطبري» (٢/ ٢٥٢) و «تاريخ دمشق» (٣٩/ ٣١٣) و «تاريخ الإسلام» (١/ ٤٤٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كاب فضائل القرآن ، باب: جمع القرآن (٤٩٨٧).

ويقول أبو بكر الله عنه الله ما زال عمر يُكلِّمني حتى شرح الله صدري لما شرح الله صدري لما شرح الله صدري لما شرح الله صدري لما شرح الله صدري المستحابة ، وعلى الجلد، والرِّقاع ، والأخشاب (١).

فجمع الصِّديقُ القرآن في صحفٍ ، فجعل الصُّحف عنده ، ثُمَّ انتقلت إلى حفصة .

ثم انتقلت من حفصة إلى عثمان بن عفّان ، فأمر بجمع الصُّحف في مصحف واحدٍ إمام ، ثم ردَّ الصُّحف إليها ، وأمر بجمع الصُّحف في الأمصار، وأرسل إلى كلِّ مِصْر - أي : إلى كلِّ بلدٍ أو قطر - بمصحفٍ واحدٍ إمام ؛ لتجتمع كلمة الأمّة على اللفظ والحرف الذي قرأ به القرآن نبينًا ﴿ اللهُ ال

وقال: أيُّما النَّاس، إنَّ القرآن واحد، جاء من عند الله \_ سبحانه و تعالى \_ وإنَّما أنا تابع لصاحبيَّ أبي بكر وعمر؛ ونظر عثمان الأصحابه. وقال: أكذلك هو؟ قالوا: اللَّهمَّ نعم.

هاتوا الرابعة: قالوا: إنَّك استعملت الأحداث! تدبر الإفلاس! أي: جعلت الولاة والقادة والأمراء من صغار السن!

أهذه حجة تنكر على خليفة المسلمين وعلى أمير المؤمنين ؟!

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب التفسير ، باب: ﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ (٤٦٧٩).

أليس لأمير المؤمنين الحق في أن يختار من يشاء لما يشاء ؟

ما ولَّت الأُمَّةُ عثمان إلا لدينه وزهده وورعه وخلقه وفضله ؟ فكيف يُعاب عليه إن اختار واليًا ؟ كيف يُتَّهم إن اختار أميرًا ؟ كيف يُتَّهم إن اختار قائدًا ؟

- ثم ألم يختر النبيُّ عَيَّكُ أسامة بن زيدٍ على أبي بكرٍ وعمر وعثمان وعلى رضوان لله عليهم أجمعين ؟ (١).
- ألم يكن أسامة ـ وهو الشاب الذي يبلغ العشرين من عمره ـ قائدًا لجيش كبير ، انطلق ليناطح الصَّخور الصَّاء في الرُّوم ؛ ليقلم أظفار هؤلاء الذين أغاروا على أطراف الدولة الإسلامية ، وتحت قيادة أسامة : أبو بكر وعمر وعثمان وعلى وطلحة والزبير وغير هؤلاء الكبار ؟!

ما كان السنُّ أبدًا عاملًا لتنحية الأكْفَاء .

وهذا ابنُ عبَّاس عَنَّ قد اختاره عمر بن الخطاب عضوًا من أعضاء مجلس الشورى المكوَّن من أصحاب النبيِّ عَنِيَّ الكبار \_ مع أشياخ بدر \_ ، وهو شابُّ في ريعان الشَّباب!

<sup>(</sup>١) انظر «صحيح البخاري» (٤٤٦٩) (مع الفتح ٧/ ٥٥٩).

الفتنة بين الصحابة 🎄 بل لما شعر عمر بشيء في نفس أصحابه ، من أنَّه يُدْخِلُ المجلس معهم هذا الشَّاب الذي لم يبلغ العشرين من عمره ، أراد أن يبين لهم لماذا اختار ابن عبَّاس ؟ فسأل عمر المجلس كلَّه سؤالًا قال لهم : ما تقولون في قول الله تعالى : ﴿ إِذَا جَآءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ﴿ إِنَّ وَرَأَيْتَ ٱلنَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ ٱللَّهِ أَفْوَاجًا ﴿ فَي فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱسۡتَغۡفِرۡهُ ۚ إِنَّهُ مَكَانَ تَوَّابُا ﴾ [النصر: ١-٣].

فقالوا: إنَّ الله \_ جلَّ وعلا \_ يأمر نبيه إذا فتح عليه أن يكثر من الاستغفار والتوبة . فالتفت عمر إلى ابن عبَّاس وقال : ماذا تقول يا ابن عبَّاس ؟

قال: أقول بغير هذا يا أمير المؤمنين. قال: ماذا تقول ؟ فقال ابن عبَّاس : هو أَجَلُ رسول الله ﷺ أعلمه الله له (١). يعني : أن الله \_ جلّ وعلا ـ قد نعى بهذه السورة لرسول الله علي أجله.

مسألة الفهم رزق ، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء ، والله ذو الفضل العظيم.

فالقضية ليست بالسَّبق ، ولكن بالفضل والصِّدق .

• وفي « صحيح مسلم » أنَّ نافعَ بنَ عبدِ الحارث لَقِيَ عمرَ بن

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب التفسير ، باب قوله : ﴿ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱسْتَغْفِرْهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّانًا ﴿ ٤٩٧٠) .

ابن سبايشعل نارالفتنة الخطَّابِ بعُسْفَان وَكَانَ عُمَرُ اسْتَعَمَلَهُ عَلَى أَهْلِ مَكَّةً ، فَقَالَ : مَنِ الْخَطَّابِ بعُسْفَان وَكَانَ عُمَرُ اسْتَعَمَلَهُ عَلَى أَهْلِ الْوَادِي؟ فَقَالَ : ابْنَ أَبْزَى ؛ فَقَالَ عُمَرُ : وَمَنِ ابْنُ أَبْزَى؟ قَالَ عُمَرُ : فَاسْتَعْمَلْتَ عَلَيْهِمْ مَوْلَى ؟! أَبْزَى؟ قَالَ : مَوْلًى مِنْ مَوَالِينَا . فَقَالَ عُمَرُ : فاسْتَخْلَفْتَ عَلَيْهِمْ مَوْلَى ؟! أَبْزَى؟ قَالَ : مَوْلًى مِنْ مَوَالِينَا . فَقَالَ عُمَرُ : فاسْتَخْلَفْتَ عَلَيْهِمْ مَوْلَى ؟! فقال : يَا أَمِيرَ اللَّؤْمِنِينَ ، إِنَّهُ قَارِئٌ لِكِتَابِ الله ، وإِنَّهُ عَالمٌ بالفَرائِضِ ، فَقَالَ عُمَرُ : أَمَا إِنَّ نَبِيَّكُمْ عَيْفِي قَدْ قَالَ :

« إِنَّ الله يَرْفَعُ بِهَذَا الْكِتَابِ أَقْوَامًا وَيَضَعُ بِهِ آخَرِينَ » (١) .

فهؤلاء قد رُفِعُوا بالقرآن والسُّنَّة ، وليس بالسنِّ إطلاقًا!!

فكم من عُمْرٍ طالت آماده ـ أي : طالت سنواته ـ وقلَّت أمداده ، وكم من عُمْرٍ قلَّت آماده وطالت أمداده !!

• يقول عثمان حينها قالوا له: لقد استعلمت الأحداث \_ أي: وليتَ صغار السن؛ فقال على: «والله لم أستعمل إلا مَرْضِيًّا، وقد وَلَّى مَنْ قبلي أحدث منهم، وقيل في ذلك لرسول الله على استعماله لأسامة أشد مما قيل؛ أكذلك هو؟» قالوا: اللَّهمَّ نعم، زالت الشُّبهة.

والله لو كان عندهم ذرة حياء لعادوا وكمَّموا أفواههم بعد أوَّل حجَّة ، ولكن هؤلاء ما خرجوا لله ، ما خرجوا إلا للباطل ، وإشعال

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب صلاة المسافرين ، باب ، فضل من يقوم بالقرآن ويعلمه ، وفضل من تعلم حكمة من فقه أو غيره فعمل بها وعلمها (٨١٧) .

نار الفتنة ، وإلا فَمَنْ على الحقِّ كعثمان ؟ مَنْ في ورع عثمان وإيمانه ؟! وَمَنْ مِنْ هؤلاء الكذَّابين شهد له رسول الله ﷺ بالجنَّة كما شهد لعثمان ؟!

قالوا: الخامسة: إنَّك أعطيت ابن أبي السَّرح أكثر من إخوانه، ونقَّلته خُمُّسَ ما أفاء الله عليه من الغنائم.

فقال: « إنّي أعطيتُ ابن أبي السَّرح ما أفاء الله عليه، وإني نقَّلته خُس ما أفاء الله عليهم من الخمس. وقد نفل مثل ذلك أبو بكر وعمر، ولمَّ زعم الجند أنهم يكرهون ذلك رددته عليهم، وليس لهم حقٌ في ذلك، أكذلك هو؟ قالوا: اللَّهمَّ نعم.

هاتوا السادسة: قالوا: إنَّك تحبُّ أهل بيتك، وتكثر لهم في العطاء! فقال عَلَيْ: أما حُبِّي لأهل بيتي؛ فإني لم أَمِلْ معهم إلى جَوْر ـ يعني: لم أجامل أهل بيتي ـ لحبي لهم ـ في حد من حدود الله، أو في معصية؛ بل أجري الحقوق عليهم، كغيرهم من المسلمين.

وأسًا إعطاؤهم ؛ فإنَّما أعطيهم من مالي ، ولا أستحل أموال السلمين لنفسي ، ولا لأحدٍ من أهلي ، فو الله لم آكل منذ أن وليت الخلافة إلا من مالي ، ولا آكل من مال المسلمين ثم قال: أكذلك هو ؟ قالوا: اللَّهمَّ نعم .

\* وفي «المصنف» لابن أبي شيبة "عَن ابن عمر " قال: «قد كنا

<sup>«</sup>المصنف» (۲/ ۱۹٤۲).

نقول ورسول الله عَيْنَ حَيُّ: أفضل أُمَّةِ رسول الله عَيْنَ : أبو بكر، ثم عمر، ثم عثمان ، وإنا والله ما نعلم عثمان فعل شيئًا بغير حق، ولا جاء من الكبائر شيئًا ، ولكن هو هذا المال إن أعطاكموه رضيتم ، وإن أعطى إلى قرابته سخطتم ، إنها تريدون أن تكونوا كفارس والروم ، لا يتركون لهم أميرًا إلا قتلوه » .

• قال أبو نعيم في «تثبيت الإمامة» (١): « عثمان الله أعلم عمَّن أنكر عليه ، وللأئمَّة إذا رأوا المصلحة للرَّعية في شيء أن يفعلوه ، ولا تجعل إنكار من جهل المصلحة حجَّة على من عرفها ، ولا يخلو زمان من قوم يجهلون وينكرون الحقُّ من حيث لا يعرفون ، ولا يلزم عثمان الله فيها أمر به إنكار لِما رأى من المصلحة ، فقد فرَّق رسول الله عَلَيْ غنائم حنين في المؤلَّفة قلوبهم يوم الجعرانة وترك الأنصار لما رأى من المصلحة ، حتى قال قائلهم: تقسَّم غنائمنا في النَّاس ، وسيوفنا تقطر من دمائهم! فكان الذي دعاهم إلى الإنكار على ما فعل رسول الله عَظْ قلَّة معرفتهم بما رأى من المصلحة فيها قسَّم ، وكان أعظم من إنكار من أنكر على عثمان الله المؤلَّفة من الغنيمة ، فلا يلزم عثمان من من إنكار من أنكر عليه شيء إلا ما لزم رسول الله على حين رأى المصلحة فيها فعل اقتداءً بنبيه عنه ا.ه. .

<sup>«</sup>تثبيت الإمامة» (١٤٩).

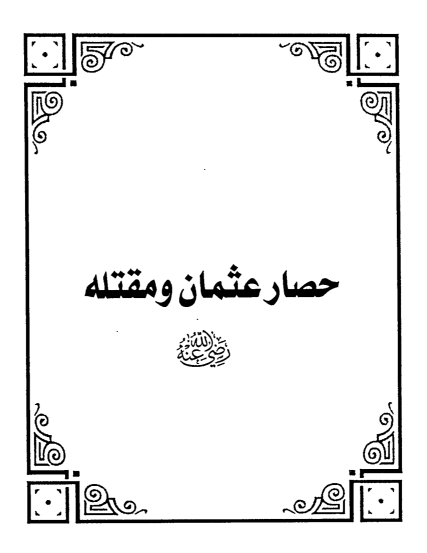
وظن عثمان بعد هذه الحجج الدَّامغة البالغة الوجيهة الناصعة أنَّه قد أصابَ مِنْ نفوسِ هؤلاء الخبثاء المجرمين موضعًا ، وظنَّ أن عفوه عنهم سيطفئ نار الحقدِ والغلِّ المشتعلة في قلوبهم .

ولكنَّ القوم - كما ذكرت - ما خرجوا لله أبدًا ؛ وإنَّما خرجوا للفتنة ؛ فعادوا وتفرقوا .

عاد الفريق الذي جاء من البصرة إلى اتجاهه ، وعاد الفريق الذي جاء من الكوفة إلى اتجاهه ، وعاد الفريق الذي جاء من مصر إلى طريقه .

تدبر معي: وسرعان ما فوجئت المدينة مرة أخرى بهؤلاء المجرمين الخبثاء يحاصرون بيت عثمان من كلّ ناحية .. كيف جاؤوا، وما الذي جاء بهم ؟ وهذا سنتعرف عليه في الفصل التالي بإذن الله \_ جلّ وعلا.





|          |  |  | • |
|----------|--|--|---|
| •        |  |  |   |
| •        |  |  |   |
| <b>9</b> |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |

## 

انتهيت في الفصل السَّابق عند هذه الحجج الدَّامغة البالغة التي أقامها عثمان على التُّوَّار الموتورين المجرمين، من الغوغاء والرِّعاع الذين خرجوا من الكوفة والبصرة والشَّام ومصر، وهم لا يريدون إلا أن يعزلوا عثمان على أو يقتلوه، فما خرج القوم لله \_ جلَّ وعلا \_ أبدًا.

فكان من الواجب بعد ما أقام عثمان الحجّة عليهم أن ينصر فوا، وقد عرفوا الحقّ، وإنّما خرجوا والحقد الأعمى يغلي في قلوبهم، وقد أعمى بصائرهم، لا يريدون إلا عزل الخليفة أو قتله.

ظن عثمان القوم بعد أن عفا عنهم وبيَّن لهم الصَّواب، أنَّهم سيعودون إلى بلادهم، بعد ما أخذ عليهم العهد أن يرجعوا، وألا يشقُّوا عصا، وألا يفرقوا جماعة المسلمين.

ولكن - كما ذكرت - ما خرج القوم إلا وقد خططوا، ودبَّروا لقتل عثمان الله على ذلك، عثمان الله عثمان الله على ذلك، سرعان ما عادوا جميعًا على الرَّغم من اختلاف طرقهم التي سلكوها؛ ليفاجئوا المدينة يومًا بحصارهم بيت الخليفة من جديد.

سبحان الله ! كيف عاد أهل الكوفة وأهل البصرة وأهل الشام وأهل مصر في وقتٍ واحدٍ ؛ لتلتقي هذه العصابة المجرمة أمام بيت عثمان ؟! والمعلوم أن الطَّريق إلى الشَّام يختلف تمامًا عن الطَّريق إلى البصرة، وعن الطَّريق إلى الكوفة ، وعن الطَّريق إلى مصر ؟

• هذا سؤالٌ لابد أن ننتبه إليه .

○ والجواب: أن هؤلاء قد عادوا عبر مسرحيَّةٍ هزليَّة لا يجيدها إلا الأَفَّاكون ، ادَّعوْا من خلال هذه المسرحيَّة الهزليَّة أنَّهم في طريق العودة ، قبضوا على رجل وقالوا: بأن هذا الرَّجل هو رسولٌ مِنْ قِبَلِ عثمان ريا إلى واليه على مصر ا

وهذه أوَّل أكذوبة ؛ فوالي عثمانَ على مصر هو : عبدُ الله بن سعد بن أبي السَّرح ، كان قد استأذن عثمان على أن يركب إليه إلى المدينة ، بعد ما سمع ما سمع ، فأذن له عثمان را الله عثمان

ففي الوقت الذي زعم فيه المجرمون الكذَّابون أن الرِّسالة جاءت من عثمان ﷺ إلى واليه على مصر ، كان واليه على مصر في طريقه إلى المدىنة .

قالوا: بأنهم قبضوا على رسول أمير المؤمنين عثمان! وقد أرسل معه عثمان كتابًا \_ أي : رسالة \_ بخطِّه وعليها خاتَّمُهُ ، يأمر فيها عثمانُ أميره في مصر \_ أي : عبد الله بن سعد بن أبي السَّر \_ أن يقتل هؤلاء أو يصلِّبهم ، فأقبلوا بهذا الكتاب المكذوب! وعادوا إلى المدينة ، فأتوا عليًا على فقالوا له : ألم تر إلى عدو الله \_ أي عثمان \_ كتب فينا بكذا ، وقد أحل الله دمه ؟ \_ هكذا يحكمون في الحال \_ فقم معنا إليه ؛ فقال على هي : والله لا أقوم معكم . قالوا : فلم كتبت إلينا ؟

فقال عليٌ على : والله ما كتبتُ إليكم ؟ فنظر بعضهم إلى بعض وهذا يبين لنا أن هؤلاء ينقسمون إلى فريقين : فريق خادع وفريق مخدوع ، وما أكثر المخدوعين ؛ فالفريق الخادع الذي يقود الحركة ، القائد الذي يدبر المؤامرة السوداء هو الذي يقود المخدوعين من السُّذج والرِّعاع ، الذين انطلقوا وراء هؤلاء ينعقون وراء كلِّ ناعق.

والذي نظر ؛ كما يقول ابن العربي - رحمه الله: هو الفريق الثاني - أي: الفريق المحدوع - فتركهم عليٌ في وخرج من المدينة فانطلقوا إلى عثمان في فقالواله: لقد كتبت فينا كذا وكذا ؛ فقال لهم عثمان الحييُّ الكريم: إمَّا أن تقيموا اثنين من المسلمين - أي: ليشهدا عليّ - أني كتبت هذه الرسالة الخطيرة ، أو يميني (۱) - فالبينة على من ادَّعى ، واليمين على من أنكر (۲).

<sup>(</sup>١) انظر: «العواصم من القواصم» لابن العربي (١/ ١٢٠، ١٣٣ ــ ١٣٦) ط دارالجيل. (٢) أخرجه الترمذي في كتاب الأحكام، باب: ما جاء أن البينة على المدعي واليمين على المدعي عليه (١٣٤)، والبيهقي، عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده، وللحديث شاهد ؟ =

تدبر هذا النَّص؛ لتقف على الأكذوبة الكبرى، فلقد نُسب كتابٌ مزوَّرٌ إلى علي الله ونُسب كتابٌ مزوَّرٌ إلى علي الله ونُسب كتابٌ مزور - كما سنرى - إلى عائشة الله الخطة!!

إن من أعجب العجب أن قوافل الثُّوَّار العراقين التي كانت متباعدة في الشَّرق عن قوافل الثُّوَّار المصريين التي كانت في الغرب.

والتي أخذت طريقها لتسير بمحاذاة ساحل البحر الأحمر لتنزل إلى خليج السويس، ثم إلى العريش، فكيف التقت هذه القوافل في وقتٍ واحدٍ عند باب الخليفة على بعد ما سار كلُّ فريق في اتجاهه ؟!.

ولذا تدبر فقه وعبقرية علي على فهو أول من فَطِنَ لهذه الخطة الخبيثة ، ولم لا؟!

وقد تربَّى عليٌّ في حجر المصطفى ﷺ وكفي ؟!

قال لهم على الله علمتم يا أهل الكوفة ويا أهل البصرة بها لقي أهل مصر، وقد سرتم مراحل، ثم طويتم نحونا ؟! هذا والله أمر دُبِّر بالله ينة!!

استوعبتم - أيها الأحبة - هذه العبارات الخطيرة! فلقد استأجر أخرجه مسلم في كتاب الأقضية ، باب: اليمين على المدعي عليه (١٧١١) عن ابن عباس، وانظر «الإرواء» (-١٧٦٨) .

وأرسلوا في الوقت نفسه رسولًا آخر إلى أهل الكوفة ، وإلى أهل البصرة ، يخبرهم ما كان من أمر الرسالة المكذوبة على لسان عثمان عشايرجع الجميع في وقت واحد، ولتلتقي هذه العصابة المجرمة حول بيت الخليفة

فقال الثُّوَّار العراقيون: فضعوه على ما شئتم، لا حاجة لنا في الرَّجل، ليعتزلنا (١). أي: فضعوا الكتاب على ما شئتم. يعني: فسِّروه كما تريدون.

لكن انظر إلى ما خرجوا إليه أصلًا ، لا حاجة لنا بهذا الرَّجل! هذا هذا هذا هذا المرتبع عن أجله خرجوا ، ولأجله التقوا!!

وهذا تسليمٌ واضحٌ منهم بأن قصَّة الكتاب مفتعلة ، وأن الغرض الأوَّل والأخير هو خلع أمير المؤمنين عثمان الله ، أو سفك دمه الذي عصمه الله \_ جلَّ وعلا \_ بشريعة نبيه عَلَيْهُ.

هذا الحوار الذي دار بين عليٍّ وبين الثُّوَّار مجمعٌ عليه في كل كتب السِّيرة والرِّوايات، وهو نصُّ قاطع على أن اليدَّ التي زوَّرت الكتاب

«تاريخ الطبري» (٢/ ٦٥٣) ط دار الكتب .

على عثمان ، وبعثت إلى العراقيين لتخبرهم بذلك ، ولتطلب منهم أن يعودوا إلى المدينة هي نفس اليد التي زوَّرت الكتاب باسم وخاتم علي بن أبي طالب را

هل تتصور أن مؤمنة من أمّهاتنا الفاضلات في زماننا تهيج المسلمين على قتل عالم من أهل السُّنَة ؟ فكيف بأمّ المؤمنين عائشة زوج النَّبيِّ عَلَيْهُ المتي ترعرعت في بستان الوحي ، وسمعت القرآن وحدها من فم نسّها علي ؟!

بل ما نزل جبريل بالقرآن أو بالوحي على زوج من زوجات النبيِّ وهو في لحافها إلا في لحاف عائشة (١).

فمن الذي يتصور \_ إلا وهو يحمل قلبًا من أمرض قلوب أهل الأرض \_ أن عائشة على تحتُّ وتُهيج الصَّحابة على قتل عثمان الله !!!.

وتدبر ماذا قال لها مسروق بن الأجدع ــ ومسروق تابعي كريم جليل من كبار التَّابعين المقرَّبين إلى عبد الله بن مسعود ، وحذيفة بن

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب فضائل الصحابة ، باب: فضل عائشة ﴿ ٢٧٧٥).

يُعاتب مسروق بن الأجدع أم المؤمنين عائشة ويقول لها: لقد كتبت كتابًا تؤلّبين النّاس فيه للخروج على عثمان ؟! \_ فأقسمت عائشة قسمًا لم يقسم به أحد من قبلها قط \_ ماذا قالت عائشة ؟ قالت : أقسم بالله الذي آمن به المؤمنون ، وكفر به الكافرون ، ما كتبت إليهم سوداء في بيضاء » ؛ كما أخرج ذلك ابن أبي شيبة (١) وغيره وصححه الحافظ ابن كثير في «تاريخه» .

أخي: هل تتصور أن عالًا من علمائنا يكذب ؟ هذا مستحيل!!
 فمَنْ يتصور أن أمَّ المؤمنين عائشة تكذب ؟ ولصالح من ؟!

قفوا مع هذه الحقائق؛ فلقد ذكرت \_ وأكرر: لا يجوز لأحد أن يتكلّم في أصحاب النبي عليه إلا بأصول؛ فإنّ الحديث عنهم يتطلّب صحّة العقيدة، وأمانة النّقل، ودقّة الفهم، وإخلاص النية، ونظرة فاحصة مدققة لأراجيف المغرضين والكذّابين والوضّاعين والمبطلين.

فعائشة تقسم وتقول: «ما كتبت سوداء في بيضاء »أي: ما خططت خطًا واحدًا في ورقة.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٦/ ٣٦٣) وهو في «تاريخ خليفة بن خياط» (٣٩) عن عائشة بسندٍ صححه الحافظ ابن كثير في «البداية والنهاية» (٧/ ١٩٥) ، وراجع : «العواصم من القواصم» لابن العربي (١/ ١٤٢) .

• قال الحافظ ابن كثير (١): « وفي هذا دلالة ظاهرة على أن هؤلاء الخوارج قبّحهم الله زوَّروا كتبًا على لسان الصَّحابة إلى الآفاق يحرِّضونهم على قتال عثمان » .

فاللعبة كلُّها لتشويه تاريخ أطهر الخلق بعد الأنبياء ، ولتزوير الحقائق ، ولتأليب الخلف على السَّلف ، ولتشويه حقبة من أحرج أوقات التَّاريخ الإسلامي حتى لا تصل إلينا ناصعة البياض .

لابدأن ينطلق كل مسلم صادق من هذه الأسس، ومن هذه الأسول ليعلم عمن يتكلم، وفي تاريخ من يقرأ؟! إنّه يتكلّم عن القصم الذين قال في حقهم ابن مسعود الله نظر في قُلُوبِ الْعِبَادِ فَوَجَدَ قَلْبَ مُحَمَّدٍ عَلَيْ خَيْرَ قُلُوبِ الْعِبَادِ، فَاصْطَفَاهُ لِنَفْسِهِ، الْعِبَادِ فَوَجَدَ قَلْبَ مُحَمَّدٍ عَلَيْ خَيْرَ قُلُوبِ الْعِبَادِ، فَاصْطَفَاهُ لِنَفْسِهِ، فَابْتَعَثَهُ لِرسَالَتِهِ، ثُمَّ نَظَرَ فِي قُلُوبِ الْعِبَادِ بَعْدَ قَلْبِ مُحَمَّدٍ عَلِيْ فَوَجَدَ فَلُوبِ الْعِبَادِ بَعْدَ قَلْبِ مُحَمَّدٍ عَلِيْ فَوَجَدَ قُلُوبِ الْعِبَادِ ، فَجَعَلَهُمْ وُزَرَاءَ نَبِيّهِ ، يُقَاتِلُونَ عَلَى قُلُوبِ الْعِبَادِ ، فَجَعَلَهُمْ وُزَرَاءَ نَبِيّهِ ، يُقَاتِلُونَ عَلَى دِينِهِ » أَنْ مَا يَلُونَ عَلَى دِينِهِ » أنه أَنْ الله عَيْرَ الله العَبَادِ ، فَجَعَلَهُمْ وُزَرَاءَ نَبِيّهِ ، يُقَاتِلُونَ عَلَى دِينِهِ » أن الله عَيْرَ الله عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهِ الْعَبَادِ ، فَجَعَلَهُمْ وُزَرَاءَ نَبِيّهِ ، يُقَاتِلُونَ عَلَى دِينِهِ » أن الله عَيْرَ اللهِ الْعَبَادِ ، فَجَعَلَهُمْ وُزَرَاءَ نَبِيّهِ ، يُقَاتِلُونَ عَلَى دِينِهِ » أن الله عَيْرَا اللهِ الْعَبَادِ ، فَتَعَلَمُ مُ وَزَرَاءَ نَبِيّةِ ، يُقَاتِلُونَ عَلَى دِينِهِ » أن الله الله عَبْدَ اللهِ عَمْ اللهِ عَلْمُ اللهُ عَلَيْهِ ، أنه اللهِ عَلْمُ عَلَى اللهُ اللهِ الْعَبْدِ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

وقد ذكرت أن الله قد زكَّاهم وعدَّهم في مواضع كثيرة في القرآن ، وأن رسول عليه قد زكَّاهم وعدَّهم ، وشهد لكثيرٍ منهم بالجنة ، وهم يعيشون في الدُّنيا بين ظهرانيِّ النَّاس ، ويا لها \_ والله \_ من كرامة !

<sup>(</sup>۱) «البداية» (۷/ ۱۹٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (١/ ٣٧٩) بسند حسن.

فتدبر معي \_ أيَّما الأخ الحبيب الكريم \_ لتقف على هذه البد الخبيثة التي زوَّرت الكتاب على عليٍّ ، وزوَّرت الكتاب على عليٍّ ، وزوَّرت الكتاب على عائشة ، وزوَّرت بعد ذلك على طلحة والزبير \_ رضي الله عنهم جميعًا .

- والسؤال الخطير الآن: أين كان الصحابة ـ رضوان الله عليهم ـ والثُوَّار الموتورون المجرمون يحاصرون بيت الخليفة ؟
- والجواب: لقد كان عثمانُ شهازاء هذه الأحداث الخطيرة التي ألمّت به المثلَ الأعلى ، لما يمكن أن يقدمه الفردُ من تضحية في سبيل أمّته ، وفي سبيل الجماعة .

فلقد كان بإمكان عثمان في أن يفدي نفسه بدماء الصّحابة.

ما كان عليه فقط إلا أن يأمر الصّحابة ؛ بل ما كان عليه إلا أن يتقبّل رجاءَهم في أن يذبُّوا ويدفعوا عنه ، وفي أن يَحُولوا بينه وبين هؤلاء الموتورين المجرمين .

لقد حاول كلُّ الصَّحابة أن يفدوه ، ولكنهم لم يفلحوا ولم ينجحوا ؛ للذا ؟

• يقول عبد الله بن عامر بن ربيعة: كنت مع عثمان و الدَّار ـ أي: في داره يوم أن قُتِل ـ فقال عثمان: «أعزِمُ على كلِّ من رأى أنَّ عليه

سمعًا وطاعة لي إلا كفَّ يده وسلاحه ؛ فإنَّ أفضلكم عندي غناء ؛ من كفَّ يده وسلاحه» (١).

- وعن محمّد بن سيرين قال: انطكق الحسن والحسين وابن عمرو وابن الزبير ومروان يحملون السلاح حتّى دخلوا دار عثمان ، فهاذا قال عثمان ؟ قال لهم رضوان الله عليهم جميعًا: «أعزمُ عليكم أن ترجعوا ، وأن تضعوا أسلحتكم ، وأن تلزموا بيوتكم» (٢).
- وعن أبي هريرة والله قال لعثمان: «اليوم طاب الضّرب معك يا أمير المؤمنين؟ فقال عثمان: أعزم عليك لتخرجن إلى بيتك يا أبا هريرة» (٣).
- وأخرج ابن أبي شيبة عن عبد الله بن الزُّبير قال: قلت لعثمان يوم الدار: اخرج فقاتلهم ؛ فإنَّ معك من قد نصر الله بأقل منهم ، والله إنَّ قتالهم لحلال.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة في « مصنفه» (٨/ ٦٨١ح٨) ، وخليفة بن خياط في «تاريخه» (٣٨) ، وابن سعد في «الطبقات» (٣/ ٧٠) بسند صحيح .

<sup>(</sup>٢) أخرجه خليفة بن خياط في «تاريخه» (٣٩) ، ومن طريقه ابن عساكر في «تاريخه» (٣٩/ ٣٩١) وانظر: «تاريخ الإسلام» للذهبي (١/ ٤٤٧) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه خليفة بن خياط في (٣٨) ، ومن طريقه ابن عساكر في «تاريخه» (٣٩٦ ٣٩٦) ، وأخرجه ابن سعد في «الطبقات» (٣/ ٧٠) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة في « مصنفه» (٨/ ٦٨١ ح ٩) ، وابن سعد (٣/ ٧٠) ، ومن طريقه ابن عساكر (٣٩/ ٣٩٩) .

• وأخرج أيضًا ابن أبي شيبة عن ابن سيرين قال: جاء زيد بن ثابت إلى عثمان شه فقال: يا أمير المؤمنين، الأنصار بالباب؛ فإن شئت أن نكون أنصار الله مرتين؛ فأمرنا نقاتل؟ أي مرَّة ينصرون فيها النبيَّ عَيْلِيْ ومرَّة ينصرون فيها عثمان، فقال عثمان: أمَّا القتال فلا.

وفي رواية : لا حاجة لي بذلك ؛ فكفُّوا <sup>(١)</sup> .

• وروى ابن عساكر بإسناده إلى جابر بن عبد الله الله الله على بن أن على بن أبي طالب الله الطلق وهو معتم بعمامة رسول الله على مع خمسائة دَارع من أبطال الصحابة ، وقال لأمير المؤمنين : يا أمير المؤمنين ، ائذن لي أن أمنعك من القوم ؛ فإنك لم تحدث شيئًا يستحلُّون به دمك ؟ فقال عثمان : جزيت خيرًا يا على ؛ ما أحب أن يهراق دم بسببي (٢).

يقول القاضي أبو بكر بن العربي<sup>(٣)</sup> \_ رحمه الله وطيب ثراه \_ في

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي شيبة في « مصنفه» (۸/ ٦٨١ح ۱۱) وابن سعد في «الطبقات» (۳/ ۷۰) ومن طريقه ابن عساكر (۳۹/ ٣٩٦،٣٩٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن عساكر (٣٩٨/٣٩).

<sup>(</sup>٣) «العواصم» (١٤٥) ط دار الجيل.

كتابه الماتع المهم في هذا الباب « العواصم من القواصم » : "إنَّ عثمان مظلومٌ محجوج بغير حجَّة ، وأن الصَّحابة برآء في زمَّته بأجمعهم ، لأنَّهم أتوا إرادته ، وسلَّموا له رأيه في إسلام نفسه».

فعثمان على قتل ، والصَّحابة برآء من دمه ؛ لأنه مَنَعَ من قتال من ثار عليه ، وروى عنه أنه قال : « لا أكون أوَّل من خلف رسول الله على في أمَّته بسفك الدِّماء » فصبر على البلاء واستسلم للمحنة ، وفدى الأمَّة بنفسه ودمه .

○ والسؤال الآخر: هل كان عثمان \_ ولو لم يأذن للصّحابة بالقتال \_ عاجزًا عن الفرار إلى الشّام أو إلى مصر، أو إلى بلد من البلدان، لأي والٍ من ولاته على هذا المصر؟

• والجواب: لا؛ بل طُلِبَ منه أن يفر؛ لقد قال معاوية العثمان على: يا أمير المؤمنين، أبعث إليكم جندًا \_ أي: من أهل الشآم \_ ليقيم معك إن نابت المدينة نائبة أو إيّاك؟

فهاذا قال عثمان رهيم؟ قال: أخشى أن أضيّق الطُّرق والأرزاق بجندك على أصحاب رسول الله ﷺ في المدينة \_ يا خالق عثمان، سحانك!!!

فقال له معاوية : إذًا فاخرج إلى الشَّام ، لا تبق بالمدينة ؟ فقال عثمان

إنَّ عثمان الله قوي الإيمان ، راسخ اليقين ، كبير النَّفس ، وكان يعلم يقينًا أنَّه سيبتلى .

ألم يخبره رسول الله على بذلك ؟ ألم يبشره رسول الله على على بلوى تصيبه ؟ ألم يعاهد عثمان رسول الله على على الصبر إذا ما وقعت به الفتنة ؟ (٢).

الجواب: بلى ، وهذه الفتنة قد وقعت ، فَلْتَصْدُقِ اللهَ يا عثمانُ ،
 ولْتَفِ بعهدك لرسولك وحبيبك ﷺ!!!

• ففي مسند أحمد ومستدرك الحاكم ومصنف ابن أبي شيبة (٢) عن عبد الله بن حوالة الأزدي على عن النبي على أنه قال: « مَنْ نَجَا مِنْ فَكَا مُنْ فَكَا مِنْ مَنْ فَكَا مِنْ مِنْ فَكَا مِنْ فَعَلَا مِنْ فَعَلَا مِنْ مِنْ فَكُونُ مِنْ فَكَا مِنْ فَكَا مِنْ فَلَا مِنْ مِنْ فَكَا مِنْ مِنْ فَكُونُ مِنْ فَكَا مِنْ فَكَا مِنْ مِنْ فَكُونُ مِنْ فَعَلَا مِنْ مِنْ فَعَلَا مِنْ مِنْ فَكَا مُنْ مِنْ فَعَلَا مِنْ مِنْ فَكَا مُنْ مِنْ فَعَلَا مِنْ مِنْ فَعَلَى فَعَلَا مِنْ مِنْ فَعَلَا مِنْ مِنْ فَعَلَى فَلَا مِنْ مِنْ فَعَلَا مِنْ مِنْ فَلَا مِنْ مِنْ فَعَلَا مِنْ مِنْ فَلَا مِنْ مِنْ فَعَلَا مِنْ مُنْ فَعَلَا مِنْ مِنْ فَعَلَا مِنْ مِنْ مِنْ فَا مِنْ مُنْ فَعَلَا مِنْ مِنْ فَعَلَا مِنْ مِنْ فَعَلَا مِنْ مِنْ فَعَلَا مُنْ مِنْ مُنْ فَعَلَا مِنْ مِنْ مُنْ فَعَلِي فَا مُنْ مِنْ مُنْ فَعَلِي فَا مُنْ مِنْ مُنْ فَعَلِي فَا مُنْ مُنْ فَعَلِي فَا مُنْ مِنْ فَعَلِي فَا مُنْ مِنْ فَعَلَا مِنْ مِنْ فَعَلَا مُنْ مُنْ فَعَلَا مِنْ مُنْ فَعِلَا مُنْ مِنْ فَعَلَا مُنْ مُنْ فَعَلَا مُنْ مُنْ فَعِلَا مُنْ مُنْ فَعَلَا مُنْ مُنْ فَعُلِيْ فَا مُنْ فَعُلِي مُنْ فَعُلِيْ فَالْمُنْ مُنْ فَعُلِمُ مُنْ فَع

<sup>(</sup>١) «تاريخ الطبري» (٢/ ٢٥٠) و «البداية والنهاية» (٧/ ١٦٩) و «تاريخ الإسلام» للـذهبي (١/ ١٦٩) .

<sup>(</sup>٢)سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٤/ ٥٠، ١٠٥، ١٠٩، ١٠٩، ١٠٩)، وابسن أبي شيبة (٧/ ٤٩٠)، والحماكم (٣/ ٢٠٠)، قال الهيثمي في «المجمع» (٧/ ٦٤٥): «رواه أحمد والطبراني ورجال أحمد رجال الصحيح غير ربيعة بن لقيط وهو ثقة»، وصححه الشيخ الألباني في « ظلال الجنة» (١١٧٧).

فلقد فدى عثمان الأمَّة كلِّها ونظام الخلافة بنفسه ؛ إذ لو تنازل عثمان لهؤلاء المجرمين لصارت سنَّة ، فكلُّ عصبة مجرمة لا ترضى عن خليفة المسلمين أو عن أميرها ، تقوم عليه لتخلعه!!

ولكن عثمان على المحرصًا على الكرسي ؛ فهؤلاء ليسوا من هذا الصِّنف.

ومما لا شك فيه أن عثمان بهذا الصنيع قدَّم أعظم وأقوى ما يفعله رجلٌ صادق لأمَّة قلَّدته مقاليد الأمور.

لقد كان عثمان الله يعلم يقينًا أنَّ هذه الفتنة ستقع ، وقد وافقه الصحابيُّ الجليل عبد الله بن عمر الله على ألا يخلع نفسه ، وعلى أن يصبر .

٥ والحديث رواه أحمد في « فضائل الصحابة » وابن أبي شيبة وغيرهما (١) بسند صحيح عن عبد الله بن عمر شخصة قال: قال لي عثمان وهو محصور في الدار ، وعنده المغيرة بن الأخنس شخصه: انظر ما يقول هؤلاء القوم ، يقولون: اخلعها ولا تقتل نفسك \_ يعني: انج بنفسك واترك الخلافة.

فقال ابن عمر : يا أمير المؤمنين ، إذا خلعتها أمخلَّد أنت في الدُّنيا ؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي شيبة في «مصنفه» (۸/ ۱۸۰/ ح٣)، وأخرجه أحمد في كتاب فضائل الصحابة (۱/ ٤٧٣) برقم (٧٦٧)، وابن سعد في «الطبقات» (٣/ ٦٦)، وخليفة بن خياط في تاريخه (٣٧)، ومن طريقه ابن عساكر في «تاريخه» (٣٥٩/ ٣٥٦\_ ٣٥٨).

ـ تدبر النصيحة الصادقة: يا أمير المؤمنين، إذا خلعتها ـ أي: الخلافة ـ أخلد أنت في الدنيا ؟ ـ قال: لا. قال: فإن لم تخلعها هل يزيدون على أن يقتلوك ؟ قال: لا، قال: فهل يملكون لك جنّة أو نارًا ؟ قال: لا، قال ابن عمر: فلا أرى أن تخلع قميصًا قمّصكه الله و الله تتكون سنّة، كلّم كره قوم خليفتهم قتلوه، حتى لا يقوم لله دين، ولا للمسلمين نظام ».

•وأخرج الإمام أحمد بسندٍ صحيح من حديث عائشة أنَّ النبيَّ ﷺ قَالِيَّةِ قَالَ النبيَّ ﷺ قَالَ يَعْلِيُّهِ قَالِيًا اللهِ عنها:

« ادْعُوا لِي بَعْضَ أَصْحَابِي »، فقالت عائشة : أَبُو بَكْرٍ يَا رَسُولَ الله ؟ قَالَ: «لَا» ، قَالَتْ : ابْنُ عَمِّكَ عَلِيٍّ ؟ قَالَ: «لاً». قَالَتْ : ابْنُ عَمِّكَ عَلِيٍّ ؟ قَالَ: «لاَ». قَالَتْ : ابْنُ عَمِّكَ عَلِيٍّ ؟ قَالَ: «لاَ». قَالَتْ : عُثْمَانُ ؟ قَالَ : « نَعَمْ ».

قالت عائشة: فَلَمَّا جَاءَ عُثْمَانُ قَالَ: « تَنَحِّي ». فَجَعَلَ يُسَارُّهُ وَلَوْنُ عُثْمَانَ يَتَعَيَّرُ ، فَلَمَّا كَانَ يَوْمُ الدَّارِ – أي: في اليوم الذي حاصروا فيه عُثْمَانَ يَتَغَيَّرُ ، فَلَمَّا كَانَ يَوْمُ الدَّارِ – أي: في اليوم الذي حاصروا فيه عثمان – وَحُصِرَ فِيهَا قُلْنَا: يَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ أَلاَ تُقَاتِلُ ؟ قَالَ: لاَ ، إِنَّ عَمْان – وَحُصِرَ فِيهَا قُلْنَا: يَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ أَلاَ تُقَاتِلُ ؟ قَالَ: لاَ ، إِنَّ وَسُولَ الله عَلَيْهِ (١).

هذا العهد كما هو معلوم ، وسأبين الآن \_ ألا يخلع عثمان نفسه أبدًا

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في « مسنده » (٦/ ٥١، ٢١٤) ، وابن ماجه في «المقدمة» (١١٣) ، وابن أبي شيبة في « مصنفه » (٨/ ١٨٦ ح ٤) ، وأبو نعيم في « الحلية » (١/ ٥٨) ، وقال البوصيري : « إسناده صحيح رجاله ثقات » وصححه الشيخ الألباني في صحيح ابن ماجه .

من الخلافة ، حتى لا يكون هذا الأمر سابقة في تاريخ هذه الأمَّة .

• ومن الأحاديث الجميلة الموضّحة لذلك ما جاء في الحديث الصحيح الذي رواه أحمد في « مسنده » ، وابن ماجه في « سننه » والترمذي في «سننه» بسند صححه الألباني في « سنن الترمذي » ، و« سنن ابن ماجه » من طريق عائشة \_ رضي الله عنها \_ أنها قالت : سمعت رسول الله علي يقول :

« يَا عُثْمَانُ ، إِنَّهُ لَعَلَّ الله يُقَمِّصُكَ قَمِيصًا ، فَإِنْ أَرَادُوكَ عَلَى خَلْعِهِ فَلاَ تَخْلَعْهُ أَمُ هُمْ » (١).

يقول النبيُّ ﷺ ذلك لعثهان ثلاث مرات .

هل هناك أمر أصرح من هذا ؟ والرَّسولُ ﷺ لا ينطق عن الهوى ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ آلْهُوَى ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ آلْهُوَى ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحَى ۗ يُوحَىٰ ﴿ إِنَّ عَلَمَهُ مَ شَدِيدُ النَّجَمِ:٣٥].

•وفي رواية: «يَا عُثْمَانُ ، إِنَّكَ مَقْتُولٌ مُسْتَشْهَدٌ ، فَاصْبِرْ صَبَّرَكَ الله ، وَلا تَخْلَعَنَّ قَمِيصًا قَمَّصَكَهُ الله عَزَّ وَجَلَّ »(٢) يعنى: الخلافة.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في « مسنده » (٦/ ٧٥) ، والترمذي في كتاب المناقب ، باب : في مناقب عثمان ابن عفان ﴿ ١١٢) ، وصححه ابن عفان ﴿ ٣٧٠٥) ، وابن ماجه في «المقدمة» ، باب : فضل عثمان ﴿ ٣٧٠٥) ، وصححه الألباني في « صحيح الجامع » (٧٩٤٧) ، وانظر : «ظلال الجنة» (١١٧٢) و (١١٧٣) .

<sup>(</sup>٢) عند أبي يعلى في «مسنده» (٧٠٤٥) ، ومن طريقه ابن عدي في «الكامل» (١/ ٢٦٤) وابن عساكر في «تاريخه» (٣٩/ ٢٨٩) قال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٩/ ٩٠) : «رواه أبو يعلى وفي إسناده إبراهيم بن عمر بن عثمان العثماني وهو ضعيف».

وأنا \_ ورب الكعبة \_ ألمس استجابة كريمة لدعوة النبيِّ عَيَاتُ لعثمان المحرمون انعكست على أقواله وأفعاله ، من أول لحظة خرج فيها المجرمون للاقاته في المدينة .

نعم؛ لقد استجاب الله دعاء نبيّه ﷺ، فصبّر الله عثمان صبرًا تنوء عن حمله الجبالُ الرّاسيات!!

أوامر من النبي عَلَيْ بالصبر ، وعدم القتال ، وعدم الاختلاع من الخلافة ، فصبر عثمان وله ، ولم يقاتل ، ولم يختلع ، ومَنَّ الله عليه بالشَّهادة!!!

وفي هذه الأحاديث التي ذكرتُ دلالةً واضحةً على أن من قتل عثمان عثمان عثمان عثمان عثمان عنه المنافقين المجرمين بشهادة النبيِّ عَيَّا الصادق الأمين الذي لا ينطق عن الهوى \_ وفي اللَّيلة المقدَّرة في السَّنة الخامسة والثَّلاثين من الهجرة ، قام فصلَّى من اللَّيل ما قدَّر الله له أن يصلِّي ، وقرأ من القرآن ما قدَّر الله \_ عزَّ وجلَّ \_ له أن يقرأ ، ونام فجاءه المصطفى عَيِّا في رؤياه ، وقال له عَنْ وجلَّ \_ له أن يقرأ ، ونام فجاءه المصطفى عَيِّا في رؤياه ، وقال له عَنْ وجلَّ \_ له أن يقرأ عَنْ أيانُ » (١).

وفي لفظ : « إِنَّكَ سَتُفْطِرُ عِنْدَنَا الَّلَيْلَةَ يَا عُثْمَانُ ».

ورواه ابن أبي شيبة في «مصنفه» والحاكم في « المستدرك » (٢) وصححه

<sup>(</sup>١) عند الطبري في «تاريخه» (٢/ ٢٧١) وابن الأثير في الكامل (٢/ ٥٤٥) عن أبي سعيد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة (٦/ ١٨١) ، والحاكم في المستدرك (٣/ ١١٠) ، والبزار في «مسـنده»=

- وأقره الذهبي - من حديث ابن عمر أن عثمان أصبح فحدَّث فقال: إنِّ رأيتُ النَّبيِّ عَلَيْهُ في المنام اللَّيلة ؛ فقال: «يَا عُثْمانُ ، أَفْطِرْ عِنْدَنَا» ، فأصبحَ عثمانُ صَائمًا ، فَقُتِلَ مِنْ يَوْمِهِ - رَضِي الله تَعَالَى عَنْهُ.

• وفي رواية أحد (١) بسند حسن أن عثمان على قال: إنّي رَأَيْتُ رَسُولَ الله على الله

• وفي زوائد فضائل الصَّحابة للإمام عبد الله بن الإمام أحمد بسندٍ صحيح عن عمرة بنت أرطأة قالت: خرجت مع عائشة على مكَّة في السَّنة التي قتل فيها عثمان \_ أي: خرجت للحج \_ تقول: وفي طريق عودتنا مررنا بالمدينة ، ورأينا المصحف الذي كان في حجر

<sup>ٔ (</sup>٣٤٧) ، وأبن عساكر في «تاريخه» (٣٩/ ٣٨٤).

<sup>(</sup>١) في «المسند» (١/ ٧٢) وعبد الله في الفضائل (٨٠٩) ، ومن طريقه ابن الأثير في «أسد الغابة» (١/ ٧٥٣) ، وابن عدي في «الكامل» (٧/ ١٧٥) ، وابن عساكر (٣٩/ ٣٨٧،٤٠٠) عن عثمان . وصحح سنده الشيخ أحمد شاكر في تعليقه على المسند.

<sup>(</sup>٢) وللحديث شواهد: من حديث نائلة عند عبد الله بن أحمد (١/ ٧٣) في زوائد المسند، وفي فضائل الصحابة (١/ ٨١)، وابن أبي شيبة (٦/ ١٨١)، وابن سعد (٣/ ٧٤)، وابن عساكر (٣٩/ ٣٩٧) وانظر: «علل الدارقطني» (٢٨٩) وله شاهد آخر من حديث أبي هريرة عند البخاري في التاريخ الكبير، (تعليقًا ٥/ ٣٧١)، وأحمد في «الزهد» (١٢٨).

تقول: فكانت أول قطرة قطرت من دمه قد نزلت على قول الله تعالى في المصحف بين يديه: ﴿ فَسَيَكُفِيكَ هُمُ ٱللَّهُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ في المصحف بين يديه: ﴿ فَسَيَكُفِيكَ هُمُ ٱللَّهُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [البقرة:١٣٧]

قالت عمرة: فو الله ما مات منهم رجل سويًّا (١).

• وعن محمد بن سيرين قال: كنت أطوف بالكعبة فإذا برجل يقول: اللهم اغفرلي، وما أظن أن تغفرلي. يقول: فتعجبت منه، فقلت: يا عبد الله، ما سمعت أحدًا يقول مثل ما تقول! فقال الرَّجل: إنِّ كنت قد أعطيت الله عهدًا لئن مكَّنني من عثان بن عفَّان لأصفعنَه!! فلما قُتل ووضع في سريره في البيت. كان النَّاس يأتون، ويصلُّون عليه، وهو في بيته، فدخلت أُظهر أنِّ أريد الصَّلاة عليه، فلمَّا رأيتُ أن البيت ليس فيه أحد، كشفتُ عن وجهه فصفعتُه، وهو ميت، فيبست يدي ـ أي شُلَّت ـ قال ابن سيرين: فرأيتها يابسة كأنَّا عود (٢).

• وعن ابن عمر على قال: بينها عثمان يخطب إذ قام إليه رجل، يُقال له جهجاه الغفاري تناول عصًا كانت في يد عثمان فكسرها على

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالله بن أحمد في «الزهد» (ص١٥٩)، وفضائل الصحابة (١/١٠٥) برقم (١٧) وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في «التاريخ» كما في «البداية» لابن كثير (٧/ ١٩١) مكتبة المعارف ومن طريقة ابن عساكر (٧٠/ ١٤١).

وفي رواية : وصاح به الناس ، ونزل عثمان حتى دخل داره ، ورمى الله الغفاري في ركبته ، فلم يحل عليه الحول حتى مات (١).

والمتتبع لأحوال أولئك الخارجين على عثمان المعتدين عليه يجد أن الله تعالى لم يمهلهم ، بل أذلهم وأخزاهم وانتقم منهم ، فلم ينج منهم أحد ، وهو سبحانه حسب المؤمنين .

فليًّا أصبح عثمانُ ، أمر الصَّحابة أن ينصر فوا ، وفتح بابَ داره وهو صائم ، وقد شدَّ على نفسه السَّراويل ؛ وهو يعلم يقينًا أنَّه مقتول ، ويخشى لفرط حيائه أن تكشف عورته ، فشدَّ على نفسه السَّراويل ، وفتح كتاب الله بين يديه ، وجلس يقرأ القرآن الكريم ، وهو ينتظر وفتح كتاب الله بين يديه في أي لحظة ؛ بل هو ينتظر ويرجو أن تقترب انقضاض المجرمين عليه في أي لحظة ؛ بل هو ينتظر ويرجو أن تقترب هذه اللحظة ؛ ليسعد بالإفطار مع رسول الله على وصاحبيه أبي بكر وعم .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في «التاريخ الأوسط» (١/ ٧٩)، وابن أبي شيبة (٧/ ٤٨٨). أخرجه ابن شبة في «تاريخ المدينة» (٤/ ١٢٥٢).

وانقض عليه المجرمون الآثمون كالذِّئاب المسعورة (١) ، فضربه الغافقي بحديدة معه ، والتفت الغافقيُّ إلى المصحف في حجر عثمان ، فضرب الغافقيُّ المصحف برجله فاستدار المصحفُ دورةً كاملة ، واستقر مرة أخرى في حجرِ عثمان لتخالطه دماء عثمان ، كما خالطت آياتُ القرآن دماء عثمان !

أهولاء قوم خرجوا لله ؟ يضرب المصحف برجله ويدَّعي أنه خارج لله .

وها هو عثمان الصَّابر الأوَّاب لم يقاوم ولم يتحرك من مجلسه ؟ بل ظل جالسًا على كتاب الله كالطَّود الشامخ ، واستمر عثمان يقرأ

<sup>(</sup>۱) وأحبُّ أن أنبَّه في هذا المقام الذي زلَّت فيه أقلام ، وزاغت فيه أفهام إلى مسألة من الخطورة بمكانٍ ألا وهي: أنَّهُ لم يشارك في قتل عثمان أحدٌ من أصحاب النبي عليه الصَّلاة والسَّلام ، وإنها الذي شارك في قتله هم من السبثية والمنافقين ؛ كما أخبر بذلك رسول الله في حديثه الصحيح ، وقد أشرت إلى ذلك ؛ ولذلك قال الحافظ ابن كثير شه في «البداية والنهاية» (٧/ ٢٠٧) : « وأمَّا ما ذكره بعض النَّاس مِنْ أنَّ بعض الصَّحابة أسلمه ورضي بقتله ؛ فهذا لا يصحُّ عن أحدٍ من الصَّحابة أنَّه رضي بقتل عثمان أنَّ بال كلهم كرهه ومقته ، وسبَّ من فعله ، ولكنَّ بعضهم كان يودُّ لو خلع نفسه من الأمر ؛ كعيَّار بن ياسر ، ومحمد ابن أبي بكر ، وعمرو بن الحمق ، وغيرهم » ا.ه. .

وما جاء في ذلك من روايات تقدح في أحدٍ منهم ، فلا يثبت بحال ، إذ هي من رواية الكذَّابين والوضَّاعين كالواقدي وغيره .

وهذا ما أدين الله عزَّ وجلَّ به ؛ فالصحابة مبرؤون ومنزهون عن ذلك ، فليسوا طلَّاب كراسي ، ولا مناصب ، ولا جاه ، وأسأل الله أن يجمعني بهم في جنَّات النعيم مع سيد النَّبيِّين

١٦٦ = الفتنة بين الصحابة \*

كتاب الله . جلَّ وعلا \_ فانقضَّ عليه مجرم يُقال له: التجَيْبِيُّ (۱)، فضرب عثمان وظله مثمان : الحمد فضرب عثمان وظله مثمان : الحمد لله ، والله إنَّما يد خطت المُفَصَّل (۲)، وكتبت القرآن لرسول الله عليه.

فلقد كان عثمان من كُتَّاب الوحي للمصطفى عَيْكُةٍ.

وجاء التجيبيُّ مخترطًا سيفه فوضع السَّيف في بطن عثمان رهيه.

فجاءت زوجته الصَّابرة الوفيَّة التَّقيَّة النَّقيَّة العفيفة الطَّاهرةُ: نائلة صرف وان الله عليها للفدي عثمان الله عليها ونفسها ، فطعنها هذا المجرم فقطع يدها ، ولما جرت نظر إلى مؤخرتها ؛ فقال: ما أعظم عجيزتها (٣)! عليهم من الله ما يستحقون!

كل هذا والخليفة صابر، وهو الحييُّ الوقور، إنه رجل جاوز التُّ انين من عمره، إنَّه زوج ابنتي رسول الله ﷺ، إنَّه صاحب بئر رومة، وإنَّه مجهز جيش العسرة، إنَّه جامع القرآن، إنَّه كاتب الوحي لرسول الله ﷺ.

<sup>(</sup>١) هو رجل من بني سدوس يقال له : الموت الأسود ، واسمه : كنانة بن بشر \_ لعنه الله .

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الله بن أحمد في زوائد الفضائل (٧٦٥، ٧٦٥) والطبري في تاريخه (٢/ ٢٧١) وابن أبي شيبة في «المصنف» (٧/ ٥٢٥) وخليفه بن خياط في تاريخه (٣٩)، وابن حبان (٦٩١)، وابن أبي داود في «المصاحف» كما في «فضائل القرأن» (٣٩) و «الدر المنثور» للسيوطي (١/ ٣٩)، ٣٩٥) وابن عساكر (٣٩/ ٤١٤، ٤١١).

<sup>(</sup>٣) انظر التعليق المتقدم.

ألم أقل لكم إن الذي يؤلم القلب ويبكي العين ؛ بل ويُدْمي الفؤاد أن هؤلاء المجرمين الخبثاء في كل عصر ، وفي كل مصر يرفعون الحرب ، ويشعلونها على أئمَّة الدِّين ، وقادة الأمَّة باسم الإسلام .

باسم الإسلام يرفعون شعار: لله \_ تعالى \_ لصالح الإسلام! للحرب على الإرهاب! للقضاء على التطرف!

إنهم يريدون أن يطمسوا هُوية الدِّين تحت هذه الشِّعارات المضللة الخبيثة الكاذبة. ولم يكتف المجرمون الخبثاء بهذا الأمر، وإنها أبى ورعهم الباهت وزهدهم الكاذب، أن يُدفن عثمانُ الله في مقابر المسلمين!

هل تتصور هذا ؟! إلى هذا الحدّ من الورع ، والزُّهد الكاذب الباهت المريض ، يقف هؤلاء ويمنعون تمامًا أن يُدْفن عثمان في في مقابر المسلمين في البقيع ، وإنها دفن ابتداءً خارج المقابر ، ثم بعد ذلك اتسعت البقيع وأدخلوا عثمان في إلى مقابر المسلمين ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم!

إنَّ مكمن الخطر أن تُعْلَنَ الحربُ دومًا على القيادة ؟ لقطع رأسها ولتحطيم أضلاعها باسم الإسلام ، ومن أجل الله \_ تعالى !!

والمصيبة الكبرى أن الأمرينطلي على كثير من السُّذج والرِّعاع والعُوعاء ، الذين يتَّبعون وينقادون لكلِّ ناعق بالهوى والباطل والضَّلال،

- وهم نُزَّاع القبائل ؛ كما وصفتهم عائشة ﴿ ثُلُقُ (٢) وحُثالة النَّاس ، متفقون على الشر؛ كما في ابن سعد في « الطبقات » (٣).
- •وهم رِعاع من غَوغاءِ القبائل ؛ كما ذكر النووي في «شرح صحيح مسلم» (١٠).
- وهم خوارج مفسدون ظالمون باغون معتدون ؟ كما قال ابن تيمية في « منهاج السنة » (٥).

وهم رؤوس الشَّر والجفاء ؛ كما يقول الذَّهبي في « دول الإسلام » . وهم أراذل من أوباش القبائل ؛ كما وصفهم ابن العماد الحنبلي في « الشَّذرات » .

هؤلاء هم قتلة عثمان السلام من الصحابة أبدًا واحدٌ منهم!! كما فَصَّلْتُ قبل ذلك .

وقد قُتل عثمان و في في الحجة بالإجماع ، والجمهور على أن ذلك كان في يوم الجمعة لثمانِ عشرة خلت من ذي الحجة في السَّنة الخامسة

<sup>(</sup>١) «تاريخ الطبري» (٣/ ١٣).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٣/ ١٩،١٤).

<sup>(</sup>٣) «الطبقات» (٣/ ٧١).

<sup>.(</sup>١٤٨/١٥)(٤)

<sup>.(</sup>۲۹٧/٦)(٥)

حصار عثمان ومقتله بعد الثّلاثين من الهجرة ، وهو ابن اثنين وثمانين سنة وأشهر على قول الجمهور.

وقام نفرٌ من الصّحابة يوم قتله فغسَّلُوه ، وكفَّنُوه ، وحملوه على باب ، ومن هؤلاء: حكيم بن حزام ، وحويطب بن عبد العزَّى ، وأبو الجهم بن حذيفة ، وينار بن مكرم الأسلمي ، وحبير بن مطعم ، والزُّبير بن العوَّام ، وعلي بن أبي طالب .

وصلَّى عليه جبير بن مطعم ، وقيل : الزُّبير بن العوَّام ، وقيل : حكيم ابن حزام ، وقيل : حكيم ابن حزام ، وقيل : مرُوان بن الحكم ، وقيل : المسوربن مخرمة (١)

ورجحت رواية في مسند أحمد أن الذي صلَّى عليه هو الزُّبير بن العوَّام (٢) ...

وكان عثمان المخسطة أوصى إليه ، ودفن يوم السبت بين المغرب والعشاء في حش كوكب بالبقيع ، وكان عثمان قد اشتراه فوسّع به البقيع (٣) .

أتوقف عند هذا القدر لأواصل الحديث \_ إن شاء الله تعالى \_ في الفصل القادم عن هذه الفتنة الحالكة السّواد لأُجَلِّيَ الحقَّ من الباطل لنبرِّئ ساحة أصحاب النبيِّ عَلَيْ في وقتٍ تطاول فيه الأقزام على القمم!

<sup>(</sup>١) «البداية والنهاية» (٧/ ١٩٩).

<sup>(</sup>٢) انظر «مسند أحمد» (١/ ٧٤).

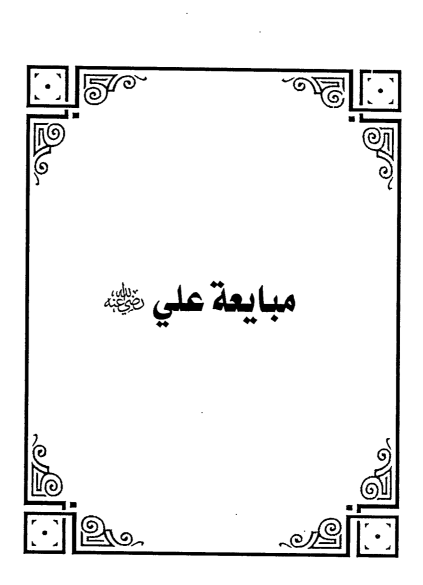
<sup>(</sup>٣) الإصابة (ترجمة عثمان ٥٤٥٢) (٤/ ٤٥٨) ط الجيل.

وإلا فورب الكعبة أنا أشعر بضآلة وحقارة أن يتقدم مِثْلي ليذبُّ عن أصحاب النبيِّ ﷺ.

فأنا \_ والله \_ لا أرفع من قدرهم ؛ وإنَّها أرفع من قدري وقدركم بالذَّود عن حياضهم في .

لأنني أعلم علم اليقين قَدْر أصحابِ سيِّد المرسلين عَلِيَّ، وأعلم علم اليقين قدر نفسي ، فأنا لا أساوي حبَّة رمل وطئتها نعل عثمان وأسأل الله \_ عزَّ وجلَّ \_ أن يجمعنا بهم في جنَّات النَّعيم ، وأن يتقبل منا ومنهم ومنكم جميعًا صالح الأعمال ؛ إنه وليُّ ذلك ومولاه .





## مبايعة علي الله

ويقول القاضي ابن العربي \_ رحمه الله تعالى \_ في كتابه الماتع القيم «العواصم من القواصم » (۱): «فلما قضى الله من أمره ما قضى ومضى في قدره ما مضى ، علم أنَّ الحقَّ لا يترك النَّاس سُدى ؛ وأنَّ الخلق بعده مفتقرون إلى خليفة مفروض عليهم النَّظر فيه ، ولم يكن بعد الثَّلاثة كالرَّابع قدرًا وعلمًا وتقى ودينًا ؛ فانعقدت له البيعة \_ أي : لعلى الله المناه المنا

ولولا الإسراع بعقد البيعة لعلي الله لجرى على من بها من الأوباش ما لا يرقع خرقه ، ولكن عزم عليه المهاجرون والأنصار . ورأى علي الله أنّ ذلك فرض عليه فانقاد إليه الهد .

وقال الحافظ الذهبي \_ رحمه الله تعالى \_ في شأن البيعة لعلي له الله قتل عثمان في سعى النّاس إلى علي في وقالوا: لا بد للنّاس من إمام ؟ فحضر طلحة بن عبيد الله في والزّبير بن العوّام في وسعد بن أبي وقاص ، والأعيان من المهاجرين والأنصار في ، فبايعوا عليّا في وكان أوّل من بايعه: طلحة بن عبيد الله في ، ثم تتابع الناس بعد ذك وقد بويع علي في يوم الجمعة لثمان عشرة مضت من ذي

<sup>(</sup>١) (١٤٦) ط دار الجيل.

الحجَّة ، في سنة خمس وثلاثين وقيل لخمس بقين من ذي الحجَّة (١).

تصور معي أن المدينة ظلت خمسة أيام \_على الرَّاجح من أقوال أهل السِّير \_ بدون إمام بعد مقتل عثان را

بل وتزداد الفجيعة حينها تعلم أن الغافقي قاتِلَ عثمان هو الذي كان يقود أمر المسلمين ؟ بل ويتقدم للصَّلاة في مسجد النبيِّ الأمين ﷺ (٢)، يا لها من فتنة! .

وأستهلُّ هذه الروايات في بيعة عليٍّ برواية واضحة ؛ لأنه قد قيل ما قيل ، وشُحنت كتبُ التَّاريخ والسِّير بالرِّوايات الموضوعة ، التي لا يجوز بحال أن تنسب إلى أصحاب سيِّد الرِّجال ﷺ ! .

فأستهل هذه الرِّوايات بروايةٍ مؤثرةٍ جدًّا عن علي ﴿ ، رواها الحاكم في «المستدرك» و الحافظ ابن عساكر في «تاريخ دمشق» عن قيس بن عبَّاد يقول: سمعت عليًّا ﴿ يوم الجمل وسأتحدث عن فتنة الجمل بالتفصيل، إن شاء الله تعالى \_ يقول (٣): « اللَّهُمَّ إِنَّي أَبْرَأُ إِلَيْكَ مِنْ دَمِ عُثْمَانَ، وَلَقَدْ طَاشَ إِلَيْكَ مِنْ دَمِ عُثْمَانَ، وَلَقَدْ طَاشَ

<sup>(</sup>١) انظر: «الطبقات» لابن سعد (٣/ ٣١).

<sup>(</sup>۲) «تاريخ الطبري» (٥/ ١٥٥) ط الفكر ، و«البداية والنهاية» (٧/ ٢١٥،٢١٤) و «العواصم» لابن العربي (ص١٤٧) تعليق محب الدين الخطيب .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم (٣/ ١٠١)، وابن سعد في «الطبقات» (٣/ ٣)، وابن عساكر (٣٩/ ٤٥٠).

عَقْلِي يَوْمَ قُتِلَ عُثْمَانُ ، وَأَنْكَرْتُ نَفْسِي » تدبر كلام علي على الله على

يقول: «وَأَنْكَرْتُ نَفْسِي، وَجَاؤُونِي لِلْبَيْعَةِ، فَقُلْتُ: وَالله إِنِّي لَلْبَيْعَةِ، فَقُلْتُ: وَالله إِنِّي لَأَسْتَحِي مِنَ الله أَنْ أُبَايِعَ قَوْمًا قَتَلُوا رَجُلًا قَالَ لَهُ رَسُولُ الله ﷺ:

« أَلاَ أَسْتَحِي مِنْ رَجُلٍ تَسْتَحِي مِنْهُ الْمَلاَئِكَةُ ؟! » (١).

هؤ لاء \_ ورب الكعبة \_ ما كانوا أبدًا طلَّاب مناصب أو كراسي

و يقول على ﴿ الله إني الأستَحي مِنَ الله أَنْ أَبِايعَ وعُثَان قتيلُ الأَرْضِ لَمْ يُدفن بعد ، فانصر فوا لَّا قال لهم ذلك ؛ فلمَّا دُفِن \_ أي : الأَرْضِ لَمْ يُدفن بعد ، فانصر فوا لَّا قال لهم ذلك ؛ فلمَّا دُفِن \_ أي عثمان ﴿ عُنه \_ رَجَعَ النَّاسُ يَسْأَلُونَ البَيْعَةَ ؛ فقلْتُ : اللهمَّ إنِّي مشفقٌ ممَّا أقدم عليه ، ثم جاءت عزيمة ، فبايعتُ \_ أي عزم علي أهلُ بدرٍ من المهاجرين والأنصار \_ كما سأبين الآن .

فلقد قالوا: يا أمير المؤمنين فكأنها صُدِعَ قَلْبي " يعني: لما سمعت قولتهم: يا أمير المؤمنين كأن قلبي قد انصدع! ثم قال عليٌّ: « اللهُمَّ خُذْ منِّي لَعُثْهَانَ حَتَّى تَرْضَى ".

• وفي «مصنف ابن أبي شيبة» (٢) عن عبيد الله بن أبي رافع كاتب عليً قال: « رأيت عليًا حين از دحموا عليه حتى أدموا رجله ؛ فقال: اللهم

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب فضائل الصحابة ، باب : من فضائل عثمان بن عفان الله (٢٤٠١) . (٢٤٠١) . (٢٤٠١) . (٢٤٠١) .

إني قد كرهتهم وكرهوني فأرحني منهم ، وأرحهم مني».

هؤلاء هم أئمَّة الورع ، فأنت أمَامَ إِمَامٍ آخر من طراز عمر ، أمَامَ إِمَامٍ من أئمَّة الزُّهدِ ، والورعِ ، والتُّقى ، والعلمِ ، والفقهِ ، والخطابةِ ، والبلاغةِ ، والبيانِ ، أمام عليٍّ ﷺ .

« يَا أَبَا ذَرِّ ، إِنَّكَ ضَعِيفٌ وَإِنَّهَا أَمَانَةٌ ، وَإِنَّهَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ خِزْيٌ وَانَّهَا مَنْ أَخَذَهَا بِحَقِّهَا ، وَأَدَّى الَّذِي عَلَيْهِ فِيهَا » (١) .

ألم يسمع عليٌّ من رسول الله عليُّ قوله \_ كما في الحديث الصحيح الذي رواه البخاريُّ ومسلم \_ من حديث معقل بين يسار الله أن النبيَّ قال:

« مَا مِنْ عَبْدٍ يَسْتَرْعِيهِ الله رَعِيَّةً يَمُوتُ يَوْمَ يَمُوتُ وَهُوَ غَاشُّ لِرَعِيَّتِهِ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب الإمارة ، باب : كراهة الإمارة لغير ضرورة (١٨٢٥).

إِلاَّ حَرَّمَ الله عَلَيْهِ الجَنَّةَ » (١).

فالإمامة والولاية والحكم مسؤولية عظيمة كبيرة ، وأمانة ثقيلة ، أسأل الله \_عزَّ وجلَّ \_ أن يعين كل راع على رعيته ، وأرجو ألا تنصرف الأذهان إلى الحاكِم فحسب ؛ بل أنت راعٍ وأنا راعٍ .

• يقول النبيُّ عَلَيْهُ \_ كما في « الصحيحين » \_ من حديث ابن عمر:

« كُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُكُمْ مَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ ؛ وَالرَّجُلُ فِي أَهْلِهِ رَاعٍ وَهْ وَ مَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ ، وَالمَرْأَةُ فِي بَيْتِ زَوْجِهَا رَاعِيَةٌ وَهِيَ مَسْؤُولَةٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ ، وَالمَرْأَةُ فِي بَيْتِ زَوْجِهَا رَاعِيَةٌ وَهِيَ مَسْؤُولَةٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ ، وَالإِمَامُ رَعِيَّتِهِ ، وَالإِمَامُ رَاعٍ وَهُو مَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ ، وَالإِمَامُ رَاعٍ وَمَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ » (٢) .

فكلُّ له مسؤولية سيُسْأل عنها بحسب حجم هذه المسؤولية ، أسأل الله أن يستر علينا وعليكم في الدنيا والآخرة .

فها هو عليٌ الله الذهب إليه الناس رفض الخلافة ، وأشار عليهم بطلحة بن عبيد الله والزُّبير بن العوَّام الله عليُّ فقال النَّاس لعليِّ : انطلق معنا إلى طلحة والزُّبير؟ فانطلق معهم عليُّ في إلى طلحة ، بدأ بطلحة

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في كتاب الإمارة ، باب :استحقاق الولي الغاش لرعيته النار (١٤٢) ، والبخاري في كتاب الأحكام ، باب : من استرعى رعية فلم ينصح (١٥١) واللفظ لمسلم. (٢) أخرجه البخاري في كتاب الجمعة ، باب : الجمعة في القرى والمدن (٨٩٣) ، ومسلم في كتاب الإمارة ، باب : فضيلة الإمام العادل ، عقوبة الجائر والحث على الرفق بالرعية (١٨٢٩) .

وسلَّم عليه ، وقال عليُّ في: يا أبا محمَّد ، إنَّ النَّاس قد اجتمعوا إليَّ في البيعة أي: طلبوا مني البيعة \_ أما أنا: فلا حاجة لي فيها ؛ فابسط يدك حتى أبايعك (١). فقال طلحة \_ رضوان الله عليه: يا أبا الحسن ، أنت أوْلى بهذا الأمر وأحقُّ به مِنِّي ؛ لفضلك وقرابتك من رسول الله عليه وسابقتك في الإسلام .

وهل يعرف الفَضْلَ لأهلِ الفَضْلِ إلا ذوو الفَضْلِ ؟

وقد حصل نفس الموقف تمامًا مع الزُّبير ، لَّا رفض طلحة انطلق طلحة مع عليٍّ مثلها قال طلحة مع عليٍّ مثلها قال لله عليٍّ مثلها قال لطلحة ؛ فقال له الزُّبير مثلها قال طلحة - رضوان الله عليهم جميعًا .

فانطلق عليٌ الله مع طلحة والزُّبير الله الله المسجد واجتمع النَّاس، وبايعوا عليًّا الله .

تدبر معي هذه الرواية التي رواها الإمام أحمد في « فضائل الصحابة (۲)» بسند صحيح عن محمد بن الحنفية وهو ابن علي شقال: كنتُ مع علي شوعثمان شم محصور - أي: في الدَّار - فأتى عليًا رجلٌ، فقال: إن أمير المؤمنين مقتول! ثم جاء رجل آخر فقال: إن أمير المؤمنين مقتول! ثم جاء رجل آخر فقال: إن أمير المؤمنين مقتول في هذه الساعة! قال محمد بن الحنفية: فأمسكت

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في «تاريخه» (٢/ ٧٠٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في «فضائل الصحابة» (٩٦٩) ، والخلال في «السنة» (٦٢٠\_٦٢٢).

بوسطه تخوُّفًا عليه فقال : خلِّ لا أمَّ لك .

فأتى علي الدّار، فوجد عثمان وقد قُتِل، فعاد إلى داره، وأغلق عليه بابه، فأتاه النّاس فضربوا عليه الباب، فدخلوا عليه فقالوا: إنّ هذا الرجل قد قُتل ؟ وتدبر هذه الصيغة لا تكون أبدًا إلا على ألسنة المنافقين المجرمين، قتلة عثمان: إن هذا الرجل قد قتل، ولا بدللنّاس من خليفة، ولا نعلم أحدًا أحق بها منك ؟ قال: لا تريدوني، فإنّي لكم وزير خير منّي لكم أمير ؛ فقالوا: لا، والله ما نعلم أحدًا أحق بها منك ؛ قال: فإن أبيتم عَلَيّ ؛ فإنّ بيعتي لا تكون سرًّا أبدًا، ولكن أخرج الله المسجد ؛ فمن شاء أن يبايعني بايعني . قال: فخرج عليّ في إلى المسجد فبايعه النّاس.

• روى الإمام أحمد أيضًا بسندٍ صحيح عن عوف والد عند الحسن البصري ـ رحمه الله ـ وكان الحسن في المدينة عند مقتل عثمان . فذكروا أصحاب رسول الله ـ صلى الله عليه وآله وسلم فقال ابن جَوْشَن الغَطَفاني : يا أبا سعيد ، إنها أُزري بأبي موسى اتباعه عليًا قال : فغضب الحسن البصري حتى تبيّن الغضبُ في وجهه ، وقال : فمن يتبع ؟ فمن يتبع ؟ وأخذ يكرِّرها ؛ ثم قال : قتل أمير المؤمنين عثمان مظلومًا ، فعمد النَّاس إلى خيرهم فبايعوه ـ أي : قتل أمير المؤمنين عثمان مظلومًا ، فعمد النَّاس إلى خيرهم فبايعوه ـ أي :

عليٌّ ريني ال

هذه الرِّوايات تبين وتوضح لنا بجلاء أن بيعة عليٍّ الله كانت في العَلَن ولم تكن سرَّا، ولم تكن في الخفاء، وإنها كانت في المسجد.

- وروى أيضًا ابن عساكر (٢) عن الحسن البصري على قال: «لما قدم علي البصرة في إثر طلحة وأصحابه قام عبد الله بن الكوّاء وقيس بن عباد فقالا له: يا أمير المؤمنين، أخبرنا عن مسيرك هذا أي: إلى البصرة أوصية أوصاك بها رسول الله على ؟ أو عهد عهده إليك ؟ أم رأي رأيته حين تفرقت الأمّة ؟ يعني: هل خرجت إلى البصرة بوصية لرسول الله على أو بعهد لرسول الله على أم رأيك أنت حينها رأيت الأمّة قد تفرّقت واختلفت كلمتها بعد مقتل عثان ؟ قال: اللهم لا، فلو عهد إلى رسول الله على شيئًا لقمتُ به».
  - وفي رواية قال: «والله ما أكونُ أوَّل كاذب على رسول الله عَلَيْهُ يعني: سأقول كلامًا صريحًا واضحًا صادقًا \_ قال: والله ما مات رسولُ الله على موت فجأة ولا قتل قتلًا، ولقد مكث النبيُّ عِلَيْهُ في مرضه أيامًا وليالي يأتيه المؤذن فيؤذن بالصَّلاة، فيأمر النبيُّ عِلَيْهُ أبا بكر

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في فضائل الصحابة (٢/ ٥٧٦) برقم (٩٧٦) ، والخلال في السنة (٦٥١) .

نَّ أخرجه ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٢٤/ ٤٤- ٤٤٢) ، وانظر : «سير أعلام النبلاء» («تاريخ الخلفاء» ٢٤١ ، ٢٤١).

مبايعة علي ﷺ ١٨١

فيصلي بالنَّاس ، وهو يرى مكاني».

وهذا كلامٌ في غاية الدِّقة ؛ وحينها يقوله عليٌّ في ، فله مغازي كثيرة ، ومعاني جليلة . فهذا من أبلغ الرُّدود على الرَّوافض الذين يفضًلون ويكرِّمون عليًّا على الصِّدِّيق الأكبر الأمين أبي بكر في .

• يقول عليّ المُنْصفُ \_ رضوان الله عليه: «ولقد أرادت امرأةٌ من نسائه أن تصرفه عن أبي بكر \_ يعني عائشة وفي فقالت : إن أبا بكر رجلٌ رقيق لايستطيع أن يقوم مقامك ، فلو أمرت عُمَرَ يصلّي بالنّاس ؛ فأبى وغَضِب وقال :

« أَنْتُنَّ صَوَاحِبُ يُوسُفَ ، مُرُوا أَبَا بَكْرٍ فَلْيُصَلِّ لِلنَّاسِ؟ » (١) أمرُ صريح .

• يقول عليٌّ : «فَلَمَّا قَبَضَ اللهُ نبيَّنا نظرنا في أمورنا فاخترنا لدنيانا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الأذان ، باب : أهل العلم والفضل أحق بالإمامة (١٦٧٩) ، والبخاري في كتاب الأنبياء ، باب : قوله تعالى : - لَهٰ دَ تَانَ فَي يُوسُفُ وَاحْوَتُهُ مَّ اَيَنتُ لَلسَّابِلِينَ \* (٣٣٨٤) ، والترمذي في كتاب المناقب ، باب : في مناقب أبي بكر وعمر - رضي الله عنهما - كليهما (٣٦٧٢) ، ومالك في « الموطأ» (١/ ١٧١،١٧٠/ ٨٣) ، وأحمد في « مسنده » (٦/ ٢٩،٩٦) ، والدارمي في « سننه » (١/ ٢٨) .

من اختاره النبيُّ ﷺ لديننا، فكانت الصلاة أصل الإسلام وقوام الدِّين، وهو أمين الدين».

كلامٌ بديع ؛ فلقد اختار النبيُّ عَلَيْ أبا بكر للدِّين وأعظم أصلٍ في هذا الدِّين بعد التوحيد ، هو الصَّلاة ؛ فهل يختار النبيُّ عَلِيْ أبا بكر للدِّين ، ولا تختار الأمَّة أبا بكر للدُّنيا ؟!!

• يقول: «فبايعنا أبا بكر الله فكان لذلك أهلًا ، لم يختلف عليه منا اثنان ، ولم يشهد بعضنا على بعض ، ولم نقطع منه البراءة ، فأديتُ لأبي بكر حقَّه ، ،وعرفتُ له طاعته ، وغزوتُ معه في جنوده ، وكنتُ آخذ إذا أعطاني، وأغزو إذا أغزاني، وأضرب بين يديه الحدود بسوطي، فلما قُبضَ على ولاَّها عمر، فأخذها بسنَّة صاحبه، وما يعرف من أمره، فبايعنا عمر الله لم يختلف عليه منا اثنان ولم يشهد بعضنا على بعض، ولم نقطع منه البراءة ، فأديتُ إلى عمر حقه ، وعرفتُ له طاعته ، وغزوتُ معه في جيوشه ، وكنتُ آخُذ إذا أعطاني ، وأغزُو إذا أغْزاني ، وأضرب بين يديه الحدود بسوطي ، فلما قُبضَ عمر تذكَّرتُ في نفسي قرابتي وسابقتي وفضلي ، وأنا أظن ألَّا يعدلوا بي ولكن خشي أن لا يعمل بعده دم إلا لِحَقه في قبره ، فأخرج نفسه وولده ، ولو كانت محاباةً منه ، لآثر بها ولده ، فبريء منها إلى رهطٍ من قريشِ ستة ؛ أنا أحدهم ، فلما اجتمع الرَّهط ، فذكرتُ في نفسي قرابتي وسالفتي ، وأنا أظنُّ ألَّا يعدلوا بي ، فأخذ عبد الرَّحن بن عوف مواثيقنا على أن نسمع ونطيع لن ولاَّه الله أَمْرَنَا» .

انظر إلى عبقرية جديدة من عبقرية عمر ، لما نام على فراش الموت اختار ستة من الصَّحابة : طلحة والزُّبير وعبد الرَّحمن بن عوف وسعد بن أبي وقاص وعليًا وعثهان ؛ وقال: الخلافة في هؤلاء. فتنازل عبد الرَّحمن بن عوف ، وسعد بن أبي وقاص وطلحة والزُّبير ، وظلت الخلافة بين عثمان وعليٌّ ، فأجمعوا أمرهم على أن تكون الخلافة لعثمان ؟ فجمع عبد الرحمن بن عوف الصّحابة ، وطلب منهم العهد أن يبايعوا من اختير للخلافة ، فبايع الكلُّ بها فيهم علي ؛ فقرأ عبد الرحمن بن عوف العهد والبيعة التي أخذها هؤلاء القادة الأطهار الذين جعل عمر الخلافة فيهم ، فاختاروا عثمان بن عفَّان الله ؛ فهل شاغب عليٌّ وأنكر ؟! لا ؟ بل قال \_ كما سبق \_ في تلك العبارة الماضية الجميلة : «فلما قُبض \_ أي عمر \_ تذكّرتُ في نفسى قرابتى وسابقتى وفضلي ، وأنا أظنُّ ألَّا يعدلوا بي . يقول : فأخذ عبد الرحمن مواثيقَنَا على أن نسمع ونطيع لمن ولاَّه الله أمرَنَا ، ثُمَّ أخذ عبد الرَّحمن بيد عثمان ، فضرب بيده على يده فنظرتُ في أمري ، فإذا طاعتي قد سبقت بيعتي» .

سبحان الله! ألم أقل لكم: إن هؤلاء وربِّ الكعبة ما كانوا طلَّاب دنيا؟ إنها أمانة ، ومع ذلك حينها رأى أن الصَّحابة قد قدَّموا عثمان اللهِ

يقول: فإذا طاعتي قد سبقت بيعتي!

أي : سبقت طاعته لعثمان على ما كان يرجوه لنفسه من أن يبايعه الناس بمن فيهم أصحاب النبي عليه .

- - وفي رواية \_ قال: «ثُمَّ إن عثمان قتل ، فجاءني النَّاس فبايعوني طائعين غير مُكرهين».

فهذه روايةٌ واضحةٌ.

ويمكن القول بأنَّ عليًّا الله كان \_ بلا نزاع \_ أقوى المرشَّحين للإمامة بعد قتل عمر .

فلقد ذُكِر - فيما سبق - أنه كان من بين السِّتة الذين اختارهم عمر بن الخطَّاب على الله عليه الله عليه

و آله وسلّم \_ الموجودين بعد عثمان أحقَّ بالخلافة من عليٍّ بلا نزاع بين أئمَّة أهل السُّنَّة والجماعة ؛ كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية وغيره (١).

فهو من السَّابقين الأوَّلين المهاجرين ، وهو ابن عمِّ النبيِّ الأمين عهو من السَّابقين الأوَّلين المهاجرين ، وهو ابن عمِّ النبيِّ الأمين وهو صهره .. إلى غير ذلك من الفضائل التي أودُّ أن أقف معها وقفة قبل أن أخوض غهار هذه الفتنة ؛ لننطلق من قاعدة صلبة قوية متينة ؛ فمَنْ هو عليٌّ ؟!

وقد قلْتُ: إنَّ الحديث عن أصحاب النبيِّ ﷺ يتطلب صفاءً في العقيدة ، وإخلاصًا في النِّية ، وأمانة في النَّقل ، ودقة في الفهم ، ونظرة فاحصة ومدققة لأراجيف المغرضين والكذَّابين والوضَّاعين .

فتعالوا معي بإيجاز شديد جدًّا لنتعرف على قَدْرِ عَلِيٍّ ﴿ عَلَي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الم ننطلق من هذه القاعدة ؛ فنقول :

- عليٌ هو الخطيب المفوه ، الذي تهتز الدُّنيا لكلهاته، وهي تخرج من شفتيه كأنَّها نور يبدِّد الظَّلهاء .
  - عليٌ الفقيه العالم الذي يجري الحقُّ على لسانه وقلبه .

<sup>(</sup>۱) « مجموع الفتاوى» (۳/ ۱۵۳) (٤/ ٢٦،٤٣٨،٤٣٨،٤٧٩).

١٨٨ ---- الفتنة بين الصحابة ﴿

- عليٌ البطل الشريف، والفدائيُّ العظيم الذي علَّم الدُّنيا شرف البطولة وحقيقة الفداء!!
  - عليٌّ الذي أحبُّ الله ورسولة ، وأحبه الله ورسوله .
- عليٌ على تلميذُ بيتِ النُّبوة الذي تربى في حجر المصطفى عَلَيْهِ وكفى !!
- عليُّ الذي اضُّطر يومًا ، ويا لها من لحظات قاسية على النَّفس حينها يضطر الشَّريف صاحبُ الشَّهامة والمروءة والرُّجولة أن يعدد مناقبه وفضائله ؛ إنَّها لحظات قاسية على الشُّرفاء .

أقول: فلقد اضطريومًا أن يعدد مناقبه ، وأن يبين للنَّاس فضائله ؟
 فقال (١):

محمَّـدُ النبيُّ أخي وصِهْري وحمزةُ سيدُ الشهداءِ عمي وجعفرٌ الذي يُمسِي ويُضْحِي يطيرُ مع الملائكة ابنُ أمي وبنتُ محمدٍ سَكني وعرسي مَنُوطٌ لحمُها بَدَمِي وَلـحمي وَسِبْطَا أَحمدٍ ولـداي منها فأيكمُ له سهمٌ كسهمي

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عساكر في «تاريخه» (٤٢/ ٥٢٠ ، ٥٢١) ، وانظر: «الوافي في الوفيـات» لابـن خلكان (٣٨٦/٢) ، و«الصواعق المحرقة في أهل الرفض والزندقة» (٢/ ٣٨٦) .

سبقتكم إلى الإسلام طرا (١) صغيرًا (٢) ما بلغتُ أوان حلمي

قال البيهقي (٣): «إن هذا الشّعر مما يجب على كل أحدٍ متوان في علي على حفظه ليعلم مفاخره في الإسلام» قُلتُ: ولكن للأمانة العلمية مع تواتر هذه الأبيات عنه عليه الإأن الإسناد إليه فيه ضعف كها قال الحافظ ابن كثير - رحمه الله (٤).

مَنْ كعليٍّ ﴿ فَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

• علي له عليه عليه ذلكم الشَّهيد المظلوم ، أسد الله الغالب ، كان أوَّل من أسلم بلا نزاع .

ولا تعارض بين هذا الحديث الذي رواه الترمذي وقال: «حديث حسن صحيح»من حديث زيد بن أرقم قال: «عَلِيُّ أَوَّل مَنْ أَسْلَمَ» (٥).

<sup>(</sup>١)في رواية : «قدما».

<sup>(</sup>٢)في رواية : «غلاما».

<sup>(</sup>٣)كما في «الوافي» وقد سبق عزوه.

<sup>(</sup>٤) قال الحافظ ابن كثير في «البداية والنهاية» (٨/ ٩) : «وهذا منقطع بين أبي عبيدة وزمان علي ومعاوية».

<sup>(</sup>٥)أخرجه الترمذي ، كتاب المناقب ، باب مناقب علي بـن أبـي طالـب (٣٧٣٥) وأحمـد (٤/ ٣٦٨) وصححه العلامة الألباني في «صحيح الترمذي» (٣/ ٢١٥).

٥ وله شواهد؛ كما في «المعجم الكبير» للطبراني (٦٤٨) عن مالك بن الحويرث وعند النسائي في «الكبرى» (٩٤) ، و «السنة» (ظلال الجنة ١٣٥١) عن ابن عباس.

وبين الحديث الذي يثبت أن أبا بكر هو أوَّل من أسلم (١).

فأبو بكر هو أوَّل من أسلم من الرِّجال، وعليٌّ هو أوَّلُ من أسلم من الصِّبيان (٢٠).

وأقول: في اللحظات الأولى للرِّسالة والنَّبُوة كان عليٌّ في بيتِ المصطفى عَلِيُّةٍ ؛ فينطلق عليُّ ؛ المصطفى عَلِيَّةٍ ؛ فينطلق عليُّ ؛ ليردد شهادة الحقِّ ، ومقولة الصِّدْق ، وهو في العاشرة من عمره .

ومنذ هذه اللحظات يُسجَّل اسمُ عليِّ في سجل الأشراف الأطهار - إلى أن يرث الدُّنيا ومَن عليها العزيز الغفَّار - بأن عليًّا هو أوَّل من أسلم من الصبيان والغلمان.

ولقد شهد النبي عَلَيْ الله بالجنّة ؛ كما في «المسند» و «سنن أبي داود» وغيرهما (٣) من حديث سعيد بن زيد الله قال: قال رسول الله

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي ، كتاب المناقب ، باب في مناقب أبي بكر (٣٦٦٧) وقال : «هذا حديث غريب» ، وابن حبان في «صحيحه» (٦٨٦٣) عن أبي سعيد الخدري، وانظر: « فضائل الصحابة» للإمام أحمد (٢٢٦/١) ، وصحح رواية أبي سعيد الشيخ الألباني في «صحيح الترمذي» (٢٠١).

<sup>(</sup>٢) وهو قولُ جمع من أهل العلم ؛ ومنهم إسحاق بن راهويه ؛ كما نقل ذلك عنـه القـرطبي في «تفسيره» (لسورة التوبة : ١٠٠) ، والبغوي في «معالم التنزيل» (١/ ٨٧) .

وهو قول طائفة من أهل العلم بالسير والخبر ، كما قال ابن عبد البر في «الاستيعاب» (١/ ٢٩٤) والجمهور على ذلك . انظر: «تحفة الأحوذي» (١٠٤/١٠) ، و«فتح المغيث» (٣/ ١٩٧) ، و«الفتاوى» لابن تيمية (٤/ ٢٦٤) ، و«البداية والنهاية» (٣/ ٢٩) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في المسند (١/ ١٨٨) ، وأبو داود كتباب السنة ، بباب في الخلفاء (٤٦٤٩) والترمذي ،كتاب المناقب ، باب مناقب سعيد بن زيد (٣٧٥٧) ، وقال : «حديث حسن»

مبايعة علي ﴿ مَشَرَةٌ مِنْ قُرَيْشٍ فِي الْجَنَّةِ: أَنَا فِي الْجَنَّةِ ، وَأَبُو بَكْرٍ فِي الْجَنَّةِ ، وَعَمَرُ فِي الْجَنَّةِ ، وَعَمَرُ فِي الْجَنَّةِ ، وَعَلِيْ فِي الْجَنَّةِ ، وَعَلِيْ فِي الْجَنَّةِ ... الحديث » .

- وفي «صحيح مسلم» (١) من حديث علي الله قال: « وَالَّذِي خَلَقَ الْحُبَّةَ وَبَرَأُ النَّسَمَةَ !! إِنَّهُ لَعَهْدُ النَّبِيِّ الأُمِّيِّ عَلِيًّ إِليَّ: « أَنْ لاَ يُحِبَّنِي إِلاَّ مُؤْمِنٌ ، وَلاَ يُبْغِضَنِي إِلاَّ مُنَافِقٌ».
- وفي «صحيح البخاري» (٢) عن البراء بن عازب أن النبي ﷺ
   قال لعلي \_ﷺ . « أَنْتَ مِنيٍّ ، وَأَنَا مِنْكَ » .
- وفي «المسند» و «سنن النسائي» (٣) وغير هما من حديث علي الله النبي علي الله قال : « مَنْ كُنْتُ مَوْ لاَهُ فَعَلِيٌّ مَوْ لاَهُ فَهَذَا مَوْ لاَهُ \_ أي : على النبي عَلَيْهِ قال : « مَنْ كُنْتُ مَوْ لاَهُ فَعَلِيٌّ مَوْ لاَهُ فَهَذَا مَوْ لاَهُ \_ أي الله عَنْ عَادَاهُ » .

و أريد أن أُوجز القول في سيرته الله عليه على على ما ثبت عنه ؟ لاحتجنا إلى كلام طويل .

<sup>=</sup> وابن ماجة في المقدمة ، باب فضائل العشرة على (١٣٣) ، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٤٠١٠) .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم كتاب الإيمان ، باب الدليل على أن حب الأنصار وعلي على من الإيمان (٧٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري كتاب المغازى باب عمرة القضاء (٢٥١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٤/ ٣٧٠)، وابن حبان كما في موارد الظمآن (٢٢٠٥)، والنسائي في الخصائص (٩٠)، وابن أبي عاصم في السنة (١٣٦٨)، وصححه الشيخ الألباني في الصحيحة (١٧٥٠)، وصحيح الجامع (٢٥٢٣، ٢٥٢٤).

الفتنة بين الصحابة ﴿ الفَتْلَةُ بِينَ الصحابة ﴿ وَفِي غَرُوة خيبر فِي السَّنة السَّابِعة مِن الهُجرة ، تَجَلَّت بطولة أسد الله الغالب ؛ بل إن شئت فقل: ظهرت مكانة عليٍّ عند الربِّ العليِّ وعند الخبيب النبيِّ عَيْلِيٍّ .

فلّ حاصر النبيّ عليه الصلاة والسلام: « لأعطين هذه والصحيحين » قال النبيّ عليه الصلاة والسلام: « لأعطين هذه الصحيحين » قال النبيّ عليه الصلاة والسلام: « لأعطين هذه الرّاية غدًا رَجُلاً يَفْتَحُ الله على يديه ؛ الرّاية غدًا رَجُلاً يَفْتَحُ الله على يديه ؛ أي : حصون خيبر « يُحِبُ الله وَرَسُولَه ، ويُحِبُهُ الله وَرَسُولُه » (۱) فبات أي : حصون خيبر « يُحِبُ الله وَرَسُولَه ، ويُحِبُهُ الله وَرَسُولُه » (۱) فبات الناس يدوكون ليلتهم أيهم يعطاها. يدوكون أي : يتناقشون ويخوضون ويتباحثون في هذا الرّجل العظيم ، الذي يحب الله ورسوله ، ويحبه الله ورسوله ؟ ورسوله ؟

• وفي رواية - وهي من أجمل وأرق الروايات: يقول عمر بن الخطاب - كما في « صحيح مسلم » (٢): « وَالله مَا أَحْبَبْتُ الإِمَارَةَ إِلاَّ يَوْمَئِذٍ ، فَتَسَاوَرْتُ لَمَا - أي: فتطلعت لها - رَجَاءَ أَنْ أُدْعَى لَمَا» . لما سمعه من النبيِّ عَلِيْ : « يُحِبُّهُ اللهُ وَرَسُولُهُ » .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الجهاد ، باب : فضل من أسلم على يديه رجل (٣٠٠٩) ، ومسلم في كتاب فضائل الصحابة ، باب : من فضائل علي بن أبي طالب ﴿ (٢٤٠٦) عن سهل بن سعد .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في كتاب فضائل الصحابة ، باب : من فضائل علي بن أبي طالب ﴿ (٢٤٠٥) عن أبي هريرة.

مبايعة علي المنافع ال

• يقول سهل بن سعد \_ رضوان الله عليه \_ راوي الحديث في « الصحيحين » « فلمّا أصبح النّاس غدوا على رسول الله على . كلُّهم يرجون أن يعطاها » أي : الراية . ونظّمت الصَّفوف ، ووقف الكلُّ يتطلّع إلى النبيِّ على ، الكلُّ يريد أن يأخذ الراية ، وينتظر نداء النبيِّ طذا الرجل الشريف الذي سيُمنح الرَّاية ، وشقَّ السكونَ والصمت صوتُ رسول الله على ، وهو يقول : « أَيْنَ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ ؟ » ولم يكن عليُّ موجودًا في هذا اليوم ؛ سبحان الله !

فَقَالُوا: يَا رَسُولَ الله ، إِنَّه يَشْتَكِي عَيْنَيْهِ \_ تَخلف اليوم لمرض أصابه في عينيه \_ ؛ فقال النبيُّ \_ صلى الله عليه وآله وسلم: « أَرْسِلُوا إِلَيْهِ » فأتى به ، فَبَصَقَ النبيُّ عِلَيْهُ في عينيه ، ودعا له فَبَراً .

منتديات الطريق الى السنّة www.way2sunnah.com/vb

الفتنة بين الصحابة ﴿ قَاتِلْهُمْ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله ، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ فَقَدْ مَنَعُوا مِنْكَ دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَا لَهُمْ إِلاَّ بِحَقِّهَا وَحِسَا بُهُمْ عَلَى الله » (١).

٥ وفي لفظٍ في «الصحيحين»: « فَوَالله! لأَنْ يُهْدَى بِكَ رَجُلٌ وَاحِدٌ خَيْرٌ لَكَ مِنْ مُمْرِ النَّعَم » (٢).

وسرعان ما علا هتاف النَّصر بصوت أسد الله الغالب عليِّ بن أبي طالب الذي ردده النبيُّ ﷺ في أوَّل يوم عند حصون خيبر: «الله أَكْبَرُ خَرِبَتْ خَيْبَرُ » (٣).

أسأل الله أن يقر أعيننا بهذا النَّشيد الحلو مرَّة أخرى ، حتى نردد ما ردده النبيُّ عِيَالِةً وأصحابه ﴿ ، إنَّه ولي ذلك ومولاه .

- أما الأوّل : هي فتح الله على يديه حصون خيبر .
- وأما الثانية: شهادة النبي ﷺ له بأنه يحب الله ورسوله، ويحبه الله

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب فضائل الصحابة ، باب: من فضائل عليِّ بن أبي طالب عبد (٢٤٠٥) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب الجهاد ، باب : دعاء النبي على الناس إلى الإسلام والنبوة (٢٤٠٦) . ومسلم في كتاب فضائل الصحابة (٢٤٠٦) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ،كتاب الصلاة ، باب ما يُذكر في الفخذ (٣٧١) ، ومسلم ، كتاب الجهاد باب غزوة خبير (١٣٦٥) عن أنس .

مبايعة علي ﷺ. ورسوله ﷺ.

و في السنة التّاسعة من الهجرة خرج النبيّ عَلَيْ لغزوة تبوك، واستعمل على المدينة: محمد بن مسلمة الله اليتولى أمرها وشأنها (١)، وخلّف رسول الله عليّ عليّا على أهله، وهذه أيضًا رسالة ومنقبة أخرى أن يترك النبي عليّ عليّا على أهله لحمايتهم وللزود عنهم؛ فإنّ النبيّ عَلَيْ عليّا على أهله لحمايتهم وللزود عنهم؛ فإنّ النبيّ عليّ قد خرج إلى سفر طويل بعيد؛ فمع مَنْ يترك أهله؟ فتار النبي عليّ عليّا، فيغضب عليّ ويبكي وينطلق إلى رسول الله عليه المنافي الله ويقول: كما في «الصحيحين» (١) من حديث سعد بن أبي وقاص ويقول: التَّمُ النِّسَاءِ وَالصِّبْيانِ؛ فيقول النبيُّ عَلَيْ لعليٍّ: «أَمَا تَرْضَى أَنْ تَكُونَ مِنْ بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ مِنْ مُوسَى إِلاَّ أَنَّهُ لاَ نُبُوّة بَعْدِي!».

أيُّ طراز من البشر كان عليٌّ ؛ لينال هذه المنقبة العظيمة هي الأخرى ؟

وبالجملة ؛ فحياة علي لل ورضوان الله عليه تنفجر عظمة وجلالًا ؛
 لكنها أيضًا في الوقت ذاته تموج بالأسى والهول مَوْجًا ، لاسيما إذا علمنا

 <sup>(</sup>۱) انظر: «السيرة» لابن هشام (٤/ ٣٥١)، و«تاريخ ابن عساكر» (٢/ ٣١)، و«طبقات ابن سعد» (٢/ ١٦٥)، و«زاد المعاد» (٣/ ٤٦٢)، و«البداية والنهاية» (٥/ ٧١).

عن أخرجه البخاري في كتاب المغازي ، باب : غزوة تبوك ، وهي غزوة العسرة (٢٤١٦) ، ومسلم في كتاب فضائل الصحابة ، باب : من فضائل علي بن أبي طالب ، (٢٤٠٤) .

فطائفة الخوارج - كما سأبين - كفَّرت عليًا في ، وطائفة من الرَّوافض قد رفعت عليًا إلى مرتبة الألوهية والعبودية !! ولا حول ولا قوَّة إلا بالله العلي العظيم .

فهي حياة - بلا نزاع - حافلة بالبطولات والآلام معًا ، حافلة بالعظمة والمأساة ، حافلة بالنّصر والهزيمة ، حافلة بالنّصر والهزيمة ، حافلة بالرّخاء والشّدة ، حافلة بالبسمة والدّمعة ، حافلة بالفرح والحزن .

ولا نزاع أبدًا في أن عليًّا \_ رضوان الله عليه \_ كان أحق النَّاس بالخلافة بعد موت عثمان عليه.

و وأقول: ليست سابقة عليً ، والقرابة من رسول الله والمصاهرة هي المزايا الأولى والوحيدة التي تؤهل عليًا المسلمة والكفاءة الخلافة ؛ لا! لكنه كان بالإضافة إلى كلّ هذا له من القدرة والكفاءة والذّكاء والعلم والشّجاعة والإقدام والمروءة والعقلية ، وكان له من حزم اشتهر به بين جميع أصحاب النبيّ ، وكان له من صلابة في الحقّ ؛ وكان له من بعد نظر في تصريف الأمور ؛ حتى كان عمر بن الخطاب عليه

## www.way2sunnah.com/vb منتديات الطريق الى السنّة

مبايعة علي الله على الله على

أقول: لهذا كلّه كان عليٌ \_ رضوان الله عليه \_ أجدر وَأَوْلَى النّاسِ
 بالخلافة بعد قتل عثمان عليه .

وه وأشرع بإذن الله تعالى في الحديث عن الفتنة الخطيرة التي انتشرت انتشار النّار في الحشيم ، منذ اللحظات الأولى التي بويع فيها على النهاء ، حتى وصل إلى ما وصل إليه في النهاية ؛ أقف مع هذه الفتنة بتؤدة وصبر ودقة ، لأُخْرِج الحقّ من بين ركام الباطل بإذن الله تعالى!!!



www.way2sunnah.com/vb منتديات الطريق الى السنّة



www.way2sunnah.com/vb

## موقعة الجمل المحمل

وأكرِّر وأؤكد إنَّه يجب علينا \_ كما قلت قبل ذلك \_ أن نعلم أن التَّاريخ الإسلامي لم يُبدأ تدوينه إلا بعد زوال دولة بني أميَّة ، وقام على تدوين التَّاريخ الإسلامي في هذا الوقت الحرج ، أو بهذه الحقبة من حِقب التَّاريخ ثلاث طوائف (١):

• الطَّائفة الأولى: هي طائفة المنتفعين عمن يتكسبون بأقلامهم، وهذه طائفة لا يخلو منها زمان ولا مكان، ولو كان ذلك على حساب الدِّين!! وهذه الطَّائفة أرادت أن تتقرب بكتابة التَّاريخ لأمراء بني العبَّاس على حساب حياة وتاريخ بني أميَّة ؛ فشوهت تاريخ بني أميَّة كلَّه.

الطَّائفة الثانية: غالت في بعض الصَّحابة غلوًا شديدًا؛ فمنهم
 من رفع عليًا عليه إلى مرتبة الألوهية.

وطائفة أخرى: فرطت تفريطًا شديدًا في حق بعض الصّحابة ؟ فَكَفَّرَت بعضهم ، وعلى رأس هؤلاء الفضلاء أبو بكر وعمر ، ورفضوا كلَّ الرِّوايات الصحيحة التي وصلت عن طريق الصّحابة ،

 <sup>(</sup>١) أكرر هذا التأصيل عن قصد ليُنقش في القلوب والعقول لأهميته ؛ فهو بمثابة الأساس والقواعد للبناء .

والحِقْبِةُ بالكسر: السَّنةُ والجمع حِقَّبُ وحُقُوبُ. لسان العرب (٢/ ٢٣٥) باب الحاء.

۲۰۰ — الفتنة بين الصحابة ﴿ باستثناء آل البيت \_ رفيع جميعًا .

وبصفة خاصة : كل الرِّوايات النَّبوية التي وردت من طريق عائشة ومن طريق أبي هريرة ، ومن طريق عمر ، ومن طريق ابن عمر ، وهن طريق أبي هريرة ، ومن طريق عمر ، ومن طريق أجمعين .

• أما الطَّائفة الثالثة: هي طائفة أهل الحقّ من أئمّة المسلمين؛ كابن جرير الطبري؛ والحافظ ابن عساكر، والحافظ ابن كثير، وغيرهم، ولكن هؤلاء جمعوا التّاريخ في فترة سياسية، وظروف حرجة؛ فها كان منهم إلا أن جمعوا أخبار الإخباريين، وروايات الرُّواة مع إثبات أسهاء رجال السّند لكل رواية، لماذا؟

ليكون الباحثُ بعد ذلك على بينةٍ وبصيرةٍ إذا راجع سلسلة السند، فيقف بعد ذلك على صحة الرِّواية من عدمها .

٥ لكن أقول لكم بأمانة: لقد نزل هذا الميدان اللجب من لا يحسن النّزال ، ونزل إلى هذا البحر الهائج المائج من لا يحسن السّباحة ، فنقلوا إلينا بعض هذه الرّوايات ، من غير وقوفٍ على صحة الرواية من عدمها ، وجعلوا هذه الرّوايات المكذوبة الموضوعة أصلاً تاريخًا لأحرج وأحلك حقبة من حِقب التّاريخ .

وهنا وقع هذا الخلطُ الشديد وزلَّ من زل ، وقعوا في النيل من من www.way2sunnah.com/vb

موقعة الجمل \_\_\_\_\_\_\_ موقعة الجمل \_\_\_\_\_ ٢٠١ أشرف وأطهر الخلق بعد الأنبياء ؟ في صحابة النبيِّ عَلَيْةً .

• وقلت (١): إنَّه لا ينبغي البتَّة لرجل أن يتكلَّم في أصحاب النبيِّ عَلَيْ إلا بضوابط وبشروط.

لأن الحديث عن الصّحب الكرام الأطهار الله يتطلّب صحة في العقيدة ، مشوش العقيدة ، مشوش العقيدة ، مشوش الفكر ، مريض النفس أن يتِكلّم عن أصحاب النبي عليه بها يليق بهم ، وبعدالتهم وبمكانتهم عند الله وعند رسوله عليه .

فالحديث عن الصَّحابة يتطلب صحةً في العقيدة ، وأمانةً في النَّقل ، ودقةً في النَّقل ، ودقة قي النَّقل ، ودقة قي الفهم ، وسلامةً في القصدِ والنِّيةِ ، ونظرةً فاحصةً مدققةً لأراجيف المغرضين و الكذَّابين والوضَّاعين .

هذا التأصيل في غاية الأهمية لابد وحتمًا قبل أن ننطلق لنتكلَّم عن صحابي جليل من هؤلاء الصَّحب الكرام أن نكون قد وقفنا على هذا الأساس الصَّلب، وعلى هذه الأرض النيِّرة المتينة، حتى لا نزل في النيَّلِ من أشرف وأطهر عِرض على وجه الأرض، بعد الأنبياء والمرسلين وضي الله عن أصحاب رسول الله حسلى الله عليه وآله وسلم أجمعين.

<sup>(</sup>١) أكرر هذا القول أيضًا لأهمية هذه الأصول، وحتمية توفرها، قبل الخوض في سير الأطهار من أصحاب النبي المختار عليه المنار ا

الفتنة بين الصحابة وصلت إلينا هذه التركة الضخمة ، فشوَّهت صور الأطهار الأبرار ؟ لعدم التحقق والتثبت ، والنبيُّ ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ يقول كما في «صحيح مسلم» من حديث أبي هريرة:

« لَا تَسُبُّوا أَصْحَابِي ، فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْ أَنْفَقَ أَحَدُكُمْ مِثْلَ أُحُدٍ ذَهَبًا مَا بَلَغَ مُدَّ أَحَدِهِمْ وَلاَ نَصِيفَهُ » (١).

وأخرجه البخاري ومسلم من حديث أبي سعيد الخدري (٢).

• وفي «سنن الترمذي» وابن ماجة بسندٍ ضعيفٍ ، لكن المتن لـ ه شواهد في الصحيح ، من حديث عبد الله بن مغفل أن النبيّ ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ قال:

« الله الله الله فِي أَصْحَابِي ، الله الله فِي أَصْحَابِي ، لاَ تَتَّخِذُوهُمْ غَرَضًا بَعْدِي ، فَمَنْ أَحَبَّهُمْ ، فَمَنْ أَبْغَضَهُمْ فَيِبُغْضِي أَبْغَضَهُمْ ، وَمَنْ أَبْغَضَهُمْ فَيَبُغْضِي أَبْغَضَهُمْ ، وَمَنْ أَبْغَضَهُمْ فَقَدْ آذَى الله فَيُوشِكُ وَمَنْ آذَى الله فَيُوشِكُ أَنْ يَأْخُذَهُ » (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب فضائل الصحابة ، باب : تحريم سب الصحابة ﴿٢٥٤٠) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في فضائل الصحابة ، باب : قول النبي ﷺ: « لو كنت متخذًا خليلًا » (٣٦٧٣) ، ومسلم في كتاب فضائل الصحابة ، باب : تحريم سب الصحابة ﴿(٢٥٤١) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في كتاب المناقب ، باب: (٥٩) (٣٨٦٢) ، وابن ماجه في المقدمة ، باب : فضل أهل بدر (١٦١) ، وضعفه الألبانيُّ في «السلسلة الضعيفة» (١٩٠١) ، (وظلال الجنة) (٩٩٢) ، و«ضعيف الجامع» (١٦٠٠) .

موقعة الجمل ————

وقال الترمذي « هذا حديث غريب ، لا نعرفه إلا من هذا الوجه» .

فتدبروا معي ؛ لنقف على أحرج حِقْبَةٍ من حقب التَّاريخ التي بدأت بالفتنة الكبيرة ، ألا وهي : حصار وقتل عثمان الم

لقد بايع النَّاس عليًّا الله ـ كها ذكرت في الفصل السابق ـ مع بداية
 العام السادس والثلاثين من الهجرة ، وكان من أول من بايع : طلحة والزُّبير الله وبعدَ البيعةِ بأيًام قليلة بدأ الخلافُ الحادُّ!

ذهب طلحة والزُّبير على إلى عليٍّ في ، وطلبا منه على وجه السُّرعة أن يُقيم الحدَّ على قتَلةِ عثمانَ ، فاعتذر عليٌّ ، وهنا يبدأ الخلاف . أمرٌ عادي ، كلُّ له وجهة نظره ، وكلُّ له اجتهاده . لكنَّ الَّذي ندين به لله أن الحقَّ كان مع عليٍّ بنصِّ كلام النبيِّ عَلَيْهُ ؛ كما سأبيِّن ـ إن شاء الله تعالى .

فاعتذر علي الله بكلام جميل قال (١١): « إن قَتَلةَ عثمان لهم مددٌ وأعوان». وإن أعظم الأدلة على ذلك حصارهم لبيت الخليفة ووصولهم إليه ؟ فهم كثرة .

وما رفض عثمان الله أن يقاتل هؤلاء إلا لأنَّهم كثرة ، وخاف أن تسفك الدِّماء في مدينة رسول الله ـ صلى الله عليه وآله وسلم \_ وقال: « والله ما أحبُّ أن ألقى الله وفي عنقى قطرة دم لامرئ مسلم».

<sup>(</sup>١) انظر هذه الأحداث في: «تاريخ الطبري» ، و «الكامل» لابن الأثير ، و «البداية والنهاية» أحداث سنة ٣٦ه.

الفتنة بين الصحابة وأين القوة التي تستطيع أن تنفذ ذلك الآن في الوقت الذي لازالت فيه مدينة النبيِّ عَلَيْ ذاتها مستكينة تحت وطأة إرهاب هؤلاء المجرمين الموتورين.

فلقد ظلّت المدينة بعد قتل عثمان ما يقرب من أسبوع تحت قيادة الغافقي قاتل عثمان ؟ بل وكان يتقدم ليصلّي بالمسلمين عُنُوة في مسجد النبيّ عَيْكَة ؟ بل وتخلف علي على حتى عن صلاة الجماعة ، وأغلق عليه باب داره .

قال علي الله على الله على الله على عددهم ما يقرب من النَّاس ، وبلغ عددهم ما يقرب من عشرة آلاف .

قد يتحولون إلى جيوش كاسرة متوحشة ، تدمر الأخضر واليابس إن جاء عليٌ وشبفرقة منهم وأقام عليهم الحدّ .

فلقد رأى عليٌّ بفهمه وفقهه واجتهاده، ونظرته للأمور، ومراعاته للمصالح والمفاسد، واختياره لأخفِّ الضَّررين، رأى أن يؤجل إقامة الحدِّ على قَتَلَةِ عثمان عَلَيْهِ.

وانتبهوا؛ فقد رفض طلحة والزُّبير هذا الاجتهاد، وثارا عَيْنَة وثار معها عددٌ كبير من الصَّحابة، وعلى رأسهم: معاوية عَيْد.

وكانت نائلة زوج عثمان والله قد أرسلت قميصَ عثمان الذي قُتل فيه ،

منتديات الطريق الى السنّة www.way2sunnah.com/vb

موقعة الجمل \_\_\_\_\_\_\_\_\_ ، وهي تدافع عنه ، إلى معاوية المحاوية المحا

فها أن وصل القميصُ إلى معاوية حتى بكى بكاءً شديدًا ، وخرج بقميص عثمان على بقميص عثمان على المنبر ، وعلّق في القميص أصابع نائلة!

فها أن رأى المسلمون هذا المشهدَ إلا وانخلعت قلوبُهم ، وبكَوْا بكاءً شديدًا ، وألزموا معاوية في هذه اللحظاتِ الشَّديدة التي تأججت فيها العاطفةُ بالثَّأرِ لعثمان ﷺ والأخذِ على يد من قتله ، وإقامةِ الحدِّ عليهم .

وهنا رفض معاوية الله أن يعطي البيعة لعلي الله حتى يقيم الحدَّ على قَتَلَةِ عِثْمَان الله أو يسلمهم إليه !!

وأرجو أن تركزوا ؛ فإن معاوية ما طلب الخلافة قط ، وما طلب البيعة لنفسه ، وإنَّما أخَّر البيعة لعليِّ ، حتى يقيمَ عليٌّ الحدَّ على قتلة عثمان ، أو يسلمهم إليه \_رضى الله عنهم جميعًا .

وهذا أيضًا خلافٌ على محورٍ ثان ، بعد خلاف طلحة والزُّبير مع علي ﴿
وَلَمَا اعتذر عليُّ هذا الاعتذار قرر طلحة والزُّبير الخروج من المدينة.
إلى أين ؟ إلى مكَّة ، ولماذا ؟ لأنَّ في مكَّة في هذا الوقت عائشة ﴿
وَالْمُا يُنَ ؟ إلى مكَّة ، ولماذا ؟ لأنَّ في مكَّة في هذا الوقت عائشة ﴿
وَالْمُا يُنَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّ

منتديات الطريق الى السنّة www.way2sunnah.com/vb

بل سأبين لكم الآن بالأدلة الصحيحة أن طلحة والزُّبير وعائشة ؛ بل وعليًّا ـ رضي الله عنهم جميعًا ـ ما خرجوا البتة من المدينة ، إلا وهم يريدون جميعًا الإصلاح بين النَّاس .

فهذه عقيدة لابد أن تثبت في قلوبنا ؛ فهم ما خرجوا يريدون سفك دماء إطلاقًا ، لكنهم اجتهدوا في أن يحمِّسوا النَّاس للمطالبة بدم عثمان على المعلق المعلق

فها خرج واحدٌ منهم يريد قطرة دم أبدًا ، فهذا بعيد عن آحاد المؤمنين العاديين . فها ظنُّك بأصحاب سيِّد المرسلين

ولا يفهم أحدٌ أنّي أريد أن أحكم لأحدٍ من أصحاب رسول الله بالعصمة! لا ؛ فهم بشر يُصيبون و يخطئون ؛ بل نعتقد أن العصمة قد انتهى زمنها يوم دفن المصطفى عليه فلا عصمة لأحدٍ على وجه الأرض

منتديات الطريق الى السنّة www.way2sunnah.com/vb

موقعة الجمل \_\_\_\_\_\_ ٢٠٧ بعد رسول الله ﷺ .

○ وقد يسأل سائل: لماذا خرجت عائشة ﷺ من المدينة ؟

كانت عائشة في مكَّة لأداء مناسك الحجِّ بقدر الله \_ جلَّ وعلا \_ مع كثير من أصحاب النبي ﷺ الذين خرجوا من المدينة إلى مكَّة لحجِّ بيت الله الحرام ؛ فلمَّا سمعت بمقتل عثمان ﷺ قامت تحثُّ النَّاس على القيام بالمطالبة بدم عثمان هي وطلحةُ والزُّبير .

ولكن عائشة على أرادت أن تخرج من مكّة إلى المدينة ، فقال لها طلحة والزُّبير على المؤمنين ، دعي المدينة ؛ فإن من معنا لا يقوون على تلك الغوغاء الذين بالمدينة ، ولكن انطلقي معنا إلى البصرة ؛ فإن أصلح الله الأمر كان الذي تريدين ، وإلا احتسبنا ودفعنا عن هذا الأمر حتى يقضي الله ما أراد .

○ والسؤال: لماذا البصرة؟

أولًا: كان معهم في هذا الوقت عبد الله بن عامر ، وهو والي عثمان على البصرة \_ انتبه \_ ليس والي علي الله .

وقد أخبرهم عبد الله بن عامر بأنَّ له من الأعوان في البصرة ما يستطيع أن يحمِّس بهم أهلها ؟ للمطالبة بدم عثمان ، فضلًا عن وجود معاوية على بلاد الشَّام .

منتديات الطريق الى السنّة www.way2sunnah.com/vb

الفتنة بين الصحابة ﴿ يَقُولُ الزُّبِيرِ: خرجنا لنستنهض النَّاس؛ ليدركوا دم عثمان حتى لا يبطل؛ فإن في إبطاله توهينًا لسلطان الله \_عزَّ وجلَّ \_ بيننا أبدًا؛ فإذا لم يُفْطَمُ النَّاس عن أمثال هذه الفاجعة المفزعة ، لم يبق إمامٌ إلا قتله هذا الصِّنف من النَّاس .

قال: والله. إن ترك هذا لشديد، ولا تدرون إلى أين يسير، فودّع كل واحد منهما صاحبه، وافترقا ومضى النّاس (١) فهذا الذي دفع هؤلاء الصّحابة للمطالبة بدم عثمان؛ لأنّهم اتّهموا أنفسهم بخذلان الخليفة المقتول. ولا تكفير لهذا الذنب إلا بقتال هؤلاء، للأخذ بثأر عثمان.

فعائشة وه تقول: «إن عثمان قُتل مظلومًا ، والله لأطالبن بدمه» (٢) وطلحة يقول: «إن عثمان منّي في عثمان شيء ليس توبتي إلا أن يسفك دمى في طلب دمه» (٣).

أعتقد أن الأمور الآن واضحة جدًّا ؛ فقد انطلقوا جميعًا نحو البصرة ، وهم لا يريدون جميعًا إلا الإصلاح .

<sup>(</sup>۱) «تاريخ الطبري» (۳/ ۱۳).

<sup>(</sup>٢) «تاريخ الطبري» (٣/ ١٢).

<sup>(</sup>٣) «السير» للذهبي (١/ ٣٤).

## موقعة الجمل \_\_\_\_\_\_ ٥٠٢

## ٥ كيف بدأت الفتنة؟!

• روى أحمد وابن أبي شيبة في «مصنفه» بسندٍ صحيحٍ أن عائشة في المصنفه على بعض مياه بني عامر ليلاً، فنبحت عليها الكلاب ؛ فقالت عائشة :أيُّ ماءٍ هذا ؟ فقالوا: ماء الحَوْاب ، فوقفت ، وقالت : ما أظنني إلَّا راجعة ! ما أظنني إلَّا راجعة ، فقال لما طلحة والزُّبير : مهلًا يا أمَّاه رحمك الله ، بل تقدمي إلى البصرة فيراك المسلمون ، فيصلح الله ذات بينهم . (١)

هذه نيَّة طلحة ونية الزُّبير ؛ بل ونيَّة عائشة على وأعود إلى الرَّواية \_ ما أظنني إلا راجعة . لماذا ؟ ألم أقل بأن كلَّ هذه الفتن ، كما وقعت ، قد أخبر عنها الصَّادق الذي لا ينطق عن الهوى ﷺ .

ستعجب إذا علمت أن النبي على قد ذكر هذه الحادثة لعائشة حين ذكر لها نباح كلاب الحوأب ؛ كما في الحديث الذي رواه ابن أبي شيبة والبزّار بسند صحيح ، وصححه شيخنا الألباني في « الصحيحة » (٢) من حديث ابن عبّاس عبّاس عبّا أن النبيّ عليه قال يومًا لزوجاته أمّهات المؤمنين : « أَيْتُكُنّ صَاحِبَةِ الجَمَلِ الأَدْبَبِ (٣) ؟ تَخُرُجُ حَتّى تَنْبُحُهَا كِلَابُ الحَوْابِ »

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٦/ ٥٢ ، ٩٧) ، وابن أبي شيبة (٧/ ٣٥٥ ط الرشد) ، والحاكم (٣/ ١٢٩) ، وابن حبان(٦٧٣) ، وصححه الألباني في «الصحيحة» (٣٧٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة (٧/ ٥٣٨ ط الرشد) ، و البزَّار ؛ كما في «الفتح» (١٣/ ٥٥) وقال الحافظ: «رجاله ثقات» ، وصححه الألباني في «الصحيحة» (١/ ٨٤٦) (٤٧٤).

<sup>(</sup>٣) الجمل الأدبب : هو الذي يظهر على وجهه الشعر الكثيف . وهو نفس هيئة الجمل الذي كانت تركبه عائشة ،

٢١٠ مذا الكلام كان في عهد النبي عَلَيْهُ ، يقول النبي عَلَيْهُ :

« يُقْتَلُ عَنْ يَمِينِهَا وَعَنْ شِمَالِهَا قَتْلَى كَثِيرِ ، وَتَنْجُو بَعْدَمَا كَادَتْ » أي: أَنْ تَهْلَكَ.

صلى الله على محمَّد ، وصدق ربِّ إذ يقول : ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْهُوَىٰ اللهُ عَلَى مُحَمَّد ، وصدق ربِّ إذ يقول : ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْهُوَىٰ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَمَهُ وَشَدِيدُ ٱلْقُوَىٰ ﴾ [النجم: ٣-٥] .

وبذلك سُمِّيت موقعة الجمل؛ لأن أم المؤمنين عائشة و كانت راكبة على جمل قدَّمه لها يزيد بن أميَّة في مكَّة ، وكان قد اشتراه من اليمن. وقتل جملها في هذه الواقعة ، وكادت أن تقتل.

• وروى الحاكم و البيهةي بسند صحيح أنَّ الزُّبير الله المعد الرجوع إلى المدينة ، بعدما قابله عليٌّ ، وقال له كلامًا مسأفصله بعد لل عرض له ابنه عبد الله بن الزُّبير وقال : كيف ترجع إلى المدينة ؟ فقال الزُّبير : ذكَّرني عليٌّ بحديث سمعته من رسول الله عليُّ وإنِّي راجع ؟ فقال له عبد الله : وهل جئت للقتال ؟ إنها جئت لتصلح بين النَّاس وليصلح الله بك هذا الأمر (۱).

فكيف نتركُ مثل هذه الرِّوايات الصَّحيحة ، ونذهبُ إلى روايات الشيعة المحترقين ، والخوارج المضلِّلين ، يقول عبد الله بن الزُّبير في كلام

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم (٣/ ٤١٣) ، وأبو نعيم في «الحلية» (١/ ٩١)، والبيهقي في « دلائل النبوة » (٦/ ٤١٤، ١٥٥) ، وقال ابن كثير « في البداية والنهاية » (٧/ ٢٤٢): « غريب » .

صريح للزُّبير بن العوَّام ﷺ : وهل جئت لقتالٍ ؟ إنَّما جئت لقتالٍ ؟ إنَّما جئت لتبال إلى الله على النَّاس ، وليصلح الله بك هذا الأمر !

حتى عائشة على ما خرجت إلا للإصلاح \_ كما ذكرت \_ وقرأت قول الله على: ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِّن نَجْوَلُهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَاحٍ بَيْرَ لَا الله عَنْ أَمْرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَاحٍ بَيْرَ لَ ٱلنّاس ﴾ [النساء:١١٤].

خرجت وهي متأولة لهذه الآية ، وهي تعلم أن الرسول على قد خرج قبل ذلك في الإصلاح ، فخرجت للإصلاح بين المسلمين ولتحقن الدّماء ، وهي أمٌّ لكلِّ المؤمنين .

فلمًا خرجت إلى البصرة ، وبلغ عثمان بن حنيف خبر قدومها \_ وعثمان بن حنيف هوعامل علي على البصرة \_ أرسل إليها يستفسرها عن سبب خروجها ، لماذا جاءت إلى البصرة ؟ فقالت في كلام عجيب جدًّا وهي الفقيهة العالمة :

إنَّ الغَوْغَاء من أهل الأمصار ، وَنُزَّاع القبائل من أهل الأمصار ، غزوا حرم رسول الله عَلَيْ \_ تعني : المدينة \_ وأحدثوا فيه الأحداث ، وآووا فيه المحدثين ، واستوجبوا فيه لعنة الله ، ولعنة رسوله عَلَيْ ، مع ما نالوه من قتل أمير المسلمين، بلا ترة ولا عذر ، فاستَّحلوا الدَّم الحرام فسفكوه ، وانتهبوا المال الحرام ، وأحلُّوا البلد الحرام ، والشَّهر الحرام ومزَّقوا الأعراض والجلود ، وأقاموا في دار قوم كانوا كارهين لمقامهم

ضارِّين مضرين ، غير نافعين ولا متَّقين ، لا يقدرون على امتناع ولا يأمنون ، فخرجتُ في المسلمين أُعلمهم ما أتى هؤلاء القوم ، وما فيه النَّاس وراءنا ، وما ينبغي لهم أن يأتوا في إصلاح هذا ، وقرأت قول الله تعالى : ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِن نَجْوَلهُمْ إِلّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصَلاَحٍ بَيْنَ وَالنَّاسِ وَمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ ٱبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ ٱللهِ فَسَوْف نُوْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء:١١٤] ننهض (١) في الإصلاح كها أمر الله عزّ وجلّ ـ وأمر رسوله ﷺ ، الصَّغير والكبير ، والذّكر والأنثى ، فهذا شأننا إلى معروف نأمركم به ، ونحضكم عليه ،ومنكر ننهاكم عنه ونحثكم على تغييره. روى ذلك الطبري في « تاريخ الأمم » (٢) .

وقد نقل ابن حبان (٣): أن عائشة ولله كتبت إلى أبي موسى الأشعري \_ وهو والي الكوفة من قِبَلِ علي ولله تقول: «سلام عليك! فإنّي أحمد إليك الله الذي لا إله إلا هو ، أما بعد: فإنّه قد كان من قتل عثمان ما قد علمت ، وقد خرجتُ مُصْلِحة بين النّاس ، فمُرْ من قبلك بالقرار في منازلهم ، والرّضا بالعافية حتى يأتيهم ما يجبونه من صلاح أمر المسلمين».

• وأخرج عبد الرزاق في «مصنفه» (٤) عن الزهري بسندٍ منقطع عن

<sup>(</sup>١) أي : نحث الصغير والكبير .

<sup>(</sup>٢) ذكره الطبري في « تاريخه » (٣/ ١٤).

<sup>(</sup>٣) في «الثقات» (٢/ ٢٨٢).

<sup>(</sup>٤) «المصنف» لعبد الرزاق (٥/ ٤٥٢).

عائشة عنشة عنه أنّها قالت: «إنها أريد أن يحجز بين النّاس مكاني». أي: تريد أن تكون في مكانها حاجزًا بين النّاس ، حتى لا يقعوا في شجار أو قتال. « إنّها أريد أن يحجز بين النّاس مكاني ، ولم أحسب أن يكون بين النّاس قتال ، ولو علمتُ ذلك لم أقف ذلك الموقف أبدًا ؟».

ولذلك ستندم عائشة بعد ذلك أشدَّ النَّدم على خروجها من مكَّة إلى البصرة ؛ فلقد اجتهدت وأخطأت وأقرَّت بخطئها ، ونسأل الله أن يغفر لها ؛ فهي زوج النبيِّ عَلَيْهِ في الجنَّة ببشارة رسول الله عَلَيْهِ لها ؛ فاجتهادها مغفور ؛ بل ومأجور فالمجتهد إن اجتهد فأخطأ فله أجر ، وإن اجتهد فأصاب فله أجران ، ومن سيكون أهلًا للاجتهاد إن لم تكن عائشة عنه أ

ويؤكد هذا الإمام ابن العربي ـ لله دَرُّه وطيب الله ثراه ـ في كتابه الماتع « العواصم من القواصم » (۱) فيقول: وأما خروج عائشة إلى حرب الجمل ؛ فها خرجت عائشة لحرب ، ولكن تعلَّق النَّاس بها ، واشتكى النَّاس إليها ما صاروا إليه من عظيم الفتنة وتهارج النَّاس ، ورجوا بركتها في الإصلاح ؛ وطمعوا في استحياء النَّاس منها إذا وقفت بين الخلق ، وظنت هي ذلك ، فخرجت عاملة بقول الله تعالى : ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرِ مِن نَجْوَلُهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَقْ

<sup>(</sup>١) (١٥٦ بتصريف في المعنى).

إِصْلَاحِ بَيْنَ ٱلنَّاسِ وَمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ ٱبْتِغَآءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ فَسَوْفَ نُوْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء:١١٤] وخرجت وهي متأولة لقوله تعالى: ﴿ وَإِن طَآبِفَتَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْتَتَلُواْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا أَفَإِنْ بَغَتْ إِحْدَابُهُمَا عَلَى ٱلْأُخْرَىٰ فَقَاتِلُواْ ٱلَّتِي تَبْغِي حَتَىٰ تَغِيْءَ إِلَىٰ أَمْرِ ٱللَّهِ فَإِن اللَّهُ فَإِن اللَّهُ فَإِن اللَّهُ فَإِن اللَّهُ فَا إِلَىٰ أَمْرِ ٱللَّهِ فَإِن اللَّهُ فَإِن اللَّهُ فَا إِلَىٰ أَمْرِ ٱللَّهِ فَإِن اللَّهُ فَإِن اللَّهُ فَإِن اللَّهُ فَا إِلَىٰ أَمْرِ ٱللَّهِ فَإِن اللَّهُ فَإِن اللَّهُ فَا إِلَىٰ أَمْرِ ٱللَّهِ فَإِن اللَّهُ فَإِن اللَّهُ فَإِن اللَّهُ فَإِن اللَّهُ فَإِن اللَّهُ فَإِن اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا إِلَىٰ أَمْرِ ٱللَّهِ فَإِن اللَّهُ فَإِن اللَّهُ اللَّهُ فَا إِلَىٰ أَمْرِ اللَّهُ فَإِن اللَّهُ اللَّهُ فَا إِلَىٰ أَمْرِ اللَّهُ فَإِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَا إِلَىٰ أَمْرِ اللَّهُ فَإِن اللَّهُ اللَّهُ فَا إِلَىٰ أَمْرِ اللَّهُ فَإِن اللَّهُ اللَّهُ فَا إِلَىٰ أَمْرِ اللَّهُ فَإِن اللَّهُ اللَّهُ فَا لِكُلِقُوا اللَّهُ اللَّهُ فَإِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَا إِلَا أَمْرِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَإِن اللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا إِلَا أَمْرِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللْهُ اللْهُ الْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ الْمُؤْمِنُ اللْهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْهُ اللَّهُ اللْهُ الللللللّهُ اللللْهُ الللللْهُ

فكل الرِّوايات الصَّحيحة التي ذكرت تؤكِّد تأكيدًا لا مراء فيه أن هؤلاء جميعًا ما خرجوا إلا للإصلاح.

• وجاء في « تاريخ الإمام الطبري » (١) بسندٍ صحيح ما يؤكد أن عليًا عليه نفسه ما خرج إلا لذلك ، فلما سمع عليٌ الله بخروج طلحة والزُّبير وعائشة إلى البصرة صمم هو الآخر على أن يخرج إلى البصرة ، فوقف أمام دابتَّة عبد الله بن سلام الله ، وقال له : « يا أمير المؤمنين ، لا تخرج من مدينة رسول الله عليه ، فوالله لئن خرجت منها لن يعود إليها سلطان المسلمين أبدًا!» .

وستعجب إذا علمت أيضًا أنَّ من هؤلاء الذين وقفوا يصدون دابَّة على على على على الطلق ليأخذ بخطام دابَّة أبيه ؟ على على على الخروج: الحسنُ بنُ على الطلق ليأخذ بخطام دابَّة أبيه ؟ ويقول (٢): يا أبت ، أعزم عليك ألا تخرج ؟ لا تخرج من دار الخلافة حتى

<sup>(</sup>١) (٣/ ١٠/ ط العلمية).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

تبقى المدينة دارًا للخلافة كما كانت في عهد إخوانك \_ الثلاثة أي : في عهد أبي بكر وعمر وعثمان ؛ فهاذا قال علي الله قال : والله ما خرجتُ إلّا وأنا أريد الإصلاح .

• وفي « تاريخ الإمام الطبري » (١): أن عليًا ولله أراد الخروج قام إليه ابن لرفاعة بن رافع ولله ؛ فقال: «يا أمير المؤمنين، أيُّ شيء تريد ؟ وإلى أين تذهب بنا ؟ فقال عليٌّ: أمَّا الذي نريد وننوي ؛ فالإصلاح إن قبلوا منا وأجابونا إليه قال: فإن لم يجيبوا إليه ، قال: ندعهم بعذرهم، ونعطيهم الحقَّ ونصبر. قال: فإن لم يرضُوا؟ قال: ندعهم ما تركونا. قال: فإن لم يتركونا ؟ قال: فنعم إذًا).

فقام إليه رجلٌ آخر وقال له: ما أنت صانع يا أمير المؤمنين إذا لقيت هؤلاء القوم ؟ فقال: قد بان لنا ولهم أنَّ الإصلاح الكفُّ عن هذا الأمر ؛ فإن بايعونا فذلك ، وإن أبوا وأبينا إلا القتال فصدع لا يلتئم (٢٠)!.

ولما قدم على على على من الكوفة عامرُ بنُ مطر الشيباني سأله عما وراءه فأخبره ، فسأله علي عن أبي موسى وهو واليه على الكوفة ؛ فقال : إن أردت الصُّلح ، فأبو موسى صاحب ذلك ، وإن أردت القِّتال فهو ليس بصاحب ذلك ! \_ مع إنَّه واليه على الكوفة \_ فقال عليٌّ عند ذلك :

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٣/ ٢٤).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٣/ ٣٤).

والله ما أريد إلا الإصلاح حتى يرد علينا. قال: قد أخبرتك الخبر وسكتُ وسكتُ عليُّ (١).

وحين قدم على علي وفد الكوفة بذي قار، قال لهم: يا أهل الكوفة، أنتم وليتم شوكة العجم وملوكهم، وفضضتم جموعهم ... إلى أن قال: وقد دعوتكم لتشهدوا معنا إخواننا، هكذا لم يخرجهم علي من دائرة الأخوة إخواننا من أهل البصرة؛ فإن يرجعوا فذاك الذي نريده؛ فإن أبو ا دَاوَيْنَاهُمْ بالرِّفق حتى يبدؤونا بالظُّلم، ولن ندع أمرًا فيه الإصلاح إلا آثرناه على ما فيه الفساد ـ إن شاء الله تعالى (٢).

ولم يكن هذا هو رأى علي الله فحسب ؛ فقد ثبت عن ولده الحسن الله كان يحلف بالله ويقول: « والله ما أردنا إلا الإصلاح».

ويقبل الأحنف بن قيس ؛ فيقول لعليٍّ : «يا أمير المؤمنين ، إن شئتَ قاتلتُ معك ، وإن شئتَ كففتُ عنك أربعة آلاف سيف ؟ فأجاب عليٌ ﷺ : بل اكفف عناً أربعة آلاف سيف » (٣).

ولو كان يريد القتال لأمره أن يقاتل معه ، وقد قدم بستَّة آلاف مقاتل من الأبطال ليقاتل مع عليِّ النحاز جم إلى أمير المؤمنين ، ولكنَّ عليًّا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٣/ ٢٤).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٣/ ٢٨).

<sup>(</sup>٣) « المصدر السابق» (٣/ ٢٦) ، و «البداية والنهاية» (٧/ ٢٣٦).

ما خرج للقتال وما أراد قتالًا .

وإن من أعظم الأدلة العملية على ذلك أن عليًّا على ما خرج من المدينة الا مع ألف رجل (١)! هل هذا جيش ؟! ثم انضم إليه النَّاس من كلِّ مكان ؛ لينصروه ويؤيِّدوه يوم أن سمعوا بخروجه من المدينة ، حتى اجتمع إليه بعد ذلك عدد كبير.

وعلى أيِّ حال أيُّما الأحبة الكرام ؛ فإن الرِّوايات الصحيحة تثبت وتؤكد أن عليًّا نفسه شه ما خرج إلا وهو يريد الإصلاح لآخر لحظة ؛ فما أن وصل إلى البصرة إلا وأرسل القعقاع بن عمرو (٢) رسولًا إلى طلحة والزُّبير وعائشة شه.

فيا أن وصل القعقاع بن عمرو إلى البصرة حتى قابل ابتداءً أمَّهُ أُمَّ المؤمنين عائشة على قال لها القعقاع في حوارٍ بديع: أُمَّاه ، ما أقدمك إلى هذه البلاد ؟! ما الذي أخرجك من مكّة إلى البصرة ؟! فقالت عائشة: أي بنى ، ما أقدمنى إلا الإصلاح بين النّاس.

<sup>(</sup>۱) «تاريخ الطبري» (۳/ ٣٦).

<sup>(</sup>٢) القعقاع بن عمرو. ترجم له الحافظ ابن حجر في الطبقة الأولى، ولبعض أهل العلم أقوال في أن إثبات الصحبة له لا تثبت إلا من طريق فيه ضعف. وهناك من أهل العلم من يحكم له بالصحبة وقال في حقه أبو بكر الصديق الله على على طلب منه خالد بن الوليد المدد أثناء حصاره للحيرة فأمده بالقعقاع وقال: لا يُهزم جيش فيه القعقاع ؟

وقيل: إن أبا بكركان يقول: لصوت القعقاع في الجيش خير من ألف رجل.

انظر: «الإصابة في تمييز الصحابة» (٣/ ٢٤٤) طبعة دار الكتب العلمية.

فقال لها القعقاع: فهلّا بعثتِ إلى طلحة والزُّبير؟ فأرسلت عائشة اليها، فأقبل طلحة والزُّبير، فقال لهما القعقاع: إنِّي سألت أمَّ المؤمنين عائشة ما الذي أقدمها إلى هذه البلاد؟ فقالت: إنَّها جاءت للإصلاح بين النَّاس.

فقال طلحة والزُّبير: ونحن ـ والله ـ ما جئنا إلا لذلك! فقال القعقاع: فأخبراني ما وجْهُ هذا الإصلاح؟ ـ يعني: كيف يتحقق؟ وما السبيل إليه؟ وعلى أي شيء يكون؟ ـ فوالله لئن عرفناه لنصطلحن. ولئن أنكرناه لا نصطلح؛ فقال طلحة والزُّبير: أن يقتلَ عليٌّ قَتَلةً عثمانَ.

هذه هي القضية التي خرجا من أجلها أن يقتل عليٌّ قتلة عثمان ؟ فإن ترك عليٌ ـ هكذا يقول طلحة والزُّبير \_ هذا الأمر \_ أي إقامة الحدِّ على على قتلة عثمان \_ كان تاركًا للقرآن ؟ لأن من واجبه إقامة الحدِّ على القاتل ، وهو الخليفة هي ، فإن ضيَّع الحدَّ فهو مضيِّع للقرآن . هذا فهم طلحة والزُّبير

فقال القعقاع: يا طلحة ، يا زبير ، لقد تحمستها وقتلتها قَتَلة عثهان من أهل البصرة \_ وكانوا عددًا قليلًا لا يزيدون تقريبًا عن ستة أفراد \_ ، فغضب لهؤلاء الذين قُتلوا ستَّة آلاف ؛ فإن تركتموهم \_ أي الستَّة آلاف \_ وقعتم فيها تزعمون أن عليًّا قد وقع فيه!

موقعة الجمل\_\_\_\_\_\_ ١٩٢

وإن قاتلتموهم وقعت مفسدة هي أربى من الأولى.

تدبر فقه الإنكار (١)؛ فالإنكار لاسيها في وقت الفتن له فقه يوفِّق الله فَقَه يوفِّق الله فقه ألله عَلَى الله فَقَه يوفِّق الله فَقَلَ ألله يُؤْتِيهِ مَن يشاء: ﴿ ذَالِكَ فَضْلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ ﴾[الجمعة:٤].

تصور حينها يقيمون الحدَّ على ستَّة آلاف في البصرة كيف تكون برك الدِّماء ؟!

وإنَّما أخَّر عليٌّ قَتْلَ قَتَلَةَ عثمان إلى أن يتمكن منهم ؛ فإن الكلمة الآن في جميع الأمصار مختلفة .

(۱) ودائم نكرر ونقول : الحماس وحده لا يكفي ، والإخلاص وحده لا يكفي ؛ بل يجب أن يكونا منضبطين بضوابط الشرع الثابتة ، ولا بد من تحقيق المناطات الخاصة والعامة للربط بين دلالات النصوص ومناطاتها ربطًا صحيحًا ، وإلا لأوقعنا أنفسنا وغيرنا في حرج ؛ بل ووقعنا في كثير من المفاسد التي هي أعظم من المفسدة الأولى التي ما خرجنا إلا إليها!
• ومن أنفس ما قرأت في هذا الباب ما قاله ابن القيم - رحمه الله :

"إن النبي ﷺ شرع لأمته إيجاب إنكار المنكر ليحصل من المعروف ما يحبه الله ورسوله. فإن كان إنكار المنكر ، يستلزم ما هو أنكر من المنكر ؛ فهو أمر بمنكر وسعي في معصية الله ورسوله.

ولقد كان النبي على الله على المنكرات ، ولا يستطيع تغييرها ؛ بل لما فتح الله عليه مكة وصارت مكة دار إسلام ، وعزم النبي على هدم البيت الحرام ، ورده على قواعد إبراهيم ، لم يفعل مع قدرته على فعل ذلك ؛ لأن قريشًا كانت حديثة عهد بكفر ، وقريبة عهد بإسلام » (٣/ ٧٠٦ بتصريف من إعلام الموقعين).

هذه أصول وقواعد وضوابط شرعية لا يجوز لأي فصيل يعمل الآن على الساحة أن يخطو على أرض الواقع ، أو ينظر تنظيرًا إلا من خلالها حتى لا يضر من حيث يريد الإصلاح.

فقالت عائشة: فهاذا تقول أنت يا قعقاع ؟ فقال القعقاع كلامًا أنفس وأغلى قال: يا أمَّاه ، إن هذا الأمر الذي وقع دواؤه التسكين ؛ فآثِروا العافية ترزقوها ، وكونوا مفاتيح الخير كها كنتم ، ولا تعرضونا للبلاء.

فقالت عائشة وطلحة والزُّبير ـ رضي الله عنهم جميعًا:أصبتَ وأحسنتَ المقالة ، فارجع إلى عليٍّ ؛ فإن كان عليٌّ عَلَى مِثْلِ رأيك صلح الأمر ، فرجع إلى عليٍّ ، فأخبره ، فأعجبه ذلك ، وأشرف القوم على الصلح ، كره ذلك من كره ، ورضيه من رضيه (١).

أعتقد أن هذه الرِّواية تبين لنا أن تراجعًا بَيِّنًا في موقف طلحة والزُّبير قد ظهر ، فأشرف القوم على الصُّلح .

وهنا تغلي مراجلُ الغِلِّ والحقد والحسدِ في قلوب السَّبئية مرةً أخرى الذين أثاروا الفتنةَ الأولى ، ووصلوا في نهايتها إلى قتل عثمان .

فأنا أدين لله \_ و يجب أن يدينَ بهذا المعتقدِ كُلُّ مُسْلِم \_ أنَّه لا يوجد صحابيٌّ واحدٌ من أصحاب النبيِّ عِي قد أعان \_ ولو بكلمة \_ على قتل عثمان على هذه الفتنة الحالكة ؛ وإنها الذي أشعل نارها هم السَّبئيةُ من الأوباش والمنافقين بشهادة النبيِّ عِيدٍ \_ كها ذكرت.

فهذه الفئة المنافقة الخبيثة التي قتلت عثمان على فهذه الفئة المنافقة الخبيثة التي قتلت عثمان في هي نفسها التي أشعلت نارَ الفتنة ، ونارَ حربِ الجمل بين علي وطلحة والزُّبير في فكيف تم ذلك ؟!

<sup>(</sup>١) "تاريخ الطبري" (٣/ ٢٩).

بات قتلة عثمان في هم شديد في الوقت الذي بات فيه طلحة والزُّبير وفريقها ، وفريق عليٍّ في غاية السَّعادة والمُدوء والانشراح (١).

ففي الصباح سيلتقي عليٌّ مع طلحة والزُّبير وعائشة ﴿ ليتم الإصلاح ، وبات قتلة عثمان في هَمِّ شديد ؛ فقال ابن سبأ الخبيث : والله إن عليًا هو أعلم النَّاس بكتاب الله ؛ بل هو أعْلَمُ بكتاب الله عمن يطلبون بقتل قتلة عثمان !!! وغدًا سيجمع عليكم النَّاس ولا يريد القوم جميعًا إلا أنتم \_ يعني : لا يريد النَّاس إلا قتلة عثمان \_ فإن كان الأمر هكذا \_ يقول السبئية أصحاب الفتنة \_ ألحقنا عليًا بعثمان \_ يعنى قتلناه !

فقال ابن سبأ الخبيث رأس الفتنة: لو قتلناه قُتلنا جميعًا ؟ لأنهم تظاهروا من أوَّل لحظة أنهم ينصرون عليًّا ؛ وإلا سَينكشف أمرهم! . قال ابن سبأ: لو قتلناه قُتلنا جميعًا ، ولكن اندسوا في الصفوف بين النَّاس! وقسَّم الخبيث جيشه إلى فريقين ، وأجمعوا أمرهم على أن يتسلل كلُّ فريقٍ في سواد الليل إلى معسكر كلِّ فريق من الفريقين: فرقة تنطلق إلى معسكر عليًّ، فرقة تنطلق إلى معسكر عليًّ، وينشبون القتل بالشيوف والرِّماح في كل معسكر من المعسكريْن في وينشبون القتل بالشيوف والرِّماح في كل معسكر من المعسكريْن في سواد الليل . ووقعت الفتنة ، ولا يدري كلُّ فريق ما الخبر!

وقامت أمُّ المؤمنين ﴿ فَ تُركب هودجها على ناقتها لا تدري ماذا حدث؟

<sup>(</sup>١) انظر: «البداية والنهاية» (٧/ ٢٠٠) ، و «تاريخ الطبري» (٣/ ٣٩) .

وَظَنَّ كلُّ فريقٍ من الفريقين أن الفريقَ الآخر قد خدعه ، وأنَّ ما كان بالليل من أمر القعقاع ما كان إلا خُدعة كبيرة من عليِّ في الله على المناه المن

فقال فريق طلحة: فعلها عليٌّ! خدعنا عليٌّ! ولما بدأ الطَّعن والضَّرب في فريق عليٍّ، قال عليٌّ ومن معه: فعلها طلحة والزُّبير!، ونشب القتال الضَّاري، وما توقَّف القتال إلا بعدما أشرقت الشَّمس، وتبيَّن النَّاس الأمر.

ووقفت عائشة والتاني ووقف طلحة والزُّبير الله يسكتان النَّاس، ويطلبان منهم الصَّبر والتأني، ولكن في وقت الفتن من الَّذي يستطيعُ أَنْ يُسْكِتَ النَّاسَ وَيُطفئ النَّار ؟

ووقعت هذه الفتنة بهذه الصُّورة ، التي لا يمكن البتة لمنصف عاقل أن يقول بأن حرب الجمل قد دارت رحاها بتخطيط وتدبير من فريقٍ من فريقي عليٍّ أو طلحة والزُّبير ﴿ ا

الحرب أول ما تكون فتية تسعى بزينتها لكل جهول حتى إذا اشتعلت وشب ضرامها ولَّت عجوزًا غير ذات حليل شمطاء ينكر لونها وتغيرت مكروهة للشم والتقبيل (١) هكذا وقعت فتنة موقعة الجمل في سنة ستٍّ وثلاثين من الهجرة ، أبيات لامرئ القيس . ذكرها البخاري في كتاب الفتنة باب الفتنة التي تموج كموج البحر باب (١٧).

**وقعة الجمل ———————**——— ٢٢٣

وقتل حول هودج أمِّ المؤمنين ﴿ قَتَلَى كثيرون ؛ كما أخبر البشير النَّذير ـ صلى الله عليه وآله وسلم : فهاذا قالت عائشة ؟ وماذا قال عليُّ رضي الله عنهم جميعًا ـ بعد وقوع هذه المأساة ؟!

• روى ابن أبي شيبة بإسناد صحيح (١) أن عليًّا قام يردد يوم الجمل: «اللهمَّ ليس هذا أردت».

وحينها نظر وقد أخذت السيوف مأخذها من الرِّجال قال: «لودِدْتُّ أنِّي متُّ قبل هذا بعشرين سنة». وقال مثله لولده الحسن (٢).

وفي الجانب الآخر ينادي طلحة \_ وهو على دابَّته وقد غشيه النَّاس: «يا أيُّها النَّاس، أنصتوا! فجعلوا يرجمونه، ولا ينصتون؛ فها زاد طلحة على قوله: « أُفِّ أُفِّ ، فِرَاشُ نَارٍ ، وَذُبَابُ طَمَعِ » (٣).

ولمَّا مرَّ عليٌ على طلحة بعدما قُتِل ، فجعل عليٌ يمسحُ الترابَ عن وجهه ويبكي ويقول: «عزيز عليَّ أبا محمد أن أراك مجندلًا في التُّراب تحت نجوم السَّماء!».

ثم قال عليٌّ : إلى الله أشكو عُجَرِي وبُجَرِي ! (١٠).

<sup>(</sup>١)أخرجه ابن أبي شيبة (٣٧٧٩١ العلمية).

<sup>(</sup>٢)أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣٧٨٢١) والطبرانـي (١/٤١١) ونعـيم في «الفـتن» (١/ ٨٠) وجود سنده الهيثمي في «الجمع» (٩/ ١٥٠).

<sup>(</sup>٣)أخرجه خليفة بن خياط في «تاريخه» (٤١) ، وابن عساكر في «تاريخه» (٢٥/ ١٠٩) وانظر: العواصم من القواصم (١٥٨) .

<sup>(</sup>٤)أي همومي ، وهما يستعملان فيها يكتمه المرء ويخفيه عن غيره مما في قلبه ، والأثر أخرجه=

ولما جاء قاتلُ الزُّبير (ابن جرموز) يحملُ سيفَ الزُّبير، وأراد أن يدخل به عَلَى عليٍّ، وهو يظنُّ أنَّه سيجد عند عليٍّ مكانة وحظوة ؛ فهو قاتل الزُّبير! فليَّا أقبل عَلَى عليٍّ في وأمسك عليُّ السيفَ بيده بكى وقال: طالما جلَّى الرُّبير بهذا السيف الكُرْبَ عن وجه رسول الله عَلَيْهِ.

ثم التفت عليٌّ إلى هذا الرَّجل القاتل وقال: « بَشِّرْ قَاتِلَ ابْنِ صَفِيَّةً بِالنَّارِ » (١٠) بشَّره عليٌّ بالنَّار ، ولم يأذن له أبدًا بأن يدخل عليه.

والأعجب من ذلك أن عليًّا هو الذي قام بنفسه وصلًّ على قتلى الطَّرفين ، على قتلى فريق عليٍّ ـ رضي الطَّرفين ، على قتلى فريق عليٍّ ـ رضي الله عنهم جميعًا .

صلى على أهل البصرة والكوفة ، وصلى على مَنْ كان من أهل قريش من مدنيين ومكيين ، ودفن أطرافهم جميعًا في قبرٍ كبيرٍ واحدٍ عظيم .

<sup>=</sup> الطبراني في «الكبير» (١/ ١١٣) وقال الهيثمي في «المجمع» (٩/ ١٥٠): «إسناده حسن».

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في فضائل الصحابة (١٢٧٣،١٢٧٢) ، وابن سعد (٣/ ١٠٥) ، والحاكم (٣/ ٣٦٧) ووافقه الذهبي ، وابن أبي عاصم في السنة (١٣٨٨) .

• وروى الحارث أيضًا في « مسنده » (١) عن سليمان بن صُرَد قال : جئت إلى الحسن فقلْتُ : اعذرني عند أمير المؤمنين \_ أي : عند عليً \_ حيثُ لم أحضر الواقعة \_ يعني : الجمل \_ قال الحسنُ : ما تصنع بهذا ؟ لقد رأيته \_ والله \_ يلوذ بي يوم الجمل ويقول : « يا حسن ، ليتني متُ قبل هذا اليوم بعشرين سنة » .

• وكانت عائشة على إذا قرأت بعد ذلك قول الله تعالى ﴿ وَقَرْنَ فِي بُنُوتِكُنَ ﴾ [الأحزاب: ٣٣]. تبكي حتى يبتل خمارها من البكاء ، وتقول \_ كلّما تذكّرت الجمل: ﴿ وددتُ أنّي كنتُ جلستُ كما جلس أصحابي! ﴾ . وفي رواية : ﴿ وددتُ أني كنتُ غصنًا رطبًا ، ولم أسر مسيري هذا ﴾ (٢) . والعجيب أن عليّا ﴿ اقترب من عائشة \_ بعد انتهاء الموقعة \_ وهي في هو دجها ؛ ليطمئن عليها .

وقد روي أن النبيُّ عِيلَةً قال لعلي بن أبي طالب:

«إنَّه سَيكُونُ بيْنَك وبَيْن عائِشَةَ أَمْر » .

فقال عليٌّ: أنا يا رسول الله ؟

قال : «نَعَمْ» .

<sup>(</sup>١) أخرجه الحارث بن أبي أسامة في «مسنده» (زوائد الهيثمي ٧٥٧) وقد سبق تخريجه بتوسع .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة (٨/ ٧١٧، ٧١٨) ، وابن سعد في الطبقات (٨/ ٨١) ، و نعيم في الفتن (١/ ٨٠) .

قال : فأنا أشقاهم يا رسول الله ! .

قال: «لا . ولكِن إذا كَانَ ذَلكِ ، فارْدُدْهَا إِلَى مَأْمَنِها» (١).

فانطلق عليٌّ إلى عائشة عقد وقال عند كيف حالك يا أماه ؟ فقالت بخير والحمد لله ؛ فقال: غفر الله لكِ! فقالت عائشة: ولك ، فأنزلها من هودجها ، وزوَّدها بها تحتاج إليه في سفرها ، وأرسل معها محمَّد بن أبي بكر الحوها ؛ ليصحبها من البصرة إلى مكَّة ، ومن مكَّة إلى المدينة (٢).

ولم تفارق من ذلك اليوم بيتها حتى ماتت ــ رضي الله عنها وعن جميع أصحاب النبيِّ ﷺ.

ويتضح لنا أيها الأحبة الكرام الأصابع التي دبَّرت هذه الفتنة الحالكة المظلمة. وأن فتنة موقعة الجمل قد وقعت على غير اختيارٍ من الصَّحابة رضي الله عنهم جميعًا وإنَّما أشعل نارها السَّبئيُون المحرمون، والحرب إذا تأججت نيرانها لا يستطيع العقلاء إطفاءَها؛ بل لقد حاول عليٌّ وطلحة والزُّبير وعائشة أن يوقفوا القتال! لكن لم يفلحوا.

أخرجه أحمد في « مسنده » (٦/ ٣٩٣) ، والبزار في مسنده (كشف ٣٢٧٢) ، والطبراني في الكبير (١/ ٩٩٥) ، وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٧/ ٢٣٤): «رواه أحمد والبزار والطبراني ، ورجاله ثقات » ، وقال الأرناؤوط: « إسناده ضعيف ، الفضيل بن سليان النميري عنده مناكير » .

<sup>(</sup> ۱ ) «تاريخ الطبري» (۳/ ٦٠) بتصرف.

وهذه بعض أقوال الأئمة في ذلك:

• قال الإمام الطحاوي ـ رحمه الله(١):

« فَجَرَتْ فتنة الجمل على غير اختيار من على ولا من طلحة ، وإنها أثارها المفسدون بغير اختيار السَّابقين » .

### وقال الباقلاني (۲):

«... وتم الصُّلح والتَّفرق على الرِّضا ، فخاف قتلة عثان من التَّمكن منهم ، والإطاحة بهم ، فاجتمعوا وتشاوروا واختلفوا ، ثم اتفقت آراؤهم على أن يفترقوا فريقين ، ويبدؤوا بالحرب سَحْرةً في المعسكرين ويختلطوا ، ويصيح الفريق الذي في عسكر عليٍّ : غَدَرَ طلحة والزُّبير ، ويصيح الفريق الذي في عسكر طلحة والزُّبير ؛ غَدَرَ طلحة والزُّبير ، في عسكر طلحة والزُّبير ؛ غَدَرَ عليٍّ ، فتم لهم ذلك على ما دبروه ، ونشبت الحرب ، فكان كلُّ فريق منهم على ألم دافعًا لمكروه عن نفسه ، ومانعًا من الإشاطة بدمه ، وهذا صواب من الفريقين وطاعة لله تعالى إذ وقع ، والاستناع منهم على هذا السَّبيل ؛ فهذا هو الصَّحيح المشهور ، وإليه نميل ، وبه نقول » .

• ونقل القاضي عبد الجبار (٣) أقوال العلماء ، باتِّفاق رأي عليٍّ وطلحة

<sup>(</sup>١) « شرح العقيدة الطحاوية» (٤٨٢) ط المكتب الإسلامي.

<sup>(</sup>٢) « التمهيد » (ص ٢٣٣) ، و « التذكرة » للقرطبي (٢/ ١٤).

<sup>(</sup>٣) « تثبيت دلائل النبوة » للهمداني (ص ٢٩٩).

والزُّبير وعائشة \_ رضوان الله عليهم \_ على الصُّلح وترك الحرب واستقبال النظر في الأمر ، وأن من كان في المعسكر من أعداء عثمان كرهوا ذلك ، وخافوا أن تتفرغ الجماعة لهم ، فدبروا في إلقاء ما هو معروف ، وتم ذلكِ .

#### • وقال ابن العربي (١):

« وقدم عليٌّ على البصرة ، وتدافعوا ليتراؤوا ، فلم يتركهم أصحاب الأهواء ، وبادروا بإراقة الدِّماء ، واشتجر الحرب ، وكثرت الغوغاء على البوغاء ، وكلُّ ذلك حتى لا يقع برهان ، ولا يقف الحال على البيان ، ويخفى قتلة عثمان ، وإنَّ واحدًا في الجيش يفسد تدبيره ، فكيف بألف ؟! ».

#### • وقال ابن حزم (۲):

«... وبرهان ذلك أنّهم اجتمعوا لم يقتتلوا ولا تحاربوا ، فلما كان اللّيل عرف قتلة عثمان أن الإراغة والتّدبير عليهم ، فبيّتوا عسكر طلحة والزُّبير وبذلوا السّيف فيهم ، فدفع القوم عن أنفسهم حتى خالطوا عسكر عليٍّ ، فدفع أهله عن أنفسهم ، كلُّ طائفة تظنُّ ولا شك أن الأخرى بدأتها القتال ، واختلط الأمر اختلاطًا ، لم يقدر أحد

<sup>(</sup>١) العواصم من القواصم ١ (١٥٩).

<sup>(</sup>٢)" الغصل في الملل والنحل » (٤/ ١٥٨ ، ١٥٨ ) .

موقعة الجمل \_\_\_\_\_\_ ٥٢٢

على أكثر من الدِّفاع عن نفسه ، والفسقة من قتلة عثمان لا يفترون من شنِّ الحرب وإضرامها ، فكلتا الطَّائفتين مصيبةٌ في غرضها ومقصدها ، مدافعة عن نفسها ، ورجع الزُّبير وترك الحرب بحالها، وأتى طلحة سهمٌ غارب ، وهو قائم لا يدري حقيقة ذلك الاختلاط ، فصادف جرحًا في ساقه كان أصابه يوم أحد بين يدي رسول الله على فانصرف ومات من وقته هم ، وقُتِلَ الزُّبير بوادي السِّباع بعد فانصرف ومات من وقته من البصرة ، فهكذا كان الأمر » .

- وقال الذهبي (١): «كانت وقعة الجمل آثارها سفهاء الفريقين».
- وقال (۲): « إن الفريقين اصطلحا ، وليس لعلي ولا لطلحة قصد القتال ، بل ليتكلَّموا في اجتهاع الكلمة ، فترامى أوباش الطائفتين بالنّبْل ، وشبَّت الحرب ، وثارت النُّفوس ».

وكان قد اعتزل هذه الفتنة عدد من الصّحابة ؛ اعتهادًا منهم على أحاديث رسول على الاعتزال وقت الفتن ، على رأسهم سعد بن أبي وقاص ، محمّد بن مسلمة ، أبو موسى الأشعري ، عبدالله بن عمر ، سلمة بن الأكوع ، عمران بن حصين ، أسامة بن زيد ، سعيد بن العاص الأموي ، عبدالله بن عمرو بن العاص ؛ فإنّه خرج طاعة لأبيه

<sup>(</sup>۱) «العبر» (۱/ ۳۷).

<sup>(</sup>٢) « تاريخ الإسلام » (١/ ١٥).

٢٣٠ ــــــ الفتنة بين الصحابة ﴿

وما قاتل ، وصهيب الرومي ، أبو أيوب الأنصاري ، وأبو بكرة ، وحذيفة ، وأبو هريرة ـ رضوان الله عليهم جميعًا .

○ وتدبر معي هذا الكلام النفيس لأواصل الحديث عما وقع من فتن بعد موقعة الجمل .

## يقول الإمام القرطبيُّ (١) \_ رحمه الله تعالى :

« لا يجوز أن يُنسب إلى أحد من الصّحابة خطأ مقطوعٌ به ، إذ كانوا كلهم اجتهدوا فيها فعلوه ، وأرادوا الله \_ عزَّ وجلَّ \_ وهم كلهم لنا أئمَّة ... إلى أن قال : هذا مع ما قد ورد من الأخبار من طرق مختلفة عن النبيِّ عَلَيْهِ أن طلحة شهيدٌ يمشي على وجه الأرض ؛ فلو كان ما خرج إليه من الحرب عصيانًا لم يكن بالقتل فيه شهيدًا ، ومما يدل على ذلك ما قد صحَّ وانتشر من إخبار عَليِّ بأن قاتل الزُّبير في النَّار وقوله : سمعت رسول عَليَّ . يقول :

« بَشِّر قَاتِلَ ابْنِ صَفِيَّةَ بِالنَّارِ » (٢).

وإذا كان كذلك ؛ فقد ثبت أن طلحة والزُّبير غير عاصيين ، ولا آثمين بالقتال ؛ أي : أنَّها معذوران باجتهادهما ؛ لأنَّ ذلك لو كان كذلك لم

<sup>(</sup>١) « الجامع لأحكام القرآن » (١٦/ ٢١١) (لسورة الحجرات: ٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في «مسنده» (١/ ٨٩)، والطبراني في «الكبير» (١/ ٢٤٣)، والحاكم في «المستدرك» (٣/ ٣٦٧)، وقال الحاكم: «هذه الأحاديث صحيحة عن أمير المؤمنين عليّ وإن لم يخرجاه بهذه الأسانيد». ووافقه الذهبي، وصححه الألباني في «الصحبِحة» (١٨٧٧) و «ظلال الجنة» (١٣٨٨).

يقل النبيُ عَلَيْهُ في طلحة شهيد، ولم يخبر النبيُ عَلَيْهُ بأنَّ قاتل الزُّبير في النَّار، وكذلك مَنْ قعدَ غيرُ مخطئ في التأويل، بل صواب أراهم الله الاجتهاد، وإذا كان كذلك لم يوجب ذلك لعنهم، والبراءة منهم وتفسيقهم وإبطال فضائلهم وجهادهم، وعظيم غنائهم في الدِّين رضي الله تعالى عنهم ».

بل إن أمير المؤمنين عليًا ، يقرُّ بحق طلحة والزُّبير وعائشة في الخروج للمطالبة بدم عثمان ، وبأن لهم حجة (۱) ودليلًا على ما قاموا به ما داموا يريدون وجه الله عزَّ وجلَّ ، فحين قام أبو سلامة الدالاني فقال لعلي: يا أمير المؤمنين ، هل لهؤلاء القوم حجَّة فيها طلبوا من هذا الدم إن كانوا أرادوا الله بذلك ؟ قال علي: نعم .

وعلى ذلك إذا كان الصَّحابة \_ رضوان الله عيهم \_ يجوز عليهم الخطأ كما يجوز على كلِّ البشر ؛ فحيئذ نستطيع أن نقبل ما يحدث في تصرفاتهم من أخطاء غير مقصودة أو متعمدة ، وإنها وقعت نتيجة اجتهاد لم يوفّق فيه فريق منهم إلى الصَّواب ، لكنهم مثابون على أيِّ حال ، على إخلاصهم في اجتهادهم \_ إن شاء الله تعالى.

ولذا يقول الإمام ابن حزم \_\_رحمه الله تعالى: « فقد صح صحة

<sup>(</sup>i) « تاريخ الطبرى » (٣/ ٣٣) العلمية .

<sup>(</sup> ١ ) « الفصل في الملل والأهواء والنحل  $^{(1)}$  لابن حزم (٣/ ٨٣) العلمية .

الفتنة بين الصحابة 🚓 ضرورية لا إشكال فيها ، أن طلحة والزُّبير وعائشة \_ رضوان الله عليهم - لم يمضوا إلى البصرة لحرب عليٌّ ولا خلافًا عليه ، ولا نقضًا لبيعته ، ولو أرادوا ذلك لأحدثوا بيعة غير بيعته . هذا ما لا يشك فيه أحد ، ولا ينكره أحد، فصحَّ أنَّهم إنَّما نهضوا إلى البصرة لسدِّ الفتق الحادث في الإسلام من قتل أمير المؤمنين عثمان ظلمًا وعدوانًا ـ عليه وأرضاه ».

إذًا السَّبب الذي أوقع الخلاف بين أصحاب النبيِّ عَيَا الله عَلَيْ هو المطالبة بدم عثمان ؛ فريق يطالب بإقامة الحدِّ على قتلة عثمان فورًا ، وفريق يطالب بالتأجيل والإرجاء ؛ حتى تلتقي كلمة المسلمين ، وحتى تلتقى هذه الجموعُ المشتتة ، وتقوى شوكتهم ، ويستطيع عليٌّ عليٌّ عليٌّ عليٌّ عليًّ الله بقوة ومنعة أن يقيم الحدُّ على هؤلاء البغاة الذين تعصَّب لهم كثير من الغوغاء.

لكن على أي حال ، قدَّر الله وما شاء فعل . ووقعت وقعة الجمل في سنة ستٍ وثلاثين من الهجرة ، وقتل فيها كثير من المسلمين ، نسأل الله أن يتجاوز عنا وعنهم بمنَّه وكرمه .

﴿ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلَ فِي قُلُوبِنَا غِلاًّ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَآ إِنَّكَ رَءُوكٌ رَّحِيمٌ ﴾ [الحشر:١٠].



# موقعة صِفِين ﴿ اللَّهُ اللَّهُ

أنهيت الحديث في الفصل السّابق عن موقعة الجمل ، وذكرت أن الصّحابة على على إقامة الحدِّ على قتلة الصّحابة على الله استثناء متّفقين على إقامة الحدِّ على قتلة عثمان على ولكنَّ الخلاف قد وقع بين أصحاب النبيِّ عَلَيْةٍ في وقتِ إقامةِ الحدِّ عليهم .

- فبينها رأى علي الله تأجيل إقامة الحدِّ على قتلة عثمان ؛ لأن كلمة المسلمين مشتتة ؛ ولأن الثوَّار لا زالوا يحاصرون المدينة ، ولا يمتلك علي القوة التي يتمكن بها ويستطيع من خلالها أن يقيم الحدَّ على مجموعة كبيرة ، تفرَّقَ دم عثمان الله بينهم .
- بينها رأى الفريق الآخر: فريق طلحة والزُّبير وعائشة ومعاوية وغيرهم أن يُعَجِّلُ عليُّ على بإقامة الحدِّعلى قَتَلَةِ عثمان ؛ بل رفض معاوية في أن يعطي البَيْعَة لعليِّ في إلا إذا أقام الحدَّعلى قتلةِ عثمان ، أو سلَّم إليه قتلة عثمان ليقتلهم.

ومن هنا \_ كها ذكرت \_ نشأ الخلافُ بين أصحابِ النبيِّ \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ ونحن نجزم \_ وهذا معتقدُ أهلِ السُّنَّة والجهاعة \_ أن جميع الصَّحابة على مأجورون ، بمن فيهم معاوية الله على .

٢٣٦ -----الفتنة بين الصحابة ﴿

ولكننا نعتقد أيضًا اعتقادًا جازمًا أن الحقَّ كان مع عليٍّ الله ، ولكن معاوية المجتهد معاوية المجتهد المصيب له أجران ، والمجتهد المخطىء له أجر واحد ، كما سأفصل وأبين ـ إن شاء الله تعالى .

هذا هو أصل الخلاف الذي وقع بين أصحاب النبيِّ ــ صلى الله عليه وآله وسلم .

ونحن لا ننفي وقوع الخطأ من الصّحابي ؛ لأننا أصّلنا قبل ذلك أن الصّحابة بشر ، ليسوا معصومين من الوقوع في الخطأ والزَّلل ؛ فإنَّ العصمة قد دفنت يوم دفن المصطفى عَلَيْ . ولكننا في الوقت ذاته نقطع ونجزم بأن الصّحابي لا يفعل الخطأ عن قصد وعمد .

و وأُذَكّرُ مرةً أخرى بقول الإمام القرطبي (١) \_ رحمه الله تعالى: « لا يجوز أن يُنسب إلى أحد من الصّحابة خطأ مقطوع به ، إذ كانوا قد اجتهدوا فيما فعلوه وأرادوا الله على ، وهم كلُّهم لنا أئمَّة ، وقد تعبدنا بالكف عما شجر بينهم ، وألا نذكرهم إلا بأحسن الذكر ؛ لحرمة الصُّحبة ، لنهي النبي عن سبّهم ، وأن الله غفر لهم ، وأخبر بالرّضا عنهم . إلى أن قال : ... فقال على الله ... فقال المنهم . إلى أن قال : ... فقال على الله المناهم . إلى أن قال : ... فقال المنهم ... فقال المنهم ... فقال المنهم ... وأن الله عنهم . إلى أن قال : ... فقال المنهم ... وأن الله عنهم . إلى أن قال : ... فقال المنهم ... وأن الله عنهم . إلى أن قال : ... فقال المنهم ... وأن الله عنهم . إلى أن قال : ... فقال المنهم ... وأن الله عنهم ... وأن الله عنهم . إلى أن قال : ... فقال المنهم ... وأن الله عنهم ... وأن الله وأن ا

« طَلْحَةُ شَهِيدٌ يَمْشِي عَلَى الْأَرْضِ » (٢) هذه شهادةٌ من الصَّادق

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢١١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في كتاب المناقب ، باب : مناقب طلحة بن عبيد الله ﴿ وَهُمُ (٣٧٣٩) ، وابن=

موقعة صفين \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

المصدوق الذي لا ينطق عن الهوى ﷺ .

فلو كان ما خرج إليه من الحرب عصيانًا لم يكن بالقتل فيه شهادة ».

يعني : لو قتل طلحة في هذه الحرب وقد خرج إليها وهو عاصٍ لله ورسوله ؛ هل كان يحكم له النبي عَلَيْ بالشَّهادة ؟!

وهو القائل عَلَيْ: « طَلْحَةُ شَهِيدٌ يَمْشِي عَلَى الْأَرْضِ » ومعلوم أن طلحة قد مات في واقعة الجمل ، فلو خرج طلحة في هذه الحرب عصيانًا ما شهد له بالشَّهادة .

ماجه في المقدمة ، باب: فضل طلحة بن عبيد الله المائلة (١٢٥) ، وأبو داود الطيالسي في « مسنده » (ص٨٤٨، - ١٧٩٣) ، والطبراني في « الكبير » (١/ ٢١٥) ، وصححه الألباني في « صحيح الجامع » (٣٩١٥) ، و « الصحيحة » (١٢٦) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في «مسنده» (۱/ ۸۹)، والطبراني في «الكبير» (۱/ ۲٤٣)، والحاكم في «المستدرك» (۳۱/ ۳۱۷)، وقال الحاكم: «هذه الأحاديث صحيحة عن أمير المؤمنين عليّ وإن لم يخرجاه بهذه الأسانيد». ووافقه الذهبي، وصححه الألباني في «الصحيحة» (۱۸۷۷)، و «ظلال الجنة» (۱۳۸۸).

النبيُّ ﷺ في طلحة : «شهيد» ، ولم يخبر النبيُّ ﷺ أن قاتل الزُّبير في النَّار .

ومن ثَمَّ ؛ فلا يجوز البتة لأحدٍ أن يلعنهم أو أن يتبرأ منهم أو أن يفسِّقهم أو أن ينبرأ منهم أو أن يفسِّقهم أو أن يبطل فضائلهم وجهادهم ، وعظيم عنائهم في الدِّين \_ رضى الله عنهم ».ا.ه. . بتصرف .

واذًا ؛ السبب الذي أوقع الخلاف بين أصحاب النبيّ ـ عليه الصلاة والسلام ـ هو المطالبة بدم عثمان ، فريق يطالب بإقامة الحدّ على قتلة عثمان فورًا ، وفريق يطالب بالتّأجيل والإرجاء ، حتى تلتقي كلمة المسلمين ، وحتى تلتقي هذه الجموع المشتتة وتقوى شوكتهم ، ويستطيع عليٌّ بقوةٍ ومنعة أن يقيم الحدَّ على هؤلاء البغاة الذين وصل عددهم إلى ما يزيد على ستَّة آلاف .

وقد بينت \_ في الفصل السَّابق \_ فقه عليٍّ وحكمته ، وأن قضية إنكار هذا المنكر تندرج تحت القاعدة الأصولية الكبيرة ، قاعدة مراعاة المفاسد والمصالح ، وترجيح أخف الضَّررين .

ولِهِذا السبب أيضًا وقعت الفتنةُ بين عليٌّ ومعاوية الله في موقعة صفين!

وصِفِّين ( بكسر الصَّاد مع فاء مشددة مكسورة ) مكانٌ على شاطئ

موقعة صفين \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ١٣٩ موقعة صفين \_\_\_\_\_\_\_ ٢٣٩ الشّام . الفرات في آخر حدود العراق ، وأول حدود الشّام .

• ودعوني أُذكرُ مرة أخرى لما قتل عثمان النّه النّه النّه الذي قتل فيه مع أصابع نائلة التي قطعت، وهي تدافع عنه قميل معاوية في بلاد الشّام (١)، فلمّا رأى فريقٌ من الصّحابة، وكثيرٌ من المؤمنين الصّادقين من أهل الشّام قميص عثمان، وأصابع امرأته ضجوا جميعًا بالبكاء، وبايعوا معاوية في على المطالبة بدم عثمان ولم يبايعوه على الحلافة \_ ولم يحدث ذلك البتّة ؛ بل بايعوه على المطالبة بدم عثمان، وعلى المطالبة بدم عثمان، وعلى ألا يعطوا البيّعة لعلي في إلا إذا أقام الحدّ عليهم، أو سَلّمَ قَتَلَة عثمان لمعاوية في ليقيم الحدّ عليهم باعتباره ابن عم عثمان، وهو أولى الناس بالمطالبة بدمه، وهو عامله على الشّام. وهناك عوامل كثيرة جعلت معاوية في يطالب بدم عثمان في .

• وفي « تاريخ الطبري» (٢): أن معاوية السل رسولًا إلى عليّ ابن أبي طالب الله فلما دخل الرّسول على عليّ قال: لقد تركت ورائي

<sup>(</sup>۱) «تاريخ الطبري» (۳/ ۷۰) ، و «البداية والنهاية» (٧/ ٥٣٩).

<sup>(</sup>٢) (٣/ ٤)وكذا «تاريخ ابن خلدون» (٢/ ٢٠٢)، و «الثقات» لابن حبان (٢/ ٢٧٦)، و «البداية والنهاية» (٧/ ٢٣٠).

ستِّين ألف شيخ يبكون على قميص عثمان ، وهو منصوب لهم ، وقد ألبسوه منبر دمشق .

قال عليٌّ : مني يطلبون دم عثمان ، ! ثم قال : اللهمَّ إنِّي أبرأ إليك من دم عثمان ! نجا والله قتلة عثمان ؛ إلا أن يشاء الله .

انظر إلى الفهم العجيب بمجرد أن جاءت هذه الرسالة ، قال عليٌّ تلك المقالة .. لماذا ؟

لأن كلمة المسلمين افترقت ، وفي هذه الفُرْقَةِ سيضيعُ دمُ عنهان ؟ سيضيع الحق ؛ ولذا كان عليٌّ يرجو أن يبايعَه معاوية ؛ لتلتقي القوة والجموع - جموعُ الشَّام مع جموعٍ أهل العراق - ليستطيعوا من خلال هذه القوة أن يقيموا الحدَّ على قتلة عنهان هذه القوة أن يقيموا الحدَّ على قتلة عنهان الأمة ؛ لذا قال عليٌّ: «نجا والله قتلة عنهان ؛ إلا أن يشاء الله !».

ولذلك أرسل عليٌ الله وفدًا وهذا ديدنه وهذا خلقه ؛ كم ذكرنا في وفادته العظيمة للقعقاع بن عمرو التميمي .

أرسل وفدًا إلى معاوية الشهوفيهم بشير بن أبي مسعود الأنصاري، المدني، وهو تابعيٌّ ثقة، روى عن أبيه الصَّحابي الجليل أبي مسعود البدري الله المَّه.

فقال بشير لمعاوية : أدعوك إلى تقوى ربك ، وإجابة ابن عمك عليٍّ ،

إلى ما يدعوك إليه من الحقّ ؛ فإنه أسلم في دينك ، وخير لك في عاقبة أمرك ؛ فقال معاوية على أنعل دم عثمان ؟! لا والرَّحمن لا أفعل ذلك أبدًا ؟ (١).

• وذكر يحيى بن سليان الجعفي (٣) في كتاب « صفّين » بسند جيد كما قال الحافظ في «الفتح» عن أبي مسلم الخولاني أنه قال لمعاوية: أنت تنازع عليًّا في الخلافة \_ أو أنت مثله ؟! فقال معاوية: لا أنازعه في الخلافة ، وإني أعلم أنه أفضل مني وأحقُّ بالأمر مني، ولكن ألستم تعلمون أن عثمان قُتل مظلومًا ، وأنا ابن عمه ووليه وأطلب مدمه ؟!

فَأْتُوا عليًّا فقولوا له: يدفع لنا قتلة عثمان . فكلَّموه ، فقال عليٌّ :

<sup>(</sup>١) « تاريخ الطبرى» (٣/ ٧٧) ط العلمية .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٢/ ٦٦٧) و «الثقات» لابن حبان (٢/ ٢٨٧).

<sup>(</sup>٣) انظر : "فتح الباري" (١٣/ ١٣) ، و «البداية والنهاية» (٨/ ١٢٩) ، و «تاريخ الإسلام» (١/ ٢٥٥) ، وقد روي من غير وجه عن أبي مسلم كها قال ابن كثير .

يدخل في البيعة ويحاكمهم إليَّ! فامتنع معاوية \_ رضي الله عنهم جميعًا .

• وروى ابن مزاحم في كتابه « وقعة صفين »: أن أبا مسلم الخولاني قال: تناوئه ، وليست لك سابقة ؟!

يقول أبو مسلم لمعاوية: تناوئ عليًّا وليست لك سابقة ؟ \_ أي: من أنت بجوار عليٍّ و فعليٌّ و السابق، فقال معاوية: لست أدَّعي أنِّ مثل عليٍّ في الفضل ؛ ولكن هل تعلمون أن عثمان قُتِلَ مظلومًا ؟ قالوا: نعم، قال: فليدفع لنا قَتَلةَ عثمان حتى نسلِّم له في هذا الأمر.

• وذكر القاضي ابن العرب \_ رحمه الله تعالى (١) \_ في كتابه الماتع « العواصم »: أن سبب القتال بين أهل الشَّام وأهل العراق يرجع إلى تباين الموقف بينها، فهؤلاء \_ أي أهل العراق \_ يدعون إلى عليِّ بالبيعة وتأليف الكلمة على الإمام .

وهؤلاء - أي: أهل الشَّام - يدعون إلى التَّمكين من قتلة عثمان ويقولون: لا نبايع من يأوي القتلة!

وقد بينت مرارًا أن عليًا عليه لا يستطيع في هذا الوقت أن يُقيمَ الحدَّ على هذه الجموع التي تفرق بينها دمُ عثمان الله الله الم

• ويقول إمام الحرمين الجويني - رحمه الله - في « لمع الأدلة في عقائد - - - - في الأدلة في عقائد (١٠) «العواصم من القواصم » (١٦٦) بتصرف.

أهل السنة والجماعة » (١): إن معاوية وإنْ قاتل عليًا ؛ فإنه لا يُنكر إمامتَه \_ أي : لا ينكر معاوية إمامة عليً ولا يدَّعيها لنفسه \_ وإنها كان يطلب قَتَلَة عثمان ظنَّا منه أنه مصيب ، وكان مخطئًا الله .

• أمّا شيخ الإسلام ابن تيمية ـ طيب الله ثراه ـ فإنّه يقرِّر كذلك أن معاوية لم يَدَّع الخلافة ولم يُبَايع له بها حين قاتل عليًّا ، قال: وأكثر الذين كانوا يختارون القتال من الطَّائفتين لم يكونوا يطيعون لا عليًّا ولا معاوية . وكان عليٌّ ومعاوية ـ رضي الله عنها ـ أطلب لكفً الدِّماء من أكثر المقتتلين لكن غلبا فيها وقع . والفتنة إذا ثارت عجز الحكهاء عن إطفاء نارها . وكان في العسكريين مثل : الأشتر النخعي ، وهاشم بن عتبة المرقال ، وعبد الرحمن بن خالد بن الوليد ، وأبو الأعور السلمي ، ونحوهم من المحرِّضين على القتال ، قوم ينتصرون لعلي وقوم ينقرون عنه ، وقوم ينتصرون لعلي وقوم ينفرون عنه ، ثم قتال أصحاب معاوية معه ، لم يكن بخصوص معاوية ؛ بل كان لأسباب أخرى .

وقتالٌ مثل قتال الجاهلية لا تنضبط مقاصد أهله واعتقاداتهم ؛ كما قال الزهري : وقعت الفتنة وأصحاب رسول الله متوافرون ، فأجمعوا أن كل دم أو مال أو فرج أصيب بتأويل القرآن ، فإنه هدر أنزلوهم

<sup>(</sup>١) « لمع الأدلة في عقائد أهل السنة والجماعة » (١١٥).

منزلة الجاهلية (١) ا.هـ

فلم يقاتل معاوية على أنه خليفة ، ولا لأنه يستحق الخلافة ، وكان معاوية يقرُّ بذلك لمن يسأله .

• قال ابن حزم في «الفصل» (٢): «ولم ينكر معاوية قط فضْلَ عليٍّ، واستحقاقه الخلافة ، ولكن اجتهاده أدَّاه إلى أن رأى تقديم أخذ القود من قتلة عثمان على البيعة ، ورأى نفسه أحق بطلب دم عثمان ».

○ ويورد ابن كثير روايتين في هذا الموضوع في غاية النفاسة والدقة:

• الرواية الأولى: عن أبي الدرداء وأبي أمامة أنها دخلاعلى معاوية ، فقالا له: يا معاوية ، علام تقاتل هذا الرجل ؟ \_ أي : عليًا الله والله إنه أقدم منك ومن أبيك إسلامًا ، وأقرب منك إلى رسول الله عليه وأحقُ بهذا الأمر منك!

فقال معاوية: أقاتله على دم عثمان ، وأنه آوى قتلته ؛ فاذهبا إليه فقولا له : فليُقِدْنا من قتلة عثمان ، ثم أنا أول من يبايعه من أهل الشَّام (٣).

• أما الرِّواية الثانية: فتَذْكُر أن عليًا الله بعث إلى معاوية يدعوه إلى بعته ، وأعطاه كتابًا بذلك ؛ فاستشار معاوية عمرو بن العاص ،

<sup>(</sup>١) راجع « منهاج السنة النبوية » (٤/ ٣٨٣ ـ ٤٦) ، و «مجموع الفتاوي» (٣٥/ ٧٧).

<sup>.(\\·/\(\)(</sup>Y)

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن كثير في «البداية والنهاية» (٧/ ٢٦٠).

موقعة صفين \_\_\_\_\_\_\_\_\_ ورؤوس أهلِ الشَّام، فكان منهم جميعًا أن أبوا أن يبايعوا عليًّا حتى يقتل قتلة عثمان أو يسلمهم إليهم \_ رضوان الله عليهم جميعًا (١).

- يقول الحافظ ابن حجر في «الإصابة » (٢): « ثم قام معاوية في أهل الشَّام ، وكان أميرها لعثمان ولعمر من قبله ، فدعا إلى الطَّلب بدم عثمان» .

ويمكن القول ـ بعد هذه النقول: أن معاوية ولله كان مجتهدًا متأولًا ، يغلب على ظنّه أن الحقّ معه ؛ ولذلك قام معاوية بنفسه خطيبًا في أهل الشّام بعد أن جمعهم ، وذكّرهم بأنه وليّ عثمان ، وأنه ابن عمّه ، وأن عثمان قُتِل مظلومًا ، وقرأ عليهم قول الله تعالى : ﴿ وَمَن قُتِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ عَلْمَا مَنصُورًا ﴾ [الإسراء:٣٣].

<sup>(</sup>١) ذكره ابن كثير في « البداية والنهاية » (٧/ ٢٥٤) .

<sup>(</sup>٢) «الإصابة في تمييز الصحابة» (٤/ ٤٦٥ ط العلمية).

<sup>(</sup>٣) «الصواعق المحرقة» (٢/ ٦٢٢).

يتأول الآيات كما تأولت عائشة على قول الله \_ الذي ذكرت قبل ذلك: ﴿ لَّا خَيْرَ فِي كَثِيرِ مِن نَّجُولُهُمْ ﴾ [النساء: ١١٤].

ثُمَّ قال معاوية: أنا أحبُّ أن تعلموني ذات أنفسكم \_ أي:
 أخبروني بها يدور في صدوركم من قتل عثمان \_ ؛ فقام أهل الشَّام جميعًا
 بالطَّلب بدم عثمان، وبايعوه على ذلك ، وأعطوه العهود والمواثيق على أن
 يبذلوا أنفسهم وأموالهم حتى يدركوا ثأرهم ، أو يفني اللهُ أرواحهم جميعًا (().

وهذا الخطأ في التأويل يبرهن عليه قول عمَّار بن ياسر الشهد في موقعة صفِّين .

فعن زياد بن الحارث \_ له صحبة \_ قال : « كنتُ إلى جنب عهار بن ياسر في صفِّين ، وركبتي عمس ركبته . يقول : فقال رجل : كفر أهل الشَّام \_ يحكم عليهم بالكفر \_ فقال عها بن ياسر في المتقولوا ذلك ؛ نبيًّنا ونبيهم واحد ، وقبلتنا وقبلتهم واحدة ، ولكنهم قوم مفتونون ، بأروا عن الحقّ ، فحقٌ علينا أن نقاتلهم حتى يرجعوا إليه » (٢) أي : إلى مبايعة عليًّ.

عبَّار الَّذي قال النبيُّ عِن خقِّه كما في الصحيحين من حديث أبي

<sup>(</sup>۱) «البداية والنهاية» (۸/ ۱۲۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٨/ ٧٢٢) ، وابن عساكر (١/ ٣٤٨).

سعيد الخدري ﴿ تَقْتُلُكَ الْفِئَةُ البَاغِيَةَ » (١) ، فأثبت النبي عَلَيْ بغيًا وظلمًا من فريق معاوية على فريق عليّ ، ومع ذلك لم يُخْرِج النبي عَلَيْ الله الله تعالى . الفئتين والطائفتين من الإيهان ؛ كما سأبين \_ إن شاء الله تعالى .

• قال ابن حجر في «الفتح» (٢): « وفي هذا الحديث علم من أعلام النُّبوة ، وفضيلة ظاهرةٌ لعليٍّ وعمار ، وردٌّ على النَّواصب الزَّاعمين: أن عليًّا لم يكن مصيبًا في حروبه ».

وقال (٣): « دلَّ الحديث على أن عليًّا كان المصيب في تلك الحروب ؟ لأن أصحاب معاوية قتلوه » \_ يعنى عمارًا ﴿ .

- وقال النووي (١٤): «وكانت الصَّحابة يوم صفِّين يتَّبعونه ، حيث توجه ـ أي عرَّار ـ لعلمهم بأنه مع الفئة العادلة ، لهذا الحديث» .
- وقال ابن كثير (٥): «كان عليٌّ وأصحابه أدنى الطَّائفتين إلى الحقِّ من أصحاب معاوية ، وأصحاب معاوية كانوا باغين عليهم ».
- وقال (٦): وهذا مقتل عرَّار بن ياسر ﴿ مع أمير المؤمنين عليِّ بن

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ، كتاب الصلاة ، باب التعاون في بناء المسجد (٤٧٤) ، ومسلم ، كتاب الفتن ، باب لا تقوم الساعة حتى يمر الرجل بقبر الرجل ... (٢٩١٥)، (٢٩١٦) عن أم سلمة عنه.

<sup>.(757/1)(</sup>٢)

<sup>(</sup>٣) (١٣/ ٩٢ الفتح).

<sup>(</sup>٤) «تهذيب الأسهاء» (٢/ ٣٨).

<sup>(</sup>٥) «البداية والنهاية» (٦/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٦) «البداية» (٧/ ٢٧٧).

أبي طالب، قتله أهل الشَّام، وبان وظهر بذلك سرُّ ما أخبر به الرَّسول عَلَيًا محقُّ، وأن الرَّسول عَلَيًا محقُّ، وأن معاوية باغ، وما في ذلك من دلائل النُّبوة ».

• وقال شيخ الإسلام ابن تيمية (۱): «وهذا يدلُّ على صحة إمامة عليٍّ ، ووجوب طاعته ، وأن الدَّاعي إلى طاعته داع إلى الجنَّة ، وأن الدَّاعي إلى مقاتلته داع إلى النَّار ، وإن كان متأولاً أو باغيًا بلا تأويل ، وهو أصحُّ القولين لأصحابنا ، وهو الحكم بتخطئة من قاتل عليًا ، وهو مذهب الأئمَّة الفقهاء الذين فرَّعوُا على ذلك قتال البغاة المتأوِّلين».

ومع هذا التأصيل في أن الحقّ مع عليٍّ ومن معه ، وقع القتال بسبب التَّأويل ؛ بل واشتدَّ في موقعة صفِّين ، واحتدم ليلة السبت من شهر صفر سنة سبع وثلاثين من هجرة النبيِّ عَيِّيً ، وكانت هذه الليلة تسمَّى بليلة الهرير ؛ فدار القتال فيها حتى الصَّباح \_ ولا حول ولا قوة إلا بالله \_ فوقع خلق كثير قتلى .

وهنا رفع أهل الشَّام المصاحف في ساحة المعركة ، ورفعوا أصواتهم ينادون بالصُّلح والعودة والاحتكام إلى كتاب الله \_ جلَّ وعلا .

<sup>(</sup>۱)«الفتاوى» (٤/ ٤٣٧).

وبمجرد أن رفع أهل الشَّام المصاحف على أسنَّة السُّيوف والرِّماح ، في أرض المعركة بعدما كادت المعركة تنتهي لصالح عليِّ ﴿ إِلَّا وقال فريق كبير من جيش عليٍّ يقال له حينئذ: القُرَّاء \_ الَّذين يُعرفون باسم الخوارج \_ قالوا: لابد من التحاكم إلى كتاب الله!

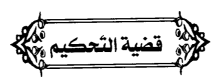
وهل خرج عليٌّ إلا لينصر كتاب الله سبحانه وتعالى ؟!





|  |   | · |  |
|--|---|---|--|
|  |   |   |  |
|  | • |   |  |

قضية التحكيم \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ٢٥٣



وهنا وقع كلامٌ كثيرٌ في كتب السِّير في قضية التَّحكيم بعد أن اختار فريق الشَّام عمرو بن فريق الشَّام عمرو بن العاص .

• يقول الإمام ابن العربي في كتابه الماتع « العواصم من القواصم » (١): «وهنا قال النَّاس في أمر التَّحكيم كلامًا لا يرضاه الله ، إذا تدبرتموه بعين المروءة دون الديانة رأيتم أنَّها سخافة ، حمل على تسطيرها في الكتب في الأكثر عدم الدِّين ، وفي الأقل جهل متين ، والَّذي صحَّ من ذلك ما روى الأئمَّة ، كخليفة بن خيَّاط والدَّارقطني : أنه لما خرج الطَّائفة العراقية مائة ألف ، والشَّامية في سبعين \_ أو تسعين \_ ألفًا ، ونزلوا على الفرات بصفِّين اقتتلوا في أول يوم ، وهو الثلاثاء والأربعاء والخميس والجمعة وليلة السَّبت، ورُفِعَتِ المصاحف من أهل الشَّام، ودعوا إلى الصُّلح ، وتفرَّقوا على أن تجعل كلُّ طائفة أمرها إلى رجل ، حتى يكون الرَّجلان يحكمان بين الدَّعْوَيَيْنِ بالحقِّ ؛ فكان من جهة عليٍّ : أبو موسى الأشعري ، ومن جهة معاوية : عمرو بن العاص .

<sup>(</sup>١)(١٧٥ ـ ١٧٩ بتصريف في المعني).

وكان أبو موسى رجلًا تقيًّا ثقفًا فقيهًا عالًا، أرسله النبيُّ عليه بالفهم، اليمن مع معاذ بن جبل، وقدمه عمر بن الخطاب، وأثنى عليه بالفهم، وزعمت الطَّائفة التَّاريخية الرَّكيكة أنه كان أَبْله ضعيفَ الرَّأي مخدوعًا في القول! وأن ابن العاص كان ذا دهاء وأرب، حتى ضربت الأمثال بدهائه تأكيدًا لما أرادت من الفساد، وتبع في ذلك بعض الجهال، وصنَّفوا فيه حكايات، وغيره من الصحابة كان أحذق منه وأدهى، وإنها بنوا فيه حكايات، وغيره من الصحابة كان أحذق منه وأدهى، وإنها بنوا ذلك على أن عمرًا لما غدر بأبي موسى في قصَّة التَّحكيم صار له الذِّكر في الدهاء والمكر.

وقالوا: إنها لما اجتمعا بأذرُح من دُومَةِ الجَنْدَل ـ قرية بالشَّام ـ وتفاوضا، اتفقا على أن يخلعا الرجلين! فقال عمرو لأبي موسى: اسبق بالقول و فتقدم فقال: إني نظرتُ فخلعت عليًّا من الأمر، وينظر السلمون لأنفسهم، كما خلعت سيفي هذا من عنقي ـ أو من عاتقي ـ السلمون لأنفسهم، كما خلعت سيفي هذا من عنقي ـ أو من عاتقي وأخرجه من عنقه فوضعه في الأرض. وقام عمرو فوضع سيفه في الأرض، وقال: إني نظرتُ فأثبتُ معاوية في الأمر كما أثبتُ سيفي هذا في عاتقي. وتقلده، فأنكر أبو موسى وفقال عمرو: كذلك اتفقنا. وتفرَّق الجميع على ذلك من الاختلاف.

وهذه روايةُ الإمام الطبريِّ عن أبي مخنف لوط بن يحيى قال:

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في «تاريخه» (٣/ ١١٢ ط العلمية).

حدثني أبو جناب الكلبي أن عَمْرًا عَلَى وأبا موسى التقيا بِدَوْمَةِ الجَنْدَل ـ المكان الذي تم فيه الصُّلح ـ أخذ عمرو يقدِّم أبا موسى في الكلام يقول: إنَّك صاحب رسول الله وأنت أسنَّ مني ؛ فتكلم وأتكلم ؛ فكان عمرو قد عوَّد أبا موسى أن يقدِّمه في كلِّ شيء ، قصد بذلك أن يقدمه ؛ ليبدأ أبو موسى بخلع عليٍّ .

قال: فنظرا في أمرهما، وما اجتمعا عليه، فأراده عمرو على معاوية فأبى \_ فأبى \_ يعني: طلب عمرو من أبي موسى أن يثبت معاوية خليفة فأبى \_ وأراده عمرو على ابنه عبد الله بن عمرو فأبى، وأراد أبو موسى عمرًا على عبد الله بن عمرو فأبى \_ أي: فأبى عمرو بن العاص \_ فقال له عمرو: خَبَرْنِي، ما رأيك؟ قال: رأيي أن نخلع هذين الرّجلين! عمرو: خَبَرْنِي، ما رأيك؟ قال: رأيي أن نخلع هذين الرّجلين! (هذه أول أكذوبة: نخلع هذين الرّجلين من ماذا؟ من الخلافة، وهل معاوية خليفة؟) \_ ونجعل الأمر شورى بين المسلمين فيختار المسلمون لأنفسهم من أحبوا. فقال له عمرو: إن الرّايي ما رأيت!

فأقبلا إلى النَّاس وهم مجتمعون ؛ فقال عمرو: يا أبا موسى ، أعلمهم بأن رأينا قد اجتمع واتفق . فتكلَّم أبو موسى فقال : إن رأيي ورأي عمرو قد اتفق على أمر نرجو أن يصلح الله ولله المرهذه الأمَّة ؛ فقال عمرو : صَدَقَ وَبَرَّ ، يا أبا موسى تقدم فتكلَّم . فتقدم أبو موسى ليتكلَّم ، فقال ابن عباس لأبي موسى : والله إني لأظنه قد خدعك ؛ إن

كنتها قد اتفقتها على الأمر ، فقدِّمه فليتكلَّم بذلك الأمر قبلك يا أبا موسى ، ثم تكلَّم أنت بعده ؛ فإنَّ عمرًا رجل غادر !! أعوذ بالله \_ هذا كلام ابن عباس على حدِّ الرِّواية المكذوبة الموضوعة ؛ كها سأبيِّن الآن \_ يقول فيها : ولا آمن أن يكون قد أعطاك الرِّضا فيها بينك وبينه ؛ فإذا قمت في النَّاس خالفك \_ وكان أبو موسى مغفلًا \_! كذا في الرِّواية . فقال له أبو موسى : إنَّا قد اتَّفقنا .

فتقدم أبو موسى فحمد الله على وأثنى عليه ، ثمَّ قال: أيُّما النَّاس، إنا قد نظرنا في أمر هذه الأمَّة ، فلم نر أصلح لأمرها ولا أَلمَّ لشعثها من أمرٍ قد أجمع رأيي ورأي عمرو عليه ، وهو أن نخلع عليًّا ومعاوية ، وتستقبل الأمَّة هذا الأمر ؛ لِتُولِي مَنْ أحبَّت عليها ، وإني قد خلعت عليًا ومعاوية ، ومعاوية ، فاستقبلوا أمركم ، وولُّوا عليكم من رأيتموه لهذا الأمر أهلًا .

ثم تنحى أبو موسى الأشعري ؛ فقام عمرو مقامه ؛ فحمد الله وأثنى عليه وقال : إنَّ هذا قد قال ما سمعتم ، وخلع صاحبه وأنا أخلع صاحبه - أي عليًا - كما خلعه ، وأثبت صاحبي معاوية ؛ فإنَّه وَليُّ عثمان ، والطالب بدمه ، وأحق النَّاس بمقامه .

فقال أبو موسى: ما لك لا وفقك الله ؟! غدرت وفجرت ، إنَّما مثلك كمثل الكلب ، إن تحمل عليه يلهث ، أو تتركه يلهث ؟ فقال عمرو: وإنَّما مثلك كمثل الحمار يحمل أسفارًا!!

فحمل شريح بن هانئ على عمرو فضربه بالسَّوط ، وحمل على شريح : ابنٌ لعمرو ، فضربه بالسَّوط ، فقام النَّاس فحجزوا بينهم .

وكان شريح بن هانئ بعد ذلك يقول: ما ندمت على شيء ندامتي على ضيء ندامتي على ضرب عمرو بالسوط، ألا أن أكون ضربته بالسيف آتيًا به الدهر ما أتى والتمس أهل الشَّام أبا موسى فركب راحلته ولحق بمكَّة.

قال ابن عباس: قبّح الله رأي أبي موسى، حذّرته وأمرته بالرّأي فها عقل، فكان أبو موسى يقول: حذّرني ابن عباس غدرة الفاسق، ولكني اطمأننت إليه، وظننت أنّه لن يؤثر شيئًا على نصيحة الأمّة ؟ ثم انصرف عمرو وأهل الشّام إلى معاوية وسلّموا عليه بالخلافة، "قالوا: يا أمير المؤمنين"، ورجع ابن عباس وشريح بن هانئ إلى عليّ، وكان عليّ إذا صلّى الصبح يقنت، ويقول: اللّهم العن معاوية وعَمْرًا وأبا الأعور السّلمي وحبيبًا وعبد الرّحن بن خالد والضّحاك بن قيس والوليد، فبلغ ذلك معاوية فكان يقنت هو الآخر في صلاة الصّبح ويقول: اللهم العن عليًا وابن عباس والأشتر والحسن والحسين ولدا علي. اهد (۱).

هذه الرِّواية العمدة ، وأظنُّ من طالع أيَّ كتاب في الفتنة سواءً أكان سفرًا كبيرًا أو كتابًا صغيرًا إلَّا وقد وقف على هذه الرِّواية بكاملها ،

<sup>(</sup>١) راجع: « تاريخ الرسل للطبري» (٥/ ٧١،٧٠).

والرِّواية مكذوبة باطلة ، لا تصحُّ سندًا ولا متنًا ، وخذوا هذا التَّفصيل المهم ، وأرجو أن تعضُّوا عليه بالنَّواجذ ، فأبو مخنف لوط بن يحيى وهو أوَّل رجال السَّند في هذه الرواية : يقول أهل الجرح والتَّعديل في هذه الشَّخصية ما يلي :

قال أبو حاتم : متروك .

وقال الدَّارقطنيُّ : ضعيف .

وقال ابن معين \_ إمام الجرح والتَّعديل: ليس بثقة .

وقال ابن عدي : شيعيٌ محترق ، صاحب أخبارهم .

وقال الآجريُّ : سألتُ أبا حاتم عن لوط بن يحيى ، فنفض يديه وقال : وهل يَسأل أحدٌ عن هذا ؟!

وقال الذهبيُّ : إخباري تالف لا يوثق به .

هذا هو الرَّاوي الأول من رواة سند هذه الرواية المكذوبة الباطلة .

الرَّاوي الثاني : هو أبو جناب الكلبي ، قال فيه ابن سعد : كان ضعفًا .

وقال البخاريُّ وأبو حاتم: كان يحيى بن القطَّان يضعفه.

وقال عثمان الدارميُّ: ضعيف.

هذا هو السَّند؛ فالرِّواية لا تصح سندًا، ولا تصحُّ أيضًا متنًا. كما سأبين.

أما متن الرِّواية ؛ فمن المعروف والمتَّفق عليه كما أكَّدت وفصَّلت وبيَّنت وأصَّلت ـ قبل ذلك : أن الخلاف بين عليٍّ ومعاوية لم يكن بسبب الخلافة ، وإنَّما كان بسبب دم عثمان ؛ ولم يطلب البيعة على الخلافة ؛ بل ولم يبايع أهلُ الشَّام معاوية بالخلافة إطلاقًا ، لم يثبت هذا حتى في الرِّوايات الباطلة المكذوبة الموضوعة التي عرضت بعضها الآن .

فالخلاف بين عليًّ ومعاوية لم يكن بسبب الخلافة ، وإنها كان بسبب التلاف بين عليًّ ومعاوية لم يكن بسبب الخلافة ، وإنها كان بسبب القصاص من قتلة عثمان ، فكان معاوية يُصِرُّ ألَّا يعطي البيعة لعليًّ إلَّا إذا أقام الحدَّ على قتلة عثمان ، أو أن يسلِّم قتلة عثمان لمعاوية ؛ ليقيم هو بنفسه الحدَّ عليهم .

• يقول ابن حزم (١) في هذا الصدد: «إنَّ عليًّا قاتَلَ معاوية ؟ لامتناعه من تنفيذ أوامره في جميع أرض الشَّام ، وهو الإمام الواجب الطاعة ، ولم ينكر معاوية قطُّ فضلَ عليٍّ واستحقاقه الخلافة ، لكنَّ

«الفصل في الملل» (٤/ ١٦٠).

اجتهاده \_ أي : معاوية \_ أدَّاه إلى أن رأى تقديم أخذ القود من قتلة عثمان على البيعة ، ورأى نفسه أنَّه أحقُّ النَّاس بطلب دم عثمان ؛ لسنّه وقوَّته على الطَّلب بذلك ، وأصاب في هذه ، وإنِّما أخطأ في تقديمه ذلك على البيعة فقط ».

وبذلك فهم الخلاف على هذه الصورة ، وهذه هي صورة الخلاف الحقيقة ، تبين إلى مدى خطأ الرواية التي ذكرتها الآن في قضية التّحكيم هذه واحدة .

أما الثانية: فإنه لا يستقيم بأي حال أن أبا موسى الأشعري والله على الله على

هذا ينافي الحقائق الكبيرة الثَّابتة في السِّير والسُّنَّة والتَّاريخ ، في فضل أبي موسى الأشعري في وفطنته ودينه و فقهه .

فلقد استعمله النبيُ عَلَيْ على زبيد وعدن ، واستعمل أبا موسى بعد النبيِّ عَلَيْ عُمَرُ بنُ الخطَّاب على البصرة ، وبقي أبو موسى واليًا على البصرة إلى أن قُتِل عمر ، فاستعمله عثمان بن عفان على البصرة ثم الكوفة ، وبقي أبو موسى واليًا على الكوفة إلى أن قتل عثمان ، فأقرَّه على الحوفة إلى أن قتل عثمان ، فأقرَّه على الكوفة .

فهل يتصور أن يثق رسولُ الله عَيْكِيْ وعمرُ وعثمانُ وعليٌ برجل

ثم لقد شهد الصحابة وكثيرٌ من علماء التَّابعين لأبي موسى الأشعري الله بالرُّسوخ في العلم والكفاءة في الحكم ، والفطنة والذَّكاء والكياسة في القضاء بشهادة عمر .

• فعن أنس الله قال (١) بعثني أبو موسى الأشعري ، إلى عمر بن الخطّاب ، فقال لي عمر : كيف تركت الأشعري ؟ قال أنس : تركته يعلّم النّاس القرآن . فقال عمر : أما إنه كيّسٌ ، ولا تسمعها إياه \_ يعني : فطن عاقل ذكي ألمعي عبقري .

ويخاف عمر أن يُسْمع أَنسٌ أبا موسى كلمة ثناء من عمر فتفسده!

- وقال الشعبيُّ: كتب عمر في وصيتة: «ألا لا يقرُّ لي عامل أكثر من سنة ، وأقرَّ الأشعري أربع سنين »(٢) ، هذا أبو موسى الأشعري!
- وروى الفسوي (٣) الإمام الثقة الكبير ـ عن أبي البختري قال: «أتينا عليًّا عليًّا فسألناه عن أصحاب محمد عليًّة فقال: تسألوني عن مَنْ ؟! قلنا: نسألك عن أبي موسى الأشعري. قال عليٍّ: صُبغَ في العلم صبغة!».

<sup>(</sup>١) «الطبقات» لابن سعد (٢/ ٣٤٥) (٤/ ١٠٨) وابن عساكر في « تاريخه» (٣٢/ ٦٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن عساكر في «تاريخه» (٣٢/ ٨١) وانظر: « البداية والنهاية» (٨/ ٦٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الفسوي في «تاريخه» (٢/ ٥٤٠) وانظر «السير» للذهبي (٢/ ٣٨٨).

- وقال مسروق (١): « انتهى القضاء في أصحاب النبيّ ﷺ إلى ستّة: عمر، وعليّ، وابن مسعود، وأبي بن كعب، وزيد بن ثابت، وأبي موسى الأشعري ﴿
- وقال الأسود بن يزيد: «لم أر بالكوفة أعلم من علي وأبي موسى الأشعرى»! (٢).
- وقال صفوان بن سليم: «لم يكن يفتي في المسجد في زمن رسول الله على عمر ، وعلى ، ومعاذ ، وأبو موسى الأشعري!» (٣).

وقد ثبت أن أبا موسى الأشعري كان ممن حفظ القرآن كلَّه على عهد رسول الله على عهد رسول الله على عهد رسول الله على المسهورين بتعليمه للنَّاس، ومن المعلوم أن فِقْهَ النَّاس في السِّلم والحرب \_ في هذه الأيام \_ لا يؤخذ إلا من القرآن.

إذا علمتَ ذلك علمتَ مكانة أبي موسى الأشعري ولله عتى خصَّه عمرُ بن الخطَّاب بكتابة القضاء وسياسة الحكم ؛ فكيف يمكن بعد ذلك أن نتصور غفلة أبي موسى الأشعري والمحالي هذا الحدِّ حتى لا يفقه حقيقة النَّزاع الذي كُلِّف هو وعمرو في الحكم فيه ؟!

أخرجه الفسوي (١/ ٤٨١)، وابن عساكر (١٩/ ٣١٤).

<sup>«</sup>السير» الذهبي (٢/ ٣٨٨).

<sup>ٔ</sup> أخرجه ابن عساكر (٣٢/ ٦٦).

وإذا كان علم أبي موسى الأشعري وخبرته في القضاء يحولان بينه وبين أن يخطيء الحكم في القضية التي أوكل إليه أن ينظر في أمرها ؟ فإن ذلك أيضًا هو نفس الشَّأن مع الصَّحابي الجليل عمرو بن العاص وعمرو بن العاص بشَره النبيُّ عَنْ حين أمره النبيُّ اللهُ أن يقضي بين خصمين في حضرته .

فقال عمرو: أقضي وأنت حاضريا رسول الله ؟! فبين له النبيُ الله وبشره بهذه البشارة التي هي من أعظم البشارات للأمَّة من بعد عمرو، بيَّن له عَلَيْ بأنه إن أصاب له أجران، وإن أخطأ له أجر واحد؛ حين قال له:

« إِذَا حَكَمَ الْحَاكِمُ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَصَابَ فَلَهُ أَجْرَانِ ، وَإِذَا أَخْطَأَ فَلَهُ أَجْرٌ » (۱) .

فهل كان عمرو بن العاص في أداء مهمَّته رجلًا تُسَيِّرهُ الأهواءُ والمنافع والمصالح وتطغى على ورعه وتقواه وإيهانه ودينه ؟! لا والله!!

فعمرو بن العاص كان من أجلاء الصّحابة وأفاضلهم، ومناقبه وفضائله كثيرة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب الاعتصام ، باب: أجر الحاكم إذا اجتهد فأصاب أو أخطأ (۲۳٥٢)، ومسلم في كتاب الأقضية ، باب: بيان أجر الحاكم إذا اجتهد فأصاب أو أخطأ (١٧١٦).

- وروى كذلك الإمام أحمد والترمذي بسند رجاله ثقات ، وَحَسَّنه شيخنا الألبانيُّ رحمه الله في « صحيح سنن الترمذي » ، عن عقبة بن عامر في أن النبيَّ عَلَيْ قال : « أَسْلَمَ النَّاس ، وَآمَنَ عَمْرُو بُنُ العَاصِ » هذه شهادةٌ من رسول الله عَلَيْ: أسلم النَّاس ، وآمن عمرو بن العاص!
- وفي «مسند أحمد» (٣) من حديث أبي هريرة رشي أن النبي عَلَيْهِ قال: «ابْنَا العَاصِ مُؤْمِنَانِ عَمْرُو وهِشَام».
- وفي «مسند أحمد» بسندٍ منقطع من حديث طلحة بن عبيد الله على عن النبيّ عَبْدُ الله » أي: عبد الله بن

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١/ ١٦١)، والترمذي كتاب المناقب، باب مناقب لعمرو بن العاص (٣٨٤٥) وقال : «وليس إسناده بمتصل وابن أبي مليكة لم يدرك طلحة»، وقد صححه الشيخ الألباني بشواهده في الصحيحة (٦٥٣) وانظر ما بعده.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في كتاب المناقب . باب : مناقب عمرو بن العاص ﴿ (٣٨٤٤) ، وأحمد في «مسنده » (٤/ ١٥٥) ، والطبراني في « الكبير » (١٧/ ٣٠٦) (٨٤٥) ، وقال أبو عيسى : « هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من حديث ابن لهيعة عن مشرح بن هاعان ، وليس إسناده بالقوي» ، وحسنه الألباني في « صحيح الجامع » (٩٧١) ، والصحيحة (١٥٥) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٢/ ٢٠٥، ٣٢٧، ٣٥٣ ، ٣٥٤) ، والنسائي في «الكبرى» (٨٣٠٠) ، والحاكم (٣) أخرجه أحمد (٢/ ٢٢٨) ، والطبراني في «الكبير» (٢٦١) (٢٢/ ١٧٧) ، وفي «الأوسط» (٢٥٨) وحسنه الشيخ الألباني في «الصحيحة» (١٥٦).

• وقال قبيصة بن جابر ـ وهو الكوفي أبو العلاء ، وهو مترجم له في الطّبقة الأولى في الصّحابة: «صحبت عمرو بن العاص ، فما وجدت رجلًا أبين أو أنصع رأيًا ، ولا أكرم جليسًا منه ، ولا أشبه سريرة بعلانية منه» (٢) .

هذه شهادة في حقِّ الصَّحابي الجليل عمرو بن العاص الله .

• يقول شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله تعالى - في كلام نفيس (٣): « إن أحدًا من السّلف لم يتهم عمرو بن العاص ومعاوية ﴿ إِن أحدًا من السّلف لم يتهم عمرو بن العاص وأمثاله ممن قدم مهاجرًا إلى النبيّ عَلَيْهُ بعد

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في «المسند» (۱/ ۱٦١)، وأبو يعلى (٦٤٥-٦٤٧) وقال الهيثمي في «المجمع» (٩/ ٥٨٩): «قلت: رواه الترمذي باختصار، ورواه أبو يعلى وأحمد بنحوه، ورجاله ثقات»، وقال الحافظ في «الإصابة» (٤/ ٢٥٢): « ورجال سنده ثقات، إلا أن فيه انقطاعًا بين ابن أبي مليكة مرسلاً لم يذكر طلحة». وللحديث شواهد عديدة ؛ منها: ما أخرجه أحمد (٤/ ١٥٠)، و«ابن عساكر» (٣١/ ٢٥٠) عن عقبة بن عامر مرفوعًا.

وأخرجه ابن عدى في «الكامل» (٢/ ٢١٢) ، و ابن عساكر (٤٦/ ١٣٩) عن جابر مرفوعًا.

وأخرجه أحمد في «فضائل الصحابة» (١٧٤٦) عن المطلب مرسلاً. وانظر «كنز العمال» . (١١١/١١١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في «تاريخه» (٣/ ٢٦٩)، وابن أبي خيثمة ؛ كما في «الإصابة» لابن حجر (٤/ ٢٥٢)، وابن عساكر (١٩/ ١٨٣، ١٨٣).

<sup>(</sup>٣) «مجموع الفتاوي» (٣٥/ ٦٦٠٦٣).

الحديبية ، هاجروا إليه من بلادهم طوعًا لا كَرْهًا ، والمهاجرون لم يكن فيهم منافق ، وإنَّما كان النِّفاق في بعض أهل المدينة !

إذ لما دخل في الإسلام أشرافُهم وجمه ورُهم احتاج الباقون أن يظهروا الإسلام نفاقًا ؛ لعزِّ الإسلام وظهوره في قومهم ، وأمَّا أهل مكَّة فكان أشرافهم وجمهورهم كفَّارًا ، فلم يكن يظهر الإيان إلا من هو مؤمن ظاهرًا وباطنًا ؟ فإنَّه كان من يظهر الإسلام يؤذي ويهجر، وْإِنَّمَا المنافق يظهر الإسلام لمصلحةِ دنياه ، ولو كان عمرو بن العاص ومعاوية وأمثالهما ممن يتخوف منهما النِّفاق لم يولُّوا على المسلمين ؟ فعمرو بن العاص أمَّره النبيُّ عَنِي غزوة ذات السَّلاسل \_ يعنى: اختار النبيُّ عمرو بن العاص أميرًا في غزوة ذات السَّلاسل ـ واستعمل أبا سفيان بن حرب السعمل نجران ؛ فقد اتفق المسلمون على أن إسلام معاوية خيرٌ من إسلام أبيه \_ أي : أبو سفيان \_ فكيف يكون هؤلاء منافقين ، والنبيُّ عَيْنِيا تَمْنهم على أحوال المسلمين في العلم والعمل » ؟!!

 أما ما قيل: إن عليًا كان يلعن في قنوته معاوية وأصحابه ، فهذه فِرية يغني فسادُها عن إفسادها ، ويغني بطلائها عن إبطالها ، ويغني كسادُها عن إكسادها !!! قضية التحكيم ——————

فمعلوم أن عليًا على كان من أعظم الصحابة وقوفًا عند كلام رسول الله عليه ، واجتنابًا لنهيه ، ووقوفًا عند حدّه ، وهو المشر بالجنة في هذه الدنيا ، وهو المشر بأن الله ورسوله يحبان عليًا:

«لَأُعْطِيَنَّ الرَّايَةَ غَدًا رَجُلًا يُحِبُّ الله وَرَسُولَهُ وَيُحِبُّهُ الله وَرَسُولُهُ» (١٠).

- والنبيُّ ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ يقول:
  - « مَنْ لَعَنَ مُؤْمِنًا فَهُوَ كَقَتْلِهِ » .

والحديث في «الصحيحين» (٢) من حديث ثابت بن الضحاك.

• ويقول ﷺ:

« لَا يَكُونُ الَّلَعَّانُونَ شُفَعَاءَ وَلَا شُهَدَاءَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ  $^{(7)}$  .

• ويقول ـ عليه الصلاة والسلام:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب المغازي ، باب : غزوة خيبر (٤٢٠٩) ، ومسلم في كتاب فضائل الصحابة ، باب : فضائل على بن أبي طالب الله (٢٤٠٧) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب الأدب باب: ما ينهي عن السباب واللعان (٦١٠٥،٦٠٤٧)، ومسلم، كتاب الإيهان باب تغليظ تحريم قتل الإنسان نفسه (١١٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في كتاب البر والصلة ، باب : النهي عن لعن الدواب وغيرها (٢٥٩٨).

«لَيْسَ المُؤْمِنُ بالطَّعَانِ ولا اللعَّان ، وَلَا الْفَاحِشِ ، وَلَا الْبَلْدِيءُ »

والحديث أخرجه الترمذي وأحمد في «مسنده» والبخاري في «الله الصحيحة» (١) .

بل لمّا بلغ عليًّا وَفِيهُ أَن اثنين من أصحابه يظهران شتم معاوية ولعن أهل الشّام، أرسل عليٌ إليهما؛ فقال: «كُفّا عمّا يبلغني عنكما! فأتيا فقالا: يا أمير المؤمنين، ألسنا على الحقّ وهم على الباطل؟ فقال عليٌ: بلى ورب الكعبة المسدنة! فقالا: فِلمَ تمنعنا من شتمهم ولعنهم؟! قال عليٌّ: كَرِهتُ لكم أن تكونوا لعّانين، ولكن قولوا: اللهمَّ احقِنْ دماءنا ودماءهم، وأصلح ذَاتَ بيننا وبينهم، وأبعدْهُم مِنْ ضلالتهم، حتى ودماءهم، وأصلح ذَاتَ بيننا وبينهم، وأبعدْهُم مِنْ ضلالتهم، حتى يعْرِف الحقّ مَنْ جَهِلَه، ويَرْعِوي عن الغيِّ من لجبج به» (٢).

هذا هو عليٌ رهنه وهذه شيمه وأخلاقه؛ كيف وقد رباه المصطفي عليه وكفى !!

أمَّا معاوية \_ رضوان الله عليه \_ فهو من كُتَّاب وحي النبيِّ عَيَالَةٍ؛ يا لها من ثقة !! ويا له من تعديل أن يختار النبيُّ عَيَالِةٍ معاوية ليكتب له

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي ، كتاب البر والصلة ، باب ما جاء في اللعنة (۱۹۷۷) وقال : «حديث حسن غريب» ، وأحمد في «مسنده» (۱/ ٤٠٥، ٤٠٥) ، وابن أبي شيبة (٦/ ١٦٢) ، وابن حبان (١٩٢) . والبخاري في «الأدب المفرد» (٣١٢) ، والحاكم في «المستدرك» (١٢/١)، وصححه الألباني في «صحيح الجامع» (٥٣٨١) ، و«الصحيحة» (٣٢٠).

<sup>(</sup>٢) «الأخبار الطوال» (١٦٥) للدينوري نقلاً عن «تحقيق مواقف الصحابة» (٢/ ٢٣٢).

قضية التحكيم \_\_\_\_\_\_\_

الوحي ؛ فمعاويةُ من أفاضل الصَّحابة ، وأصدقهم لهجة ، وأكثرهم حليًا ؛ فهو الذي يقول ـ والأثر عن معاوية ، أورده الإمام الذهبي في «سير أعلام النُّبلاء » (١) وعزاه للمصنف بسند رجاله ثقات.

يقول معاوية: « والله لا أُخَيَّرُ بين أمرين ؛ بين الله وبين غيره ، إلا اخترتُ الله على من سواه!! ».

• وقد ثبت عن رسول الله ﷺ أنه قال في حقِّ معاوية:

« الَّاهُمَّ اجْعَلْهُ هَادِيًا مَهْدِيًّا وَاهْدِ بِهِ » (٢).

والحديث رواه الإمام أحمد في « مسنده » والترمذي في « جامعه » ( في باب مناقب معاوية ) ، وصحّحه شيخنا الألباني في « صحيح سنن الترمذي » .

انظر إلى دعوة النبي ﷺ لمعاوية ﷺ .

• وقال ﷺ: « الَّلَهُمَّ عَلِّمهُ الْكِتَابَ ، وَقِهِ الْعَذَابَ » (٢) والحديث

<sup>(</sup>١) (٣/ ١٥٠/ ١٥٠) وهو في «المصنف» لعبد الرزاق (٢٠٧١٧) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في «مسنده» (٤/ ٢١٦، ٣٦٥)، والترمذي في كتاب المناقب، باب: مناقب معاوية بن أبي سفيان (٣٨٤)، والبخاري في «التاريخ الكبير» (٥/ ٢٤٠) و (٧/ ٣٢٦)، وأبو نعيم في «الحلية» (٨/ ٣٥٨)، وصححه الألباني في «المشكاة» (٦٢٣٥)، والصحيحة . (١٩٦٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في « مسنده » (٤/ ١٢٧) و «الفضائل» (١٧٤٨) ، والطبراني في «الكبير» (٣٢٨) ، وقال= (٦٢٨/ ١٨٨) ، وقال=

رواه الإمام أحمد في «مسنده» وفضائل الصحابة بسندٍ حسن ، والبخاريُّ في « التاريخ الكبير».

أما وجْهُ الخطأ الذي وقع فيه معاوية هله هو التعجُّل ، فمعاوية تعجَّل فمعاوية تعجَّل في أن يقتل عليٌّ قَتَلَة عثمان قبل أن يعطيه البيعة .

أيما الأحبة الكرام: بعد هذه الجولة التي أسأل الله ركام الباطل؛ أقول: ما الذي حَدَث بعد ذلك بعد قضية التَّحكيم؟
 وما هي النتائج التي وصل إليها الحكمان؟ وماذا وقع بعد ذلك بين على ومعاوية؟.

كل هذه الأسئلة أجيب عنها في الفصل التالي \_ بإذن الله تعالى \_ وأسأل الله على أحسنه ، وأسأل الله على أن يملأ قلوبنا إجلالًا لأصحاب نبينا على أن يملأ قلوبنا إجلالًا لأصحاب نبينا على أن يعفو عنا وعنهم ، وأن يغفر لنا ولهم .

وندعو الله - عزَّ وجلَّ - بهذا الدعاء القرآني الرقراق: ﴿ رَبَّنَا ٱغَفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَانِ وَلَا تَجَعَلَ فِي قُلُوبِنَا عَلَا فِي قُلُوبِنَا عِلاً لِلَّا يَمَانِ وَلَا تَجَعَلَ فِي قُلُوبِنَا عِلاً لِلَّذِينَ ءَامَنُوا رَبَّنَآ إِنَّكَ رَءُوكُ رَّحِيمٌ ﴾ [الحشر: ١٠].

<sup>=</sup> الهيثمي في « مجمع الزوائد » (٩/ ٣٥٦): « وفيه الحارث بن زياد ، ولم أجد من وثقه ، ولم يرو عنه غير يونس بن سيف ، وبقية رجاله ثقات ، وفي بعضهم خلاف» وصححه الألباني في «الصحيحة» (٣٢٢٧).



|  | · |  |
|--|---|--|
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |

## التَّفصيل في قضيَّة التَّحكيم التَّفصيل التَّعكيم التَّعكيم التَّعكيم التَّعكيم التَّعكيم التَّعكيم التَّعليم التَّع

بَيَّنْتُ في الفصل السابق ما نُسج حَوْلَ قضية التَّحكيم، من الأساطير والكذب الحقير!، ومن أهم الرِّوايات التي تدحض، وتفند الرِّواية الكاذبة التي استشرت، وانتشرت، وسُطِّرت في بطون الكتب والمجلَّدات؛ ما رواه الدَّارقطنيُّ عن حضين بن المنذر بن الحارث، وهو تابعيُّ ثقة. وثَّقه النسائيُّ وابنُ حبان، وهو ثقة، من رجال مسلم، وحضين كان أميرًا من أمراء عليٍّ يوم صفِّين وكان شجاعًا شاعرًا مفوهًا (۱).

فيروي الدَّارَقُطْنِيُّ (٢) بسندٍ صحيح عن حُضَيْن بن المنذر أنه سأل عمْرَو بن العاص وقال: «أخبرني عن الأمر الذي ولِّيت أنت وأبو موسى كيف صنعتها فيه ؟ فقال عمرو شه : لقد قال النَّاس في ذلك ما قالوا، والله ما كان الأمر على ما قالوا ـ تدبروا هذا الكلام، فإنه على لسان عمرو بن العاص شه ـ يقول: والله لقد قال النَّاس في ذلك ـ أي في أمر التَّحكيم ـ ما قالوا، والله ما كان الأمر كها قالوا، ولكن قلت لأبي موسى: يا أبا موسى، ما ترى هذا الأمر ؟ فقال أبو

<sup>(</sup>۱) «الإكمال» لابن ماكولا (١/ ٢١٥)، و «التقريب» لابن حجر (١٥٢٨) وهو حضين بالضاد المعجمة مصغرًا؛ كما في «الإصابة» (٣/ ٣٤٣).

<sup>(</sup>٢) وأخرجه ابن عساكر في «تاريخه» (٦٤/ ١٧٥)، وانظر : كما في «العواصم من القواصم» (١٨٠).

موسى عنه أرى أنه في النَّفر الذين تُوفي رسولُ الله عنه وهو راضٍ عنهم . فقال عمرو بن العاص عنه لأبي موسى في : فأين تجعلني أنا ومعاوية ؟ فقال أبو موسى في : إن يُسْتَعَنْ بكما ففيكما المعونة ، وإن يُسْتَعَنْ بكما ففيكما المعونة ، وإن يُسْتَعَنْ عنكما فطالما استغنى أمرُ الله عنكما ! » .

هذه رواية في غاية الأهمية ؛ لأنها تفنّد الكذب الصَّريح ، والباطل الأسود الذي نُسج حول قضية التَّحكيم ، والتي صورت عمرَو بن العاص على الأشعري العاص على الأشعري الله مغفلًا ـ كما ذكرت في الفصل السابق!!

وأرجو - أيما الأحبة - أن تتدبّروا - جيدًا - نصّ وثيقة التّحكيم بين الفريقين ، وبين الحُكَمَيْن ، وقد كُتب نصُّ الوثيقة ليلة الأربعاء ، لثلاثِ عشرة ليلة بقيت من شهر صفر ، سنة سبع وثلاثين للهجرة ، ونصُّ الوثيقة كما يلى :

«بسم الله الرحمن الرحيم ، هذا ما تقاضى عليه علي بن أبي طالب ، ومعاوية بن أبي سفيان » ولاحظ أن اسم علي قد ذُكر مجردًا من لفظة أمير المؤمنين ؛ لأن فريقَ الشَّام أَصَرَّ على أن تُحْذَفَ كلمة أمير المؤمنين ؛ لأن فريقَ الشَّام أَصَرَّ على أن تُحْذَفَ كلمة أمير المؤمنين ؛ لأن فريقَ الشَّام أَصَرَّ على أن تُحْذَف كلمة أمير المؤمنين ؛ لأنّهم لم يُعطوا البيعة لعلي الله وقبل علي السنرى عِلَّة قبوله لهذا الحكم الآن بإذن الله \_ جل وعلا \_ وأرجو أن تتدبروا معي ، لنستخرج الحق من وسط هذا الرُّكام الهائل ، الذي شُحنت به الكتبُ والأسفار .

## ﴿ بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾

هذا ما تقاضى عليه عليّ بنُ أبي طالب ومعاوية بنُ أبي سفيان، قاضى عليٌ عَلَى أهلِ الكوفة ومن مَعَهُمْ من شيعتهم من المؤمنين والمسلمين، وقاضى معاوية عَلَى أهل الشَّام ومن كان معهم من المؤمنين والمسلمين، إنا ننزلُ عند حُكْمِ الله عَلَى وكِتَابِه، ولا يجمع بيننا غيرُ كتاب الله على بيننا من فاتحته إلى غيرُ كتاب الله على بننا من فاتحته إلى خاتمته، نُحيي ما أحيا، ونُمِيتُ ما أمات على ذلك تقاضينا، وبه تراضينا، وإن عليًا وشيعته رضوا بعبد الله بن قيس ناظرًا وحاكمًا، ورضوا بعمرو بن العاص ناظرًا وحاكمًا؛ فها وَجَدَ الحكهانِ في كتاب الله على وهما: أبو موسى الأشعري وعمرو بن العاص القرشي عَمِلًا به، وما لم يجدا في كتاب الله على فالسُّنةُ العادلةُ الجامعةُ غيرُ المُفَرِّقة، لا يتعمدان لها خلافًا ولا يبغيان فيها بشبهة.

وأخذ الحكمان من علي ومعاوية ، ومن الجُنْدين من العهود والمواثيق والثقة من النّاس ، أنها آمنان على أنفسها وأهلها ، والأمّة لها أنصار على الذي يتقاضيان عليه ، وعلى المؤمنين والمسلمين من الطّائفتين كلتيها عهد الله وميثاقه أنّها على ما في هذه الصحيفة ، وأنه قد وَجَبَتْ قضيتُها على المؤمنين ؛ فإن الأمن والاستقامة ، ووضع السّلاح بينهم أينها ساروا على أنفسهم وأهليهم وأموالهم ، شاهدهم

وغائبهم ، وعلى عبد الله بن قيس - أي : على أبي موسى - وعمرو بن العاص عهد الله وميثاقه أن يَحْكُما بين هذه الأمَّة ، ولا يرداها في حرب ولا فرقة .

وأجَّلا القضاءِ ـ تدبروا هذا ـ أي : أُعطي الحكمان مهلة للتفاوض والتشاور والنِّقاش مع أهل الفضل والعدل ـ وأَجَّلا القضاء إلى رمضان بدومة الجندل ـ والكتاب في شهر صفر ـ يعني : بعد سبعة أشهر تقريبًا ـ وإن أحبًا أن يؤخرا ذلك أخَّراه على تراضٍ منها ، وإن تُوفي أحدُ الحَكَمَيْن ؛ فإن أمير الشِّيعة يختار مكانه .

أي: فإن أمير كل فريق يختار مكان الحكم الذي تُوفي ؛ فإن أمير الشيعة يختار مكانه ، ولا يألو من أهل العدل والقسط ، وإنَّ مكانَ قضيتها الذي يقضيان فيه مكانُ عدل بين أهل الكوفة وأهل الشَّام ، وإن رضيا أي الحكمان و أحبًا ، فلا يَعْضُرْ هُما فيه إلا من أرادا ، ويأخذُ الحكمان من أرادا من الشُّهود ، ثم يكتبان شهادتها على ما في هذه الصَّحيفة ، وهم أنصارٌ على مَنْ ترك ما في هذه الصَّحيفة ، وأراد فيها الحادًا وظلمًا . اللهمَّ إنا نستنصرك عَلى مَنْ ترك ما في هذه الصَّحيفة والسَّدم والسَّدم والسَّدم أن والسَّدم والسَّد عليها جمعٌ كبير من أصحاب النبيِّ عَلَيْهُ .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عساكر في «تاريخه» (٦٥/ ١٥٣)، بسنده إلى وهب بن جرير عن أبيه قبال: فذكره، ورواه الطبري في «تاريخه» (١٠٤، ١٠٤) بسند فيه أبو مخنف وأبو جناب الكلبي ـ وقد سبق الكلام عليهما ـ وانظر: «الثقات لابن حبان» (٢/ ٢٩٣) و «البداية والنهاية» (٧/ ٢٧٧ ط المعارف).

هذا هو نصُّ الوثيقة التي كُتبت ، والتي من خلالها أعطيت المهلةُ والفرصةُ لأبي موسى الأشعري ، ولعمرو بن العاص \_ رضي الله عنها \_ ليحكما في القضية التي وكَّلَتْهما الأمَّة في القضاء فيها .

وبعد ما كُتبت هذه الوثيقة توقف القتال ، وتفرق النَّاس كُلُّ إلى دياره ، فعاد عليٌّ بجيشه إلى الكوفة ، وعاد معاوية بجيشه إلى الشَّام ، بعدما دَفَنَ كُلُّ فريقٍ قتلاهم في موقعة صفين . ولكن \_ إنا لله وإنا إليه راجعون \_ سرعان ما اشتعلت نارُ فتنةٍ حارقةٍ محرقةٍ جديدةٍ في جيش علي الله على هذه الفتنة المدمرة ؟!



|  |  | j |
|--|--|---|
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |



## و فتنة ظهور الخوارج المحالية

والخوارج كانوا يسمَّون قبل ذلك بالقُرَّاء ؛ كما وصفهم النبيُّ عَلَيْهُ وَأَصحابه \_ رضوان الله عليهم \_ ظهرت فرقة الخوارج على عليًّ في في طريق عودته من صفِّين إلى الكوفة ، وأصبح عليٌّ \_ رضوان الله عليه \_ بين نارين مشتعلتين ، وبين فتنتين حالكتين .

- الأولى: في الشَّام تصيح: بالثأر لعثمان!
- والثانية : في جيشه وفي صفه ، تصيح : إن الحكم إلا لله !
- والسؤال: لماذا رفع الخوارج هذا الشّعار: إن الحكم إلا لله ؟ ولا نزاع بين مُسْلِمَيْن \_ على وجه الأرض \_ أن عليًا الله أعرف بهذه الآية من الخوارج ، ﴿ إِنِ ٱلْحُكْمُ إِلَّا لِللّهِ ﴾ [الأنعام: ٥٧ ، يوسف: ٢٥ ، ٢٦].

لأن عليًا عليًا الله قَبِلَ حُكْمَ أبي موسى وعمرو بن العاص ، وهما الحكمان اللذان ارتضاهما كلُّ فريق من الفريقين!

فالخوارج رفضوا هذا! وقالوا: كيف يقبل عليٌّ حُكْمَ الرِّجال؟! أي: حُكْمَ أبي موسى وعمرو بن العاص؟! أَوَ لَيْس حكم الرِّجال من كتاب الله، ومن كلام رسول الله ﷺ كها نصَّت بذلك وثيقة الحكم التي ذكرنا نصها آنفًا؟! لذا؛ قال عليٌ عَنِي للله على الخوارجَ يرددون هذه العبارة: « كَلِمَةُ حَقِّ أُريدَ بها باطِلٌ!» (١) .

تدبر معي ؛ فإن الفتنة الأولى إن كانت أعم وأشمل ؛ فإن الفتنة الثانية أخطر ؛ لأنها خرجت من صفّ عليّ ، لاسيها وأنَّ الذين أشعلوا نارها هم هم الذين كانوا بالأمس أتباع عليِّ الله ؛ فالفتنةُ حالكةٌ بكل المقايس .

انظر إلى هذا التفصيل الذي رواه الإمام أحمدُ في «مسنده » وابن أبي شيبة في «مصنفه » (٢) بسند صحيح عن حبيب بن أبي ثابت قال: أتيت أبا وائل في مسجد أهله ، أسأله عن هؤلاء القوم الذين قتلهم عليٌ بالنهروان \_ أي: الخوارج ؛ كما سأبيِّن الآن \_ فيما استجابوا له ، وفيما فارقوه ، وفيما استحلَّ قتالهم ؟! .

فقال: كنَّا بِصفِّين فلما استحرَّ القتلُ بأهلِ الشَّام اعتصموا بتلِّ اي: بمكان مرتفع - فقال عمرو بن العاص لمعاوية على السلِ إلى عليًّ مصحفًا وادْعُه إلى كتابِ الله ؛ فإنَّه لَنْ يأبى عليك ؛ فجاء بكتاب الله عَلَىٰ رجل من قِبَل معاوية فنادى: بيننا وبينكم كتابُ الله !.

كها عند مسلم ، كتاب الزكاة ، باب التحريض على قتل الخوارج (١٠٦٦) (١٥٧) .

أخرجه أحمد في «المسند» (٣/ ٤٨٥ ، ٤٨٦) ، وابن أبي شيبة (١٤/ ٤٣٨ ، ٤٣٩) ، و النسائي في «الكبرى» (١٤ ، ١١٥) ، والطبري في «التفسير» (٢٦/ ٧٠) ، وأبو يعلى (٤٧٣) ، وأصله في «صحيح البخاري» \_ مختصرًا \_ (٤٨٤ ، ٣١٨٢) ، ومسلم (١٧٨٥) كما سيأتي .

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَبِ يُدْعَوْنَ إِلَىٰ كَالَّهِ لِيَحْكُم بَيْنَهُمْ ثُمَّ يَتَوَلَىٰ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ وَهُم مُّعْرِضُونَ ﴾ كتب ٱلله لِيَحْكُم بَيْنَهُمْ ثُمَّ يَتَوَلَىٰ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ وَهُم مُّعْرِضُونَ ﴾ [ال عمران: ٢٣]

فقال عليٌّ ـ رضوان الله عليه: نعم ، أنا أولى بذلك ، بيننا وبينكم كتاب الله جلَّ وعلا.

قال : فجاءته الخوارج ونحن ندعوهم يومئذ : القُرَّاء ، وسيوفهم على عواتقهم ؛ فقالوا: يا أمير المؤمنين \_ ينادون على علي علي الله ما ننتظر بهؤلاء القوم الذين على التَّل ؟! يقصدون فريق معاوية \_ ألا نمشي إليهم بسيوفنا ، حتى يحكم الله بيننا وبينهم ؟! فتكلُّم سَهْلُ بنُ حُنَيْف عِلْهُ ؟ فقال - وهو يردُّ على الخوارج: يا أَيُّهَا النَّاس، اتَّهُمُوا أَنْفُسَكُمْ ؟ فَقَدْ رَأَيْتُنَا يَوْمَ الْخُدَيْبِيةِ \_ يعني : يوم الصَّلح الذي كان بين رسول الله ﷺ وبين المشركين \_ وَلَوْ نَرَى قِتَالاً لَقَاتَلْنَا ، فَجَاءَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ إِلَى رَسُولِ الله عَلَيْ \_ بعدما كتبت بنود الصَّلح الظَّالمة \_ فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله ، أَلَسْنَا عَلَى الْحَقِّ وَهُمْ عَلَى الْبَاطِل ؟! أَلَيْسَ قَتْلاَنَا فِي الْجِنَّةِ وَقَتْلاَهُمْ فِي النَّارِ؟! فَقَالَ النَّبِيِّ عَيْلَةٍ: « بَلَى ». فقال عمر: فَفَيمَ نُعْطِي الدَّنِيَّةَ فِي دِينِنَا وَنْرجِعُ وَلَّا يَحْكُم الله بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ؟! قال رسول الله على: « يَا ابْنَ الْخَطَّابِ ، إِنِّي رَسُولُ الله وَلَنْ يُضَيِّعَنِي الله أَبَدًا » \_ فرجع عمر وهو متغيظ ، فلم يصبر حتى أتى أبا بكر فقال عمر: يَا أَبَا بَكْرٍ ، أَلَسْنَا عَلَى الْحَقِّ وَهُمْ عَلَى الْبَاطِلِ ؟! أَلَيْسَ قَتْلاَنَا فِي الْجَنَّةِ وَقَتْلاَهُمْ فِي النَّارِ؟! قَالَ: بَلَى. قال عمر: فَفَيمَ نُعْطِي الدَّنِيَّةَ فِي دِينِنَا وَبَيْنَهُمْ؟! فقال أبو بكر - رضوان الله عليه - ونرجِعُ وَلَّا يَحْكُمِ الله بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ؟! فقال أبو بكر - رضوان الله عليه - السَّابق دومًا باليقين، والتَّصديق: يَا ابْنَ السَّابق دومًا باليقين، والتَّصديق: يَا ابْنَ الْحَطَّابِ، إِنَّهُ رَسُولُ الله عَيَّيْمُ، وَلَنْ يُضَيِّعَهُ الله أَبدًا! قَالَ: فَنَزَلَتْ سُورَةُ الْفَتْحِ: ( إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُبِينًا ﴾ [الفتح: ١].

فأرسلني رسول الله ﷺ إلى عمر فأقرأها إياه ؛ فَقَالَ عُمَرُ : يَا رَسُولَ الله ، أَوَفَتْحُ هُو؟ قَالَ: « نَعَمْ ». فطابت نفس عمر ، ورجع ﴿ .

• وزاد ابن أبي شيبة وغيره على رواية « المسند » قال : قال عليٌّ يوم صفِّين : «أَيُّهَا النَّاس ، إنَّ هذا فتحٌ ، فَقَبِلَ عليٌّ القضيةَ ورَجَعَ ورَجَعَ النَّاس ، ثم إنهم خرجوا بِحَرُورَاء ، أولئك العصابة من الخوارج» .

وحروراء: قرية على بُعد ميلين فقط من الكوفة ، وسمِّي الخوارج
 بالحرورية؛ نسبة إلى قرية حروراء .

• ورواية ابن أبي شيبة لها شاهدٌ في «صحيح الإمام البخاري» (١) ؛ فلقد أخرج البخاري عن حبيب بن أبي ثابت شي قال: أتيث أبا وَائِل أَسْأَلُهُ ، فَقَالَ: كُنَّا بِصفِّين ؛ فَقَالَ رَجُلٌ \_ وهو رسول معاوية: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلۡكِتَبِيدُ عَوْنَ إِلَىٰ كِتَبِ ٱللهِ ﴾ الآية [آل عمران: ٢٣].

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب التفسير ، باب : ﴿ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ ٱلشَّجَرَةِ ﴾ (٤٨٤٤) ، ومسلم في كتاب الجهاد ، باب : صلح الحديبية في الحديبية (١٧٨٥) .

فتنة ظهور الخوارج \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

فقال عليّ : نعم ؛ فَقَالَ سَهْلُ بْنُ حُنَيْفٍ للقُرَّاء أي: الخوارج: التَّهِمُوا أَنْفُسَكُمْ.

وفي رواية (١): « اتَّهِمُوا رَأْيَكُمْ»، فَقَدْ رَأَيْتُنَا يَوْمَ الْحُكَيْبِيَةِ \_ يعني: يوم الصُّلح الذي كان بين رسول الله ﷺ وبين المشركين \_ وَلَوْ نَرَى قِتَالاً لَقَاتَلْنَا ؛ فَجَاءَ عُمَرُ ... إلى آخر الرواية التي ذكرت آنفًا.

ولقد ساق سهل بن حنيف المحديث الحديبية ؛ لأن القرَّاء \_ أي : الخوارج \_ أصرُّوا على مواصلة القتال ، ورفضوا رفضًا باتًّا قَضِيَّة التَّحكيم ، مع أنهم هم الذين أشاروا بها ابتداءً على عليٍّ الله ؛ فأشار عليهم سهلُ بن حنيف الله بمطاوعة عليٍّ الله ، وألاَّ يُخَالفوا ما يشير به ؛ لكونه أعلم بالمصلحة منهم ، وذكر لهم ما وقع بالحديبية من أن الصَّحابة رأوا يومئذ أن يقاتلوا ، وأن يخالفوا أمر النبيِّ عَلَيْهُ وما دُعوا إليه من الصُّلح ؛ فظهر لهم بعد ذلك أن الأصلح كان فيها رآه النبيُّ عَلَيْهُ ، فقد شرع لهم الصُّلح .

ويقول أيضًا بعضُ أهل العلم (٢): كأن القُرَّاء اتهموا سَهْلَ بنَ عُنيْف بالتَّقصير في القتال حينئذٍ ؛ فقال لهم : «بل اتهموا أنتم رأيكم» ؛

<sup>(</sup>١)أخرجه مسلم في كتاب الجهاد ، بـاب : صـلح الحديبية في الحديبية (٣/ ٩٥) ، والطبراني في الكبـير (٦/ ٥٦٠٥) .

<sup>(</sup>٢)الحافظ ابن حجر « الفتح » (١٣/ ٢٨٩).

فإني لا أُقَصِّرُ في القتال ؛ كما لم أكن مُقَصِّرًا يومَ الحديبية من أجل أني لا أخالف حكم رسول الله ﷺ كذلك أتوقَّف اليوم عن القتال ؛ لأجل مصلحة المسلمين . أي : كما توقفت عن القتال يوم الحديبية .

وهكذا أيها الأحبة ؟ بهذه الروايات يتبين لنا أن الخوارج فرقة خرجت من جيش عليٍّ ، (قيل: كانوا اثني عشر ألفًا ، وقيل: كانوا ستة عشر ألفًا ؛ وقيل: كانوا عشرين ألفًا ) (۱) ، فتنوا بهذه الفتنة ، وانطلقوا يرددون: ﴿ إِنِ ٱلْحُكْمُ إِلَّا بِلَيهِ ﴾!!

ثم كفَّروا عليًّا ﴿ لأنه أذعن لحكْم الرِّجال ، زعموا !! بل وانطلقوا يكفِّرون كلَّ مسلم يَقْبَلُ حُكْمَ عليٍّ ويقتلونه بزعم أنه خرج من الإسلام ؛ لموافقت عليَّا ﴿ ، وراحوا يُفسدون في الأرض ، ويتَّهمون كلَّ مسلم لا يقول بقولهم .. بالكفر البواح!

فهاذا يفعل عليٌ أمام هذه الفتنة الشعواء ؟ مع هؤلاء الجهلاء ؟!
لقد اختار عليٌ الله أحد أصحاب النبي علي الكبار الفقهاء العقلاء البلغاء العلاء ؛ لينطلق إلى الخوارج ؛ ليقيم حُجَّة الله عليهم ؛
 ليقارعهم الحُجَّة بالحجَّة ، والبرهانَ بالبرهان ؛ فيا تُرى مَنْ يختار عليٌ .

<sup>«</sup>تاريخ بغداد» (۱/ ۱٦٠)، و «مصنف عبد الرزاق» (۱/ ۱٦٠،١٥٧)، و «تاريخ خليفة» (ص٤٤)، و «البداية والنهاية» (٢/ ٢٣٥).

لم يجد علي — رضوان الله عليه — أمامه في هذه اللَّحظات الصَّعبة الحالكة غير ابن عبَّاس عُن حبر الأمَّة ، وترجمان القرآن ، والفقيه الكبير ؛ بل والغوَّاص الماهر على التقاط الدُّررِ ، الذي دعاله رسول الله على التقاط التَّاويل (۱).

ت فتدبر معي هذا الحوار البديع الذي دار بين ابن عبَّاس عُنَّ وبين الخوارج ورؤوسهم وزعمائهم.

لاً رأوه أكرموه ؛ بل بالغوا في إكرامه ، وكانوا يجبُّون ابن عبّاس ؛ بل لما قام فريقٌ من الخوارج ؛ لينكر على ابن عباس ، وليقول : إننا لن نسمع منه ؛ فهذا بمَّن أنزل الله في حقهم : ﴿ بَلَ هُمْ قَوْمٌ خَصِمُونَ ﴾ [الزخرف:٥٥] قام الفريق الأكبر على هؤلاء ، فأسكتوهم وأخرصوا السنتهم ، وقالوا : لا ؛ بل نسمع لابن عباس ؛ فإن رأينا حقًا معه اتبعناه ! فتكلَّم ابن عباس عباس على رسول الله عباس ؟ قال نتجاه أحدثكم : نزل الوحي على رسول الله على ، وأصحابه هم أعلم بتأويله ؛ فأخبروني ما تنقمون على ابن عباس : ما هي ؟ فقالوا : نَثْقِمُ عليه ثلاثًا عبا كَفَّروا عليًا ها! عنقال ابن عباس : ما هي ؟ فقالوا :

انظر: «صحيح البخاري» (٧٥)، وصحيح مسلم (٢٤٧٧). سيأتي سردُ الحديث بطولِهِ وتمامِهِ \_إن شاء الله.

الأولى: أنه حَكَّمَ الرِّجالَ في دين الله ؛ والله تعالى يقول: ﴿ إِنِ الله عَلَى اللّه عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله

مَكْمَنُ الخطر في كلِّ زمان ومكان : سوءُ الفهم عن الله ورسوله ، أرجو أن تتدبروا هذا .

• يقول ابن القيم ـ في كلام نفيس: « وهل أوقع القدرية والمرجئة والخوارج والمعتزلة والجهمية والروافض وسائر طوائف أهل البدع فيما وقعوا فيه إلا سوء الفهم عن الله ورسوله ؟!» (١)

فقد يستدل أحدُهُم بآيةٍ صريحة ، ولكنه يؤوِّلها تأويلًا متعسِّفًا باطلًا ، أو بحديث صحيح ، لكنه لا يفهم مراد الله تعالى ورسوله ﷺ .

نعم .. نحن لا ننكر أن أحد هؤلاء قد يستدل بالدَّليل الصحيح ، لكنه يتأول الدَّليل ، ولا يقف على مراتب الدَّليل ، ولا يفهم مناطاته الخاصَّة والعامة !!

ومن ثمَّ ؛ فإنه يستشهد بالدليل حتمًا في غير محله ، وفي غير موضعه ، ومن ثم يقع في هذه الفتنة الصمَّاء ، فيشعل نارًا متأججة ، وهو يعتقد أبه على الحقِّ والصَّواب ، وهو غارق في الباطل والضَّلال ؛ لسوء فهمه عن الله وعن سيِّد الرِّجال عِنهُ .

<sup>(</sup>١) «الروح» لابن القيم (٦٣ ط الكتب العلمية).

في من مصيبة وقعت ، وستقع ! إلا بسبب هذا الفهم السيّئ للنصوص القرآنية والنّبوية .

فتدبر أخي الكريم ؛ فالخوارج يُكَفِّرونَ عليًّا الذي قال له النبيُ عَلَيْ : « أَمَا تَرْضَى أَنْ تَكُونَ مِنِّي بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ مِنْ مُوسَى غَيْرَ أَنَّهُ لاَ نَبَي بَعْدِي » (١) .

يكفرون من شهد له النبيُّ ﷺ بقوله:

« لأُعْطِيَنَ الرَّايَةَ غَدًا رَجُلاً يُحِبُّ الله وَرَسُولَهُ وَيُحِبُّهُ الله وَرَسُولُهُ ، يَفْتَحُ الله عَلَى يَدَيْهِ ...» (٢) .

يكفَّرون عليًّا لتأويل فاسدٍ ، وفهم باطلٍ ضال ، ويرددون دليلًا من كتاب الكبير المتعال . وأنا أسوقُ لفظَ القصةِ بِطولها من روايتين في غاية الأهمية :

فتدبر معى هذا الحوار البديع الذي دار بين ابن عباس \_ على \_
 وبين الخوارج وزعائهم من خلال هاتين الروايتين :

الأولى: عَنْ عُبَيْدِ اللهَّ بْنِ عِيَاضِ بْنِ عَمْرٍ و الْقَارِيِّ قَالَ: جَاءَ
 عَبْدُ الله بْنُ شَدَّادٍ فَدَخَلَ عَلَى عَائِشَةَ ﴿ وَنَحْنُ عِنْدَهَا جُلُوسٌ مَرْجِعَهُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب فضائل الصحابة ، باب : مناقب علي بن أبي طالب القرشي الهاشمي أبي الحسن من المناسم المن المناسب الحسن من (٣٧٠٦) ، ومسلم في كتاب فضائل الصحابة ، باب : فضائل علي بن أبي طالب المناسبة (٣١) .

<sup>🗥</sup> رواه البخاري في فضائل أصحاب النبي ﷺ ، باب : مناقب علي بن أبي طالب 🌣 (٣٧٠١) وغيره.

٢٩٠ — الفتنة بين الصحابة ﴿ مِنَ الْعِرَاقِ لَيَالِيَ قُتِلَ عَلِيٌّ فَقَالَتْ لَهُ: يَا عَبْدَ اللهُ بْنَ شَدَّادٍ ، هَلْ أَنْتَ صَادِقِي عَبَّ أَسْأَلُكَ عَنْهُ ؟ ثَحَدَّثَنِي عَنْ هَوُ لاَءِ الْقَوْمِ الَّذِينَ قَتَلَهُمْ عَلِيٌّ ، وَمَا لِي لاَ أَصْدُقُكِ ؟

قَالَتْ : فَحَدِّثْنِي عَنْ قِصَّتِهِمْ؟ قَالَ : فَإِنَّ عَلِيًّا لَمَّا كَاتَبَ مُعَاوِيَةَ عِلْهِ وَحَكَمَ الْحَكَمَانِ خَرَجَ عَلَيْهِ ثَمَانِيَةُ آلاَفٍ مِنْ قُرَّاءِ النَّاسِ فَنَزَلُوا بِأَرْض يُقَالُ لَمَا: حَرُورَاءُ مِنْ جَانِبِ الْكُوفَةِ ، وَإِنَّهُمْ عَتَبُوا عَلَيْهِ فَقَالُوا: انْسَلَخْتَ مِنْ قَمِيصِ أَلْبَسَكَهُ الله تَعَالَى وَاسْم سَمَّاكَ الله تَعَالَى بِهِ ، ثُمَّ انْطَلَقْتَ فَحَكَّمْتَ فِي دِينِ الله ، فَلاَ حُكْمَ إِلاَّ لله تَعَالَى، فَلَمَّ إَنْ بَلَغ عَلِيًّا وَفَارَقُوهُ عَلَيْهِ ، وَفَارَقُوهُ عَلَيْهِ : فَأَمَرَ مُؤَذِّناً فَأَذَّنَ أَنْ لاَ يَدْخُلَ عَلَى أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ إِلاَّ رَجُلٌ قَدْ حَمَلَ الْقُرْآنَ ، فَلَمَّا أَنِ امْتَلاَّتِ الدَّارُ مِنْ قُرَّاءِ النَّاس، دَعَا بِمُصْحَفِ إِمَام عَظِيم، فَوَضَعَهُ بَيْنَ يَدَيْهِ، فَجَعَلَ يَصُكُّهُ بِيَدِهِ وَيَقُولُ: أَيُّهَا المُصْحَفُ، حَدِّثِ النَّاس، فَنَادَاهُ النَّاس فَقَالُوا: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ، مَا تَسْأَلُ عَنْهُ إِنَّهَا هُوَ مِدَادٌ فِي وَرَقٍ ، وَنَحْنُ نَتَكَلَّمُ بِهَا رُوِينَا مِنْهُ ، فَهَاذَا تُريدُ؟ قَالَ: أَصْحَابُكُمْ ، هَؤُلاَءِ الَّذِينَ خَرَجُوا بَيْنِي وَبَيْنَهُمْ كِتَابُ الله ﷺ .

يَقُولُ الله تَعَالَى فِي كِتَابِهِ فِي امْرَأَةٍ وَرَجُلٍ: ﴿ وَإِنْ حِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَٱبْعَثُواْ حَكَمًا مِنْ أَهْلِهِ - وَحَكَمًا مِنْ أَهْلِهَاۤ إِن يُرِيدَآ إِصْلَكَا يُوفِقِ ٱللَّهُ بَيۡنَهُمَاۤ ﴾ [النساء:٣٥].

كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلۡيَوْمَ ٱلْآحِرَ ﴾ [الأحزاب:٢١].

فَبَعَثَ إِلَيْهِمْ عَلِيٌّ عَبْدَ الله بْنَ عَبَّاسٍ ﴿ فَخَرَجْتُ مَعَهُ ، حَتَّى إِذَا تَوَسَّطْنَا عَسْكَرَهُمْ ، قَامَ ابْنُ الْكَوَّاءِ يَخْطُبُ النَّاسِ فَقَالَ: يَا حَمَلَةَ الْقُرْآنِ ، وَصَّطْنَا عَسْكَرَهُمْ ، قَامَ ابْنُ الْكَوَّاءِ يَخْطُبُ النَّاسِ فَقَالَ: يَا حَمَلَةَ الْقُرْآنِ ، وَصَّالُهُ مَذَا عَبْدُ الله مَا يَعْرِفُهُ فَأَنَا أُعَرِّفُهُ مِنْ كِتَابِ الله مَا يَعْرِفُهُ فَأَنَا أُعَرِّفُهُ مِنْ كِتَابِ الله مَا يَعْرِفُهُ بِهِ ، هَذَا مِمَّنْ نَزَلَ فِيهِ وَفِى قَوْمِهِ:

[الزحرف:٥٥] فَسُرُدُّوهُ إِلَى صَاحِبِهِ وَلاَ تُواضِعُوهُ كِتَابَ الله ؛ فَقَامَ خُطَبَاؤُهُمْ فَقَالُوا: والله لَنُواضِعَنَّهُ كِتَابَ الله فَإِنْ جَاءَ بِحَقِّ نَعْرِفُهُ لَنَّابَعِنَّهُ ، وَإِنْ جَاءَ بِبَاطِلِ لَنُبكِّتَنَّهُ بِبَاطِلِهِ، فَوَاضَعُوا عَبْدَ الله الْكِتَابَ لَنَبَّ عَنَّهُ ، وَإِنْ جَاءَ بِبَاطِلِ لَنُبكِّتَنَّهُ بِبَاطِلِهِ، فَوَاضَعُوا عَبْدَ الله الْكِتَابَ ثَلاَثَةَ أَيَّامٍ فَرَجَعَ مِنْهُمْ أَرْبَعَةُ آلاَفٍ كُلُّهُمْ تَائِبٌ ، فِيهِمُ ابْنُ الْكَوَّاءِ حَتَّى ثَلاَثَةَ أَيَّامٍ فَرَجَعَ مِنْهُمْ أَرْبَعَةُ آلاَفٍ كُلُّهُمْ تَائِبٌ ، فِيهِمُ ابْنُ الْكَوَّاءِ حَتَّى أَلاَثُهُمْ عَلَيْ إِلَى بَقِيَتِهِمْ فَقَالَ: قَدْ كَانَ مِنْ أَمْرِنَا وَأَمْرِ النَّاسِ مَا قَدْ رَأَيْتُمْ فَقِفُوا حَيْثُ شِئْتُمْ حَتَّى عَبْتَمِعَ أُمَّةً مُحُمَّدٍ وَأَمْرِ النَّاسِ مَا قَدْ رَأَيْتُمْ فَقِفُوا حَيْثُ شِئْتُمْ حَتَّى عَبْتَمِعَ أُمَّةً مُحَمَّدٍ

٢٩٢ — الفتنة بين الصحابة ﴿ يَنْنَا وَبَيْنَكُمْ أَنْ لاَ تَسْفِكُوا دَماً حَرَاماً أَوْ تَقْطَعُوا سَبِيلاً أَوْ تَظْلِمُوا ذِمَّةً ، فَإِنَّكُمْ إِنْ فَعَلْتُمْ فَقَدْ نَبَذْنَا إِلَيْكُمُ النَّحَرْبَ عَلَى سَوَاءٍ إِنَّ الله لاَ يُحِبُّ الْخَائِينَ.

فَقَالَتْ لَهُ عَائِشَةُ ﴿ يَا ابْنَ شَدَّادٍ فَقَدْ قَتَلَهُمْ ؛ فَقَالَ : والله مَا بَعَثَ إِلَيْهِمْ حَتَّى قَطَعُوا السَّبِيلَ ، وَسَفَكُوا الدَّمَ وَاسْتَحَلُّوا أَهْلَ الذِّمَّةِ ، فَقَالَتْ : الله ؟ قَالَ آللهُ الَّذِي لاَ إِلَهَ إِلاَّهُ وَلَقَدْ كَانَ ، قَالَتْ : فَهَا شَيء فَقَالَتْ : الله ؟ قَالَ آللهُ الَّذِي لاَ إِلَهَ إِلاَّهُ وَلَقَدْ كَانَ ، قَالَتْ : فَهَا شَيء بَلَغَنِى عَنْ أَهْلِ الذِّمَّةِ يَتَحَدَّثُونَهُ يَقُولُونَ : ذُو الثُّدَيِّ وَذُو الثُّدَيِّ ؟ قَالَ : قَدْ رَائِتُهُ وَقُمْتُ مَعَ عَلِيٍّ عَلَيْهِ فِي الْقَتْلَى ، فَدَعَا النَّاسَ.

فَقَالَ: أَتَعْرِفُونَ هَذَا؟ فَمَا أَكْثَرَ مَنْ جَاءَ يَقُولُ: قَدْ رَأَيْتُهُ فِي مَسْجِدِ بَنِي فُلاَنٍ يُصَلِّى ، وَلَمْ يَأْتُوا فِيهِ بِثَبَتٍ بَنِي فُلاَنٍ يُصَلِّى ، وَلَمْ يَأْتُوا فِيهِ بِثَبَتٍ يُعْرَفُ إِلاَّ ذَلِكَ، قَالَتْ: فَمَا قَوْلُ عَلِيٍّ فَيْ حِينَ قَامَ عَلَيْهِ كَمَا يَزْعُمُ أَهْلُ يُعْرَفُ إِلاَّ ذَلِكَ، قَالَتْ: فَمَا قَوْلُ عَلِيٍّ فَيْ حِينَ قَامَ عَلَيْهِ كَمَا يَزْعُمُ أَهْلُ الْعِرَاقِ؟ قَالَ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: صَدَقَ الله وَرَسُولُهُ، قَالَتْ: هَلْ سَمِعْتَ الْعِرَاقِ؟ قَالَ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: صَدَقَ الله وَرَسُولُهُ، قَالَتْ: أَجَلْ، صَدَقَ الله وَرَسُولُهُ يَرْحَمُ الله عَلِيًا ﴿ وَاللّٰهُ مَ لَا مَنْ كَلاَمِهِ لاَ يَرَى شَيْئًا يُعْجِبُهُ إِلاَّ وَرَسُولُهُ يَرْحَمُ الله عَلِيًا ﴿ وَهُ كَانَ مِنْ كَلاَمِهِ لاَ يَرَى شَيْئًا يُعْجِبُهُ إِلاَّ وَلَى اللهِ وَرَسُولُهُ مَنْ اللهِ وَرَسُولُهُ ، فَيَذْهَبُ أَهْلُ الْعِرَاقِ يَكْذُبُونَ عَلَيْهِ وَيَسُولُهُ ، فَيَذْهَبُ أَهْلُ الْعِرَاقِ يَكُذُبُونَ عَلَيْهِ وَيَسُولُهُ ، فَيَذْهَبُ أَهْلُ الْعِرَاقِ يَكُذُبُونَ عَلَيْهِ فِي الْحَدِيثِ » ( ).

الخرجه أحمد (١/ ٨٦، ٨٦) ، وأبو يعلى (٤٧٤) ، وابن عساكر (٢٧/ ١٠٤) ، (١٠٤/ ١٤٣) ، وقال الميثمي في المجمع » (٦/ ٣٥٣) : ( رواه أبو يعلى ورجاله ثقات » ، وإسناده حسن ؛ كما قال الشيخ شعيب في (المسند) .

٥ الرواية الثانية: روى النسائي عَلَيْهُ في « الخصائص » (١) عن عبد الله ابن عباس قال: لَمَا خَرَجَتِ الحَرُورِّيَةُ اعتزَلوا فِي دارِهِمْ ، وَكَانوا ستَّةَ اللَّهِ ، فقلتُ لعَلِيِّ ﴿ : يَا أَميرَ المؤمنينَ ، أبر دْ بِالصَّلاة لعَلِيِّ أَكلَم الله علي الله الله علي أكلَم هؤلاء القوم ، قال : إنَّي أخافهُم عليكَ ، قلتُ: كلاً ، قال : فلبستُ وترجلَّتُ وَدَخَلْتُ عَلَيْهِمْ فِي نصْفِ النَّهَارِ، وهمْ قَائِلُونَ فَسَلَّمتُ عليهمْ .

فقالُوا: مَرْحَبًا بِكَ يَا ابِنَ عَبَاس؛ فيا جَاءَ بِكَ ؟ قلتُ لهمْ: أَتَيْتُكُم مِنْ عِنْدِ أَصْحَابِ النّبِيِّ عَلَيْ الْهُاجِرِينَ وَالْأَنْصَارَ وَمِنْ عِنْدِ ابْنِ عَمِّ النّبِيِّ وَصِهْرِه، وعليهمْ نَزَلَ القُرْآنُ ، وهُم أعلَمُ بتأويلهِ منكُمْ ، النّبِيِّ وَصِهْرِه، وعليهمْ نَزَلَ القُرْآنُ ، وهُم أعلَمُ بتأويلهِ منكُمْ ، وليس فيكُمْ منهمْ أحدُ لأَبُلِّعُكُمْ ما يقولُونَ ، وتُخْبِرونَ بها تقولُونَ وليس فيكُمْ منهمْ أحدُ لأَبُلِّعُكُمْ ما يقولُونَ ، وتُخْبِرونَ بها تقولُونَ فَانْتَحَى لِي نَفَرٌ مِنْهُمْ ، قلتُ : أخبِرونِي ماذَا نَقِمتُمْ عَلَى أَصْحَابِ رَسُولِ الله عَلَى قَابْنِ عَمِّه ؟!

قالُوا: تَلاَثُ.

قلتُ: ما هُنَّ ؟

قَالُوا: أَمَّا إِحدَاهُنَّ؛ فإنَّه حَكَّمَ الرِّجَالَ فِي أَمرِ الله ، وَالله تعالَيَ يَقُولُ: ﴿ إِنِ ٱلْمُكَمُ إِلَّا لِلَّهِ ﴿ [يوسف: ٤٠].

<sup>(</sup>١٪ أُخرجه النسائي في ﴿ الخصائص ﴾ (١٨٥) وهو في ﴿ السنن الكبرى ﴾ (٥/ ١٦٧، ١٦٧) وسنَّدهُ حسن .

ما شَأنُ الرِّجال والحُكم ؟ فقلتُ : هذه وَاحدَةٌ .

قالُوا: وأمَّا الثانيَةَ: فإِنَّهُ قَاتَلَ ولمْ يَسْبِ سباهم ولمْ يَغْنَمْ ؛ فإن كانُوا كُفَّارًا لَقَدْ حلَّ سَبْيُهُمْ ، وَإِنْ كانُوا مُؤمِنِينَ مَا أحلَّ سَبْيُهُمْ وَلَا قَتَالُهُمُ ، قُلتُ: فَهَا الثَّالِثَةُ ؟

قالُوا : كَمَا نفْسَهُ عنْ أميرِ المؤمِنِينَ ؛ فهوَ أميرُ الكَافِرِينَ.

قلتُ : هل عنْدَكُم شيء غيرَ هذا ؟ قالُوا : حسْبُنَا هَذَا.

قلتُ : أَرَأَيتُمْ إِنْ قَرَأَتُ عَلَيْكُمْ مِنْ كتابِ الله \_ جلَّ ثناؤه \_ ومِنْ سُنَّةِ نَبِيِّهِ عِلَيْهِ مَا يُرُدُّ قَوْلَكُمْ أَتَرْضُونَ \_ أترجعون \_ قالُوا : نَعَمْ .

فأنشَدُتُكُم بِالله تَعَالَى أَحُكُمُ الرِّجَالِ فِي أَرْنَبٍ ونحُوها مِنَ الصَّيْد أَفضَلُ أَمْ حُكْمُهُمْ فِي دِمَائِهِمْ وَصَلَاحِ ذَاتِ بَيْنِهِم ، وأنتمْ تَعْلَمُونَ أَنَّ الله تعالَى لوْ شَاءَ لَحَكَمَ ، ولم يُصَيِّر ذَلكَ إلى الرِّجَالِ ؟ قالُوا: بلْ هذَا أَفْضَلُ .

وفي المُرْأَةِ وزَوْجِهَا ؛ قالَ الله تعالَى : . . . حدد منه على على المُراأةِ

فتنة ظهور الخوارج فتنة ظهور الخوارج فَ فَ اللهِ عَنْ أَهْلِهَ آ إِن يُرِيدَ آ إِصْلَحًا يُوفِقِ فَ أَبْعَثُواْ حَكَمًا مِنْ أَهْلِهَ آ إِن يُرِيدَ آ إِصْلَحًا يُوفِقِ اللهُ بَيْنَهُمَ آ﴾ [النساء: ٣٥].

فأنشَدُتُكُم بالله حُكْمَ الرِّجالِ فِي صلَاحِ ذَاتِ بِينهم وَحَقْنِ دِمِائِهم أَفْضَلُ أَمْ حُكْمُهُم فِي بِضْعِ امْرَأَة ، أَخَرجتُ مِنْ هذه ؟ قَالُوا: نَعَم . قَلْتُ : وأمَّا قُولُكُم قَاتَلَ ولمْ يَسْبِ ولمْ يَغْنَمْ ، أَفْتَسْبُونَ أُمَّكُمْ عائِشَة ولَتُ : وأمَّا قُولُكُم قَاتَلَ ولمْ يَسْبِ ولمْ يَغْنَمْ ، أَفْتَسْبُونَ أُمَّكُمْ ؟ فإنْ قُلْتُمْ: إنَّا وَتَستْحلُّونَ مِنْهَا مَا تَسْتَحلُّونَ مِنْ غيرها ، وهي أُمُّكُمْ ؟ فإنْ قُلْتُمْ: إنَّا نَسْتَحلُّ مِنْ غيرِها فقَدْ كَفَرْتُم ، ولَئِنْ قلتُمْ: ليسَتْ نَسْتَحلُّ مِنْ غيرِهَا فقَدْ كَفَرْتُم ، ولَئِنْ قلتُمْ : ليسَتْ بِنَّا فَقَدْ كَفَرْتُم ، ولَئِنْ قلتُمْ : ليسَتْ مِنْ بِأُمِّنَا فَقَدْ كَفَرْتُم ، ولَئِنْ قلتُمْ : لَيسَتْ مِنْ بَأَمِّنَا فقَدْ كَفَرْتُم ، ولَئِنْ قلتُمْ تَدُورُونَ بِيْنَ بِأَمِّنَا فَقَدْ كَفَرْتُم ، وأَنْتُم تدُورُونَ بِيْنَ أَنْفُسِمِمْ فَأَزُوا مِنْهَمَ اللهُ تَعَالَى يَقُولَ : ﴿ ٱلنَّيِّى أُولَىٰ بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُر لَتُمْ تَدُورُونَ بِيْنَ أَنْفُسِمِمْ فَأَزُوا مِنْهُمَ المَخْرَجِ ؟ [الأحزاب :٦] ، فأنتُم تدُورُونَ بيْنَ ضَلَالتَيْنِ فأتُوا منهمَ المَحْرَجِ ؟

قلتُ: أفخرجْتُ من هذِهِ ؟ قَالُوا: نَعَمْ.

وأَمَّا قَوْلُكُمْ: كَا اسْمَهُ مِنْ أُمِيرِ المؤمنينَ فَأَنَا آتِيكُمْ بِمَنْ تَرْضَوْنَ ، وَأَرَاكُمْ قَدْ سَمِعْتُمْ أَنَّ النَّبِيَ عِيَالِيَّ يَوْمَ الحُدَيْبِيةِ صَالَحَ المشْرِكِينَ ؛ فقالَ : لِعَلِيِّ \* اكتُبْ هِذَا مَا صَالَحَ عليهِ محمدٌ رسُولُ الله عِيَالِيَّ » فَقَالَ الله عِلَيِّ » فَقَالَ الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ اللهُ الله عَلَيْ ال

٢٩٦ — الفتنة بين الصحابة ﴿ النُّبُوَّةِ . أَخَرَجْتُ من هذِهِ ؟ قَالُوا : نَعَمْ .

وعاد عددٌ كبير جدًّا من الخوارج بعد هذه المناظرة من ابن عباس إلى عليً على وبقيت فرقةٌ تحمل هذا الفكر العَفن لحكمةٍ ، وهي أن تكون هذه الفرقة علامة جديدة من علامات النبوة ؛ فلقد أخبر النبيُّ عن ظهور هذه الفرقة !! بل ووصفها وصفًا دقيقًا بليعًا ؛ فكيف لا يتحقق وَعْدُ النبيِّ الصادق عَلَيْهُ؟! .

فتدبر معي جيدًا هذه الأحاديث التي أخبر فيها رسول الله علي عن فرقة الخوارج ؛ لنعود بعد ذلك إلى علي الله المنعود بعد ذلك إلى علي الله المنالة المضلة ؟!

« أَلاَ تَأْمَنُونِي وَأَنَا أَمِينُ مَنْ فِي السَّمَاءِ يَأْتِينِي خَبَرُ السَّمَاءِ صَبَاحًا وَمَسَاءً ».

<sup>· `</sup> أي : بقطعة من الذهب في جلد مدبوغ لم تميز وتخلُّص من ترابها .

قال: فَقَامَ رَجُلٌ غَائِرُ الْعَيْنَيْنِ مُشْرِفُ الْوَجْنَتَيْنِ عيناه إلى الدَّاخل وله وجنتان بارزتان \_ نَاشِزُ الْجَبْهَةِ ، كَثُّ اللَّحْيَةِ ، مَجْلُوقُ الرَّأْسِ ، مُشَمَّرُ الإِزَارِ ؛ فَقَالَ : يَا رَسُولَ الله ﷺ اتَّقِ الله \_ أهذه تقال للمصطفى عَلَيْهِ ؟! فقال النبيُ ﷺ :

« وَيْلَكَ ، أَوَلَسْتُ أَحَقَّ أَهْلِ الأَرْضِ أَنْ يَتَّقِي الله تَعَالَى ؟! » .

ثُمَّ وَلَى الرَّجُلُ، قَالَ خَالِدُ بْنُ الْوَلِيدِ: يَا رَسُولَ الله ، أَلاَ أَضْرِبُ عُنُقَهُ! فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ:

« لاَ لَعَلَّهُ أَنْ يَكُونَ يُصَلِّي ».

فَقَالَ خَالِدٌ : وَكُمْ مِنْ مُصَلِّ يَقُولُ بِلِسَانِهِ مَا لَيْسَ فِي قَلْبِهِ ؟ فقال المصطفى عَلِيهِ :

« إِنِّي لَمْ أُومَرْ أَنْ أَنْقُبَ قُلُوبَ النَّاسِ وَلاَ أَشُقَّ بُطُونَهُمْ » .

قال: ثُمَّ نَظَرَ إِلَيْهِ وَهُوَ مُقَفِّ ؛ فقال ـ عليه الصلاة والسلام ـ وهو الصّادق المصدوق الذي لا ينطق عن الهوى ، والله لكأني برسول الله عند رأى الخوارج من وراء حجب الغيب بعدما أطلعه الله ـ تبارك وتعالى ـ عليهم وعلى صفاتهم وأفعالهم ؛ فإن النبي عليهم وعلى صفاتهم وأفعالهم ؛ فإن النبي عليه لله عليهم وعلى صفاتهم وأفعالهم وصفًا عجيبًا ـ نظر النبي عليه إلى شاء الله تعالى ـ قد وصف هذه الفتنة وصفًا عجيبًا ـ نظر النبي عليه إلى هذا الرّجل وهو في طريق عودته ، وقال ـ عليه الصّلاة والسّلام :

٢٩٨ ---- الفتنة بين الصحابة ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَطُبًّا ، لاَ يُجَاوِرُ اللَّهُ وَطُبًّا ، لاَ يُجَاوِرُ وَاللَّهُ وَطُبًّا ، لاَ يُجَاوِرُ وَاللَّهُ وَطُبًّا ، لاَ يُجَاوِرُ وَاللَّهُ وَطُبًّا ، لاَ يُجَاوِرُ

حَنَاجِرَهُمْ ، يَمْرُقُونَ مِنَ اللِّينِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهْمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ ».

قَالَ: أَظُنُّهُ قَالَ ـ عَلَيْهِ الصَّلَاةِ وَالسَّلَامِ: « لَئِنْ أَدْرَكْتُهُمْ لِأَقْتُلَنَّهُمْ قَتْلَ فَمُودَ » (١).

• وفيها أيضًا (٢) من حديث أبي سعيد الشهد في رواية أخرى جميلة \_ قَالَ: « بَيْنَا نَحْنُ عِنْدَ رَسُولِ عَيْدٍ وَهُو يَقْسِمُ قَسْمًا أَتَاهُ ذُو الْخُويْصِرَةِ \_ قَالَ: « بَيْنَا نَحْنُ عِنْدَ رَسُولِ عَيْدٍ وَهُو يَقْسِمُ قَسْمًا أَتَاهُ ذُو الْخُويْصِرَةِ \_ هذا هو اسم الرَّجل الَّذي ذكرناه في الرِّواية السَّابقة \_ وَهُو رَجُلٌ مِنْ بَنِي عَيمٍ \_ فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله ، اعْدِلْ \_ أي : في القسمة \_ قَالَ رَسُولُ الله عَيْدٍ .

«وَيْلَكَ! وَمَنْ يَعْدِلُ إِنْ لَمْ أَعْدِلْ ؟! قَدْ خِبْتُ وَخَسِرْتُ إِنْ لَمْ أَعْدِلْ » فَقَالَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ ﴿ مَا ثَلْهَ الله ، الْذَنْ لِي فِيهِ أَضْرِبُ عُنُقَهُ ، فَقَالَ مَسُولَ الله ، الْذَنْ لِي فِيهِ أَضْرِبُ عُنُقَهُ ، فَقَالَ رَسُولُ الله عَيْكِيْ : « دَعْهُ ؛ فَإِنَّ لَهُ أَصْحَابًا » .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب المغازي ، باب : بعث علي بن أبي طالب مي وخالد بن الوليد إلى اليمن قبل حجة الوداع (٤٣٥١) ، ومسلم في كتاب الزكاة ، باب: ذكر الخوارج وصفاتهم (١٠٦٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب المناقب ، باب : علامات النبوة في الإسلام (٣٦١٠) ، ومسلم في كتاب الزكاة ، باب : ذكر الخوارج وصفاتهم (١٤٨/١٠٦٤) وقوله : « خبت وخسرت » . قال النووي في « شرح مسلم » (١٩/٤) : « روي بفتح التاء وبضمها فيهما ، ومعنى الضم ظاهر ، وتقدير الفتح : خبتَ أنت أيها التابع إذا كنتُ لا أعدل ؛ لكونك تابعًا ومقتديًا بمن لا يعدل ، والفتح أشهر ، والله أعلم » .

وهذه لفظة مهمّة: « يَحْقِرُ أَحَدُكُمْ صَلاَتَهُ مَعَ صَلاَتِم ، وَصِيَامَهُ مَعَ صَلاَتِم ، وَصِيَامَهُ مَعَ صِيَامِهِم ، يَقْرَؤُونَ الْقُرْآنَ لاَ يُجَاوِزُ تَرَاقِيَهُم ، يَمْرُقُونَ مِنَ الإِسْلاَمِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهْمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ ، يُنْظَرُ إِلَى نَصْلِهِ ، فَلا يُوجَدُ فِيهِ شَيْءٌ ، ثُمَّ يُنْظَرُ إِلَى نَصْلِهِ ، فَلا يُوجَدُ فِيهِ شَيْءٌ ، ثُمَّ يُنْظَرُ إِلَى نَصِيّهِ (۱) ، فَلاَ يُوجَدُ فِيهِ فَي عُنْ عُنْ أَنْ مُ يُنْظَرُ إِلَى نَصِيّهِ (۱) ، فَلا يُوجَدُ فِيهِ شَيْءٌ . سَبَقَ شَيْءٌ وَهُوَ الْقِدْحُ - ثُمَّ يُنْظَرُ إِلَى قُذَذِهِ (۲) فَلاَ يُوجَدُ فِيهِ شَيْءٌ . سَبَقَ الْفَرْثَ وَالدَّمَ » .

ثم قال ـ عليه الصَّلاة والسَّلام: « آيَتُهُمْ » أي: علامة هذه الفرقة الضَّالة « رَجُلٌ أَسْوَدُ إِحْدَى عَضُدَيْهِ مِثْلُ ثَدْيِ المَرْأَةِ » وصف عجيب « مِثْلُ ثَدْيِ المَرْأَةِ أَوْ مِثْلُ الْبَضْعَةِ تَدَرْدَرُ » يعني: تضطرب وتتحرك « مِثْلُ ثَدْيِ السَّمَرُ أَقِ أَوْ مِثْلُ الْبَضْعَةِ تَدَرْدَرُ » يعني: تضطرب وتتحرك تذهب وتجيء. « يَخْرُجُونَ عَلَى حِينِ فُرْقَةٍ مِنَ النَّاس » .

قَالَ أَبُو سَعِيدٍ: فَأَشْهَدُ أَنِّي سَمِعْتُ هَذَا الحَدِيثَ مِنْ رَسُولِ اللهَ عَلَيْهُ ، وَأَنْ مِنْ رَسُولِ اللهَ عَلَيْهُ ، وَأَنْ مَعَهُ ، فَا مَرَ بِذَلِكَ وَأَشْهَدُ أَنَّ عِلَى بَن أَبِي طَالِبٍ قَاتَلَهُمْ وَأَنَا مَعَهُ ، فَا مَرَ بِذَلِكَ اللهَ عَلَى نَعْتِ رَسُولِ اللهَ عَلَى نَعْتِ رَسُولِ الله عَلَيْهُ اللهِ عَلَى نَعْتِ رَسُولِ الله عَلَيْهُ الَّذِي نَعَتَ .

○ تدبروا رواية ثالثة عجيبة \_ من أعجب الرِّوايات في هذا الباب \_

<sup>(</sup>١) قد فسره في الحديث بالقِدح ، أي : عود السهم قبل أن يراش وينصل . وقيل : هو ما بين الريش والنصل . قاله الخطابي . («الفتح » ٦/ ٧١٥) .

<sup>(</sup>٢) يعني: ريش السهم.

الفتنة بين الصحابة وهي في «صحيح مسلم» قال: حَدَّثَنَا عَبْدُ بْنُ حُمَيْدٍ، حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّزَّاقِ الْمُ وهي في «صحيح مسلم» قال: حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّزَّاقِ ابْنُ هَمَّامٍ، حَدَّثَنَا سَلَمَةُ بْنُ كُهَيْلٍ، ابْنُ هَمَّامٍ، حَدَّثَنَا سَلَمَةُ بْنُ كُهَيْلٍ، حَدَّثَنَا سَلَمَةُ بْنُ كُهَيْلٍ، حَدَّثَنِي زَيْدُ بْنُ وَهْبٍ الجُهْنِيُّ: أَنَّهُ كَانَ فِي الجُيْشِ الَّذِينَ كَانُوا مَعَ عَلِلِّ حَدَّثَنِي زَيْدُ بْنُ وَهْبٍ الجُهْنِيُّ: أَنَّهُ كَانَ فِي الجُيْشِ الَّذِينَ كَانُوا مَعَ عَلِلِّ حَدِينَ اللّهِ عَلِي اللّهُ عَلِي اللّهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلْمُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْعَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَا عَلَى الْعَلَا عَلَى اللهُ عَلَى الْعَلَا عَلَى عَلَى الْعَلَا عَلَى الْعَلَى الْعَلَا اللهُ عَلَى الْعَلَا عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَى الْعَلَا عَلَى الْعَلَا عَلَى الْعَلَا عَلَيْ عَلَى الْعَلَا عَلَيْ عَلَى الْعَلَالِي عَلَيْ عَلَى الْعَلَا عَلَى الْعَلَا عَلَا عَلَى الْعَلَا عَل

« يَخْرُجُ قَوْمٌ مِنْ أُمَّتِي يَقْرَؤُونَ الْقُرْآنَ . لَيْسَ قِرَاءَتُكُمْ إِلَى قِرَاءَةِمُ مُ بِشَيْءٍ ، وَلاَ صِيَامُكُمْ إِلَى صِيَامِهِمْ بِشَيْءٍ ، وَلاَ صِيَامُكُمْ إِلَى صِيَامِهِمْ بِشَيْءٍ ، وَلاَ صِيَامُكُمْ إِلَى صِيَامِهِمْ بِشَيْءٍ ، وَلاَ صِيَامُكُمْ إِلَى صِيامِهِمْ بِشَيْءٍ ، يَقْرَؤُونَ الْقُرْآنَ. يَحْسِبُونَ أَنَّهُ لُمُ مُ وَهُ وَ عَلَيْهِمْ ، لاَ تُجَاوِزُ صَلاَيْهُمْ تَرَاقِيَهُمْ » .

الأولى: «قِرَاءَةِم » وهذه « صَلاَتِه » زيادات كلُها في غاية الأهمية. « يَمْرُقُونَ مِنَ الإِسْلاَمِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ» ، لَوْ يَعْلَمُ الأَهمية. « يَمْرُقُونَ مِنَ الإِسْلاَمِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ» ، لَوْ يَعْلَمُ الْحَيْشُ الَّذِينَ يُصِيبُونَهُمْ مَا قُضِيَ لَكُمْ عَلَى لِسَانِ نَبِيّهِمْ عَلَيْ لِسَانِ نَبِيّهِمْ عَلَيْ لاَتَكَلُوا عَنِ الْعَمَلِ ».

يعني: لو يعلمون ما سيحصّلون من الأجر والفضل في قتالهم لا تَكلوا على ذلك ، وكفُّوا عن العمل بعد ذلك ، لما سُطِّر لهم عند الله من عظيم الأجر والفضل.

« وَآيَةُ ذَلِكَ أَنَّ فِيهِمْ رَجُلاً لَهُ عَضُدٌ ، وَلَيْسَ لَهُ ذِرَاعٌ . عَلَى رَأْسِ

فتنة ظهور الخوارج \_\_\_\_\_\_\_\_\_ عَلَيْهِ شَعَرَاتٌ بِيضٌ » . عَلَيْهِ شَعَرَاتٌ بِيضٌ » .

يا إلهي ! يصف النبيُّ عَلَيْهِ الشَّعرات ! تدبَّروا في كلِّ لفظة «عَلَيْهِ شَعَرَاتٌ بِيضٌ ، فَتَذْهَبُونَ إِلَى مُعَاوِيَةَ وَأَهْلِ الشَّام ، وَتَتْرُكُونَ هَوُ لاَءِ خَلْفُونَكُمْ فِي ذَرَارِيِّكُمْ وَأَمْوَالِكُمْ ».

يَقُول عَلَيٌّ: وَالله ! إِنِّي لأَرْجُو أَنْ يَكُونُوا هَؤُلاَءِ الْقَوْمَ ؛ فَإِنَّهُمْ قَدْ سَفَكُوا الدَّمَ الْحُرَامَ ، وَأَغَارُوا فِي سَرْحِ النَّاسِ ، فَسِيرُوا عَلَى اسْمِ الله.

قَالَ سَلَمَةُ بْنُ كُهَيْلٍ: فَنَزَّلَنِى زَيْدُ بْنُ وَهْبٍ مَنْزِلًا. حَتَّى قَالَ: مَرَرْنَا عَلَى قَنْطَرَةٍ ، فَلَمَّا الْتَقَيْنَا وَعَلَى الْخُوَارِجِ يَوْمَئِذٍ عَبْدُ الله بْنُ وَهْبِ الرَّاسِيِّ . فَقَالَ لَمُمْ: أَلْقُوا الرِّمَاحَ ، وَسُلُّوا سُيُوفَكُمْ مِنْ جُفُونِهَا ؛ فَإِنِّ الرَّاسِيِّ . فَقَالَ لَمُمْ : أَلْقُوا الرِّمَاحَ ، وَسُلُّوا سُيُوفَكُمْ مِنْ جُفُونِهَا ؛ فَإِنِّ الرَّاسِيِّ . فَقَالَ لَمُهُمْ : أَلْقُوا الرِّمَاحَ ، وَسُلُّوا سُيُوفَكُمْ مِنْ جُفُونِهَا ؛ فَإِنِّ المَّافُونُ مَا نَا شَدُوكُمْ يَوْمَ حَرُورَاءَ.

فَرَجَعُوا فَوَحَشُوا بِرِمَاحِهِمْ ، وَسَلُّوا السُّيُوفَ ، وَشَجَرَهُمُ النَّاسِ بِرِمَاحِهِمْ ، قال : وَقُتِلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ ، وَمَا أُصِيبَ مِنَ النَّاسِ بِرِمَاحِهِمْ ، قال : وَقُتِلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ ، وَمَا أُصِيبَ مِنَ النَّاسِ يَوْمَئِذِ إِلاَّ رَجُلاَنِ ؛ فَقَالَ عَلِيٌّ ﴿ الْتَمِسُوا فِيهِمُ المُخْدَجَ » أي: قتلى الحوارج ، والمخدج أي: الرَّجل الناقص أو المبتور الذِّراع ، عليٌّ يأمر جيشه أن يبحثوا عن هذا الرَّجل الذي وصفه النبي ﷺ ؛ ليتأكد أن هذه الفرقة هي الفرقة الضالة التي أخبر عنها الصَّادق ، الذي لا ينطق عن الموى ﷺ يقول : « فَالْتَمَسُوهُ فَلَمْ يَجِدُوهُ ؛ فَقَالَ عليٌ ﴿ : ارْجِعُوا ؛

خَوَالله ! مَا كَذَبْتُ ، وَلَا كُذِبْتُ \_ مرتين أو ثلاثًا \_ فَالْتَمَسُوهُ فَلَمْ فَوَالله ! مَا كَذَبْتُ ، وَلَا كُذِبْتُ \_ مرتين أو ثلاثًا \_ فَالْتَمَسُوهُ فَلَمْ يَجِدُوهُ ، ثُمَّ قَامَ عَلِيٌ ﴿ ليبحث عن هذا الرجل المخدج في صفوف قتل الخوارج \_ بِنَفْسِهِ حَتَّى أَتَى نَاسًا قَدْ قُتِلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ . قَالَ قَتْلُ الخوارج \_ بِنَفْسِهِ حَتَّى أَتَى نَاسًا قَدْ قُتِلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ . قَالَ أَخُرُوهُمْ . فَوَجَدُوهُ عِمَّا يَلِي الأَرْضَ \_ فَلَمَّا رَأَى عَلِيٌّ صِفَتُهُ التي وَصَفَهَا النَّبِيُ كَبَر \_ قَالَ : الله أَكْبَرُ . ثُمَّ قَالَ : ( صَدَقَ الله وَبَلَّغَ رَسُولُهُ » ! النَّبيُ كبر \_ قَالَ : الله أَكْبَرُ . ثُمَّ قَالَ : ( صَدَقَ الله وَبَلَغَ رَسُولُهُ » ! قال : فقام إليه عَبِيدةُ السَّلْإني . فقال : يا أمير المؤمنين ! آلله الذي لا إله إلا هو ! لسمعت هذا الحديث من رسول الله ؟ فقال : إي والله الذي لا إله الا هو حتى استحلفه ثلاثًا . وهو يحلف له » (١) ، (٢) .

وسوف تعجبُ إذا علمت أن الصَّادق الذي لا ينطق عن الهوى قد اخبر أن الذي سيقاتل المتأوِّلين المارقين هو عليُّ عليه الله .

ففي « مسند أحمد » و « والسنن الكبرى للنسائي » وغيرهما (٢) من حديث أبي سعيد الخدري ﴿ قَالَ : « كُنَّا مَعَ رَسُولِ الله عَلَيْ ، فَانْقَطَعَتْ نَعلُهُ ، فَرَمَى بِهِ إلى عليِّ ﴿ فَتَخَلَّفَ عَلَيْ يَخْصِفُها ، فَمَشَى

أخرجه مسلم في كتاب الزكاة ، باب : التحريض على قتل الخوارج (٦٦/١٠٦٦) .

وفي رواية أحمد في « المسند »(١٠٧/١) :«فخررنا سجودًا ، وخرَّ عليٌّ معنا ساجدًا» .

ولنترك عليًّا ساجدًا لله \_ جل وعلا \_ يشكر الله سبحانه الذي منَّ عليه بقتال هذه الطائفة المارقة الخارجة التي أخبر عنها الصادق المصدوق على الذي لا ينطق عن الهوى لنعود إليه ريثها ينتهي من سجوده ؛ لنتعرف على سير هذه الأحداث المؤلمة !!

أخرجه أحمد (٣/ ٣٣،٣١) ، والنسائي في الكبرى » (٨٥٤١) ، وابن أبي شيبة (٦/ ٣٦٧) ، والحاكم (٣/ ١٣٢) ، وأبو يعلى (١٠٨٦) ، وصححه الشيخ الألباني في «الصحيحة » (٢٤٨٧) .

فتنة ظهور الخوارج قَلْ مَنْكُمْ رَجُلًا يُقَاتِلُ عَلَى تَأْوِيْلِ القُرْآن ، كَمَا قَاتَلَ عَلَى تَنْوِيْلِهِ » فَاسْتَشْرَفَ لَمَا القَوْمُ ، وَفِيْهِمْ أَبُوبَكُو وَعُمَرُ ﴿ يَ قَالَ أَبُو عَلَى تَنْوِيْلِهِ » فَاسْتَشْرَفَ لَمَا القَوْمُ ، وَفِيْهِمْ أَبُوبَكُو وَعُمَرُ ﴿ يَ قَالَ ابُو عَلَى تَنْوِيْلِهِ » فَاسْتَشْرَفَ لَمَا القَوْمُ ، وَفِيْهِمْ أَبُوبَكُو وَعُمَرُ ﴿ قَالَ : « لَا » قَالَ : بكو ﴿ يَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ .





## مقتلُ علي ﷺ

تركنا عليًّا ـ رضوان الله عليه ـ ساجدًا شاكرًا لله رَحِكَ ، يحمد الله سبحانه و تعالى ، أن و فقه لقتال أشرِّ الخلق ، كما قال الصَّادق المصدوق الذي لا ينطق عن الهوى .

كما في «صحيح مسلم» من حديث أبي سعيد الخدري الله أن النبي عليه الخدري النَّاسِ، النبي عَلَيْ ذَكَرَ قَوْمًا يَكُونُونَ فِي أُمَّتِهِ، يَخْرُجُونَ فِي فُرْقَةٍ مِنَ النَّاسِ، سِياهُم التَّحالُق.

قال: « هُمْ شَرُّ الْخَلْقِ \_ أَوْ مِنْ أَشَرِّ الْخَلْقِ \_ يَقْتُلُهُمْ أَدْنَى الطَّائِفَتَيْنِ إِلَى الْحَقِّ » (١) .

• وفي «صحيح مسلم» من حديث أبي سعيد الله على أخرى \_ قال رسول الله عليه عليه الله على الله عليه الله على الله عل

« تَمْرُقُ مَارِقَةٌ عِنْدَ فُرْقَةٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ، يَقْتُلُهَا أَوْلَى الطَّائِفَتَيْنِ بِالْحَقِّ » (٢) .

• وفي لفظٍ آخر من حديث أبي سعيد في « صحيح مسلم » أنه علي قال :

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب الزكاة ، باب : ذكر الخوارج وصفاتهم (١٠٦٥) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في كتاب الزكاة ، باب : ذكر الخوارج وصفاتهم (١٥٠ برقم ١٠٦٥) .

٣٠٨ — الفتنة بين الصحابة « « تَكُونُ فِي أُمَّتِي فِرْقَتَانِ . فَتَخْرُجُ مِنْ بَيْنِهِمَا مَارِقَةٌ . يَلِي قَتْلَهُمْ أَوْلاَهُمْ بِالْحُقِّ » (١) .

• وفي "صحيح مسلم" من حديث أبي سعيد الخدري على الفظ أخر: أنه عَلَيْهِ قال:

«تَمْـُرُقُ مَارِقَـةٌ عِنْـدَ فُرْقَـةٍ مِـنَ النَّـاسِ ، فَـيَلِي قَـتْلَهُمْ أَوْلَى الطَّـائِفَتَيْنِ بالْحَقِّ» .

• وفي رواية: « يقْتُلُهم أقرَبُ الطَّائِفتَيْن مِنَ الحقّ » (٣).

وهذه شهادة نبوية من الصَّادق الذي لا ينطق عن الهوى ﷺ لعليًّ الحليِّ العليِّ العليِّ العليِّ العليِّ العليِّ الطَّائفتين بالحقِّ .

وهكذا قاتل علي الخوارج، وقضى على رؤوسهم في النَّهروان، وظنَّ أنَّه قد قضى على فتنتهم الخطيرة، لكن بقي الحقدُ الأعمى يدمِّر ويحرق قلوب هؤلاء الذين وصفهم النبيُّ ﷺ بأنهم شر الخلْقِ؛ بل لقد أخبر أنه لو لَقيِهُم - عليه الصَّلاة والسَّلام - لقتَلَهُم!!.

• روى ابن أبي شيبة في « مصنفه »بسندِهِ إلى عمرو بن سلمة

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب الزكاة ، باب : ذكر الخوارج وصفاتهم (١٠٦٥/ ١٥١) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في المصدر السابق (٦٥ / ١٥٢).

<sup>(</sup>٣) مسلم (١٠٦٥/ ١٥٣) .

فلقد لقيهم عبد الله بن خباب بن الأرت وكان مع امرأته وكانت حاملًا ـ فليًّا عرفوه ؛ قالوا له : حدِّثنا حديثًا سمعته من أبيك ، سمعه أبوك من رسول الله على فحدَّثهم عبد الله بن خباب بن الأرت وكلُّكم يعرف خباب بن الأرت الله والله عبد الله ـ ذلك الرَّجل السَّابق ، الصَّابر ، المجاهد العَلَم ، الذي جاء إلى النبي على الرَّجل السَّابق ، الصَّابر ، المجاهد العَلَم ، الذي جاء إلى النبي على يومًا من شدَّة العذاب والابتلاء في مكَّة ليقول : يَا رَسُولَ الله أَلاَ تَدْعُول لَنَا ، أَلاَ تَسْتَنْصِرُ لَنَا؟! فغضب رسول الله على وقعد وقد احمر وجهه

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة في « المصنف » (٧/ ٥٥٣) ، والدارمي (١/ ٧٩) ، وصححه العلامة الألباني في « الصحيحة » (٢٠٠٥) .

٣١٠ ــــــ الفتنة بين الصحابة ﴿

وجلس ، وقال ـ عليه الصَّلاة والسَّلام:

« قَدْ كَانَ مَنْ قَبْلَكُمْ يُؤْخَذُ الرَّجُلُ ، فَيُحْفَرُ لَهُ فِي الْأَرْضِ ، فيُجَعلُ فِيها ، فيُجَعلُ نِصْفَيْنِ ، وُيْمْشَطُ فِيها ، فيُجَعلُ نِصْفَيْنِ ، وُيْمْشَطُ فِيها ، فيُجَعلُ نِصْفَيْنِ ، وُيْمْشَطُ بِأَمْشَاطِ الْحَدِيدِ مَا دُونَ لَحْمهِ وعَظْمِهِ ، فَهَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دينه ، بِأَمْشَاطِ الْحَدِيدِ مَا دُونَ لَحْمهِ وعَظْمِهِ ، فَهَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دينه ، والله ليتمنَّ الله هَذَا الأَمْرَ - أي : هذا الدِّين - حَتَّى يَسِيرَ الرَّاكِبُ مِنْ صَنْعَاءَ إِلَى حَضْرَمَوْتَ لاَ يَخَافُ إِلاَّ الله وَالذِّئْبَ عَلَى غَنَمِهِ ، وَلَكِنَّكُمْ صَنْعَاءَ إِلَى حَضْرَمَوْتَ لاَ يَخَافُ إِلاَّ الله وَالذِّئْبَ عَلَى غَنَمِهِ ، وَلَكِنَّكُمْ تَسْعَجُلُونَ » (١) .

هذا هو خبَّاب بن الأرت الله عند الله بن خبَّاب الله عند الله بن خبَّاب الله يقصُّ على الخوارج حديثًا سمعه عن أبيه عن رسول الله عَلَيْ قال : سمعت أبي يقول : قال رسول الله عَلَيْ :

« سَتَكُونُ فِتَنٌ ؛ الْقَاعِدُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ الْقَائِمِ ، وَالْقَائِمُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ الْمَاثِي ، وَالْقَائِمُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ السَّاعِي » (٢) .

فأخذوه واقتادوه مع امرأته ، وكانت امرأته حاملًا \_ كما ذكرت \_ أرجو أن تتدبر معي هذا الورع الباهت ، وهذا الفهم العقيم السَّقيم!!

• فعن أبي مجلز را قال:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الإكراه ، بـاب : من اختـار الضرب والقتـل والهـوان عـلى الكفـر (٦٩٤٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في « مسنده » (٥/ ١١٠) ، والطبراني في «الكبير» ( ٤/ ٣٦٣١) ، وقال الألبـاني في «الإرواء» (٢٤٥١) : « إسناده جيد» .

«بينها عبد الله بن خبّاب في يد الخوارج إذ أتوا على نخل ، فتناول رجلٌ منهم تمرة ، فأقبل عليه أصحابه ؛ فقالوا له: أخذت تمرة من تمر أهل العهد ؟! وأتوا على خنزير فنفخه رجلٌ منهم بالسّيف ؛ فأقبل عليه أصحابه فقالوا له: قتلت خنزيرًا من خنازير أهل العهد ؟!

قال: فقال عبد الله: ألا أخبركم مَنْ هو أعظم عليكم حقًا من هذا ؟! قالوا: مَنْ ؟

قال: أنا ، ما تركتُ صلاة ، ولا تركتُ كذا ، ولا تركتُ كذا!

قال: فقتلوه. قال: فلمَّا جاءهم عليُّ قال: أقيدونا بعبد الله بن خبَّاب! ، قالوا: كيف نقيدك به وكلُّنا قد شارك في دمه ؟! فاستحلَّ قتالهم» (١٠).

فهم في طريقهم ، يقتادون عبد الله وامرأته ، امتدت يدُ أحدهم على تمرة سقطت من نخلة ، فلم أراد أن يرفعها إلى فمه ، قال له أحد إخوانه: ويحك ويحك !! أتأكل التَّمرة من غير أن تستحلها من صاحبها ؟! فألقاها على الفور ، وهو يستغفر الله نادمًا على ماكان قد

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي شيبة في « مصنفه » (۷/ ٥٦٠،٥٥٤) ، والدارقطني (۳/ ١٣١) ، والبيهقي في « الكبرى » (٨/ ١٨٤) ، وانظر : « معجم الطبراني الكبير » (٤/ ٦٠) (٣٦٣١) ، و«الفتح» (٢٩/ ١٦) وهو صحيح .

• قال الإمام البخاريُّ عَلَيْهُ: «وكان عبد الله بن عمر الله يراهم شرار خلق الله عبد الله ، وقال : إنهم انطلق وا إلى آيات نزلت في الكفار فجعلوها على المؤمنين » (١).

واشتد بلاؤهم حينها جلسوا يومًا من الأيَّام وتذاكروا إخوانهم في النَّهروان، ممن قُتلوا فتر حموا عليهم ؛ وقالوا (٢): « ماذا نصنع بالبقاء بعد قَتْل إخواننا ؟ لا قيمة للحياة بعد هؤلاء، فلو شرينا أنفسنا فأتينا أئمَّة الضَّلال ؛ فقتلناهم أرحنا منهم البلاد والعباد! ».

مَنْ أَئمَّةُ الضَّلال عند هؤلاء الضُّلَّال ؟ عليٌّ ومعاوية وعمرو بن العاص \_ رضى الله عنهم جميعًا!

قالوا: لو أتينا أئمَّةَ الضَّلال فقتلناهم أرحنا منهم البلاد والعباد،

<sup>(</sup>١) «صحيح البخاري » كتاب استتابة المرتدين ، باب : قتل الخوارج والملحدين ، وقال ابن حجر : «وسنده صحيح» . راجع «فتح الباري» (١٢/ ٢٩٨) .

<sup>(</sup>٢) والرواية بطولها ؛ أخرجها الطبراني في « والمعجم الكبير » (١/ ٩٧) (١٦٨) ، والطبري في « تاريخه » (٣/ ١٥٦) من طريق : إسماعيل بن راشد قال : « كان من حديث ابن ملجم لعنه الله \_ وأصحابه أن عبد الرحمن بن ملجم والبرك بن عبد الله وعمرو بن بكر التيمي اجتمعوا بمكة فذكروا أمر الناس ، وعابوا عمل ولا تهم ، ثم ذكروا أهل النهروان ، فتر حموا عليهم وقالوا : .... » ، وانظر : « فتح الباري » (٢١/ ٢٩٧) ، وقال الهيثمي في « المجمع » عليهم وقالوا : « رواه الطبراني ، وهو مرسل ، وإسناده حسن » ، وضعف الألباني سنده في « الإرواء» (٢/ ٧٦/٧) .

وأخذنا بثأر إخواننا \_ أي: في النَّهروان \_ فانبعث أشقى الآخرين! فأشقى الأولين عاقرُ ناقة صالح \_ على نبينا وعليه الصَّلاة والسَّلام \_ وأشقى الآخرين قاتل عليٍّ في !!

فانبعث أشقى الآخرين : رجل يقال له : عبد الرحمن بن ملجم التميمي، وقال : أنا أكفيكم عليَّ بن أبي طالب !

وقام رجلٌ آخر يُقالُ له: البرك بن عبد الله التميمي وقال: أنا أكفيكم معاوية!.

وقام رجلٌ ثالث يُقالُ له: عمرو بن بكر التميمي، فقال: وأنا أكفيكم عمرو بن العاص .

وتعاهدوا وتواثقوا بالله لا ينكص رجلٌ منهم عن صاحبه الذي توجه إليه حتى يقتله أو يموت دونه . فأخذوا أسيافهم فسمُّوها \_ أي وضعوها في السم .

وكانت هذه الليلة الموعودة التي اتُّفِقَ عليها هي ليلة السَّابع عشر من رمضان لسنة أربعين من هجرة النبيِّ عَلَيْ ، وانطلق الثَّلاثَةُ ، كلُّ ذهب إلى وجهته وطريقه ؛ ليقوم بمهمَّته الخبيثة الشَّنيعة .

وقدَّر الله \_ جلَّ وعلا \_ ألَّا يفلح من الثَّلاثة في مهمته إلا أشقى الآخرين: عبد الرحمن بن ملجم الذي قتل عليًّا ﴿ بطعنةٍ حادة في

وانقضً عليه ، وضربه بالسّيف في رأسه ضربة حادة ، فسقط عليٌ ، وهرب ابن ملجم ، لكنَّ القوم أمسكوا به ، وحملوا عليًّا إلى داره بدلًا من أن يذهب ليؤم المسلمين في صلاة الفجر !! مُحِلَ الأسدُ إلى داره رضي الله عنه وأرضاه \_ ودماؤه الشَّريفة تنزف من جسده الطَّاهر ؛ فلمَّا أفاق أمر المسلمين من حوله أن ينطلقوا ؛ ليؤدوا صلاة الفجر ، قبل أن يخرج وقتها !! .

فلمًا صلَّى المسلمون الفجر عادوا إليه ، وقد أمسكوا بعبد الرحمن بن ملجم ، فلما نظر إليه علي - رضوان الله عليه - قال له : يا عدوَّ الله ، ألم أكن أحسن إليك ؟ فقال : بلى ؛ فقال عليٌّ - رضوان الله عليه : فما الذي حملك على ذلك ؟

قال عبد الرحمن بن ملجم: والله لقد شحذتُ سيفي أربعين يومًا، وأغرقت سيفي في السُّم أربعين يومًا وسألت الله عَلَى أن يقتل بهذا

السَّيف شرَّ الخلق؛ فقال عليُّ ﷺ: « والله ما أراك إلا مقتولًا به ، ولا أراك إلا من شر الخلق!! ».

فمن العجب \_ كما ذكرتُ \_ أن هؤلاء الموتورين يقتلون باسم الله ، ويعلنون أنهم ما يفعلون هذا الضَّلال إلا من أجل الله ! .

فها قَتَل ابنُ ملجم عليًّا وما طعنه إلا وهو يقول: الحكم لله لا لك يا عليُّ ، ولا ولأصحابك!!!.

نظر عليٌّ بفقهه وبصيرته الحادَّة ، فرأى الغيظ والألم يتفجر في أعين الصَّحابة وأهله وأولاده ممن يحيطون به على فراش الموت ، ويقيدون إلى جواره قاتله أو طاعنه: عبد الرحمن بن ملجم \_ عليه من الله ما يستحقه وقبَّحه الله في الدنيا والآخرة .

فنظر عليٌّ إلى الغيظ يتفجر في أعين هؤلاء ، وظن أن انتقامًا مُرَوِّعًا سيحيق بهذا الطَّاعن الظَّالم ، ولكنَّ عليًّا الرَّجل الذي علَّم الدُّنيا العدل والورع بعد عمر - رضي الله عنهم جميعًا - يلتفت إلى أصحابه وأولاده - رضي الله عنهم جميعًا - ويقول لهم كلمات رقراقة عادلة ، ليست كثيرة على عليً ؛ بل إن شئت فَقُلْ: لا يقولها في هذه اللحظات الحالكة إلا على .

التفت إليهم خشية أن يتجاوز أهلُه وأصحابُه وأولادُه في القصاص

العادل الذي حدده الله \_ جلَّ وعلا \_ مع هذا القاتل ، فين لهم وذكرهم فقال (1): « أحسنوا إليه \_ لعبد الرحمن بن ملجم \_ أحسنوا إليه وأكرموا مثواه ، فإن أعش ، فأنا أولى بدمه قصاصًا أو عفوًا !! وإن متُّ فألحقوه بي أخاصمه عند ربِّ العالمين» \_ رضي الله عن عليِّ \_ فألحقوه بي أي : اضربوه بسيفه كما ضربه بالسيف، فالجروح قصاص فألحقوه بي أي : اضربوه بسيفه كما ضربه بالسيف، فالجروح قصاص في وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوةٌ يَتَأُولِي ٱلْأَلْبَبِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ والبقرة: ١٩٠]. فألحقوه بي أخاصمه عند ربِّ العالمين ، ولا تقتلوا بي البقرة: ١٩٠].

هل يحتاج هذا المشهد المثير تعليقًا بكلمات من عندنا ؟! لا والله ؟ فلندع المشهد بكلمات علي الله يتألقُ سموًّا وروعة وعظمةً وجلالًا ؟ فإن هذه الكلمات لا يقولها في مثل هذه اللَّحظات إلا عليٌّ \_ رضي الله عنه وأرضاه .

وفي هذه اللحظات وعليٌّ في ساعاته الأخيرة لا يزال يتكلَّم ، ولا يزال ينكلَّم ، ولا يزال يذكِّرُ وينصح ، دخل عليه أصحابه ، وقالواً : استخلِفْ على الأمَّة من بعدك الحسن بن عليٍّ ؟ فأبى عليٌّ ، وقال : « لا آمركم ولا أنهاكم \_أي باستخلاف الحسن \_أنتم بأموركم أبصر .

<sup>﴿ ﴿</sup> أَخْرِجُهُ عَبِيدَ اللهِ بِينَ أَحْمِيدُ فِي زُوائِيدُ فَضَائِلُ الصِيحَابَةِ ﴾ (٢/ ٥٦٠)، وابين سيعد في «الطبقات» (٣/ ٣٥).

فأرادوا أن يحملوه حملًا على استخلاف الحسن ، فوضعوا أناملهم على الوتر ، الذي يحرك قلب على ، والذي يخيف عليًا ﴿ فقالواله : فهاذا تقول لربك \_ جلّ وعلا \_ إن لقيته غدًا ولم تستخلف علينا ؟ فقال علي العبقري الفقيه ﴿ أقول له : يا رب ، تركتهم دون أن أستخلف عليهم ، كما ترك رسول الله عليها أمته دون أن يستخلف عليهم ! ».

والحديث رواه أحمد في « مسنده » وابن أبي شيبة وغيرهما (١) من حديث عبد الله بن سبع قال: سمعت عليًّا الله يقول: « لتخضبن هذه من هذا ، فما ينتظر بي الأشقى ؟»

قالوا: ياأمير المؤمنين، فأعلمنا مَنْ هو؟ حتى نبير عترته، والله لنبيرن عترته.

قال: إذن تالله تقتلون بي غير قاتلي! أنشدكم بالله أن لا يقتل غير قاتلي.

قالوا: إن كنت قد علمت فاستخلف علينا.

قال: لا ، ولكن أترككم إلى ما ترككم إليه رسول الله على .

النا أخرجه أحمد (١/ ١٥٦،١٣٠)، وابن أبي شيبة (٧/ ٤٤٤/ ٤٤٤)، وابن سعد في « الطبقات » (٣/ ٣٤)، وابن عساكر (٤٢/ ٥٣٧ ـ ٥٣٩)، وقال الشيخ شعيب : « حسن لغيره ».

قالوا: فما تقول: لربك إذا أتيته؟

وفي رواية : \_ إذا لقيته \_ قال : أقول : اللَّهمَّ تركتني فيهم ما بدا لك ، ثم قبضتني إليك وأنت فيهم ، فإن شئت أصلحتهم ، وإن شئت أفسدتهم ».

• وفي مصنف عبد الرزاق و « الطبقات » لابن سعد (١) عن عبيدة ـ السلماني قال : قال عليٌّ : « ما يُجلس أشقاهم أن يجيء فيقتلني ، اللهمَّ قد سئمتهم وسمئوني . فأرحهم منِّي . وأرحني منهم » .

« اهْدَأْ. فَهَا عَلَيْكَ إِلَّا نَبِيٌّ أَوْ صِدِّيقٌ أَوْ شَهِيدٌ ».

ثم دعا عليٌّ أولاده \_ وهو على فراش الموت: ﴿ يُثَبِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ وَهُ الْمُنُوا بِالْفَوْلِ ٱلنَّابِت فِي آخُيوةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي ٱلْاَحْرَةِ وَيُضِلُ آلَهُ اللَّهُ عَنهم جميعًا وعلى رأسهم الحسن فالحسن أكبر أبناء على \_ رضي الله عنهم جميعًا

(٣/ ٣٤) وعبد الرزاق (١٠/ ١٥٤).

أخرجه مسلم ، كتاب فضائل الصحابة ، باب من فضائل طلحة والزبير (٢٤١٧) .

مقتل علي ﴿ على ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ

\_ فدخلوا عليه \_ ﴿ فَ وراح يُملي عليهم وصيةً رائعة غالية (١) ؛ فقال:

«أوصيكم بتقوى الله ﷺ ﴿ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران:١٠٢]، وقال ﴿ وَٱعۡتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ ﴾ [آل عمران:١٠٣]، فإني سمعت رسول الله ﷺ يقول:

« إِنَّ صَلَاحَ ذَاتَ الْبَيْنِ أَعْظَمُ مِنْ عَامَّةِ الصَّلاة وَالصِّيامِ » .

الله الله في القرآن؟ لا يسبقنكم إلى العمل سابق، لا تغتروا بأنكم أبناء علي ، وأنكم أبناء بنت رسول الله ، لا تغتروا بأن جَدَّكُمْ المصطفى على الله الله في الفقراء والمساكين أشركوهم في معاشكم ، لا تخافوا في الله لومة لائم ، يكفكم من أرادكم وبغى عليكم ، لا تدعوا الأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر ، وقولوا للنّاس حسنًا ، كما أمركم الله تعالى وعليكم بالتّواصل ، وإيّاكم والتّدابروالتّقاطع والتّفرق . وتعاونوا على البرّ والتّقوى ، ولا تعاونوا على الإثم والعدوان .

أسألكم بالله هل يمكن لأحدٍ في هذه اللَّحظات أن يقول هذه الكلمات بهذا الثَّبات ؟! والله لا يكون هذا إلا لمن ثبَّته الله ؟

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في «الكبير» (١/ ٩٧) (١٦٨) وضعفه الألباني سنده في « ضعيف الجامع» (١٨٧٤) ، و« الضعيفة »(١٩٨٥) .

ثم أمرهم أن ينصر فوا وأن يخرجوا من مجلسه ، وظلَّ عليٌ \_ رضوان الله عليه \_ يردد قولة : لا إله إلا الله ، حتى لقي ربَّه \_ جلَّ وعلا \_ في فجر يوم السبت أي: في فجر اليوم التَّالَى لطعنه الله .

وهكذا \_ أيّها الأحبة \_ آب المسافر إلى وطنه الخالد، وعاد إلى منزله، ورحل ابن أبي طالب في ، لكنّ حياته والأيّام التي عاشها على الأرض تحولت إلى شمس مشرقة، أخذت مكانها العالي في حياة البشرية، وتاريخها، وراحت تجذب إليها على مدار التّاريخ كلّه قِيمَ الحقّ والبطولة، والإيان والشّرف.

فهو الفدائيُّ العظيم الذي علم الدُّنيا حقيقة الفداء، وشرف البطولة والتضحية.

وهكذا رحل الإمام ، ووالله ما رحل ؛ إن رحل بجسده ؛ فلقد بقيت مناقبه ، وبقيت فضائله ، وبقيت أخلاقه ، ظعن وما ظعن! فهو الرَّاحل المقيم الذي خطَّ على جبين الزَّمان ، وعلى صفحات الأيَّام خلودًا بأخلاقه واتِّباعه لحبيبه المصطفى على المُنْها .

ولله درُّ ضرار بن ضمرة الكناني الذي وصف عليًا على وصفًا بليغًا ؛ فقال: وهو يصف عليًا على « كان بعيد المدى ، شديد القُوى ،

يقول فصلًا ، ويحكم عدلًا ، يتفجّر العلْمُ من جوانبه ، وتنطلق الحكمة من لسانه ، يستوحش من الدُّنيا وزهوتها ، ويأنس باللَّيل ووحشته ، كان غزير الدمعة ، طويل الفكرة ، يقلِّب كفَّيه ، ويخاطب نفسه ، يعجبه من اللِّباس ما خشن ، ومن الطَّعام ما جشب ، وكان فينا كأحدنا ، يجيبنا إذا سألناه ، ويبتدؤنا إذا أتيناه ، ويأتينا إذا دعوناه ، وكنَّا \_ والله \_ مع قربه منَّا لا نكاد نكلِّمه لهيبته ، ولا نبتدؤه لعظمته ، وكان إذا تبسم فَعنْ مِثْل اللَّؤلؤ المنظوم ، يعظِّم أهل الدِّين ، ويقرِّب المساكين ، لا يطمع القويُّ في باطله ، ولا يأس الضعيفُ من عدله .

وأشهدُ لقد رأيته في بعض مواقفه ، وقد أرخى اللّيلُ سدوله ، وغارت نجومُه ، وقد مُثّل في محرابه ، قابضًا على لحيته ، يتململ تململ السليم ، ويبكي بكاء الحزين ، فكأني أسمعه يقول: يا دنيا إليّ تعرضتِ ، أم إليّ تشوقتِ ، هيهات هيهات ، غُري غيري ، قد أبنتك أي طلقتك \_ ثلاثًا لا رجعة فيها ، فعمرك قصير ، وعيشك حقير ، وخطرك كبير ، آهٍ من قلة الزّاد ، وبعد السّفر ، ووحشة الطّريق !(١).

وهكذا رحل الفدائيُّ العظيم ، رحل الذي جعله النبيُّ على منه بمنزلة هارون من موسى على ، رحل الرَّجل الذي أحبَّ الله ورسوله ،

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في «الحلية » (١/ ٨٥،٨٤)، وابن عبد البر في « الاستيعاب » (١/ ٣٤١)، وابن عساكر (٢٤/ ٤٠٢،٤٠١) .

أبي طالب ـ رضي الله عنه وأرضاه.

ولما فرغ الصَّحابة ﴿ من دفن عليٍّ ﴿ ، تقدمت جموع المسلمين لبيعة الحسن بن علي ﴿ .

وأتوقف قليلًا مع سرد بعض المناقب للحسن عله، فأنا أعلم أن كثيرًا من النَّاس لا يعرفون إلاَّ القليل من سيرة هذا الصَّحابي الجليل على.

فَمَنْ هو الحسن بن علي ﷺ ؟! .

الحسن الذي طالما حمله النبي على عاتقه ، بل وعلى ظهره .

نقف عند قليلٍ من مناقبه وفضائله قبل أن نواصل الحديث عن بيعته، وحكمته، وعن فضله وكرامته التي امتن بها على أمَّة النبيِّ عِلَيْ الله على ال

• ففي الحديث الذي رواه مسلم من حديث عائشة قالت: «خَرَجَ النَّبِيُّ عَنْ غَدَاةً وَعَلَيْهِ مِرْطٌ مُرَحَّلٌ مِنْ شَعْرٍ أَسْوَدَ ، فَجَاءَ الْحَسَنُ بْنُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ، كتاب الأدب ، باب رحمة الولد وتقبيله (٩٩٤) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٤/ ٩٣) ، وصحح سنده الشيخ شعيب.

مَعْلَ عَلَيْ هَا عَلَيْ هَا عَلَى اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ [الأحزاب:٣٣] » (١).

يا لها ـ والله ـ من كرامة!.

ونزلت الآية ـ بعد ـ لتسطَّر في كتاب الله ـ جلَّ وعلا ـ لتتلى إلى يوم أن يرث الله الأرض ومن عليها .

• وفي الحديث الذي رواه أحمد ورواه الترمذي مختصرًا وهو حديث حسن من حديث أمّ سلمة ﴿ زوج النبيِّ عَيَالِيْهِ حِينَ جَاءَ نَعْيُ الله ، غَرُّوهُ الله ، غَرُّوهُ الله ، غَرُّوهُ الله ، غَرُّوهُ وَتَلُوهُ قَتَلَهُمُ الله ، غَرُّوهُ وَنَلُوهُ ـ لَعَنَهُمُ الله ـ فَإِنِّي رَأَيْتُ رَسُولَ الله عَيْلِيَهُ جَاءَتُهُ فَاطِمَةُ ﴿ فَعَيْمَ الله عَدِيَّةً \_ وهو وَذَلُّوهُ ـ لَعَنَهُمُ الله ـ فَإِنِّي رَأَيْتُ رَسُولَ الله عَيْلِيَهُ جَاءَتُهُ فَاطِمَةُ ﴿ فَعَيدَةً \_ وهو أي : في وقت الصّباح \_ بِبُرْمَةٍ قَدْ صَنعَتْ لَهُ فِيهَا عَصِيدَةً \_ وهو الطّعام الذي يصنع من الدَّقيق والعسل \_ تَحْمِلُهُ فِي طَبَقٍ هَا ، حَتَّى وَضَعَتْهَا بَيْنَ يَدَيْهِ ، فَقَالَ لَمَا النبيُّ عَيْلِيَهُ :

« أَيْنَ ابْنُ عَمِّكِ؟ » \_ يعني : أين عليّ ؟

قَالَتْ: هُوَ فِي الْبَيْتِ.

قَالَ : « فَاذْهَبِي فَادْعِيهِ وَائْتِنِي بِابْنَيْهِ » \_ أي: بالحسن والحسين .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب فضائل الصحابة ، باب: فضائل أهل بيت النبي بين (٢٤٢٤).

قَالَتْ: فَجَاءَتْ تَقُودُ ابْنَيْهَا ، كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا بِيَدٍ ، وَعَلِيُّ يَمْشِي فِي الْهِ هِمَا ، حَتَّى دَخَلُوا عَلَى رَسُولِ الله عِيَّةِ ، فَأَجْلَسَهُمَا في حِجْرِهِ \_ إِثْرِهِمَا ، حَتَّى دَخَلُوا عَلَى رَسُولِ الله عِيَّةٍ ، فَأَجْلَسَهُمَا في حِجْرِهِ \_ أجلس الحسن والحسين في حجره \_ وَجَلَسَ عَلَيٌّ عَنْ يَمِينِهِ ، وَجَلَسَتْ فَاطِمَةُ عَنْ يَمِينِهِ ، وَجَلَسَ فَاطِمَةُ عَنْ يَسَارِهِ .

قَالَتْ أُمُّ سَلَمَةَ: فَاجْتَبَذَ مِنْ تَحْتِي كِسَاءً خَيْبَرِيًّا ـ أي من خيب ـ كَانَ بِسَاطًا لَنَا عَلَى الْمَنَامَةِ فِي الْمَدِينَةِ، فَلَفَّهُ النَّبِيُّ عَلَيْهِمْ جَمِيعًا، فَأَخَذَ بِسَاطًا لَنَا عَلَى الْمُنَامَةِ فِي الْمَدِينَةِ، فَلَفَّهُ النَّبِيُّ عَلَيْهِمْ جَمِيعًا، فَأَخَذَ بِسَمَالِهِ طَرَفِي الْكِسَاءِ، وَأَلْوَى بِيكِهِ الْيُمْنَى إِلَى رَبِّهِ عَلَى ، ثُمَّ قَالَ:

« اللَّهُمَّ أَهْلِي أَذْهِبْ عَنْهُمُ الرِّجْسَ وَطَهِّرْهُمْ تَطْهِيرًا ، اللَّهُمَّ أَهْلُ بَيْتِي أَذْهِبْ بَيْتِي أَذْهِبْ عَنْهُمُ الرِّجْسَ وَطَهِّرْهُمْ تَطْهِيراً ، اللَّهُمَّ أَهْلُ بَيْتِي أَذْهِبْ عَنْهُمُ الرِّجْسَ وَطَهِّرُهُمْ تَطْهِيرًا » .

قَالَتْ أُمُّ سَلَمَةً : يَا رَسُولَ الله ، أَلَسْتُ مِنْ أَهْلِكَ ؟

قَالَ : « بَلِّي ، فَادْخُلِي فِي الْكِسَاءِ »

قَالَتْ: فَدَخَلْتُ فِي الْكِسَاءِ بَعْدَمَا قَضَى النَّبِيُّ ﷺ دُعَاءَهُ لِإِبْنِ عَمِّهِ عَلَّهِ وَابْنَيْهِ وَابْنَيْهِ فَاطِمَةَ ﷺ (1).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في «مسنده» (٦/ ٢٩٢، ٢٩٢)، والترمذي في كتاب تفسير القرآن ومن سورة الأحزاب (٣٠٥ عنصرًا)، والحاكم في «المستدرك» (٢/ ٢١٤)، وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح على شرط البخاري». ووافقه الذهبي . والطبري في «التفسير» (لسورة الأحزاب: ٣٣)، وصححه الألباني في «صحيح سنن الترمذي» (٢٢٢١).

• وفي الحديث الذي رواه الإمام أحمد من حديث أبي سعيد الخدري ، بسندٍ حسن أن النبيَّ عَلَيْهُ قال :

« النَّحَسَنُ وَالْحُسَيْنُ سَيِّدَا شَبَابٍ أَهْلِ الْجَنَّةِ » (١) .

• وفي الحديث الذي رواه البخاريُّ من حديث ابن عمر قال: أنَّهُ جَاءَهُ رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ الْعِرَاقِ وَسَأَلَهُ عَنْ دَمِ الْبَعُوضِ \_ انظر إلى الورع الباهت \_ فَقَالَ ابْنُ عُمَرَ: مِمن أَنْتَ ؟

فَقَالَ: مِنَ أهل الْعِرَاقِ.

فَقَالَ ابْنُ عُمَرَ ﴿ انْظُرُوا إِلَى هَذَا يَسْأَلُنِي عَنْ دَمِ الْبَعُوضِ ، وَقَدْ قَتَلُوا ابْنَ رَسُولِ الله ﷺ يَقُولُ - في حقّ الحسن والحسين: « هُمَا رَيْحَانَتَاىَ مِنَ الدُّنْيَا » (٢) .

• وفي الحديث الذي رواه الإمام البخاري من حديث أسامة بن زيد عليه السَّلاة والحَسَن ويقول ـ عليه الصَّلاة والسَّلام:

« الَّلَهُمَّ إِنِّي أُحِبُّهُمَا ؛ فَأَحِبَّهُمَا » (٣) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في كتاب المناقب ، باب : مناقب الحسن والحسين (٣٧٦٨) ، وأحمد في «مسنده » (٣/ ٣) ، وابن أبي شيبة (١٢٢٢٥) ، والنسائي في « فضائل الصحابة » (٦٦) ، والطبراني في « الكبير » (٣/ ٢٦١١) ، وقال أبو والطبراني في « الكبير » (٣/ ٢٦١١) ، وقال أبو عيسى : « هذا حديث حسن صحيح » ، وحسنه الألباني في « صحيح الجامع » (٣١٨٠) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب الأدب ، باب : رحمة الولد وتقبيله ومعانقته (٩٩٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب فضائل الصحابة ، باب : مناقب الحسن والحسين ك (٣٧٤٧) .

يدعو النبيُّ عِينَةً ربَّه بأن يحبَّ الله أسامة والحسن على.

• وفي الحديث الذي رواه البخاري ومسلم من حديث البراء بن عازب في أنه قال: رأيتُ النبيَّ عَلَيْهِ والحسنُ بن عليٍّ على عاتقه والنبيُّ على عاتقه والنبيُّ يقول:

« الَّلَهُمَّ إِنِّي أُحِبُّهُ فَأَحِبَّهُ ، الَّلَهُمَّ إِنِّي أُحِبُّهُ فَأَحِبَّهُ » (١) .

• وفي الحديث الذي رواه الإمام البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة في أنه قال: خَرَجَ النّبِيُ وَيَكُونِ فِي طَائِفَةٍ مِنَ النّهَارِ لاَ يُكَلِّمُنِي وَلاَ مُرَبّي أَتَى سُوقَ بَنِي قَيْنُقَاعَ ، فَجَلَسَ بِفِنَاءِ بَيْتِ فَاطِمَةً ، فَقَالَ: « أَثَمَّ لُكُعُ أَثَمَ لُكُعُ ؟ » \_ اللكع : المراد به هنا الولد الصّغير \_ يعني ها هنا لكع أي ها هنا الحسن ؟ : « أَثَمَّ لُكُعُ أَثَمَّ لُكُعُ » وظل النبيّ يكررها ، يقول : فَحَبَسَتْهُ شَيْئًا \_ أي فحبسته فاطمة \_ فَظَنَنْتُ أَنَّهَ لُكُعُ سُخَابًا وَتُخَسِّمُهُ أَنْهُ مُنْ يُعَلِيهُ وَقَالَ \_ عليه الصّلاة والسّلام: « اللّهُ مَّ حَتَى عَانَقَهُ النّبِيُ وَقَبَلُهُ ، وَقَالَ \_ عليه الصّلاة والسّلام: « اللّهُ مَّ أَحِبّهُ وَأَحِبٌ مَنْ يُحِبّهُ » (٢) .

فلو وجدت في قلبك حبًّا للحسن ﴿ فَأَبشر ؛ فإن دعوة النبي عِيِّكِيُّ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب فضائل الصحابة ، باب: فضائل الحسن والحسين رهي (٣٧٤٩) ، ومسلم في كتاب فضائل الصحابة ، باب : فضائل الحسن والحسين رهي (٢٤٢٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب البيوع ، باب : ما ذكر في الأسواق (٢١٢٢) ، ومسلم في كتاب فضائل الصحابة ، باب : فضائل الحسن والحسين عن ٢٤٢١ / ٥٧) .

مقتل على ﴿ على الله ع

لا ترد؛ فإن النبي على قد دعا الله أن يحبّ كلّ من أحَبّ الحسن بن على اللهمّ إنّا نشهدك أنا نحبُّ الحسن والحسين وعليًا وفاطمة وجميع أصحاب النبي على أصحاب النبي على أن بيت النبي على التوحيد، ونسألك أن تجمعنا بهم في جنّات النّعيم، بحبنا لهم لا بأعمالنا، يا أرحم الرَّاحين.

• وفي الحديث الذي رواه ابن أبي شيبة والنسائي في «الكبرى» ، وأبو يعلى بسندٍ حسن من حديث ابن مسعود الله قال:

« كَانَ رَسُولُ الله ﷺ يُصَلِّى ؛ فَإِذَا سَجَدَ وَثَبَ الْحَسَنُ وَالْحُسَيْنُ عَلَى ظَهْرِهِ ، فَإِذَا أَرَادُوا أَنْ يَمْنَعُوهُمَا أَشَارَ النَّبِيُّ يَّكُ اللهِمَ أَنْ دَعُوهُمَا ، فَإِذَا قَضَى الصَّلاة وَضَعَهُمَا فِي حِجْرِهِ ، وَقَالَ : « مَنْ أَحَبَّنِي فَلْيُحِبَّ هَذَيْنِ » (1).

وفي الحديث الذي رواه أحمد \_ وهو حديث صحيح \_ من
 حديث عبد الله بن الحارث عن زهير بن الأقمر قال :

« بَيْنَمَا الْحَسَنُ بْنُ عَلِيٍّ يَخْطُبُ بَعْدَ مَا قُتِلَ عَلِيٌّ إِذْ قَامَ رَجُلٌ مِنَ الأَزْدِ آدَمُ طُوَالٌ \_ رجل طويل \_ ؛ فَقَالَ: لَقَدْ رَأَيْتُ رَسُولَ الله ﷺ وَهُوَ يَضَعُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي شيبة (۲۱۷۶) ، والنسائي في «الكبرى» (۸۱۷۰) ، وأبو يعلى في «مسنده» (۱۷) أخرجه ابن أبي شيبة (۳۲۱۷۶) ، والنسائي في «صحيحه» (۸۸۷)، وابن حبان (۲۹۷۰) ، والطبراني (۲۲۲۶) ، والطبراني (۲۲۲٪) ، والبيهقي في «سننه» (۲/۳۲٪) ، وقال الألباني في «الصحيحة» (۳۱۲) : «وهذا إسناد حسن» .

٣٢٨ — الفتنة بين الصحابة ﴿ الْحُسَنَ فِي حَبْوَتِهِ ، وَيَقُولُ: « مَنْ أَحَبَّنِي فَلْيُحِبَّهُ ، فَلْيُبَلِّغِ الشَّاهِدُ الْخَائِبَ» (١) .

يقول الرَّجل: وَلَوْ لاَ عَزْمَةُ رَسُولِ الله ﷺ أي أن يبلغ الشَّاهد منَّا الغائب ـ مَا حَدَّثْتُكُمْ بهذا عن رسول الله ـ صلى الله عليه وآله وسلم.

• وفي الحديث الذي رواه البخاري (٢) من حديث عقبة بن الحارث قال : « رَأَيْتُ أَبَا بَكْرٍ ﴿ يَكُمِ لُ الْحَسَنَ \_ وَذَلِكَ بَعْدَ دَفْنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ ، وَهُو يَقُولُ : بَأْبِي شَبِيهٌ بِالنَّبِيِّ عَلَيْهُ ، وَلَيْسَ شَبِيهًا بَعَلِيٍّ وعليٌّ يضحك!».

فمعلوم أن الحسن ـ رضوان الله عليه ـ كان أشبه الخلق برسول الله عليه كان وجهه حسنًا كوجه المصطفى على ويقال: إن الحسين كان يشبه النبي المنه في نصفه الأسفل (٢) أي: في فخذيه ، وفي ساقيه ، وفي قدميه ؛ لكن وجه الحسن كان أشبه الوجوه بوجه المصطفى على المنابق النبي النبي النبي النبي المناب الله المناب الله المناب النبي المناب النبي المناب المناب

« الحَسَنُ مِنِّي ، وَحُسَيْنُ مِنْ عَلِيٍّ » ( عُلَيِّ ) .

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في « مسنده » (٥/ ٣٦٦) ، وابن أبي شيبة (١٢٢٣٦) ، والبخاري في «خلق أفعال العباد » (٥٢) ، والحاكم في «المستدرك» (٣/ ١٧٤) ، وصححه الشيخ شعيب في تعليقه على المسند.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب فضائل الصحابة ، باب : فضائل الحسن والحسين في (٣٧٥٠).
 « الطبقات» لابن سعد (١/ ٢٤٨،٢٤٧).

نَ الْخرجه أحمد (٤/ ١٣٢) وأبو داود ، كتاب اللباس ، باب في جلود النمور والسباع (١٣١) من حديث المقدام بن معد يكرب وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود .

مقتل علي ﴿ الله على ا

• وفي الحديث الذي رواه الإمام البخاريُّ من حديث أنس على الله قال: « لَمْ يَكُنْ أَحَدٌ أَشْبَهَ بِالنَّبِيِّ عِلَيًّ مِنَ الحَسَنِ بْنُ عَلِيًّ » (١).

لو ظللت أتحدث عن مناقب الحسن ربيا تحتاج إلى كتابٍ كامل ، لكن هذا جريًا على المنهج الذي اتبعته قبل ذلك حينا توقفت مع مناقب بعض الصّحابة ممن تحدثنا عنهم في هذه الفتنة الحالكة ؛ كما ذكرت بعض مناقب عثمان ، وبعض مناقب عيلى ، وبعض مناقب معاوية ، وبعض مناقب أبي موسى ، وبعض مناقب عمرو على ، وبعض مناقب الخرصًا ، أن أقف مع بعض مناقب الحسن عمرو على مناقب الحسن ا

لنقف الآن على عظمة الحسن الحقيقية ، وعلى أعظم وأجلً هدية قدّمها الحسن للأمَّة ، وتدبر ماذا قال النبيُّ عَلَيْهُ ؟ فالذي فعله الحسن ، إنها هو تحقيق لبشارة نبوية قالها الصَّادق الذي لا ينطق عن الهوى عَلَيْهُ .

فلعلكم عرفتم في ثنايا ما سبق أذ هذه الفتنة قد أخبر عنها المصطفى على وجلًا ها ؛ فهاذا قال النبي على المصطفى على والحديث رواه البخاري من حديث أبي موسى على عن الحسن المحادة البابكرة

<sup>(</sup>١) أخرجه البخباري في كتباب فضبائل الصبحابة ، بباب: فضبائل الحسين والحسين عظيم ) (١) (٧/ ٣٧٥٢).

عَلَيْ قَال : سمعت النبيّ عَلَيْ على المنبر - والحسن إلى جنبه - يقول :

« ابْنِي هَـذَا سَـيِّدٌ ، وَلَعَلَّ اللهُ أَنْ يُصْلِحَ بِهِ بَيْنَ فِئَتَيْنِ عَظِيمَتَيْنِ مِنَ النُسْلِمِينَ » (١) .

فالنبيُّ عَلِيَّةً يشهد للفئتين \_ أي لفئة عليٍّ وفئة معاوية \_ بأنها من المسلمين .

تدبروا هذا حتى لا يخوض أحد بالباطل، في حقّ عليّ أو في حق معاوية ؛ فقد بيّنا أن الطّائفتين قد اجتهدتا، لكنَّ الطَّائفة التي جانبت الصّواب هي طائفة معاوية عليه وأولى الطَّائفتين بالحقّ بموعود كلام الصّادق المصدوق ، الذي لا ينطق عن الهوى هي طائفة علي عليه وغفر الله لأصحابه ولأصحاب معاوية ، وجمعنا بهم جميعًا في جنّة النّعيم ، إنه وليُّ ذلك والقادر عليه .

نعم \_ أيُّما الأحبة \_ في هذا اليوم الذي دفن فيه عليٌ الله على الخلافة من بعده الحسنُ بن على ، بعد بَيْعة المسلمين له ، وخطب بعد مقتل أبيه ؛ وقال : لقد فارقكم رجلٌ أمس ، ما سبقه الأوَّلون بعلم ، ولا أدركه الآخرون ، إن كان رسول الله ويعطيه الرَّاية ، فلا ينصرف حتَّى يُفتح له ، وما ترك

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب فضائل الصحابة ، باب: فضائل الحسن والحسين ﴿ ٢٧٤٦).

مقتل علي ﴿ \_\_\_\_\_\_ مقتل علي ﴿ \_\_\_\_\_

من صفراء ولا بيضاء إلا سبعائة درهم من عطائه كان يرصدها لخادم أهله»(١).

ولما أتى خبر مقتل علي الله للعاوية الله جعل يبكي ، فقالت له امرأته: أتبكيه ، وقد قاتلته ؟ فقال: « ويحك ، إنك لا تدرين ما فقد النّاس من الفضل والفقه والعلم »(٢).

وأضحى معاوية في قلق شديد، وهم عظيم، إذ لا زالت الحرب قائمة، فخشي أن يستمر القتال، وأن تتجدد الثارات، وأن تزحف الجيوش من جديد بعد استخلاف الحسن بن علي فأن تزحف الجيوش من جديد بعد استخلاف الحسن بن علي فأن عانطلق معاوية ليبث مخاوفه وألمه لعمرو بن العاص في فقال معاوية حينها لقي عمرًا - ؛ كما قال الحسن البصري (٣): استقبل - والله - الحسن بن علي معاوية بكتائب كأمثال الجبال ناس ثارت لقتل علي ، وراحت تبايع الحسن بقوة ، وانضم ناس ثارت لقتل علي ، وراحت تبايع الحسن بقوة ، وانضم تحت لواء الحسن جيش جرار ضخم جدًا - ، فقال عمرو ابن العاص لل أي هذه الكتائب: "إني لأرى كتائب لا تُوليً حتى العاص للا أي هذه الكتائب: "إني لأرى كتائب لا تُوليً حتى

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في «المسند» (١/ ١٩٩)، وابن أبي شيبة (٦/ ٣٧١)، وابن حبان في «صحيحه» (٦/ ٦٩٣١) وصححه الشيخ شعيب .

<sup>(</sup>٢) « البداية والنهاية » (٨/ ١٣٣).

<sup>(</sup>٣) كما عند البخاريِّ ، كتاب الصلح ، باب قول النبي علي المحسن بن علي: « ابني هذا سيد » (٢٧٠٤) .

تقتل أقرانها ، فقال له معاوية \_ وكان \_ والله \_ خير الرَّجلين \_ أي: عمرو ، وإنْ قتل هؤلاء هؤلاء هؤلاء هؤلاء \_ أي : إن قتل فريق الحسن بهذه الآلاف وقتل فريقي \_ أي : فريق معاوية \_ فمَنْ لي بأمور النَّاس ؟! من لي بنسائهم ؟ من لي بضيْعتهم ؟!.

فبعث معاوية إلى الحسن السرحلين من قريش من بني عبد شمس: عبد الرحمن بن سمرة وعبد الله بن عامر بن كريز ليفاوضا الحسن وليعرضا عليه الصُّلح ، وطلب ما يريده الحسن فقال معاوية: اذهبا إلى هذا الرجل الحسن فاعرضا عليه ، وقولا له واطلبا إليه ؛ فأتياه فدخلا عليه على الحسن فتكلَّا ؛ وقالا له: وطلبا إليه ، فقال لها الحسن بنُ على في: إنا بنو عبد المطلب قد أصبنا من هذا المال أي لا حاجة لنا في المال وإنَّ هذه الأمَّة قد عاشت في دمائها . قالا : فإن معاوية \_ يعرض عليك كذا وكذا ، ويطلب إليك ، ويسألك ؛ فقال الحسن : فمَنْ لي بهذا ؟ قالا : نحن لك به ، فها سألها ويسألك ؛ فقال الحسن : فمَنْ لي بهذا ؟ قالا : نحن لك به ، فها سألها شيئًا إلا قالا : نحن لك به ، فها سألها شيئًا إلا قالا : نحن لك به ، فصالح الحسن معاوية في .

• قال الإمام الخطابي - أرجو أن تتدبروا هذا الكلام: «قد خرج مصداق هذا القول فيه - أي: الحسن - بها كان من إصلاحه بين أهل العراق والشَّام، وتخليه عن الأمر خوفًا من الفتنة، وكراهية لإراقة الدَّم، ويسمى هذا العام بعام الجهاعة - أي: العام الذي اجتمعت فيه

مقتل علي ﴿ \_\_\_\_\_\_\_\_معتل علي ﴿ \_\_\_\_\_\_

الدَّم ، ويسمى هذا العام بعام الجهاعة \_ أي : العام الذي اجتمعت فيه كلمة المسلمين .

• يقول الخطابي: « وفي الخبر \_ ( ابني هذا سيِّدٌ ..) دليلٌ أن واحدًا من الفريقين لم يخرج \_ لما كان منه في تلك الفتنة من قول أو فعل \_ عن ملة الإسلام ، إذ جعلهم النبيُّ عَلَيْ آخر الآمر من المسلمين .

« وَلَعَلَّ الله أَنْ يُصْلِحَ بِهِ بَيْنَ فِئَتَيْنِ عَظِيمَتَيْنِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ » .

ألم أقل لكم: إن الطَّائفتين قد اجتهدتا ، والمجتهد المصيب له أجران والمجتهد المحطئ له أجر واحد ، ولله الحمد والمنة ؛ قال تعالى : ﴿ وَإِن طَا إِن مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْتَتَلُوا ﴾ ، هم يقتتلون ، ومع ذلك لم يخرجهم ربُّنا تعالى من مسمَّى الإيهان .

﴿ فَأُصۡلِحُواْ بَيۡنَهُمَا فَاإِنْ بَغَتَ إِحۡدَنَهُمَا عَلَى ٱلۡأَخۡرَىٰ فَقَعِلُواْ ٱلَّتِى تَبۡغِى حَتَىٰ تَفِىٓ ۚ إِلَىٰ أَمۡرِ ٱللَّهِ ۚ فَإِن فَآءَتْ فَأَصۡلِحُواْ بَيۡنَهُمَا بِٱلْعَدَٰ لِ تَبۡغِى حَتَىٰ تَفِىٓ ۚ إِلَىٰ أَمۡرِ ٱللَّهِ ۚ فَإِن فَآءَتْ فَأَصۡلِحُواْ بَيۡنَهُمَا بِٱلۡعَدَٰ لِ وَأَقۡسِطُوا ۖ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُقۡسِطِينَ ﴾ [الحجرات: ٩] ،سهاها الله فئة بأغية ، ومع ذلك لم يخرجها الله تعالى من مسمّى الإيمان ، ولم يخرجهم النبيُ عَلَيْ في حديثه من مسمّى الإسلام.

• وقال ابن كثير (١): «قد شهد الصّادق المصدوق للفرقتين بالإسلام ؛ فمن كفَّرهم أو كفَّر واحدًا منهم لمجرد ما وقع فيه ؛ فقد أخطأ وخالف النَّصَ النَّبويَّ المحمدي الذي لا ينطق عن الهوى إن هو

<sup>(</sup>١) (« البداية والنهاية » ٦/ ٢٢٠ ط المعارف).

• وعن عبد الرحمن بن جبير بن نفير عن أبيه قال: قلت للحسن بن علي على عن عبد الرحمن بن على على على على على على الناس يقولون: إنَّك تريدُ الخلافة!.

وهكذا نلحظ أن النّاس لم يتركوا عليًّا ولا ولده ؟ بل أساءوا لعليًّ وللحسن مِنْ بعده ؟ فقال الحسن ـ وأرجو أن تتدبروا ـ : «لقد كانت جماجم العرب في يدي ، يحاربون من حاربتُ ، ويسالمون من سالمتُ ، تركتُها ابتغاء وجه الله ، وحقنًا لدماء أمّة محمَّد عَلَيْ ، ثم أثيرها ثانيًا من - أهل الحجاز » ـ يعني أطلب الخلافة بعد ذلك بعدما تنازلت عنها؟!

والحديث رواه الحاكم في مستدركه ، وقال : « صحيح على شرط الشيخين» ، وأقره الذهبي في « تلخيصه» (١) :

وتنازل الحسنُ بن على على على على الخلافة لمعاوية الله الخامس من شهر ربيع الأول ، سنة إحدى وأربعين من هجرة النبيّ الأمين على الأمين على الله الله وتنازل عنها حقنًا لدماء المسلمين ، ولتجتمع كلمةُ الأمّة تحت راية خليفة أو إمام واحد، ودخل النّاسُ جميعًا في طاعة معاوية ، ودخل معاوية الكوفة فبايعه النّاس .

وقد بويع لمعاوية بالخلافة بإيلياء ، ثم طلب معاوية المسن الحسن بن

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم (٣/ ١٨٦) ، وأبو نعيم في « الحلية » (٢/ ٣٧) ، والمزي في «في تهذيب الكمال» (٦/ ٢٥٠) ، وابن عساكر (١٣/ ٢٨٠ و ٢٨١) .

على المسلمين في الكوفة ، لمّا تنازل الحسن عن الخلافة للعاوية ؛ فقام الحسن في المسلمين في الكوفة ، لمّا تنازل الحمد لله الذي هدى بنا أوّلكم ، وحقن بنا دماء آخركم \_ يقصد المصطفى ويَا في ويقصد نفسه \_ ألا إن أكْيسَ الكّيْسِ : التُّقَى ، وأعْجَز العجز : الفجور ، وإن هذا الأمر الذي اختلفتُ فيه أنا ومعاوية إما أن يكون \_ أي : معاوية هو أحقّ به مني ، وإما أن يكون هذا الأمر حقي ، فتركناه لله ، ولصلاح مو أحقّ به مني ، وإما أن يكون هذا الأمر حقي ، فتركناه لله ، ولصلاح أمّة محمّد وقي وحقن دمائهم .

قال: ثم التفت الحسن إلى معاوية، وقال: ﴿ وَإِنْ أَدْرِكَ لَعَلَّهُ وَ اللَّهُ عَلَّهُ وَ اللَّهُ عَلَيه . وَاللَّهُ عَلَيه .

○ هذه \_ أيَّا الأحبة \_ هي نفسيةُ الحسن ، وهذا ورعه وإيهانه ،
 وتلك تقواه ، إنها نفسية المسلم الذي تربيَّ في بيت المصطفى ﷺ
 وكفى ! ماذا تريدون بعد ذلك ؟! .

يتنازلُ عن الدُّنيا ، وعن الخلافة والبيعة ، حقنًا لدماء الأمَّة ، وصلاحًا لأمرها ؛ لتجتمع كلمةُ الأمَّة ، ليس عن عجْزِ .. لا والله ولا عن ضعف!! فلقد كانت جماجم العرب \_ كما قال الله عن يتنازل لا يديه ، يحاربون من حارب ، ويسالمون من سالم »، ولكنه الله يتنازل

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة (٦/ ٢٠٥) و(٧/ ٤٧٨)، والحاكم (٤٨١٣)، والبيهقي في «الكبرى» (١٧ / ٤٧٣)، وأبو نعيم في «الحلية» (٢/ ٣٧)، وابن عساكر (١٣/ ٢٧٣، ٢٧٤).

عن كل هذا ؛ إصلاحًا لأحوال الأمَّة ، ولتجتمع كلمةُ الأمَّةِ على قلب رجلِ واحد .

ولقد لقيه رجلٌ يومًا؛ فقال للحسن: السَّلام عليك يا مُذِلَّ المسلمين! انظروا إلى سوء الأدب! فأجابه الحسن بأدب: « لا تقل ذلك يا أبا عامر، والله لم أذل المؤمنين، ولكني كرهت أن أقتلهم في طلب الملك! » (١٠).

وهكذا تنتهي هذه الفتنة بتنازلِ الحسن بن علي عن الخلافة ، ويتولى الأمرَ من بعد الحسن معاوية بن أبي سفيان الشه لتمتد الفتوح الإسلامية العظيمة امتدادًا كبيرًا في عهده .

ولا يتسع المجال للتعرض لهذا؛ فليس هذا هو محلُّ بحثنا. وأتوقف عند هذا القدر، وأرجو الله وعلى أن أكون بذلك قد جلَّيتُ الفتنة الصَّماء البكماء العمياء، التي وقعت بين الصَّحابة، واستخرجت الحقَّ من وسط هذا الرُّكام الهائل من الباطل الذي شُحنت به كتبُ الأسفار والتَّاريخ، وأرجو الله أن أكون وفِّقت في ذلك، وأرجو الله أن أكون قد أزلت هذه الغهامات السَّوداء التي خيَّمت على كثيرٍ من العقول والقلوب طيلة السَّنوات الماضية.

ووالله ما تعمدت أن أتعرض للحديث عن هذه الفتنة \_ في هذه

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي شيبة (٧/ ٤٧٦) ، والحاكم (٣/ ١٩٢) ، والخطيب في « تاريخه » (١/ ٣٠٥) ، وابن عساكر (١٣/ ٢٧٩) و (٥٩/ ١٥١) .

الأيام \_ وأنا الذي كنت أهرب منها دومًا \_ ليس خوفًا من الحديث عنها ، وإنها خوفًا من حيثُ أريد عنها ، وإنها خوفًا من حيثُ أريد الإصلاح .

وأخشى ما كنت أخشاه أن تترك كلمة مني ـ من غير قصد \_ أثرًا سيئًا في قلب رجل مسلم واحد ، فاجتهدت قدر استطاعتي ، وتضرعتُ إلى الله أن يستخرج الحقّ من قلبي على لساني للذّب والذود عن أصحاب النبي على ليق بمكانتهم وجلالتهم ، وبها يليق بحبنا لهم ـ رضوان الله عليهم أجمعين .

فوالله ما دفعني للحديث عن هذه الفتنة إلا كلماتٌ خبيثةٌ أوجعتني سمعتها هنا ، وقرأتها هناك في حقّ أطهر وأشرف الخلق بعد الرسل والأنبياء ، فأردتُ أن أرفع من خسيستي بالدِّفاع عنهم أو أسأل الله تعالى ألا يحرمنا صحبتهم في الآخرة ، بحبنا لهم وإن قصّرت أعمالنا ، وأن يجزيهم عنَّا وعن الإسلام خير الجزاء ، إنه وليُّ ذلك ومولاه .

وأسأله سبحانه ألا يجعل حظّنا من ديننا قولنا ، وأن يحسِّن نياتنا وأعمالنا ، وأن يرزقنا الإخلاص في الأقوال والأعمال والأحوال ، وأعمالنا ، وأن يرزقنا الإخلاص في الأقوال والأعمال والأحوال ، وألا يفضحنا بخفي ما اطلع عليه من أسرارنا ، ولا بقبيح ما تجرأنا به عليه في خلواتنا ؛ إنه وليُّ ذلك ومولاه .



## واجبنا نحو الصحابة

- وأختم هذه الأبواب بفصلين في غاية الأهمية:
- ـ الفصل الأول: واجب المسلم نحو الصحابة رهي.
  - ـ الفصل الثاني: منهج المسلم في الفتن.
    - ٥ وإليك تفصيل ذلك:

أمَّا عن واجبنا تجاه أصحاب نبيِّنا ﷺ فهو حبُّهم ، والتَّرضي عنهم ، والسُّكوت على شجر بينهم ، وسلامة القلوب من الحقد عليهم ، أو بغضهم ، أو الوقيعة فيهم ؛ قال سبحانه : ﴿ وَٱلَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا آغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلَ فِي قُلُوبِنَا عَلاَّ لِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُونُ رَّحِيمٌ ﴾ [الحشر: ١٠].

• وقال قبيصة بن عقبة (١) يَعْلَقُهُ: « حبُّ أصحاب النبيِّ عَلَيْهُ كلُّهم سنَّة ».

وعائشة ﴿ تَعجَّب من هؤلاء الضَّالين الذين يقعون بألسنتهم في الصَّحابة ، فتقول لابن أختها عُرْوَة بن الزُّبير: «يا ابن أختي أُمِرُوا أن يستغفروا لأصحاب النبيِّ عَلَيْهُ فسبوهم » (٢).

<sup>(</sup>١) الحجة للتيمي (٢/ ٣٦٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٣٠٢٢).

• وقال السفاريني (۱) «بل يجب ذكر محاسنهم ، والترضي عنهم ، والمحبّة لهم، وترك التّحامل على أحد منهم ، واعتقاد العذر لهم ، وإنها فعلوا ما فعلوا باجتهاد سائغ لا يوجب كفرًا ، ولا فسقًا ؛ بل ربها يثابون عليه لأنهم اجتهدوا ابتغاء الحقّ والصّواب ، وكان الإمام أحمد بن حنبل معن على من خاض ، ويسلّم أحاديث فضائلهم وقد تبرأ ممن ضلّلهم ، أو كفّرهم ، وقال : السكوت عها جرى بينهم أولى وأحرى ».

- وسئل عمر بن عبد العزيز \_ رحمه الله تعالى \_ عن القتال الذي حصل بين الصّحابة ، فقال : « تلك دماء طهّر الله يدي منها ، أفلا أطهر لساني منها ، مَثَلُ أصحاب رسول الله ﷺ مثل العيون ، ودواء العيون ترك مسّها (٢).
- قال البيهقي معلقًا على قول عمر بن عبد العزيز عَظْلَقه : هذا
   حسن جميل لأن سكوت الرَّجل عمَّا لا يعنيه هو الصَّواب (٣).

وسئل الحسن البصري \_ رحمه الله تعالى ـ عن قتال الصّحابة فيها بينهم، فقال: قتال شهده أصحاب محمد ﷺ وغبنا، وعلموا وجهلنا،

<sup>(</sup>١) لوامع الأنوارالبهية للسفاريني (٢/ ٩٩).

<sup>(</sup>٢) الإنصاف للباقلاني ص ٦٩ ، والطبقات (٥/ ٣٩٤).

<sup>(</sup>٣) مناقب الشافعي ص ١٣٦.

ومعنى قول الحسن هذا: أن الصَّحابة كانوا أعلم بها دخلوا فيه منا وما علينا إلا أن نتبعهم فيها اجتمعوا عليه ، ونقف عند ما اختلفوا فيه ، ولا نبتدع رأيا منَّا ، ونعلم أنهم اجتمعوا وأرادوا الله عَلَىٰ إذ كانوا غير متَّهمين في الدِّين (٢).

- وسئل جعفر بن محمد الصَّادق عَمَّا وقع بين الصَّحابة ، فأجاب بقوله : أقول ما قال الله : ﴿ قَالَ عِلْمُهَا عِندَ رَبِّى فِي كِتَنبِ لَمُ لَا يَضِلُ رَبِي وَلَا يَنسَى ﴾ (٣) [طه:٥٢].
- قال الإمام أحمد رحمه الله تعالى بعد أن قيل له: ما تقول فيها كان بين على ومعاوية ؟

قال: ما أقول فيهم إلا الحسنى (٤).

وعن إبراهيم بن آزر الفقيه قال: حضرت أحمد بن حنبل وسأله رجل عما جرى بين عليً ومعاوية ؟ فأعرض عنه ، فقيل له: يا أبا عبد الله هو رجلٌ من بني هاشم فأقبل عليه فقال: اقرأ: ﴿ تِلُّكَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتْ لَهَا

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٣٣٢).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) الإنصاف للباقلاني (ص ٦٩).

<sup>(</sup>٤) مناقب الإمام أحمد بن حنبل لابن الجوزي (ص ١٦٤).

مَا كَسَبَتْ وَلَكُم مَّا كَسَبْتُمْ وَلَا تُسْئِلُونَ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٤].

• وقال أبو عبد الله بن بطة - أثناء عرضه لعقيدة أهل السنة والجهاعة: ومن بعد ذلك نكف عمماً شجر بين أصحاب رسول الله على ، فقد شهدوا المشاهد معه ، وسبقوا النّاس بالفضل ، فقد غفر الله لهم ، وأمرك بالاستغفار لهم ، والتقرُّب إليه بمحبَّتهم ، وفرض ذلك على لسان نبيه ، وهو يعلم ما سيكون منهم ، وأنّهم سيقتتلون، وإنها فُضً لواعلى سائر الخلق؛ لأن الخطأ والعمد وضع عنهم ، وكلُّ ما شجر بينهم مغفور لهم المهم .

• وقال أبو بكر بن الطّيب الباقلاني: ويجب أن يُعْلَم: أنَّ ما جرى بين أصحاب النبيِّ عَلَيْه و رضي الله عنهم من المشاجرة نكفُّ عنه، ونترحم على الجميع، ونثني عليهم، ونسأل الله تعالى لهم الرضوان والأمان والفوز والجنان، ونعتقد أن عليًّا هُ أصاب فيها فعل وله أجران، وأن الصحابة على ما صدر منهم كان باجتهاد؛ فلهم الأجر، ولا يفسقون، ولا يبدَّعون، والدَّليل عليه؛ قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ رَضِى اللهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ ٱلشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِينَة عَلَيْهِمْ وَأَثْبَهُمْ فَتْحَا قَرِيبًا ﴾ [الفتح: ١٨].

<sup>(</sup>١) الشرح والإبانة على أصول السنة والديانة (ص ٢٦٨) .

واجبنا نحو الصحابة \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

و قوله ﷺ « إِذَا اجْتَهَدَ السُّحَاكِمُ فَأَصَابَ فَلَهُ أَجْرَانِ ، وَإِذَا اجْتَهَدَ فَأَصَابَ فَلَهُ أَجْرَانِ ، وَإِذَا اجْتَهَدَ فَأَخُطأَ فَلَهُ أَجْرٌ » (١).

فإذا كان الحاكم في وقتنا له أجران على اجتهاده ، فما ظنُّك باجتهاد من \_ رضي الله عنهم ورضوا عنه \_ ويدلُّ على صحة هذا القول : قوله عنه \_ للحسن عنه :

« إِنَّ ابْنِي هَذَا سَيَّدٌ ، وَسَيصْلِح اللهُ بِه بَيْنَ فِئَتَيْنِ عَظِيمَتَيْنِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ » (٢) .

فأثبت العظمة لكلِّ واحدةٍ من الطَّائفتين ، وحكم لهما بصحة الإسلام ، وقد وعد الله هؤلاء القوم بنزع الغلِّ من صدورهم بقوله تعالى : ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِنْ غِلِّ إِخْوَانًا عَلَىٰ شُرُرٍ مُّتَقَسِلِينَ ﴾ [الحجر: ٤٧].

إلى أن قال : ويجبُّ الكفُّ عمَّا شجر بينهم ، والسُّكوت عنه (٣) .

• وقال ابن تيمية \_ في صدد عرضه لعقيدة أهل السُّنَّة والجهاعة فيها شجر بين الصَّحابة ، ويقولون : شجر بين الصَّحابة ، ويقولون : إن هذه الآثار المروية في مساويهم ، منها ما هو كذب ، ومنها ما قد زيد فيه ونقص وغير عن وجهه ، والصَّحيح منه هم فيه معذورون ، إما مجتهدون مصيبون ، وإما مجتهدون مخطئون " نك .

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>:</sup> ۲) البخاري ، كتاب الفتن رقم (۷۱۰۹) .

<sup>(</sup>٣) الإنصاف فيها يجب اعتقاده ولا يجوز الجهل به (ص ٦٧ - ٦٩).

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي (٣/ ١٥٤، ١٥٥)، والعقيدة الوسطية (٢٦).

وقال ابن كثير (١): «أمّّا ما شجر بينهم بعده ﷺ، فمنه ما وقع من غير قصد، كيوم الجمل، ومنه ما وقع عن اجتهاد، كيوم صفّين، والاجتهاد يخطئ ، ولكن صاحبه معذور، وإن أخطأ ومأجور أيضًا، وأما المصيب فله أجران».

قال ابن حجر (٢): «واتَّفق أهل السُّنَة على وجوب منع الطَّعن على أحد الصَّحابة بسبب ما وقع لهم من ذلك ولو عرف المحقُّ منهم؛ لأنهم لم يقاتلوا في تلك الحروب إلا عن اجتهاد ؛ بل ثبت أنه يؤجر أجرًا واحدًا ، وأن المصيب يؤجر أجرين ».

• فأهل السُّنَّة مجمعون على وجوب السُّكوت عن الخوض في الفتن التي جرت بين الصَّحابة وَ العَّذِ بعد مقتل عثمان والتَّرحم عليهم وحفظ فضائل الصحابة والاعتراف لهم بسوابقهم ونشر محاسنهم رضي الله عنهم وأرضاهم (٣).



<sup>(</sup>١) كما في الباعث الحثيث (ص ١٨٢).

<sup>(</sup>٢) «الفتح» (١٣/ ٢٤).

<sup>(</sup>٣١ عقيدة أهل السنة في الصحابة (٢/ ٧٤٠).



## منهج المسلم في الفتن والمنافقة

أولًا: الاعتصام بالله جلَّ وعلا والصدق في طلب العون منه ،
 ليعينك الله وليثبتك في هذه الفتن المتلاطمة الأمواج . فالمعصوم من عصمهُ الله ، والمخذول من خذل ، إذ لا حول ولا قوة إلا بالله .

فمن أعانه الله فهو المعان ، ومن تخلى عنه بستره وتوفيقه فهو المخذول ، قال تعالى : ﴿ وَمَن يَعْتَصِم بِٱللَّهِ فَقَدْ هُدِى إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ قال تعالى : ﴿ وَمَن يَعْتَصِم بِٱللَّهِ فَقَدْ هُدِى إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [آل عمران: ١٠١] ، وقال تعالى: ﴿ وَٱعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ ﴾ [آل عمران: ١٠٣] ومدار النجاة على التمسك بهاتين العصمتين ، وقال تعالى : ﴿ وَإِمَّا يَنزَغُنُكُ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ نَزْغُ فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهِ النَّهُ هُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [فصلت: ٣٦]

فاستعن بالله على هذه الفتن التي تواجهها في بيتك ، وفي وظيفتك ، وفي الجامعة ، وفي كل مكان .

قم أيُّما العبد الغارق في مستنقع الفتن ، قم بالليل ، واطرح قلبك بـذل وانكسار بين يديه جلَّ وعلا واعترف له بعجزك وضعفك وفقرك .

بك أستجير ومن يجير سواك فأجر ضعيفًا يحتمي بحاك إن ضعيف أستعين على قوي ذنبي ومعصيتي ببعض قواك

٠٥٠ ـــــــالفتنة بين الصحابة ﴿

أذنبت يا رب وقادتني ذنوب مسالها مسن غسافر إللاك ربّاه ها أنذا خلصت من الهوى واستقبل القلب الخيليُّ هداك ربساه قلب تأسب ناجاك أترده وترد صادق توبتي حاشاك حاشاك

فليرض عني الناس أو فليسخطوا أنا لم أعد أسعى لغير رضاك قال تعالى: ﴿ وَإِن يَمْسَلْكَ ٱللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلَا هُوَ وَإِن يَمْسَلْكَ ٱللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلَا هُوَ وَإِن يَمْسَلْكَ أَلَلْ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴾ [الأنعام: ١٧].

٥ ثانيًا: تجديد الإيهان ،اعلم بأن الإيهان يضعف ويقوي ، يزيد وينقص ، يضعف في بيئة الفتن والمعاصي ، ويقوى في بيئة الطاعات .. فعرض قلبك على قدر الاستطاعة لبيئة الطاعة ... قد تكون طبيبًا ... قد تكون مهندسًا ... قد تكون أستاذًا في الجامعة ... ضابطًا في الجيش ... لكنني أقول مع كلّ هذا الزّخم الضّاغط مهها كان عملك اجعل لنفسك ساعة لتسمع عن الله ورسوله على ... لتجلس فيها في مجلس علم ، لعالم رباني أو داعية صادق ؛ ليزداد إيهانك ؛ ففي الحديث الذي رواه الحاكم والطبراني (١) عن عبد الله بن عمرو بن العاص في أن رسول الله على قال :

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم (١/٤) وقال: «رواته مصريون ثقات»، ووافقه الذهبي، وقال الهيثمي في المجمع (١/٥٢): «رواه الطبراني في الكبير وإسناده حسن»، وصححه الشيخ الألباني في الصحيحة (١٥٨٥).

فملازمتك لمجالس العلم بنيَّةٍ خالصةٍ ، توفَّق للخروج من البدعة إلى السُّنَّة ، ومن الحرام إلى الحلال ، ومن الباطل إلى الحق ، ومن الشِّرِ إلى الخير ، ومن الضَّلال إلى الهدى .

فالإيهان يتجدد بالطَّاعة كالذِّكر وملازمة مجالس العلماء الربَّانيين ، والاستغفار ، والصِّدق ، وقيام اللَّيل ، وزيارة المقابر ، وقراءة القرآن ، والدَّعوة إلى الله ، والأمر بالمعروف ، والنَّهي عن المنكر ، وبر الوالدين ، وصلة الرحِم ... إلى غير ذلك .

فَمَا أَنْزَلَ اللهُ القرآنَ إلا ليقيم النبيُّ عَلَيْهِ المَّةِ ... إلا ليربي به النبيُّ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

فلنرجع إلى القرآن ، لنطبق أحكامه حُكْمًا حُكْمًا ، وآية آية ، وتكليفًا

تكليفًا ، وأمرًا أمرًا ، ونهيًا نهيًا ، وحدًّا حدًّا ، وكلمةً كلمةً ، وحرفًا حرفًا ، وكلمةً كلمةً ، وحرفًا حرفًا ، قال سبحانه : ﴿ إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّالِحَاتِ أَنَّ هَمْ أَجْرًا كَبِيرًا ﴾ [الإسراء: ٩].

فإن من أعظم صهامات الأمان في الفتن أن تجعل لك وردًا يوميًا مع كتاب الله لا تتخلى عنه .

وأقول لك: احرص على هذا الورد كحرصك على تناول الطّعام
 والشّراب وتنفس الهواء ؟ لأنك تقرأ كلام رب الأرض والسماء!

• قال تعالى :﴿ وَلَوْ أَنَا كَتَبْنَا عَلَيْمِ أَنِ ٱقْتُلُوْا أَنفُسَكُمْ أَوِ ٱخْرُجُواْ مِن دِيَارِكُم مَّا فَعَلُوهُ إِلَّا قَلِيلٌ مِنْهُمْ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ عَلَانَ خَيْرًا لَّهُمْ وَأَشَدَّ تَثْبِيتًا ﴾ [النساء:٦٦].

ولنرجع إلى السُّنَّة النَّبويَّة لامتثال أمر النبيِّ عَيَالِمَ واجتناب نهيه ، والوقوف عند حدِّه ، واتِّباعه وتبليغ دعوته ورسالته ، إذ لا يمكن أن نفهم القرآن إلا من خلال سُنَّة النبيِّ ـ عليه الصَّلاة والسَّلام .

- قال تعالى : ﴿ وَمَا ءَاتَاكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَٱنتَهُواْ ۚ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل
- وقال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ الْمَوْمِنَ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخَيْرَةُ مِنَ أَمْرِهِمَ أُومِن يَعْصِ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ أَمْرِهُ فَقَدْ صَلْلًا مُبِنَا ﴾ [الأحزاب:٣٦].

• وقال تعالى : ﴿ فَلَا وَرَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجَدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥].

فها احوجنا في زمن الفتن إلى التمسك بالكتاب والسنَّة ، فوربِّ الكعبة لا مخرج للبشرية عامَّة وللأمَّة خاصة من هذه الفتن الحالكة إلَّا بالعودة الصادقة إلى القرآن والسُّنَّة .

- رابعًا: الثقة في وعدالله ورسوله، وفهم السنة الربانية ؟ لأن شبابنا إن لم يفهموا السنن وقعوا في محنة حالكة ، ألا وهي محنة القنوط واليأس من التغيير ، بل ربا وقعوا في محنة الشك بالله وفي وعده ، وفي وعد رسوله على التغيير ، فلا بد أن نفهم السنن الربّانية لأن لله سننًا في الكون لا تتبدل ولا تتغير ولا تحابي تلك السنن أحدًا من الخلق بحال مها ادّعي لنفسه من مقومات المحاباة ، فالله لا ينصر ولا يُمكّن ولا يَسْتَخْلِفُ ولا يُعِزُّ إلا من حقق الإيهان وهنا تزول هذه الفتنة التي تعصف بكثير من القلوب .
  - •قال تعالى : ﴿ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الروم:٤٧].
    - قال تعالى : ﴿ وَلَيَنصُرَ نَ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَ ﴾ [الحج: ٤٠] .
- خامسًا: التحصن بالعبادة في وقت الفتن ، إن أقوى سلاح
   يستعين به المسلم وقت الفتن والبلاء أن يجتهد في العبادة ؛ ويبذل

قلبه وقالبه وروحه \_ وقت غفلة كثير من النَّاس \_ في عبادة سيده ومولاه ليعيش بعيدًا عن تلك الأمور العظام التي تعصف بالقلب وتغشاه ؛ كما في صحيح مسلم (١) عن معقل بن يسار أَفَ أن رسول الله عَنْ قال : « الْعِبَادَةُ فِي الْهَرْج ، كَهِجْرَةٍ إِلَيَّ » .

- قال النووي (٢٠ على : « والمراد بالهرج هنا : الفتنة واختلاط أمور النّاس ، وسبب كثرة فضل العبادة فيه : أن النّاس يغفلون عنها ، ويشتغلون عنها ، ولا يتفرغ لها إلا أفراد » .
- وقال الله سبحانه وتعالى لنبيه ﷺ: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴿ فَسَبِحْ بِحَمْدِ رَبِكَ وَكُن مِّنَ ٱلسَّحِدِينَ ﴿ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴿ فَسَبِحْ بِحَمْدِ رَبِكَ وَكُن مِّنَ ٱلسَّحِدِينَ ﴿ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴿ قَلَمُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَاكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلّه
- سادسًا: المحافظة على الصلوات في جماعة ،قال تعلى:
   ﴿ وَٱسۡتَعِينُواْ بِٱلصَّبۡرِ وَٱلصَّلَوٰةِ ﴾ [البقرة: ٤٥]..
- وفي "صحيح البخاري" (") عن أم سلمة ها قالت: اسْتَيْقَظَ رَسُولُ الله ﷺ لَيْلَةً فَزِعًا ، يَقُولُ:

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم كتاب الفتن وأشراط الساعة باب فضل العبادة في الهرج (٢٩٤٨) .

<sup>(</sup>٢) مسلم بشرح النووي (٩/ ٣١٣) ط الحديث .

<sup>(</sup>٣) أخرج البخاري كتاب الفتن باب لا يأتي زمان إلا الذي بعده شر منه (٧٠٦٩) ، وانظر: أطرافه في (١١٥) .

منهج المسلم في الفتن وسنهج المسلم في الفتن وسنه الفيتن ؟ ومَاذَا أَنْزَلَ مِنَ الفِتنِ ؟ وَمَاذَا أَنْزَلَ مِنَ الفِتنِ ؟ مَنْ يُوقِظُ صَوَاحِبَ الحُجُرَاتِ \_ يريد أزواجه \_ لِكَيْ يُصَلِّينَ ؟ رُبَّ كَاسِيَةٍ فِي الدُّنْيَا عَارِيَةٍ فِي الآخِرَةِ ».

- أخي: لا تتخل عن هذه السّفينة ؛ فأمواج الفتن تتلاطم من حولك... لا تقل: ﴿ سَاوِيَ إِلَىٰ جَبَلِ يَعْصِمُنِي مِرَ الْمَآءِ ﴾ [هود: ٤٣] بل بادر إلى ركوب هذه السّفينة \_ سفينة النّجاة \_ إنها بيوت الله في الأرض .. إنها المساجد ، فأنت إذا جلست في بيت الله ساعة أوساعتين \_ حتى إن جلست لا تتكلم \_ فأنت في مأمن من الفتن .
- ففي صحيح البخاري ومسلم عن أبي هريرة الشه أن رسول الله عن أبي الله عن أبي الله عن أبي الله عن أبَّ ألَّا الله عن أبَّ ألَّا الله عن أبَّ الله الله أن ألَّا إلى المسجد أوْ رَاحَ أَعَدَّ الله لَهُ نُرُلًا فِي الجَنَّةِ كُلَّا عَذَا أَوْ رَاحَ » (١).
- قال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَنِجِدَ ٱللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ اللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ وَأَقَامَ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَى ٱلزَّكَوٰةَ ﴾[التوبة:١٨].

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري كتاب الآذان ، باب فضل من غدا إلى المسجد ومن راح (٦٦٢) ، ومسلم كتاب المساجد ومواضع الصلاة باب المثي إلى الصلاة تمحى به الخطايا وترفع به الدرجات (٦٦٩) .

ٱللَّهَ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [الأنفال: ٤٥].

فكن ذاكرًا في كل نَفَسٍ من أَنفاس حياتك ؟ كن مباركًا حيثها كنت ، فذكر الله فيه حياة القلوب والقرب من علّام الغيوب ، ذكر الله فيه زوال الهموم ، وتفريج الكروب ، وطمأنينة القلوب ، قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْهَإِنُّ قُلُوبُهُ مِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ تَطْمَعِنُ ٱلْقُلُوبُ ﴾ [الرعد: ٢٨].

وهو خير الأعمال وأزكاها وأفضلها ، روى أحمد والترمذي وابن ماجة (١) عن أبي الدَّرداء ﴿ قَالَ رَسُولَ اللهُ ﷺ:

« أَلاَ أُنْبِئُكُمْ بِخَيْرِ أَعْمَالِكُمْ ، وَأَذْكَاهَا عِنْدَ مَلِيكِكُمْ ، وَأَرْفَعِهَا فِي دَرَجَاتِكُمْ ، وَخَيْرٌ لَكُمْ مِنْ إِنْفَاقِ الذَّهَبِ وَالْوَرِقِ ، وَخَيْرٌ لَكُمْ مِنْ إِنْفَاقِ الذَّهَبِ وَالْوَرِقِ ، وَخَيْرٌ لَكُمْ مِنْ أَنْ تَلْقَوْا عَدُوَّكُمْ ، وَخَيْرٌ لَكُمْ مِنْ أَنْ تَلْقَوْا عَدُوَّكُمْ ، وَلَكُمْ وَيَضْرِبُوا أَعْنَاقَكُمْ ؟ ». قَالُوا: بَلَى ، قَالَوا: بَلَى ، قَالَو: « ذِكْرُ الله تَعَالَى ».

فَقَالَ مُعَاذُ بْنُ جَبَلٍ ﴿ : مَا شَيْءٌ أَنْجَى مِنْ عَذَابِ الله مِنْ ذِكْرِ الله . والذَّاكر لله حيٌّ وإن توقفت منه الأعضاء ، والغافل عن ذكر الله

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٥/ ١٩٥) ، والترمذي كتاب الدعوات باب منه (٣٣٧٧) ، وابن ماجة كتاب الأدب باب فضل الذكر (٣٧٩٠) ، والحاكم (١/ ٤٩٦) وقال: صحيح الإسناد ولم يخرجاه ووافقه الذهبي ، والبيهقي في الشعب (١٥ ٥) ، وقال الهيثمي في المجمع (١٠/ ٧٣) : «رواه أحمد وإسناده حسن» ، وصححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع (٢٦٢٩) ، والمشكاة (٢٢٦٩) .

منهج المسلم في الفتن منهج المسلم في الفتن من حديث أبي ميت وإن تحرك بين الأحياء ؛ ففي «الصحيحين» (١) من حديث أبي موسى الأشعري ﴿ أَن النبي عَلَيْ قال : «مَثَلُ الَّذِي يَذْكُرُ رَبَّهُ وَالَّذِي لَا يُذْكُرُ رَبَّهُ وَالَّذِي لَا يُذْكُرُ رَبَّهُ وَالَّذِي لَا يُذْكُرُ رَبَّهُ مَثَلُ الْحَىِّ وَالْمَيِّتِ».

قال سبحانه: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَانِ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَخَشُرُهُ وَيَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ أَعْمَى ﴾ [طه: ١٢٤] ، وقال سبحانه: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّحْمَانِ نُقَيِّضَ لَهُ وَشَيْطَانًا فَهُوَ لَهُ وَقَرِينٌ ﴾ [الزخرف: ٣٦].

ثامنًا: الاستعاذة بالله من الفتن ، فعلى العبد أن يستعيذ بالله من الفتن عند ورودها ، بل وقبل ورودها عليه ؛ ليحصن نفسه ؛ فقد روى مسلم (۲) من حديث زيد بن ثابت ﴿ أَن رسول الله ﷺ قال :
 « تَعَوَّذُوا بِالله مِنَ الْفِتَنِ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ».

وكان النبي عليه يتعوذ في صلاته من فتنة المحيا والمات ، وفتنة المسيح الدَّجال ، وفتنة المغرم والمأثم ؛ كما في «الصحيحين» من حديث عائشة وأبي هريرة على الله عنه المعربية على المعربية على المعربية المعربي

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها ، باب عرض مقعد الميت من الجنة أو النار (٢٨٦٧) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري كتاب الأذان باب الدعاء قبل السلام (٨٣٢)، وانظر أطرافه هناك، ومسلم كتاب والمساجد ومواضع الصلاة باب ما يستعاذ منه في الصلاة (٥٨٩)، من حديث عائشة عنه والبخاري (١٣٧٧)، ومسلم (٥٨٨) من حديث أبي هريرة في .

ولا تغفل عن الدُّعاء ؛ فالله جلَّ وعلا حيُّ كريم يستحي إذا رفع الرَّجل إليه يديه أن يردَّهما صفرًا خائبتين (١) .

فتضرع إلى الله مع كلِّ محنة وفي كلِّ فتنة أن يثبِّتك الله ﷺ ولقد كان النبي ﷺ أكثر ما يقول:

« يَا مُقَلِّبَ الْقُلُوبِ ثَبِّتْ قَلْبِي عَلَى دِيْنِكَ ». (۲)

تاسعًا: الصُّحبة الطَّيِّبة الصَّالحة، فالصُّحبة قد تؤثر في الإنسان تأثيرًا يتضاعف على تأثير البيت نفسه ؛ فالصاحب ساحب إمَّا للثرى وإما للثريا.

لذا أقول: إن صحبة الصَّالحين من أعظم وسائل الثَّبات في الفتن ،
 فاصحب الأخيار الذين تذكرك وجوههم بالعزيز الغفار .

<sup>( ﴿ )</sup> أخرجه أبو داود كتاب الصلاة باب الدعاء (١٤٨٨) ، والترمذي كتاب الدعوات (٣٥٥٦) ، وابن ماجة كتاب الدعاء باب رفع اليدين في الدعاء (٣٨٦٥) ، وصححه الشيخ الألباني في صحيح سنن أبي داود (١٣٢٠) ، وابن ماجة (٣١١٧)، وصحيح الجامع (١٧٥٧) .

أخرجه الترمذي كتاب القدر باب ما جاء أن القلوب بين أصبعين من أصابع الرحمن (٢١٤٠) ، وقال :حديث حسن ، وابن ماجة كتاب الدعاء باب دعاء رسول الله على (٢١٤٠) ، من حديث أنس ، ورواه الترمذي (٣٥٢٢) ، عن أم سلمة على وقال حديث حسن ، وانظر: (٣٥٨٧) ، وصححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع (٣٩٨٧) ، والمشكاة (٢٩٨٧) .

اصحب من تذكرك رؤيتهم بالله ؛ فإن هناك قومًا إذا رأيت وجوههم ذكروك بالطاعة وفعل الخير والبعد عن المعصية .

فالصحبة تعينك على الطَّاعة وعلى الثَّبات على الإيمان. قال تعالى: ﴿ وَكُلاَّ نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلرُّسُلِ مَا نُثَبِّتُ بِهِ عَفُوَادَكَ ۚ وَجَآءَكَ فِي هَنذِهِ ٱلْحَقُّ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [هود: ١٢٠].

• وفي «الصحيحين» (١) من حديث أبي موسى الأشعري ﴿ أَنَّ النبِيِّ قِيْكَ قَالَ :

« إِنَّمَا مَثَلُ السُّجَلِيسِ الصَّالِحِ وَالجُلِيسِ السَّوْءِ ، كَحَامِلِ الْمِسْكِ وَالجُلِيسِ السَّوْءِ ، كَحَامِلِ الْمِسْكِ وَالجُلِيسِ السَّوْءِ ، كَحَامِلُ الْمِسْكِ : إِمَّا أَنْ يُحْذِيَكَ ، وَإِمَّا أَنْ تَبْتَاعَ مِنْهُ ، وَإِمَّا أَنْ تَجَدَ مِنْهُ رِيحًا طَيِّبَةً ، وَنَافِحُ الْكِيرِ : إِمَّا أَنْ يُحْرِقَ ثِيَابَكَ ، وَإِمَّا أَنْ تَجِدَ أَنْ تَجِدَ مِنْهُ رِيحًا طَيِّبَةً ، وَنَافِحُ الْكِيرِ : إِمَّا أَنْ يُحْرِقَ ثِيَابَكَ ، وَإِمَّا أَنْ تَجِدَ رَيحًا خَبِيثَةً ».

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري كتاب البيوع باب في العطار وبيع المسك (٢١٠١ ، ٥٥٣٤) ، ومسلم كتاب البر والصلة والآداب باب استحباب مجالسة الصالحين ومجانبة قرناء السوء (٢٦٢٨). (٢) أخرجه البخاري كتاب الإيمان ، باب من الدين الفرار من الفتن (١٩) ، وانظر أطرافه هناك=

رسول الله ﷺ قال:

« يُوشِكُ أَنْ يَكُونَ خَيْرَ مَالِ الْـمُسْلِمِ غَنَمٌ يَتْبَعُ بِهَا شَعْفَ الْجِبَالِ وَمَوَاقِعَ الْقَطْرِ يَفِرُّ بِدِينِهِ مِنَ الْفِتَنِ ».

فَصِهَام الأمان وطوق النَّجاة بعد الاعتصام بالله واللجوء إليه أن يجتنب الإنسان الفتن وأن ينأى عنها .

وروى أبو داود (۱) بسند حسنٍ عن المقداد بن الأسود أن رسول
 الله عليه قال :

« إِنَّ السَّعِيدَ لَمَنْ جُنِّبَ الْفِتَنَ . وَلَمْ الْبُتُلِيَ فَصَبَرَ فَوَاهًا ».

• وفي «الصحيحين» (٢) من حديث أبي هريرة على أن رسول الله على قال :

« سَتَكُونُ فِتَنٌ ، الْقَاعِدُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ الْقَائِمِ ، وَالْقَائِمُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ الْتَاشِي ، وَالْقَائِمُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ السَّاعِي ، وَمَنْ تَشَرَّفَ لَمَا تَسْتَشْرِفْهُ.

<sup>=</sup> وانظر الصحيحين: البخاري (٢٧٨٦) ، ومسلم (١٨٨٨) .

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود كتاب الفتن والملاحم باب في النهي عن السعي في الفتنة (٢٦٣)، وصححه الشيخ الألباني في الصحيحة (٩٧٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري كتاب المناقب بـاب علامـات النبـوة في الإســلام (٣٦٠١) ، وانظر طرفـاه هناك ، ومسلم كتاب الفتن وأشراط الساعة باب نزول الفتن كمواقع القطر (٢٨٨٦) .

منهج المسلم في الفتن ————————————————— ٣٦١ وَمَنْ وَجَدَ فِيهَا مَلْجَأً أَوْ مَعَاذًا فَلْيَعُذْ بِهِ ».

قال النووي (١) \_ رحمه الله تعالى :

« قوله : تشرَّف هو من الإشراف للشيء وهو الانتصاب والتَّطلع إليه والتعرض له ، ومعنى تستشرفه : تقلبه وتصرعه .

وقيل: بمعنى الإشفاء على الهلاك ».

أيها الأحبة ؛ هذه بعض الخطوات على طريق الخروج من الفتن إن حققناها قوي الإيهان وثبت ؛ قال تعالى: ﴿ يُثَبِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِيرَ } وَالمَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلثَّابِتِ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي ٱلْاَحْرَةِ ﴾ [إبراهيم:٢٧].

ولا ننسى أن الإيمان قول وعمل يزيد وينقص ... يزيد بالطاعة ، وينقص بالمعصية ، فيا أيُّما الفاضل إن حوَّلت هذا المنهج الذي أصلته لك إلى منهج عملي تجدد إيمانك وقوى ، وحينئذٍ تكون أهلًا بإذن الله لأن يثبتك الله في بحور فتن الشَّهوات والشُّبهات .

• قال تعالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ سُبُلَنَا ۚ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [العنكبوت:٦٩].

أسأل الله أن يجنّبنا الفتن ما ظهر منها وما بطن وأن يثبّتنا على الحقّ حتى نلقاه ، وألا يجعل حظّنا من ديننا قولنا ، وأن يحسن نيّاتنا وأعمالنا ،

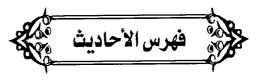
<sup>(</sup>١) مسلم بشرح النووي.

هذا ؛ وما كان من توفيق فمن الله وحده ، وما كان من خطأ أو نسيان فمني ومن الشيطان ، وأعوذ بالله أن أكون جسرًا تعبرون عليه إلى الجنّة ويُرمى به في نار جهنم ، وأعوذ بالله أن أذكركم به وأنساه .

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

وكتبه الفقير إلى عفو الرَّحمن محمّد بن حسّان القاهر ة١٤٢٧هـ





#### الحديث الصفحة

# [1]

الحديث الصفحة

| اقتدوا بالذين من بعدي من أصحاب «عبد الله بن                |
|------------------------------------------------------------|
| مسعود»                                                     |
| أكرموا أصحابي «عمر بن الخطاب» ٢٥                           |
| ألا إني أبرأ إلى كل خلِّ من خله «عبد الله بن مسعود» ٢٩     |
| ألا أستحي من رجل تستحي منه الملائكة «عائشة » ٣٢، ١٠٧       |
| ألا أستحي من رجل تستحي منه الملائكة «علي بـن أبي           |
| طالب»طالب                                                  |
| ألا إن الفتنة ها هنا «عبد الله بن عمر»                     |
| ألا أنبئكم بخير أعمالكم «أبو الدرداء»٣٥٦                   |
| ألا تأمنوني وأنا أمين من في السماء «أبو سعيد الخدري» . ٢٩٧ |
| البينة على من ادعى «عبد الله بن عمر»١٤٧                    |
| أما ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى                  |
| «سعد بن أبي وقاص»                                          |
| امش ولا تلتفت حتى يفتح الله عليك «أبو هريرة» ١٩١٠٠٠٠       |
| أمًّا صاحبكم هذا فقد غامر «أبو الدرداء»٣٠                  |
| إن الإيمان ليخلق في جوف أحدكم «عبد الله بن عمرو            |

إن لكل أمة أمينًا «أنس» .....

الصفحة الصفحة

|       | إن منكم رجلًا يقاتل على تأويل القرآن «أبو سعيد        |
|-------|-------------------------------------------------------|
| ۲     | الخدري»                                               |
|       | أنت مني بمنزلة هارون من موسى «سعد بن أبي              |
|       | وقاص»                                                 |
| •     | أنت مني وأنا منك «البراء بن عازب»                     |
| ١     | أنتن صواحب يوسف «علي بن أبي طالب» ٨١                  |
| ۲     | إنها مثل الجليس الصالح «أبو موسى الأشعري» ٥٥٣         |
| 7,777 | إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس «عائشة»٢٢             |
| ,     | إنه ستكون هنات وهنات «عرفجة»                          |
| •     | إنه سيكون بينك وبين عائشة «علي بن أبي طالب»           |
|       | إنه لم يكن نبي قبلي إلا كان حقًا «عبد الله بن عمرو بن |
|       | العاص»                                                |
| •     | إنه يخرج من ضئضي هذا قوم «أبو سعيد الخدري»٢٩٨         |
|       | إني الأرى الفتن تقع خلال بيوتكم «أسامة بن زيد» ٤٢     |
| ,     | إني لم أومر أن أنقب قلوب الناس «أبو سعيد»٢٩٧          |
|       | اهتز عرش الرحمن لموت سعد بن معاذ «جابر» ٣٥            |

| 1 17   | مهرس الاحتيان                                      |
|--------|----------------------------------------------------|
| الصفحة | الحديث                                             |
|        | اهدأ فها عليك إلا نبي أو صديق «أبو هريرة»٣         |
|        | أوصيكم بأصحابي «عمر بن الخطاب»                     |
|        | أوصيكم بتقوى الله «العرباض بن سارية»٣٦             |
|        | أيتكن صاحبة الجمل الأدبب «عبد الله بن عباس» ٢٠٩    |
|        | أين ابن عمك ؟ «أم سلمة»                            |
|        | إيها يا ابن الخطاب «سعد بن أبي وقاص»٧٧             |
|        | [پ]                                                |
|        | بادروا بالأعمال فتنًا كقطع الليل «أبو هريرة» ٤     |
|        | بشر قاتل ابن صفية بالنار «علي بن أبي طالب»٢٢٤      |
| •      | بينها أنا نائم إذ أتيت بقدح لبن «عبد الله بن عمر»٧ |
|        | بينها أنا نائم رأيت الناس يعرضون علي «أبو سعيد     |
|        | الخدري»                                            |
|        | [ت]                                                |
|        | تعرض الفتن على القلوب «حذيفة»                      |
|        | تعوذوا بالله من الفتن ما ظهر منها «زيد بن ثابت»٣٥٧ |
|        | تقتلك الفئة الباغية «أبو سعيد وأم سلمة»٢٤٧         |

|      | al Oi armi                                            |
|------|-------------------------------------------------------|
| صفحة | الحديث ال                                             |
| ۳۰۸  | تكون في أمتي فرقتان «أبو سعيد الخدري»٧٠٠٠،            |
|      | تلك أعظم وأطم «عصمة بن قيس السلمي» ٥٩                 |
|      | تمرق مارقة عند فرقة من المسلمين «أبو سعيد الخدري».٧٠٠ |
|      | تمرق مارقة عند فرقة من الناس «أبو سعيد الخدري» ٣٠٨    |
|      | [5]                                                   |
|      | الحسن مني وحسين من علي «المقداد بن معد يكرب»٣٢٨       |
|      | الحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنة «أبو سعيد           |
|      | الخدري»                                               |
|      | [호]                                                   |
|      | خرج النبي ﷺ غداةً وعليه مرط «أبو سعيد الخدري» ٣٢٢     |
|      | خير الناس قرني «عبد الله بن مسعود»                    |
|      | خير أمتي قرني «عمران بن حصين»                         |
|      | خيركم قرني «عمران بن حصين»                            |
|      | [ر]                                                   |
|      | رأس الكفر من ها هنا «عبد الله بن عمر» ٥٥              |

سئل رسول الله عَلَيْ: أي الناس خير؟ «عبد الله بن

[w]

| ٣٧١      | فهرس الأحاديث                                   |
|----------|-------------------------------------------------|
| الصفحة   | الحديث                                          |
| ١٨.      | مسعود»                                          |
| ٣٥٥.     | سبحان الله ماذا أنزل الله من الخزائن «أم سلمة»  |
| ·        | ستكون فتن القاعد فيها خير من القائم «خباب بن    |
| ٣١٠.     | الأرت»                                          |
| ٣٦٠.     | ستكون فتن القاعد فيها خير من الماشي «أبو هريرة» |
| ٦٣.      | سيأتي على الناس سنوات خدَّاعات «أبو هريرة»      |
|          | . [ص]                                           |
| ٤٧.      | صنفان من أهل النار لم أرهما «أبو هريرة»         |
|          | [ط]                                             |
| ۲۳۷،۷۳۲. | طلحة شهيد يمشي على الأرض «جابر»                 |
|          | [8]                                             |
| ٣٥٤.     | العبادة في الهرج كهجرة إلى «معقل بن يسار»       |
|          | عجبت من هؤلاء اللاتي كنَّ عندي «سعد بن أبي      |
| ٧٧.      | وقاص»                                           |
| 114.     | عشرة من قريش في الجنة «سعيد بن زيد»             |
|          | عمرو بن العاص من صالحي قريش «طلحة بن عبيد       |
|          |                                                 |
|          | عمرو بن العاص من صالحي قريش «طلحة بن عبيد       |

| ة بين الصحابة الله<br>الصفحة | الحديث                                              |
|------------------------------|-----------------------------------------------------|
| 778.                         | الله»                                               |
|                              | [ف]                                                 |
| ٧١                           | فتنة الرجل في أهله وماله وجاره «حذيفة»              |
| ,                            | [ق]                                                 |
| ٧٨                           | قام فينا رسول الله عَلِينَ مقامًا «حذيفة»           |
| ٣١.                          | قد كان مَنْ قَبْلَكُمْ ، يؤخذ الرجل «خباب بن الأرت» |
| ٠١٨.                         | قرني ثم الذين يلونهم «عبد الله بن مسعود»            |
|                              | [살]                                                 |
| ٨٢                           | كان الناس يسألون رسول الله ﷺ عن الخير «حذيفة»       |
| ۱۷۷                          | كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته «عبد الله بن عمر».    |
|                              | [3]                                                 |
|                              | لا تزالون بخير ما دام فيكم من رآني «واثلة بن        |
| 7 8                          | الأسقع»                                             |
|                              | لا تسبوا أصحابي فلو أن أحدكم أنفق «أبو سعيد         |
| ۲.                           | الخدري»                                             |
| 7.7.7                        | لا تسبوا أصحابي لا تسبوا أصحابي «أبو هريرة»         |

| الصفحا | الحديث |
|--------|--------|
|        | **     |

| لا تصيبكم فتنة ما دام هذا فيكم «أبو ذر»٧٢               |
|---------------------------------------------------------|
| لا تقوم الساعة حتى يمر الرجل بقبر الرجل «أبو            |
| هريرة»ه                                                 |
| لا يتمنين أحدكم الموت«أنس»                              |
| لا يكون اللعانون شفعاء ولا شهداء «أبو الدرداء»٢٦٧       |
| لأعطين الراية غدًا «سهل بن سعد»                         |
| لقد كان فيما قبلكم من الأمم «أبو هريرة»٧٥               |
| لكل نبي حواري وحواري الزبير «جابر »٣                    |
| الله الله في أصحابي «عبد الله بن مغفل» ٢٠٢              |
| اللهم اجعله هاديًا مهديًا «عبد الرحمن بن أبي عميرة» ٢٦٩ |
| اللهم أحبه وأحب من يحبه «أبو هريرة»٣٢٦                  |
| اللهم امض لأصحابي هجرتهم «سعد بن أبي وقاص» ٢٤.٠         |
| اللهم إني أحبه فأحبه «أبي هريرة»                        |
| اللهم إني أحبه فأحبه «البراء بن عازب»                   |
| اللهم إني أحبهم فأحبهم «أسامة بن زيد»                   |
| اللهم أهلي أذهب عنهم الرجس «أم سلمة»                    |

| , w | ىة | لصحا | ١ | سر', | لفتنة |
|-----|----|------|---|------|-------|
| 7   | ~  |      | • | U    | ~     |

| علامانه مقد | 1 \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \                |
|-------------|--------------------------------------------------------|
| لصفحة       | الحديث                                                 |
|             | اللهم بارك لنا في شامنا «ابن عمر»                      |
|             | اللهم بارك لنا في صاعنا ومدنا «ابن عباس»٥٦             |
|             | اللهم علمه الكتاب وقه العذاب «العرباض بن سارية». ٢٦٩   |
|             | اللهم لا يدركني زمان قوم لا يتبعون العليم «أبو         |
|             | هريرة»                                                 |
|             | اللهم لا يدركني زمان ولا تدركوا زمانًا لا يتبع فيه     |
|             | العليم «سهل بن سعد»                                    |
|             | ليس المؤمن بالطعان ولا اللعان «عبد الله بن مسعود» ٢٦٨  |
|             | [م]                                                    |
|             | ما تركت بعدي فتنة هي أضر على الرجال من النساء          |
|             | «أسامة ابن زيد»                                        |
|             | ما زلتم ها هنا؟ «أبو بردة»                             |
|             | ما ضر عثمان ما عمل بعد اليوم «عبد الرحمن بن سمرة» ١١٤  |
|             | ما على عثمان ما عمل بعد هذا «عبد الرحمن بن خباب» . ١١٥ |
|             | ما من القلوب قلب إلا وله سحابة «علي بن أبي طالب» ٦٦    |
|             |                                                        |

ما من صاحب فتنة يبلغون ثلاثمائة «حذيفة» ...... ٧٩

| حديث | 1 |
|------|---|
|      |   |

| ما من عبد يسترعيه الله رعية "معقل بن يسار"را                     |
|------------------------------------------------------------------|
| ما نفعني مال قط 🗽 حريرة ا                                        |
| مثل الذي يذكر ربه والذي لا يذكر ربه "أبو موسى" ٢٥٧               |
| من أتاكم وأمركم جميع من صحة                                      |
| من أحبني فليحب هذين عبر مسعودة                                   |
| من أحبني فليحبه ، فليبلغ الشاهد ﴿ جل من أرد ، ٢٢٨ ، ٣٢٧ من أحبني |
| من رجل يقوم فينظر حديدها                                         |
| من سب أصحابي فعلية لعنة الله "عطاء بن أبي رباح" ٢١               |
| من غدا إلى المسجد أو راح «أبو هريرة»                             |
| من كنت مولاه فعلي مولاه «علي بن أبي طالب»                        |
| من لعن مؤمنًا فهو كقتله "ثابت بن الضحاك»٢٦٧                      |
| من نجا من ثلاث فقد نجا "عبد الله بن حوالة الأزدي» .١٥٧           |
| من هاهنا جاءت الفتن «ابن مسعود»ه٥                                |
| من یشتری بئر رومة «عثمان بن عفان»                                |
| منهن ثلاثًا لا يكدن يذرن شيئًا «حذيفة»دن                         |
| (+1                                                              |

[ن]

نعم أهل البيت عبد الله وأبو عبد الله «طلحة بن

| الصفحة | الحديث                                             |
|--------|----------------------------------------------------|
| 77     | عبيد الله»                                         |
|        | [4]                                                |
| . \    | هذا غلق الفتنة «عثمان بن مظعون»٣                   |
| ٣      | هذان سيدا كهول أهل الجنة «أنس»                     |
| ۲      | هل انتم تاركو لي صاحبي «أبو الدرداء»               |
| ١.     | هل ترون ما أرى ؟ «أسامة بن زيد»                    |
| ۳.     | هم شر الخلق «أبو سعيد»٧٠                           |
| ۳۰     | هما ريحانتاي من المدينة «ابن عمر»                  |
|        | [6]                                                |
|        | والله ما الفقر أخشى عليكم «عمرو بن عوف» ٤٤         |
|        | والله ما ترك رسول الله ﷺ من قائد فتنة ِ «حذيفة»٧   |
| ۲۸،    | والله ما تنخم رسول الله ﷺ نخامة «المسور ومروان» ٢٧ |
|        | وإن بني إسرائيل تفرقت «عبيدالله بين عميرو بين      |
|        | اعاص»                                              |
|        |                                                    |

وعظنا رسول الله على موعظة بليغة «العرباض» ..... ٣٥

ويلك أو لست أحق أهل الأرض «أبو سعيد»....

| VV====================================      | فهرس الأحاديث =  |
|---------------------------------------------|------------------|
| السفحة                                      | الحديث           |
| دل إن لم أعدل «أبو سعيد»٢٩٩.                | ويلك ومن يع      |
| [ي]                                         |                  |
| ك أغضبتهم «المسور ومروان»٣٧                 | يا أبا بكر ، لعل |
| سعيف وإنها أمانة «أبو ذر»١٧٦                |                  |
| إني رسول الله ولن يضيعني «سهل بن            | يا ابن الخطاب    |
| ۲۸۳                                         | حنیف»            |
| عندنا «ابن عمر»                             | يا عثمان ، أفطر  |
| نتول مستشهد «عائشة»١٦٠                      | يا عثمان إنك من  |
| ، الله يقمصك قميصًا «عائشة»                 | يا عثمان إنه لعل |
| وب ثبت قلبي على دينك «أنس وأم               | يـا مقلـب القلـ  |
| ٣٥٨                                         | سلمة»            |
| زمان «أبو سعيد»                             | يأتي على الناس   |
| متي يقرؤون القرآن «علي بن أبي طالب» . • • ٣ | يخرج قوم من أه   |
| يومئذ مظلومًا «ابن عمر»                     |                  |

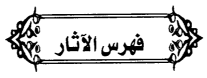
يقتل هذا فيها مظلومًا «ابن عمر» .....

يوشك أن يكون خير مال المسلم غنم «أبو سعيد» ..... ٣٦٠









| الأثـــر                                           | الصفحة |
|----------------------------------------------------|--------|
| أحسنوا إليه وأكرموا مثواه «علي»                    |        |
| أخاف عليكم فتنًا كأنها الليل «ابن مسعود»           |        |
| أخبروني ماذا نقمتم على أصحاب رسول الله «ابن        |        |
| عباس»                                              |        |
| اخرج فقاتلهم فإن معك من قد نصر الله بأقل منهم      |        |
| «عبد الله بن الزبير»                               |        |
| أدعوك إلى تقوى ربك «بسير بن أبي مسعود»             |        |
| إذا أحب أحدكم أن يعلم إذا أصابته الفتنة «حذيفة بن  | ٠.     |
| الیهان»                                            |        |
| أرسل يدي يا قفل الفتنة «أبو ذر»                    |        |
| استقبل والله الحسن بن علي معاوية «الحسن البصري»٣٣١ |        |
| أعزم على كل من رأى أن عليه سمعًا وطاعة لي «عثمان   |        |
| ابن عفان »ابن عفان »                               | 105    |

108,107....

| الصفحة | الأثــــر |
|--------|-----------|
|        |           |

| أعزم عليكم أن ترجعوا "عثان بن عفان"١٥٤                      |
|-------------------------------------------------------------|
| أقاتله على دم عثمان «معاوية»                                |
| أقسم بالله الذي آمن به المؤمنون وكفر به الكافرون            |
| «عائشة»                                                     |
| أقول ما قال الله : علمها عند ربي في كتاب «جعفر بن           |
| محمد الصادق»                                                |
| أقيدونا بعبد الله بن خباب بن الأرت «علي بن أبي              |
| طالب»طالب»                                                  |
| ألا إني قدمت بلدًا وفيه أهلي فأقمت «عثمان بن عفان» ١٢٩، ١٣٣ |
| ألا لا يقر لي عامل أكثر من سنة «عمر بن الخطاب»٢٦١           |
| إلى الله أشكو عجري وبجري «علي»                              |
| أما إنَّه كيِّس ولا تسمعها إيَّاه «عمر»                     |
| أمًّا حبي لأهل بيتي «عثمان بن عفان» ١٤٠                     |
| أما الذي نريد وننوي فالإصلاح «علي بن أبي طالب» ٢١٥          |
|                                                             |

| الصفحة | الأثــــر                                           |
|--------|-----------------------------------------------------|
| ,      | أما القتال فلا «عثمان بن عفان»                      |
| ۲      | أماه ما أقدمك إلى هذه البلاد «القعقاع بن عمرو»٢١٧   |
| ۲      | أمروا أن يستغفروا لأصحاب محمد «عائشة»٢٤             |
|        | إنا بنو عبد المطلب قد أصبنا من هذا المال «الحسن بن  |
| . 7    | علي»                                                |
|        | انتهى القضاء في أصحاب النبي إلى ستة «مسروق» ٢٦٢     |
| ٨٢     | أنشدك الله يا حذيفة «حذيفة»                         |
|        | إن أردت الصلح فأبو موسى صاحب ذلك «عامر بن           |
| ,      | مطر»                                                |
| •      | إن عثمان مات مظلومًا والله لأطالبن بدمه «عائشة» ٢٠٨ |
| •      | إن الغوغاء من أهل الأمصار «عائشة»                   |
| · .    | إن الفتنة تعرض على القلوب «حذيفة»                   |
|        | إن قتل النعمان فليتوكل القيادة «عمر بن الخطاب»٩٣    |
| •      | إن قتلة عثمان لهم مدد وأعوان «علي»                  |

|                 | Ai.,       |
|-----------------|------------|
| الصفحة          | الأثـــــر |
| - <del></del> , | <b>4</b>   |

| إن كنت صادقًا فامكنا من قتلته «معاوية»                |
|-------------------------------------------------------|
| انظر ما يقول هؤلاء القوم «عثمان»                      |
| إنك صاحب رسول الله وأنت أسن مني «عمروبن               |
| العاص»                                                |
| إنكم كنتم تسألون رسول الله عن الخير «حذيفة» ٧٩        |
| إن الله بعث محمدًا دعا الناس من الضلال إلى الحدى      |
| «حذيفة»                                               |
| إن الله نظر في قلوب العباد «ابن مسعود»١٥٢، ٢٦، ١٥٢    |
| إن لكل نبي وصيًّا «ابن سبأ»                           |
| إنها أريد أن يحجز بين الناس مكاني «عائشة»٢١٣          |
| إنه كان مني في عثمان شيء «طلحة»                       |
| إنهم انطلقوا إلى آيات نزلت في الكفار «ابن عمر»٣١٢     |
| إني أعطيت ابن أبي السرح ما أفاء الله عليه «عثمان» ١٤٠ |
| إني لأرى كتائب لا تولى حتى تقتل «عمرو بن العاص» . ٣٣١ |
|                                                       |

| الصفحة | الأثسر   |
|--------|----------|
|        | <b>→</b> |

| أوصيكم بتقوى الله عز وجل «علي»                            |
|-----------------------------------------------------------|
| أي ماء هذا ؟ فقالوا: ماء الحواب «عائشة»                   |
| أيها الناس إن القرآن واحد «عثمان»                         |
| أيها الناس إن القصر سنة نبيكم «عثمان»                     |
| أيها الناس إن هذا فتح «علي»                               |
| بأبي شبيه بالنبي وليس شبيها بعلي «أبو بكر»                |
| بعثني أبو موسى إلى عمر «أنس»                              |
| بل اكفف عنا أربعة آلاف سيف «علي»                          |
| بل نعفو ونقبل ونبين لهم الحق «عثمان»                      |
| بينها عبد الله بن خباب في يد الخوارج «أبو مجلز» ٣١١، ٣١١، |
| بينها عثمان يخطب إذ قام إليه رجل «ابن عمر»١٦٣             |
| تعوذت بالله من يوم البلاء ويوم العورة «أبو ذر» ٥٩         |
| تلك دماء طهر الله يدي منها أفلا أطهر لساني «عمر بن        |
| عبد العزيز»                                               |

# 

| جاء زید بن ثابت إلى عثمان «ابن سيرين»٥٥١          |
|---------------------------------------------------|
| جاء عبد الله بن شداد فدخل على عائشة «عبيد الله بن |
| عياض»عياض                                         |
| جئت أحدثكم ، أنزل الوحي على رسول الله             |
| وأصحابه هم أعلم بتاويله «ابن عباس»                |
| حب أصحاب النبي سنة «قبيصة بن عقبة»                |
| الحمد لله الذي هدى بنا أولكم وحقن بنا دماء آخركم  |
| «الحسن»                                           |
| الحمد لله ، والله إنها يدُّ خطت المفصل «عثمان»    |
| خرجت مع عائشة إلى مكة «عمرة بنت أرطأة»١٦٣         |
| خرجنا لنستنهض الناس ليدركوا دم عثمان «الزبير» ٢٠٨ |
| خطب عمر الناس بالجابية «جابر بن سمرة»٢٥           |
| خلِّ ! لا أم لك «علي بن أبي طالب»                 |
| ذكرني علي بحديث سمعته من رسول الله «الزبير» ٢١٠   |

| الصفحة | الأثـــر |
|--------|----------|
|        | <b>√</b> |

| ذهبت المعارف وبقيت المناكير «الحسن البصري»١٩                                                             |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| رحم الله عائشة «عروة»                                                                                    |
| سلام عليك! فإني أحمد إليك الله «عائشة»                                                                   |
| صبغ في العلم صبغة «علي»                                                                                  |
| صحبت عمرو بن العاص فما وجدت رجلًا أبين                                                                   |
| «قبیصة بن جابر»                                                                                          |
| طالما جلَّى الزبير بهذا السيف الكرب «علي»                                                                |
| عزيز عليَّ ـ أبا محمد ـ أن أراك مجنّدلًا «علي»٢٢٣                                                        |
| عليُّ أول من أسلم «زيد بن أرقم»                                                                          |
| فوالله ! مازال عمر يكلمني «أبو بكر»                                                                      |
| قال فتى منا من أهل الكوفة لحذيفة «محمد بن كعب                                                            |
| القرظي»القرطي القرطي |
| قتال شهده أصحاب محمد وغبنا «الحسن البصري»٣٤٢                                                             |
| قتل أمير المؤمنين عثمان مظلومًا «الحسن»                                                                  |

## الأثـــر

| قد كنا نقول ورسول الله حيٌّ «ابن عمر»                                            |
|----------------------------------------------------------------------------------|
| القلوب أربعة: قلب أجرد فيه سراج يزهر «حذيفة» ٨٥                                  |
| کان بعید المدی شدید القوی «ضرار بن ضمرة ۳۲۰                                      |
| كان عبد الله بن سبأ «يزيد»                                                       |
| كان الناس يسألون رسول الله عن الخير «حذيفة» ٨٢                                   |
| كان بين أبي بكر وعمر محاورة «أبو الدرداء» ٢٩                                     |
| كنا بصفين فلما استحرَّ القتل «أبو وائل»                                          |
| كنا جلوسًا عند باب عبد الله بن مسعود «عمرو بن                                    |
| سلمة»                                                                            |
| كنا عند عمر فقال: أيكم سمع رسول الله ﷺ يذكر                                      |
| الفتن «حذيفة»الفتن «حذيفة                                                        |
| كنت أطوف بالكعبة فإذا برجل «محمد بن سيرين» ١٦٣                                   |
| كُفًّا عَمَا يَبِعْلَنِي عَنْكُمَا «علي»كُفًّا عَمَا يَبِعْلَنِي عَنْكُمَا «علي» |
| كلمة حقِّ أريد بها باطل «علي»                                                    |

| ۳۸۹=  | فهرس الأثار ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ            |
|-------|-------------------------------------------------------------|
| لصفحة | **                                                          |
|       | كيف حالك يا أمَّاه «علي»                                    |
|       | لا أدري أذكر النبي ﷺ بعد قرنين أو ثلاثة «عمران»١٨           |
|       | لا آمركم ولا أنهاكم «علي»                                   |
|       | لا أكون أول من خلف رسول الله في أمته بسفك الـدماء           |
|       | «عثمان»                                                     |
|       | لا أنازعـه في الخلافـة وإني لأعلـم أنـه أفضـل منـي          |
|       | «معاویة»                                                    |
|       | لا تقلِ ذلك يا أبا عامر ، والله لم أذل المؤمنين «الحسن» ٣٣٦ |
|       | لا تقولوا ذلك ، نبينا ونبيهم واحد «عمار» ٢٤٦                |
|       | لا حاجة لي بذلك ، فكفوا «عثمان بن عفان» ١٥٥                 |
|       | لتخضبن هذه من هذا «علي»                                     |
|       | لست أدعي أني مثل علي في الفضل «معاوية» ٢٤٢                  |
|       | لقد أدركنا أقوامًا كنا في بينهم لصوصًا «الحسن               |
|       | البصري»                                                     |
|       | لقد فارقكم رجل أمس «الحسن بن علي»                           |

٣٩ الفتنة بين الصحابة المحابة المحابة

#### الأثـــر الصفحة

لقد قال الناس في ذلك ما قالوا «عمرو بن العاص» .... ٢٧٣ لقد كانت جماجم العرب في يدي «الحسن بن على» ..... ٢٣٤ اللهم إني أبرأ إليك من دم عثمان «على بن أبي طالب» ١٧٤.... اللهم إني قد كرهتهم وكرهوني «على بن أبي طالب» ....١٧٥ .١٧٦ اللهم تركتني فيهم ما بدا لك «على» ..... اللهم ليس هذا ما أردت «على» .....٢٢٣... لم أر بالكوفة أعلم من على وأبي موسى «الأسود بن لم يكن يفتى في المسجد في زمن رسول الله عَلَيْ غير هؤلاء «صفوان بن سليم» ..... لما قدم على البصرة في إثر طلحة «الحسن البصري» ..... ١٨٠... لم يكن أحد أشبه بالنبي من الحسن «أنس» ..... لما خرجت الحرورية اعتزلوا في دارهم «ابن عباس» ٢٩٣.... لو حدثتكم بكل ما أعلم ما قد ثم في الليل «حذيفة» لوددت أنى مت قبل هذا بعشرين سنة «على» .....٢٢٣.... 

# 

ما يجلس أشقاهم أن يجيء فيقتلني «علي» ...... ٣١٨ مرحبًا بالموت ، حبيب جاء على شوق «حذيفة»..... ٩٥

وافقت ربي في ثلاث «عمر».....

والذي خلق الحبة وبرأ النسمة «علي بن أبي طالب» ..... ١٨٩

والله إني لأعلم الناس بكل فتنة «حذيفة» ....٧٨

## الفتنة بين الصحابة 🌦 الصفحة

| 479. | والله لا أخير بين أمرين «معاوية»                   |
|------|----------------------------------------------------|
|      | والله لقد قدمت على كسرى وقيصر والنجاشي «عروة       |
|      | ابن مسعود»ا                                        |
|      | والله لم أستعمل إلا مرضيا «عثمان»                  |
| ۲۰۳. | والله ما أحب أن ألقى الله وفي عنقي قطرة دم «عثمان» |
|      | والله ما ادري أنسي أصحابي «حذيفة»                  |
| ٣١٥  | والله ما أراك إلا مقتولًا به «علي»                 |
|      | والله ما أكون أول كاذب على رسول الله «علي»         |
|      | والله ما أنا بالطريق إلى قرية من القرى «حذيفة»     |
| 770  | وددت أني كنت جلست كها جلس أصحابي «عائشة»           |
| 770  | وددت أني كنت غصنًا رطبًا «عائشة»                   |
|      | ويحك إنك لا تدرين ما فقد الناس «معاوية»            |
| ۱۷۸  | با أبا الحسن أنت أولى بهذا الأمر «طلحة»            |
|      | با أبا عبد الله! رأيتم رسول الله وصحبتموه «محمد بن |

| فهرس الأثار                                                  |
|--------------------------------------------------------------|
| الأثــــــ الصفح                                             |
| كعب القرظي» ٨٧، ٢٧٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠        |
| يا أبا محمد إن الناس قد اجتمعوا إلى في البيعة «علي»١٧٧، ١٧٨، |
| يا أبت أعزم عليك ألا تخرج «الحسن بن علي»٢١٤                  |
| يا ابن أخي أمروا أن يستغفروا لأصحاب محمد                     |
| «عائشة»ها                                                    |
| يا أم المؤمنين دعي المدينة «طلحة والزبير»٢٠٧                 |
| يا أمير المؤمنين ائذن لي أن أمنعك من القوم «علي»٥٥١          |
| يا أمير المؤمنين أبعث إليكم جندًا ليقيم معك «معاوية» ١٥٦٠    |
| يا أمير المؤمنين إذا خلعتها أمخلد أنت في الدنيا «ابن         |
| عمر»                                                         |
| يا أمير المؤمنين ألا أقاتل «الصحابة»                         |
| يا أمير المؤمنين الأنصار بالباب «زيد بن ثابت»٥٥١             |
| يا أمير المؤمنين لا تخرج من مدينة رسول الله ﷺ «عبد الله      |
| ابن سلام"                                                    |
| يا أمير المؤمنين ما زلت أصليها ركعتين «أعرابي»١٣٠            |

| ابة  | ٣٩٤ الفتنة بين الصع                                 |
|------|-----------------------------------------------------|
| يفحا | الأثـــر                                            |
|      | يا أهل الكوفة أنتم وليتم "علي"                      |
|      | يا أيها الناس أنصتوا "طلحة"                         |
|      | يا حسن ليتني مت قبل هذا اليوم "علي"                 |
|      | يا عبد الله بن شداد هل أنت صادقي «عائشة»            |
|      | يا عدو الله ! ألم أكن أحسن إليك؟ «علي»              |
|      | با غلق الفتنة «عثمان بن مظعون»                      |
|      | اليوم طاب الضرب معك يا أمير المؤمنين «أبو هريرة»٤٥١ |
|      |                                                     |

يا ويح لبيد حيث يقول «عائشة» .....



لفهرس \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ لفهرس \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

# فهرس الموضوعات المحكم

| <del>-</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الصفحة |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| إهداء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٥      |
| مقدمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٧      |
| فضائل الصحابة على الصحابة المسلمة المس | ۱۳     |
| فضائل الصحابة في السنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 44     |
| ظهور الفتن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٤١     |
| مصدر الفتن ومنبعها ه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 00     |
| كيف يعرف المرء هل أصابته الفتنة ؟٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٦٧     |
| بداية الفتنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٧١     |
| فضائل لعمر بن الخطاب ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٧٤     |
| التعريف بحذيفه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٧٨     |
| نبوءة المصطفى عَيَالِيَة بمقتل عثمان الله المسلم عنهان الله عنهان الله المسلم ا | 99     |
| لماذا خص النبي ﷺ عثمان بذكر البلاء مع أن عثمان قتل كما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |        |
| قتل عمر ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1.7    |
| من هو عثمان بن عفان؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 117    |

| ٣٩٨ الفتنة بين الصحابة و                                     | صحابة 🚓 |
|--------------------------------------------------------------|---------|
| الموضوع الصفح                                                | الصفحة  |
| ابن سبأ يشعل نار الفتنة                                      | 170     |
| إجابة عثمان بن عفان شي على الأمور التي نقمها الثوار عليه ١٢٩ | 179     |
| طوائف تدوين التاريخ                                          | ۱۳۱     |
| حصارعثهان ومقتله ﷺ                                           | 180     |
| أين كان الصحابة ﷺ والثوار يحاصرون بيت الخليفة ؟ ١٥٣          | 104     |
| هل كان عثمان عاجزًا عن الفرار إلى الشام أو إلى أي بلد؟ ١٥٦   | 107     |
| هل شارك في قتل عثمان ، أحد من الصحابة ، هامش ١٦٥             | 170     |
| مبايعة علي 🛎                                                 | ۱۷۳     |
| فضائل علي بن أبي طالب                                        | ١٨٥     |
| موقعة الجمل                                                  | 199     |
| كيف بدأت الفتنة ؟                                            | 7 • 9   |
| أقوال أهل العلم في موقعة الجمل                               | 777     |
| موقعة صفين                                                   |         |
| أقوال العلماء في حديث « تقتلك الفئة الباغية» ٢٤٧             | 787     |
| قضية التحكيم                                                 | 707     |

| الفهرس ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 799-        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | الصفحة      |
| رواية الإمام الطبري المكذوبة في قضية التحكيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 705         |
| تبيين كذب الرواية سندًا ومتنًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>Y0</b> \ |
| فضائل أبي موسى الأشعري ﴿ الله على المسلم الم | ۲٦.         |
| فضائل عمرو بن العاص ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 774         |
| فضائل معاوية شي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| التفصيل في قضية التحكيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۲۷۳         |
| فتنة ظهور الخوارج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 711         |
| مناظرة ابن عباس للخوارج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Y \\        |
| أحاديث أخبر فيها رسول الله عن غرقة الخوارج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 747         |
| مقتل علي ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ۱۰۰۱        |
| فضائل الحسن بن علي ﴿ الله على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | , , ,       |
| تنازل الحسن 🍪 عن الخلافة لمعاوية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Y-1-4       |
| واجبنا نحو الصحابة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | * ; \       |
| منهج المسلم في الفتن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | r ; 4       |
| فهارس الأحاديثفهارس الأحاديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | مار الد سار |

| الفتنة بين الصحابة 😓 | ξ··                   |
|----------------------|-----------------------|
| الصفحة               | الموضوع               |
| ٣٧٩                  | فهارس الآثار          |
| ٣٩٥                  | ف سر المضمعا <i>ت</i> |

