

فاز ورالي

# Amly http://arabicivilization2.blogspot.com



هرون الرشيد

تأليف

الدكتور أحمد أمين بك

دار الهلال تمصر

الغلاف للفنان: محمد أبو طالب Amby <u>http://arabicivilization2.blogspot.com</u>

طلبت الى دار الهلال أن أضع كتابا عن هرون الرشيد ، قاغتبطت بهذا الطلب لأنى أحبه ، وربما كان سبب حبى له أنه رجل عاطفى ذواق ، يخضع للمؤثرات الوقتية ، فيصلى مائة ركعة كل يوم ويحج ماشيا . ويهيم من ناحية أخرى بالجمال والغناء ومجالس الشراب . ويحدثه أبو العتاهية حديث الزهد فيبكى حتى تخضل لحيته ، ويقول له ابن أبى مريم نكتة فيضحك حتى يستلقى على قفاه ، ويرضى عن البرامكة فيطلق لهم العنان ، ويغضب عليهم فينكل بهم أشد النكال

ورجل كهذا يكون ــ عادة ـ صريحا صادقا ١٠ وأحبه أيضا لانه أعلى شأن الشرق فى الغرب • فكلما ذكر هرون الرشيد ، تخيل الغربيون الشرق بفتنته العجيبة وجاذبيته الساحرة ، والسبب فى ذلك كتاب ألف ليلة وليلة وما أضفت عليه علاقته بشارلمان من فخفخة واجلال ، وتوالى الوفود منه واليه ، وحركة التجارة بين الشرق والغرب فى أيامه الى غير ذلك

ويضاف الى هذا كله ما رزق من حسن حظ ٠٠ فكثير من

- 0 -

الحلفاء قبله وبعده كمعاوية ، وعبد الملك بن مروان ، وهشام ابن عبد الملك ، وعبـــد الرحمن الداخــل ، وعبد الرحمن الناصر ، والمأمون ، كانوا خيرا منه

وغلطة كغلطة البرامكة كانت تكفى لأن تطوح بذكره ، وتصغر من شأنه •• ولكن هى الظروف وهو الحظ ، حتى ان بعض كبار المؤرخين كابن خلدون نصبوا أنفسهم للدفاع عنه وتصويره كأنه نبىكريم لا يصح أن يغنى ولا أن يشرب ولا أن يزل

كل هذا ونحوه ، جعله محبوبا عالى الذكر بعيد الصيت وقد عمدت الى كتابته بأسلوب عصرى ســـهل يناسب جمهور القـراء ، فلم أتعمق فيــه تعمتما يجعله ثقيلا ، ولا أغرقته بذكر المصادركما يفعل الجامعيون ومن نحا نحوهم والله يرزقه من الحظوة ما رزق الرشيد

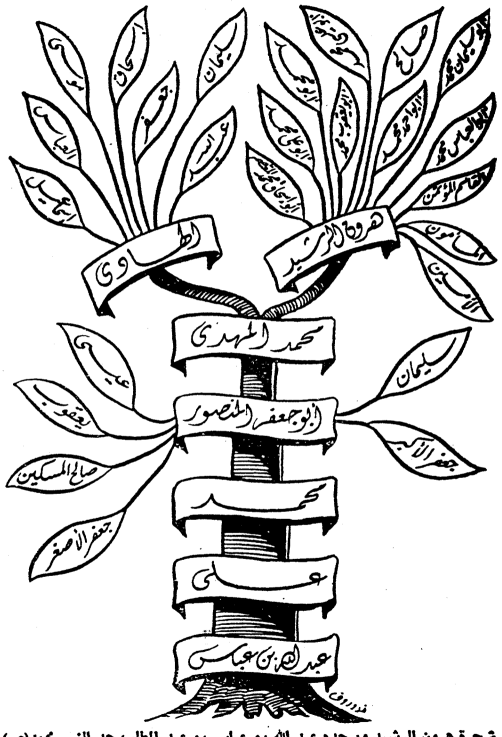
-1-

أحمد أمين



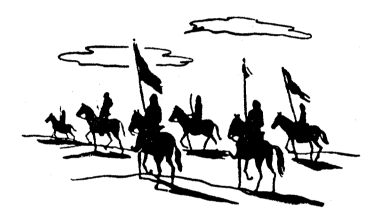
الرشيد في سطور

- ، ولد هرون الرشيد ببلدة « الرى ، بطبرستان في آخر ذي الحجة سنة ١٤٥ ه وقيل في أول المحرم سنة ١٤٩ه
- بويع بالخلافة يوم الجمعة ١٢ ربيع الأول سنة ١٧٠ ه
  في صبيحة الليلة التي مات فيها أخوه الخليفة الهادى
- استوزر الرشيد سنة مبايعته بالحلافة يحيى بن خالد
  البرمكى ودفع اليه بخاتمه قائلا : قد قلدتك أمر
  الرعية ، فاحكم فيها بما ترى •
- فى سنة ١٧٦ ه خرج عليه يحيى بن عبد الله بالديلم ،
  فأرسل اليه الفضل بن يحيى فى خمسين ألفا ، وأعاد
  الأمن الى نصابه وقه تمكن من اخماد عدة فتن فى
  الجزيرة ودمشق فى سنتى ١٧٧ ، ١٧٨ هـ
- فى سنة ١٧٥ ه عقد الرشيد لابنه محمد ابن زوجته زبيدة بولايته العهد من بعده ، ولقبه ، الأمين ، وعمره وقتئذ خمس سنوات
- فى سنة ١٨٢ ه بايع الرشيد لابنه (عبد الله ، بولاية العهد بعد محمد الأمين ، وولاه خرار الن ، ولقبه (المأمون، وبايع لابنه القاسم بولاية العهد بعد المأمون ، ولقبه ( المؤتمن ، وولاه على الجزيرة والثغور
- خرج لمحاربة رافع بن الليث بخراسان في جيش كبير
  من د الرقة ، سنة ١٩٢ ه وقد بدأ مرضه
- مات سنة ١٩٣ ه بعد أن قضى في الولاية ٢٣ سينة وشهرين و ١٨ يوما



شجرة هرون الرشيد من جده عبد الله بن عباس بن عبد المطلب جد النبي محمد (ص)

مسيكاد دولة



للدول عمر كالذى للافسراد • طفولة ، ومراهقة ، وشباب ، وكهولة ، وشيخوخة • وهى كالافراد أيضا • بعضها يولد هزيلا مريضا يموت فى مهده أو بعد مهده بقليل ، وبعضها يولد صحيحا معافى تمتد حياته ويطول عمره ، وهى كذلك كالافراد • يعتريها أحيانا موت الفجاءة، وأحيانا يدب الفناء فيها وتموت عضوا فعضوا حتى ينتهى أجلها ، وهى أيضا قد يطول عمرها وقد يقصر ، والملاحظ أن الدول فى أول نشأتها كانت قصيرة العمر ، ثم تعلم مثلا أن عمر دولة الحلفاء الراشدين كان نحو ثلاثين عاما • فجاءت الدولة الأموية فعساشت نحو مائة عام • ثم حابت الدولة العباسية فعاشت أكثر من خمسمائة سنة

والدول الغربية الحديثة تعلمت من أسباب سقوط الدولة اليونانية والرومانيـــة ، واحترست من أن تقع فى مثـل أمراضها ١٠ فطال عمرها كثيرا • ولا يعلم الا الله منتهاها • ولكنها على كل حال الى النهـــاية المحتومة للافراد والامم وهى الفناء • والدولة الاموية التى سبقت الدولة العباسية أخذت فى الفناء من بعد وفاة عمر بن عبد العزيز،واستمرت فى طلوع الروح نحو ثلاثين سنة

# أسباب سقوط الدولة الأموية

ولسقوط الدولة الأموية أسبياب : منها أن الأمويين شددوا النكير على العلويين وساموهم الخسف وكان أولاد الحسين بعد مقتــل أبيهم صغارا • فلما مضى الزمن شبوا وحاولوا أن يأخذوا بثار أبيهم • وكان أول حجر في سقوط بنى أمية قتل سليمان بن عبد الملك لا بى هاشم · وقد عهد أبو هاشم عند قتله الى محمد بن على رأس العباسيين ، وكان الأمويون يحذرون العلويين أكثر مما يحذرون العباسيين · ولذلك أمكن العباسيين ، أن يبثوا دعوتهم ضد الأمويين فى اطمئنان

والشانى أن الدولة الأموية كافأت رجالها العظام أسوأ مكافأة ، والرجال العظام فى الدول قليل · فلما فقدت الدولة الأموية رجالها فقدت جانبا عظيما من قوتها · فكان من رجال الدولة الأموية المخلصين موسى بن نصير فاتح الاندلس ، وخالد بن عبد الله القسرى ، ويزيد بن المهلب، وقتيبة بن مسلم · ومن خطأ الخلفاء الأمويين ظلمهم لأمثال هؤلاء الرجال ، فقتلوا بعضهم كخالد بن عبد الله ، وقتيبة ابن مسلم ، ويزيد بن المهلب ، وزج بموسى بن نصير فى السجن

وسبب ثالث ، وهو تباعد أطراف المملكة بسبب الاتساع فى الفتوح • فبلغت دائرة ملكهم ما لم تبلغه قبلهم غير دولة الرومان ، فما بين النهرين المعسروف بالجزيرة ، وايران ، وقسم من الافغان ، والتركستان ، والقوقاز ، وأرمينيا ، وشببه جزيرة العرب ، وسروريا ، ومصر ، والغرب ، والاندلس ، كلها دخلت فى حوزة سلطانهم • وضبط هذه الاقطار المختلفة المترامية الأطراف صعب جدا ، وخصوصا اذا كان الخلفاء ليسوا بالاقوياء الحازمين ، بل من الضعفاء الذين يجرون وراء شهواتهم • ولذلك كان من حزم الدولة العباسية ومن قواعدها الإساسية عدم التوسع فى الفتوح

- 18 -

يضاف الى ذلك ما حبا الله به العباسيين من أمثال أبى مسلم الحراسانى الذى نجح نجاحا باهرا فى الثورة على الأمويين والدعوة للعباسيين • فاستطاع بذلك أن ينتقم من العرب جزاء وفاقا لما انتقم العرب من الفرس فى مبدأ الاسلام • وكان رجلا عظيم الشخصية جبارا أدار الحرب على الامويين فى مهارة ونشاط وقسوة حتى نبحح • ومع ذلك كافأه أبو جعفر المنصور أسوأ مكافأة بقتله، بعد أن مهد له الطريق وأزال منه كل ما اعترضه من عقبات • • شأن الامويين فى نوادر رجالهم ، وشأن الرشيد – فيما بعد – فيما فعله مع

كل هــــذه الاسباب تجمعت ، وكانت سببا فى سقوط الدولة الأموية وقيامالعباسيين بعدهم ينكلون بهم ويفتكون بكل من عثروا عليه منهم

# الأمويون والعباسيون

على كل حال ، ما أكبر الفرق بين الدولة الأموية والدولة العباسية .. كان الأمويون يحكمون البلاد حكما عربيا فيه بساطة وفيه عيوب التبلية . أما العباسيون فكانوا يحكمون البلاد حكما فارسيا وكانت قصور الحلفاء الأمويين قصورا فخمة بسيطة كالذى نشاهده من آثارهم . وكانت قصور العباسيين فخمة معقدة . وكان المثل الأعلى للأمويين أمراء غسان وأمثالهم . أما المثل الأعلى للعباسيين فالأكاسرة . وكان الولاة فى العهسد الأموى ذوى عقلية عربية أمثال : زياد بن أبيه ، والحجاج ، وخالد بن عبد الله القسرى . أما

\_ 10 \_

فى الدولة العباسية فوزراؤهم أمثال البرامكة ممن ينزعون نزعة فارسية وهكذا ٠٠٠

وربما اتفق الامويون والعباسيون على أشياء أهمه. شيئان :

أولا : حصر الخلافة فى بيت واحد ٠٠ هؤلاء يحصرونها فى الأمويين ، وهؤلاء يحصرونها فى العباسيين • وتجرى الخلافة على قانون الوراثة لا على قانون الشورى ، ورأى أهل الحل والعقد • وكذلك يتفقون فى أنهم قلبـــوا الخلافة الى ملك عضوض

#### الملك العضوض

والفرق بين حكم الشورى والملك العضوض ، أن الأول لا ينحصر فى بيت ولا فى ولى عهد ولكن يستشار أهل الجل والعقد فيمن يصلح • ولذلك قالوا أن بيعة عمر لأبى بكر، كانت فلتة وقى الله المسلمين شرها

أما الثانى ، فكان الخليفة يعمل على تولية من رأى أن يخلفه ولو كان غير أهل للخلافة ، كما فعل معاوية مع يزيد وكما فعل الرشيد مع الاأمين

ثانيا : أن كلا من الأمويين والعباسيين خافوا العلويين وكرهوهم وسلطوا عليهم سيوفهم ، مما ألف سلسلة طويلة كالتى رواها أبو الفرج الأصبهانى فى كتبابه « مقاتل الطالبيين »

ولقبد تكاتف العباسيون والعلويون على اسقاط الدول الأموية ••• ثم انفرد العباسيون بالدعوة على أساس آخر

#### نشاة الدولة العباسية

ذلك أن الذى قام بهذه الدعوة أبو العباس عبد الله بن محمد ، وكان على جانب عظيم من الدهاء والسياسة . فأسس نظرية جديدة خلاصتها أن زعامة الاسلام الروحية يعد مقتل الحسين لم تنتقل الى على بن الحسين ، انما انتقلت الى محمد بن الحنفية الذى أوصى بهنده الزعامة الى ابنه عبد الله أبى هاشم وهذا أوصى عبد وفاته الى محمد بن على ابن عبد الله بن عباس وهذا أوصى الى أبى العباس عبد الله ابن محمد ، ومن بعده الى أبى جعفر المنصور . فراجت هذه الدعوة فى بعض البلاد وعاونهم فى ذلك أبناء فاطمة أنفسهم، ظنا منهم أن تعساون البيتين أولا يكسبهم قوة حتى اذا أسقطوا جيعا الدولة الأموية سهل تغلبهم على بنى عبد الله ابن عباس

وكانوا في ذلك مخطئين .. بل كان الأمر هو العكس. فانه لما استطاع البيتان اسقاط الدولة الأموية، تغلب بيت العباس على بيت فاطمة وأصبح للعباسيين خصمان كبيران: الأمويون والعلويون . فأخذوا ينكلون بهم جميعا . وقلما خلا خليفة عباسي من قتـل امام علوى . ولما حضرت الوفاة محمد بن على بن عبد الله بن عباس أوصى بالخلافة لأولاده : ابراهيم المعروف بابراهيم الامام ، وأبي العباس عبد الله ، وأبي جعفر الملقب بالمنصور . فتولى أبو العباس الخلافة ، ووضـع للدولة بعض أسسها ، ونكل بأعدائها . وجاء أبو جعفر المنصور فسار سيرة أخيـه ، وأكمل الأسس ، وأتم تشريد الأعداء

- 14 -

وجاء بعده المهدى فصادف جماعة ينقمون على الاسلام نجاحه ويودون ارجاع الدولة الفارسية كما كانت ، وديانة الفرس الوثنية كما كانت • فقتلهم المهدى تحت ستار أنهم زنادقة ، وعهد بالخلافة الى ابنه الهادى ثم الرشيد • • فجاء الهادى يريد أن يخلع الرشيد ويحمل الناس على البيعة لابنه جعفر • وكان الهادى شرسا قويا جبارا • وكان الرشيد لينا مطراعا • فلما علم من خيه ذلك مال الى اجابته • ولكن عصاء يحيى البرمكى وكان ولى أمره اذ ذاك ، ولا اشتد الهادى على يحيى البرمكى والرشيد ، نصح يحيى لارشيد بأن يسافر الى مكان بعيد ليختفى عن أعين الهادى فلا يذكر هذه المسألة الا لماما

- 11 -

على أربكة الخسلافير



هرون الرشيد على أريكة الخلافة

# تولية الرشيد

كان من حسن حظ الرشيد أن لم تطل خلافة الهادي ، فمات سريعا ومات فجأة ووفلم يغير البيعة و تولى الرشيد مكانه وجلس على العرش ، ونال حظوة عظمى • فلم يعرف الغرب عن الشرق كما عرف عن الرشيد ، وذلك لأسباب كثيرة • أولها : شدة العلاقة التجارية والسياسية بين الرشيد وملوك أوربا في ذلك العهد • وثانيها ما صورته كتب الأدب والشعر عن مجالس الرشيد • ثالثها القصص والحكايات التي روتها عنه ألف ليلة وليلة ، من صور رائعة جذابة •• هذه صورة له يتعسس بالليل مع جعفر البرمكي ومع خادمه مسرور في أزقة بغداد ، وهذه مسورة أخرى يعتحن فيها الفتيات ، وهذه صورة ثالثة في المنادمة عسلي الشراب والغناء ، وهــذه صورة رابعة ينصف فيها المظلوم **ويح**قق العدالة · وعلى الجملة فقد صور ألف ليلة وليــــلة الرشيد تصويرا بديعا لطيفا ، كما صور لنا اسواق بغداد وكيف تزخر بالسلع وكيف تتوارد عليها من كل مكان ، وحركة التجارة نشيطة مليئة

وتصور لنا مجالس الرشيد وما فيها من بذخ وترف . الى غير ذلك مما يعد دعاية واسعة للرشيد ...

# الرشيد وألف ليلة

وهنا نتساءل : لماذا كانت ألف ليلة وليلة داعية للرشيد من دون غيره من كبار خلفاء بنى أمية كعبد الملك بن مروان وهشام بن عبد الملك ، أو من كبار بنى العباس كعبد الله

- 11 -

ابن محمد وأبى جعفر المنصور · وكلهم فى الحقيقة أعظم من الرشيد وأفخم وأعدل ···

فكرت فى ذلك طويلا ١٠ فاهتديت الى جواب قد يكون صحيحا ، وهو أن ألف ليلة وليلة ترجم فى عصور مختلفة، وزيد عليه فى عصور مختلفة • فكان أول ما ترجم عن الفارسية هذا القسم البغدادى فى عصر الرشيد • فتملقه المؤلفون لظهور الكتاب فى أيامه • واتقاء لما حدث لعبد الله ابن المقفع حين ترجم كليلة ودمنة • وقد أوما ايماءة خفيفة ولى ظلم الحلفاء والحكام • وذلك بوصفه للملك العادل وما ينبغى أن يكون عليه ، ونقمته على الملك الظالم وكيف يكون

وكانت ترجمة ألف ليلة وليلة على كل حال مساير: لترجمة كليلة ودمنة ، ترجمة من نوع خاص لا هى بالحرفيا ولا هى بالمعنى فقط • ولكن ترجموا المعانى مصبوغا بالصبغة الإسلامية ، من اعتقاد فى القضاء والقدر ، ومز تقدير للحظ ونحو ذلك

فلما رأى القاص المترجم ما حدث لابن المقفع اتقاه،وبال في الحفاوة بالرشيد ٠٠ ليتقى القتل

وقد يكون هناك سبب آخر : وهو أن الرشيد لما علم بمترجم الكتاب ، أفاض على المترجم من عطائه • وفهم أنا هذه خير دعاية له كما تفعل بعض الهيئات السياسية مل – ٢٢ – شراء بعض الجرائد بالمال ، وربما يكون الســـبان جميعا صحيحين

وربما ترجم جزء آخر من ألف ليلة وليلة فى عهد الحليفة العباسى المعتضد فمدح أيضا ، وخلعت عليه صفات عمر ابن الحطاب والرشيد

أما القسم المؤلف في مصر فقد وقف موقفا آخر واصطبغ بصبغة أخرى ، ليست موضوع حديثنا هنا .

على كل حالأشادت ألف ليلة وليلة بذكر هارونالرشيد اشادة عظيمة فى علمه وعدله ولهوه وغير ذلك

وكان من حسن حظ الرشيد رواج الفليلة وليلة رواجا عظيما فى الغرب ووقوفهم على قيمتها ، عكس ما كان ينظر الشرقيون اليها قديما • فقد وصفها ابن النديم بأنها قصص تافهة • ولكن الغربيين راوا فيها خير ما يمثل الحياة الاجتماعية ، فيما تروى من عقائد ، ومن حوار ، ومن مكر نساء ، ومن لعب شطرنج ، الى غير ذلك • ورأوا أنها تمثل الشرق من جميع نواحيه ، فعنوا بها من نواح مختلفة • فأولا ، من جهة نشر نصوص الكتاب التى عثروا عليها •

وربماكان أول من ترجمها الى الفرنسية الأديبالفرنسى • جالان » ، ثم ادوارد لين الى الانجليزية، ثم لتمن بالالمانية • وقد راجت هذه الترجمات رواحا منقطع النظير • وكان فى رواجها رواج للرشيد معها •فلما رآها المترجمون قد راجت

- 17 -

وقرأها الكثيرون ، شىغفوا بالرحلة الى البيئات التى نشأت فيها ألف ليلة وليلة • ودعاهم ذلك الى تعلم اللغة العربية ووضع كتب فيما شاهدوه على أثر هذه الرحلات

ثم كانت الخطوة الثالثة وهى استغلال هذه الترجمة باستيحائها ، ووضع قصص أحيانا للاطفال ، وأحيسانا للكبار ، وأحيانا تمثيلية ، وأحيانا غير تمثيلية وهكذا • وكلها عملت لهارون الرشيد عمل السحر ، مما لم تعمله أية دعاية لائى ملك آخر

#### الخليفة العباسي

ولم يكن الخليفة العباسى حاكما مدنيا فحسب ، بل عو أيضا حاكم روحى يحاط بهالة من ضروب الشرف والتوقير والاحترام • فلما مات الهادى بويع الرشيد كما تحرى المراسم ، فجلس على سرير الملك • وامتلات الابهاء على سيعتها بكبار رجال الدولة ومن يسمون عادة أهل الحل والعقد • وبدأت البيعة أولا بالأمراء الذين يتقدمون الى العرش ويقرأون صحيفة البيعة ، وينفذون الايمان التى أخذت عليهم من قبل • وبايع بعدهم الوزراء وأولادهم • ثم أصحاب الشرطة

وبعد أن تم ذلك انعطف أخوة الجليفة والوزراء والاشراف على شكل دائرة بجانبى العرش · ووقف الحاجب بالبـاب يأخذ البيعة من الناس · وكتب الى أمراء الأمصار ليأخذوا البيعة من كبـــار الرجال فى دائرتهم · فلما تم ذلك تمت الصبغة القدســـية للرشيد ، وتمت له السلطة المدنيــة

# والروحية • وهي حالة لا نستطيع أن ندركهــا في عصرنا اليوم

فمما فعله الرشيد أن سمى بغداد مدينة السلام تشبيها لها بدار الســـلام ، وسمى قصر الخلافة بالحريم تلميحا الى البيت الحرام • وجلب بعضا من أبناء الانصار ، وسماهم بالانصار • وجعل بابا من أبواب بغداد قليل الارتفاع ، لكى ينحنى الداخل منه تشبيها بالسجود احتراما للخليفة •• كما يفعل الداخل الى الكعبة وسمى الخيزران أم الخلفاء تشبيها بما سمى به الرسول عائشة أم المؤمنين

واستكتب العلماء فى وضع الاحاديث التى تمجد بيت يتى العباس كالذى رواه الطبرانى عن ابن عمر كان رسول اقد صلى الله عليه وسلم فى نفر من المهاجرين والأنصار ، وعلى بن أبى طالب عن يسباره والعباس عن يمينه ، فتلاحى العباس ونفر منالا نصارفأغلظ الانصارىللعباس · فأخذ النبى صلى الله عليه وسلم بيدالعباس وبيد على وقال: مسيخرج من صلب هذا فتى يملا الأرض جورا وظلما ، وسيخرج من صلب هذا فتى يملا الأرض قسطا وعدلا · فاذا رأيتم ذلك فعليكم بالفتى التميمى فانه يقبل من قبل

ويظهر أن واضع هذا الحديث ماكر زائد فى المكر ، فانه جعل روايته ذات وجهين ، حتى اذا غلب فريق ادعى أنه هو المراد ، لا به لم يعين المشار اليه فى كل مرة فأخذه دعاة بنى

- 10 -

العباس وأولوه لهم لأنهم أصحاب الرايات

وأغرب من هذا ما رواه الحاكم عن مجاهد عن ابن عباس، قال : قال مجاهد ، قال لى ابن عباس : « لو لم أسمع أنك من أهل البيت ما حدثتك بهــــذا الحديث » • قال ، فقال مجاهد : « فانه فى ستر لا أذكره لمن يكره » • قال ، فقال ابن عباس : « منا أهل البيت أربعة ، منا السفاح ، ومنا المنذر ، ومنا المنصور ، ومنا المهدى »

قال ، فقال مجاهد بين لى هؤلاء الأربعة . فقال ابن عباس : « أما السفاح فربما قتل أنصاره وعفا عن عدوه ، وأما المنذر فانه يعطى المال الكثير ولا يتعاظم فى نفسه ، ويمسك القليل من حقه ، وأما المنصور فانه يعطى النصر على عدوه ويرهب منه عدوه على مسيرة شهر ، وأما المهدى فانه الذى يملأ الأرض عدلا كما ملئت جورا وتأمن البهائم السباع وتلقى الارض أفلاذ كبدها ، قال قلت : « وما أفلاذ كبدها ؟ » قال : «أمثال الاسطوانة من الذهب والفضة» . قال الحاكم : هذا حديث صحيح الاسناد ومنه اسما يمل

ابن ابراهيم بن مهاجر وقد خرج له مسلم ، والحديث كما يظهر مصنوع حكى بمهارة كما يحكى الحديث الصحيح • وكلها أحاديث وضعت لخدمة البيت العباسى والاشاعة بين الناس أنه بيت مؤيد من الله مقدر على العباد ، فلا معنى لمقاومته

يحيى البرمكي

ولما تربع الرشيد على كرسى الخلافة الذى كان متربعا عليا من قبل أخوه الهادى وأبوه المهدى، كان أول ما فعل أن أسنا – ٢٦ – الوزارة الى يحيى البرمكى اعترافا بجميله ٠٠ فقـــد كان مربيا له فى صغره ، وكان المدافع عن ولايته للعهـــد فى شبابه ٠ وكان الرشـيد يناديه : يا أبت ، دلالة على حبه والوفاء له ٠ وكان يستشيره فى جميع الأمور ما صغر وما كبر ، ومنحه سلطة مطلقة لتسيير أمور الدولة كما يرى • وكانت وزارته وزارة تفويض والوزارة فى الدولة الاسلامية تنقسم الى قسمين وزارة تفويض ووزارة تنفيذ ٠٠ فوزير التفويض يستطيع أن يفعـل ما يشاء من غير أن يرجع الى خليفته ، وله الحق أن يولى من يشاء ويعزل من يشاء ، وأما انما يفعل ما يأمر به الخليفة وكان ليحيى عذا أبناء أربعة : الفضل ، وجعفر ، وموسى ، ومحمد ٠٠ وكلهم على جانب عظيم من الحنكة السياسية ، وولوا أعمالا عظيمة فى الدولة واشتهر منهم الفضل بن يحيى ، وجعفر بن يحيى

اشتهر الفضل بالكرم الذى لاحد له ، وكان فى ذلك يفوق كل أهل بيته • واشتهر جعفر بالقرب الشديد من الرشيد ، وبالكرم دون كرم الفضل ، وبالبلاغة فوق بلاغة الفضل

وكان الخليفة فى هذا العصر حاكما مستبدا برأيه، يهيمن على كل شئون الدولة ، وفى يده جميع السلطات ويشرف على الرسائل الرسمية ، وعلى تعيين أمراء الأمصار وعزلهم، ووزيره ينوب عنه فى ذلك وكانتكل الاعمال التى يتولاها الوزير يتولاها اما برأيه أو منفردا عنه، ولم تكن شئون الدولة مقسمة الى وزارات • كل وزارة لها اختصاص • فان بغداد

- TY -

لم تعرف هذا النظام، بل كان الوزير وزير كل شى : وزيرا للمال ، ووزيرا للشئون الاجتماعية ، ووزيرا للاشغال ، الى غير ذلك ، كما كان الخليفة كل شى ، وانما عرف نظام التخصيص واسناد كمل طائفة من الاعمال الى وزير وتعدد الوزراء ، الاندلس لا الشرق ٠٠ وهذا ما جعل الوزير فى الشرق واسع السلطان يحمل كل المسئوليات

وبجانب الوزير والخليفة كان هناك مجلس استشارى ، يتألف من الوزير وبعض العائلة المالكة • وهـــذا المجلس يستشار فى المســـائل العامة الكبيرة ، كايرادات الدولة ومصروفاتها وتعيين كبار الموظفين وعزلهم • ومن الأسف أن ليس لدينا تفصيل كبير عن عدد أعضاء هــذا المجلس ، ولكنا نعلم أنه مجلس استشـــارى ، للخليفة والوزير أن يأخذا برأيه أو يخالفاه ، لا كما كان نظام الشورى فى عهد النبى صلى الله عليه وسلم والخلفاء الراشدين ، ولا كما كان مجلس الشــورى فى الأندلس اذ كان له من الســلطان ما يستطيع به أن يقضى على الخليفة ويلزمه بحكمه

وبجانب ذلك كان صاحب البريد · وكان ذا شأن عظيم فى الدولة ، فهو بطبيعة عمله يجمع الاخبار من كل قطر بواسطة أتباعه ، ويتجسس بواسطتهم على من بيدهم السلطة · واذا كانت هنالك مؤامرة أو دسيسة أو حض على الثورة أخبر بها الخليفة سريعا · وكانت ادارة البريد منظمة تنظيما دقيقا ، واذا استطاع الخليفة أن يحجب كل انسان فلا يصبح له أن يحجب صاحب البريد .. لان تأخير ساعة واحدة ليلا أو نهارا قد يجعل الأمر الخفيف مستفحلا، ويجعل ما كان يتغلب عليه باليسير لا يتغلب عليه بالكثير، وكان من شأن صاحب البريد التجسس في الداخل وفي الخارج جميعا ، ومن المتجسسين رجال ونساء ، ومنهم تجار متخفون وغير تجار ، مما يشبه ما عليه الأمم الغربية في هذا العصر

### توزيع الأهراء

وهنساك أمير على كل قطر ينوب عن الخليفة ، يضرب الضرائب ، ويحصل الأموال ، ويصرف مما تحصل على الاصلاحات العسامة ، وما بقى منها يرسله الى الخليفة فى بغداد • وقد بلغ ما دخل خزانة الخليفة كل سنة فى عهد الرشيد حوالى ٤١١ مليون دينار ، وكانت الامارات فى عهد والرشيد تتألف من الجزيرة وأذربيجان • وأرمينيا • ومكة والدينسة ، واليمامة ، واليمن ، والكوفة ، والبصرة ، والبحرين، والسواد ، وعمان ، وعراق العجم ، وخراسان، وما وراء النهر ، والبنجاب ، والسند ، والأهواز ، وجنوبى فارس ، والموصل ، والسام ، ومصر • وعلى كل امارة من هذه الامارات أمير يتولى أمورها • وهو مسئول عن شئونها المادية والروحية أمام الخليفة • وإذا حصلت ثورة أخبر الخليفة ، وكان عليه أن يخمدها

- 19 -

يقوم بكل شأن من شئون الدار ومراعاة زواره وما يآمر به الخليفة من تنظيم حفلات ،كما يقوم على طعام الخليفة وشرابه وطعام حاشيته وشرابها الى غير ذلك ٠٠

ثم كان ديوان الرسائل يتـولى تدوين توقيعات الخليفة واعداد المراسيم ، وما يصدر عن الخليفة وما يرد اليه

وكان بكل مدينة شرطة يحملون القابا عسكرية خاصة ٠٠ ثم كان المحتسب الذى يشرف عــلى كثير مـن الشئون الاجتماعية ، فيؤدب السكير والمطفف فى الكيل والميزان ، ومن احترف حرفة ليس أهلا لها ٠ ويستوثق من صلاحية السلع التى تباع وعدم بهرجة النساء ونحو ذلك

- " -

أتحصرال دولتر فى عصرهرون الرشيب

احيط الرشيد بابهة الدولة ومباهجها مما اخذته الدولة العباسية عن الفرس ، ذلك ان مجالس الخلف اء الراشدين كانت ساذجة بسيطة فى المسجد أو فى المنزل يقعدون على حصير أو جلد ، ويلتفون بعباءة أو نحوها ولا حرس ولا حجاب . واذا بعثوا قائدا مشى الخليفة فى وداعه بلا حرس ولا طبول . ولم تكن هناك حجابة ولا حجاب ، بل كان من اراد الاستئذان على الخليفة يقف على الباب ويقول : «السلام عليكم . . أدخل ؟ » يكررها ثلاثا ، فان قيل له « أدخل » أنفسهم للحجاب للازدحام . فلما فتحوا الفتوح من أقطار كان يحكمها الرومانيون وأقطار كان يحكمها الفرس ، قلدهم الإمراء والخلفاء فى مظاهر الأبهة واتخاذ الحجاب

وقد بدا ذلك معاوية بن ابى سفيان فى دمشق . وأشاروا عليه بضروب من الفخفخة . فرتبوا الناس مراتب فى الدخول على الخليفة أو الامي . يؤذن أولا للأشراف نسبا فاذا تساووا فى النسب قدموا أكبرهم سنا . فاذا تساووا فى السن قدموا أكثرهم أدبا . وقلد الأمويون ملوك الروم . وقلد العباسيون أكاسرة الفرس فى مجالسهم ومظاهر أبهتهم

#### أبهة واستبداد

فلما جلس الرشيد كانوا ينصبون له في الساحة الكبيرة في القصر سريرا وكراسى ، ويفتر شون له الطنافس والمصليات والوسائد تطوى طيتين ، وكانت الستور تقام لتحجب الخليفة اذا أراد ، وتزاح اذا اراد . ثم عينوا الحجاب على الأبواب ليمنعوا الدخول على الخليفة الاباذن . فاذا أذن الخليفة أو الأمير لأحد تقدم بالسلام . وربما أضافوا اليها السلام عليك يا أمير المؤمنين ورحمة الله وبركاته . وربما قبلوا يد الخليفة عند التحية أذا أحس القادم رغبة من الخليفة في ذلك . فلما ازدادوا عظمة تر فعوا عن مد يدهم للداخلين

وفى عهد العباسيين اخترعت بدعة تقبيل اليد او الكم . فاذا استعظموا قائدا منعود من تقبيل يدهم أو كمهم . ثم يجلسون فى مجلس الخليفة حسب مرتبتهم ، يتولى اجلاسهم فى مجالسهم الحاجب . وهدد تختلف باختلاف الدول . . فكان الامويون فى عهد بنى أمية يجلسون الأمويين اقرب مخلس للخليفة . أما العباسيون فكانوا يجلسون بنى هاشم أقرب مجلس اليهم ، لأنهم انفسبه من بنى هاشم . واذا اجلسوا بنى هاشم اجلسوهم على الكراسى ، واقعدوا بنى أمية أعداءهم على الوسائد . . وقلما كان يكون ذلك . وقد منع الخلفاء العباسيون الكلام ومخاطبة الزائرين بعضهم لبعض فى مجلس الخليفة . ولا ينهض أحد لداخل الا أذا نهض الخليفة . فى مجلس الخليفة ولا ينهض أحد لداخل الا أذا نهض الخليفة . ثم هم لا يبدأون الخليفة بكلام الا أن يبدأ ، فاذا لم يكلمسه ظل ساكتا

ولم يشذ عن ذلك الا المامون لرغبت في سماع الجدل والمناظرة ، وغلبة ذلك عليه اكثر مما يميل إلى التقاليد المرعية . وربما قلده فيه غيره من بعض الخلف اء الذين أتوا بعده ، ومنعوا أن يؤمر أحد في حضرة الخليفة بأمر ليكون هو الآمر - 3% -

وحده . وطلبوا إلى الداخل أن يصغى بكل جوارحه إلى الخليفة ، وينتبه كل انتباهاته إلى إيماءات الخليفة واشاراته. ومنعوا أن يعزى الخليفة وأن يسأل كيف أصبح وكيف أمسى ، وانما يجوز ذلك لطبيبه الحاص . وبالغوا في الحجاب. وكان لكل خليفة كلمة أو أشارة يقولها عند الإذن من حضرته بالانصراف . فكان السفاح مثلا يتناءب ويلقى المروحة من يده . وكان المأمون يعقد الاصبع الوسطى بابهامه . وكان من اتصرف يوجه وجهه نحو الخليفة حتى يصل الى الباب بظهره ثم ينصرف . وكان على باب قصر الخلد في عهد الرشيد مكان يجتمع فيه الوفود من شعراء ومغنين ومضحكين ، لعله يخط ببال الخليفة طلب نوع منهم ، وتكون له الحظوة . وشجع على ذلك كثرة ما كان يعطيه للوافدين ، أو مما يعرضه تجار الجاريات والسلع . وكثيرًا ما تصطدم عطاءاته برغبة الوزير ، كالذى حكى أنه أمر مرة بشراء جارية مغنية بآلاف من الدراهم ، فاستكثرها يحيى البرمكي. . فأحضر المبلغ وكومه في مكان يطلع عليه الرشيد في ذهابه إلى الوضوء وجيئته . فلما رأى الرشيد المبلغ استكثره. ومع ذلك صمم على تنفيذه ارادته . وانتقد يحيى البرمكي في سره حتى قالوا أن هذه الحادثة أيضا من أسباب نكبتهم ...

ولقد كان المظهر مظهر أبهة وفخفخة واستبداد وتقاليد دقيقة ، في الجلوس والحديث والانصراف مما ورثوه عن الأكاسرة من قبل ولا يعرفها الاسلام . وهذه كلها خلعت - ٣٥ - هرون الرشيد - ٢ قلوب الناس واماتت روحهم . وجعلتهم كانهم احجار شطرنج مفقودة الارادة . كما ان هذه السلطة الواسعة للخليفة ، مكنت للرشيد أن يتصرف في الناس تصرف الحاكم المستبد المطلق الحرية . ولولا ذلك ما أمكنه أن يقبل مثلا كل الاقبال على البرامكة ، فتكون لهم السلطة المطلقة . . ثر ينقلب عليهم وينكل بهم ويصادر أموالهم ومن يلوذ بهم

فالنظام السائد اذ ذاك كان نظاما منسجمايناسب بعض بعضا . ففى حكم الرشيد مثلا ، استبداد لا الى حد أحيانا وسماحة لا الى حد ، ولا يدرى من يطلبه الخليفة أذاهب هو الى القبر ام راجع بآلاف الدنانير ، اذ لا قوانين ولا اتهام ولا دفاع للمتهم عن نفسه ولا عمل بقانون شرعى أو قانون وضعى . فرقاب الناس كلهم معلقة بغم الخليفة . قد يأمر بالسعد كله ، وقد يأمر بالشقاء كله . وكل الأمور من معاملة الولاة للرعية والرعية للوالى ، وعلاقات الناس بعضهم بعض تتشابه . وقديما قالوا « الناس على دين ملوكهم »

ومع هذا فيجب أن ننظر للرشيد على أنه حاكم شرقى مستبد له كل مزايا الحاكم المستبد من اغناء من شاء واسعاد من شاء ، وسرعة التنفيذ فيما يرى ، والخضوع والطاعة من غير تعب . وفيه رزايا الحاكم المستبد من سفك دماء من شاء وسلب الناس حقوقهم وحرياتهم . وخضوع النساس للهوى الذى لا يعرف أين يتجه ، لا لقانون معروف ونحو ذلك

#### مزانية الدولة

وقد عثر على ميزانيـة للدولة العباسـية من أيرادات – ٣٦ –

« الجمارك » وغلات ضرب التقود وضرائب الصناعة الخ ... وكان فضل خليفة على خليفة وعهد على عهد في الموازنة بين الدخل والخرج . اما اذا اختلت الميزانية فقد اختلت شئون الدولة ، ويكون ذلك من قلة الدخل مع كثرة الخرج ، أو من كثرة الدخل مع قلة الخرج وضياع المصالح

وكانت مراسيم التعيين فى غاية من الروعة والبهاء ، فكان من يستوزر يأتى الى القصر بعد أن يصله الكتاب الرسمى ، يحمله اليه أميران من أمراء الدولة وعند خروجه الى باب الخليفة يقدمه الحاجب اليه ، فيتحدث اليه قليلا ثم يذهب اليه قليلا ثم يذهب الى حجرة أخرى ، فيلبس لباس التشريف ثم يعود فيقبل يد الخليفة وينصرف الى الديوان ممتطيا فرسا مطهمة ، وبين يديه كبار الموظفين والجيش والأمراء وموظفو البلاط ، وعندما يصل الى ديوانه يقرا عليهم مرسوم التعييين

# كجلس الخليفة

وكان مجلس الخليفة – ويسمى مجلس العزيز – يقابل الباب العالى فى الدولة العثمانية . وكان من أهم الدواوين ديوان الخراج ، وديوان الضياع السلطانية أو كما نسميه اليوم ديوان الخاصة الملكية ، وديوان الزمام وهو ما يقابل اليوم مراقبة الحسابات ، وديوان الجند ، وديوان الوالى ، والغلمان ، وديوان البريد ، وديوان زمام النفقات ، وديوان التوقيع ، وديوان الأحسداث والشرطة ، وديوان العطاء ،

- 11 -

وديوان المظالم وهو ديوان أعلى من المناصب القضائية لأنه كان ينظر في المظالم التي يتهم فيها الملوك او الخلفاء او الأمراء أو الولاة على العهد ، أو أولاد الخلفاء أو نحو ذلك ، ممن لا يستطيع القاضي العادي أن ينفذ فيهم كلمته . فكان هذا الديوان يسمع الشكاوي من هؤلاء الخاصة . ويستطيع بواسطة رياسة الخليفة أن ينفذ كلمته

وقد كان الرشيد – ومن بعده المأمون – يراسان هذه المجالس . وكانوا يفردون يوما خاصا للنظر في اقوال المتظلمين ، ويقولون ان أول من فعل ذلك عبد الملك بن مروان في الدولة الأموية ، ثم عمر بن عبد العزيز . ثم وقف العمل الى ان استقرت الدولة العباسية ، وراسه المهدى ، ثم الهادى ، ثم الرشيد ثم المأمون

واستمر العمل به الى زمن المهتدى بالله ، ثم عهد الخلفاء النظر فى المظالم الى قاضى القضاة أو الى بعض عظماء الدولة. وكان يعرف أن المأمون كان يجلس للمظالم يوم الأحد من كل أسبوع . ولسنا نعلم أى يوم كان يجلس الرشيد فيه القضاء فى هذه المظالم

## دار الضرب

وكانت هناك دارتسمى دار الضرب ، تضرب فيها النقود.. انشئت فى بغداد ، والقاهرة ، ودمشق ، والبصرة . وكان على دور الضرب هذه ضريبة على ما يضرب فيها من النقود ، مقدارها درهم عن كل مائة درهم ، وربما اختلفت الضريبة ياختلاف المدن . وتجمع من ذلك دخل كبير للدولة . اما مقدار ما كان يضرب فلم نعرفه بالضبط . غير أننا راينا بعض المؤرخين يقول أن دار الضرب في الأندلس على عهـد بني مروان ، كانت تضرب مائتي الف دينار في السنة

وكانت صناعة الضرب هذه صناعة ساذجة بدائية . . قالب من حديد تنقش فيه الكلمات التى يراد ضربها على النقود مقلوبة . يسيحون الذهب والفضة بمقدار ، ويصبونها فى هذه القوالب . ويطر قونها بمطرقة ثقيلة ، ويسمون هذه الحديدة « السكة ، • وهناك عمال كثيرون فى هذه الدار . . من وازن وضارب ونحو ذلك

#### القضاء

ولكل ديوان اختصاصاته بعضها ادارى وبعضها قضائى كديوان القضايا ، وكان على جانب عظيم من الأهمية . وكانت كل القضايا لغير المسلمين توكل الى رؤساء ديانتهم . اما المسلمون فكان يفصل بينهم القضاء . وكان فى كل حاضر<sup>3</sup> قاض يتبعه قضاة فى النواحى التابعة للمدينة . وكان قاضى بغداد يسمى قاضى القضاة ، وهو فى الواقع رئيس قضا<sup>3</sup> الملكة الاسلامية كلها . أما القضايا الخاصة بين الناس ، فتعهد الى صاحب ديوان المظالم كما ذكرنا ، واحيانا يراس الجلسة الخليفة نفسه ، وينوب عنه فى غيابه أحد كبار الموظفين ، واعضاؤها قاضى القضاة ، والحاجب ، وكبار رؤساء الدواوين ، وكان من العادة المالو فة الا تقبل شهادة كل شاهد ، وانما يختار جماعة من حسنى السيرة او على الأقل مستورى الحالة يسمون عادة بالعدول . ولا تقبل الشهادة الا منهم ، فمن اراد ان يثبت حادثة حدثت تحرى ان تؤدى

- {.

امامهم ، وكانت على العموم محاكم بدائية لم تنظم تنظيما تاما الا في عهد نور الدين محمود زنكي

## الزراعة والصناعة

وعنى فى عهد الخلفاء العباسيين بالزراعة وخاصة فى الولاية التى بين دجلة والفرات ، فامتدت شبكة من القنوات فى الترعة لا تزال آثارها المطمورة باقية الى اليوم ، والترع الكبيرة تمخر فيها السفن الكبيرة . هذا القسم الذى بين دجلة والفرات هو الذى يسمى سواد العراق لكثرة خصبه . وعنوا عناية كبيرة بفحص المواد المعدنية واستخراج الحديد والرصاص والفضة من فارس وخراسان ، كما استخرجوا الزمرد من تبريز ، واللح والكبريت من شمالى فارس ، والقير والنفط من كورجيا ، ومن ثم أنشاوا ادارة للمناجم وولوا عليها مديرين أكفاء

كما كانوا يشجعون الصناعات كصنع الصابون والزجاج ، وشيدت لهما مصانع فى بغداد وسامرا ، واشستهرت مصر وسمر قند وبغداد بصنع الورق ، واتى الى بغداد بطائفة من مهرة هذه الصناعة واسست مصانع للتطريز ، وتفوقوا فى صناعة الحرير والأطلس والأنسسجة الحريرية والسجاجية الفاخرة ، وقد اشتهرت الكوفة بكوفياتها الحريرية وغيرها . واشتهرت صناعة العباءات النفيسة من حرير الخز . وعلى الجملة اشتهرت كل مدينة بصناعة ، وعلقت المصابيح البلورية فالمساجد ومساكن الأغنياء ، وكانت مزدانة بالنقوش الجملة والآيات القرآنية او الأحاديث النبوية ، وكانت تصنع هده المصابيح على أشكال مختلفة وتباع اما للاستعمال او للزينة ،

- 11 -

وقد بقيت منها بقية اثرية الى اليوم . ويصف لنا بشار الأعمى كأسا عليها صورة كسرى بقلنسوته ، ورسم حد للخمر الصرف ورسم حد آخر للماء الممزوج به

#### ازدهار التجارة

وازدهرت التجارة فى عهد هرون الرشيد . وكانت اول الأمر فى يد اليهود والنصارى ، ثم انتقلت الى المسلمين ، وقد كثرت أسواقها ، واتسعت مناحيها حتى وصلت الى الصين . وهم يتجرون فى الحرير والأحجار الكريمة ، والأقمشة المزخر فة والزجاج الملون ونحو ذلك

وكانوا ينقلون بضائعهم على قوافل متعــدة تسلم كل قافلة ما بعدها كمراحل البريد

وقد هم الرشيد بحفر قناة السويس قبل ديلسبس بألف عام . وامتدت تجارتهم شرقا الى اندونيسيا ، وغربا الى مراكش واسبانيا . ويدل على ازدها التجارة فى عهد الرشيد وخلفائه كثرة الدخل الذى كان يجبى من الأقطار الاسلامية

الجيش

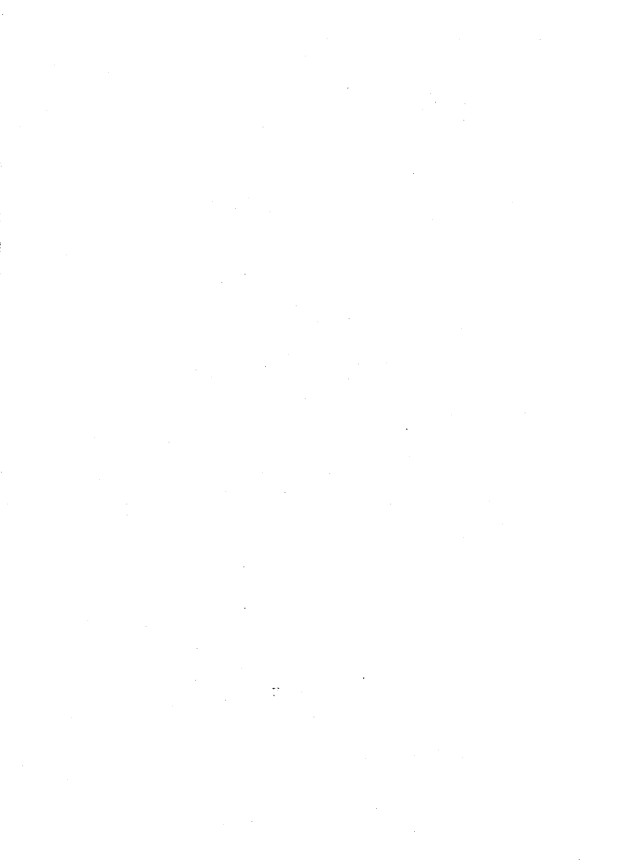
واشتهرت الدولة العباسية بمهندسين يشيدون العمارات الفخمة ، وبعضهم اختص ببناء الحصون وبعضهم الف الكتب في الهندسة الحربية كالتعبئة وطرق الاستيلاء على الحصون وتشييد القلاع والفروسية والحصار وصفات الخيول وانواع الخيالة . وكان النظام السائد هو نظام الاقطاع وهو جمع قطيعة ، وسميت أماكن كثيرة بقطيعة فلان . وكان مرتب الجندى مائة درهم شهريا – وزيد بعد ذلك في العصر العباسي – وهذا للجندى الراجل أما الفارس فكان مرتبه ضعف ذلك ، عدا ما يمنحه الخليفة للجنود في المناسبات المختلفة

واشتهر نظام فى الجيش يسمى نظام الموالى ، فكان لكل خليفة جيش ينتمى اليه ، وكان من مقتضى هذا النظام تعلق الجنود بمولاهم والاعتزاز به والتحصن به

وكان هناك ديوان يسمى ديوان العرض ملحق بديوان الحرب ، من وظيفته استعراض الجند ومعرفة كف ايتهم . ولذلك نجد أناسا كثيرين يلقبون بالعارض ، وكان لكل مرفق من مرافق الدولة مفتش يسمى بالمشرف ، وكان مفتش الرى والزراعة يسمى مفتش الأقرحة ، ومن وظيفة هؤلاء المفتشين التفتيش ، كل فى دائرة اختصاصه ورفع التقارير عنها الى الخليفة

النطيام الاجتماعي في عصر هرون الرمشيد

х г



#### التقاليد الفارسية

انقلب النظام الاجتماعى الأموى فى العصر العباسى رأسا على عقب . فبعد أن كانت الدولة الأموية تقيم نظامها على العنصر العربى والدم العربى ، أصبحت الدولة العباسية تقيم أساسها على الدم الفارسى والتقاليد الفارسية ولذلك قال الشاعر :

> ان اولاد السراری کثروا یا رب فینا رب أدخلنی بلادا لا اری فیها هجینا

وكان الخلاف بين الأمين والمأمون فى الحقيقة خلافا بين عنصرين ، عنصر العرب وعلى رأسه هرثمة بن أعين ، وعنصر الفرس وعلى رأسه طاهر بن الحسين ، ولكن مهما اختلف العنصران فقد تمازجا ، وتزوج العرب بالفرس والفرس بالعرب ، ونشأت حركة عنيفة تسمى حركة الشعوبية تنادى بتساوى الأجناس ، وساعد على ذلك كثرة السرارى والاماء اللاتى كن يملأن البيوت ، فكان كل رجل يتزوج بحرة أو حرتين الى أربع وتحت يده من شاء من الجوارى بملك اليمين ، وهؤلاء الجوارى كن أكثر حرية بفضل تعرضهن للبيع والشراء والانتقال من يد الى يد ، عكس الحرائر وذلك عكس الظنون ، فقد كان الظنون أن تكون من الوالى ونفورهم من سيادة العرب عليهم من الوالى ونفورهم من سيادة العرب عليهم

# تعدد الزوجات

ولكن مع الأسف كان تعدد الزوجات وكثرة الجوارى - ٤٧ - سببا في انحلال البيوت ، فقد كان هذا النظام محمودا يوم كان مرتبطا بالجهاد مما أدى الى كثرة النسباء دون الرجال ، واقتضى ذلك اختصاص عدد من النسباء برجل واحد ، ولكن لما قل الجهاد أو بطل علي توالى الزمان وظل التشريع كما هو نتج عن ذلك انحلال الأسر

فطبيعى أن البيت الواحد اذا كان فيه حرائر متعددات وملك يمين متعددات ، كثر الخلاف بين الحرائر بعضهن وبعض أو بين الحرائر والاماء ، وبين الأولاد لتعدد أمهاتهم خصوصا وأن من طبيعة الرجل أن يفضل بعضهن على بعض ، اما لجمالهن أو لأخلاقهن أو لغير ذلك . فاذا فضل بعضهن دبت الغيرة في الباقيات وكثرت الشلك

وعلى الجملة انحل البيت ، وقع بين الاخوة من أمهات مختلفة فى العادة أشد أنواع العداء . وفى الترايخ حوادث كثيرة من هذا القبيل كالذى حدث بين الأمين والمأمون ، فالأمين أمه حرة عربية والمأمون أمه جارية فارسية . ويعلل ابن خلدون انحلال البيت بكثرة الترف ، ولكن لم يكن الترف حظ كل المسلمين ولا أغلبهم . . انما هو حظ الخلفاء والأمراء وكبار التجار وأضرابهم ، أما سائر الشعب ففقراء

يضاف الى ذلك أن الرجال – وقد فعدوا عن الجهاد – اتسع وقتهم ، فتغرغوا للشهوات . والافراط فى الشهوات يضعف الهمة ويقصر العمر ، ولذلك كان متوسط أعمار الخلفاء

قصيرا بالنسبة لن عداهم . وكذلك اذا فضل الرجل احدى روجاته فضل اولادها أيضا ، فكرهه الآخرون كما فى قصة يوسف واخوته

واذا شعر الابن بأنه ابن جارية تباع فى الأسواق ، كان عنده مركب النقص بالنسبة لولد الحرة .. كالذى كان بين الأمين والمأمون ، وكلما كان الخليفة اغنى واتر ف كانت الجوارى عنده أكثر عددا ، وكان النزاع فى البيت أشد وفسد الأولاد من رؤيتهم أمام أعينهم عددا كثيرا من الشابات الجوارى فى القصر الذى يعيشون فيه

وكان الغرام ، وتبادل النظرات الى غير ذلك كالذى يحدثنا به ابن حزم فى كتابه طوق الحمامة ، ولولا لطف الله وتفلب الاسلام عليه ، لانهارت اخلاقه كما انهارت اخلاق كثير من الناس . وكما حكى أن المأمون كان يغازل جارية بعينه وهى تصب الماء على يد أبيه ، فلاحظ ذلك الرشيد واستنكر فعلته . وإذا كانت الأمة مؤلفة من أسر متعددة متنافرة فانها تنحل بانحلال هذه الأسر

وشىء آخر هام وهو أن البيت اذا فسدت أخلاقه ، بما فيه من تفضيل بعض على بعض وحسد وغيرة ومنافسة وعداء بين الأولاد وعداء بين الأمهات . . أصبح هؤلاء الأمر ت غير قادرات على تربية الأولاد تربية صحيحة . وخرجوا الى الأمة ضعاف العقول ضعاف الاخلاق كثيرى الدسائس والمؤامرات ضعيفى الهمة ، والقارىء لكتاب الأغانى عن بيت

- 19 -

ابن رامين ، الذي يقول الشاعر فيه : هل من شفاء لقلب لج محزون صب يغيب الى ريم أبن رامين الى ربيعة ان الله فضلها بحسنها وسماع ذى افانين وهاج قلبى منها مضحك جسن ولثغة بعد رائى وفى سين انت الطبيب لداء قد تلبس بى من الجوى فانفتى فى فى وارقينى يا رب ان ابن رامين له بقر عين ؛ وليس لناغير البراذين لو شئت اعطيته مالا على قدر يرضى به منك عين الربرب المين أو مشى عميان عم لادليل لهم سوى العصى الى يوم الشعانين لو لاك تؤنسنى بالقرب مابقيت نفسى اليك ولو مثلت من طبن

ولما حج ابن رامين وحج بجواريه معه حزن أهل بغداد عليه وعلى جواريه وقال قائلهم:

حججت بيت الله تبغى به البـــر ولم ترث لمحــــزون يا راعى الذود لقـــد رعتهم ويلك من روع المحـــــبين

السفور والحجاب

والقارىء لكتاب الأغانى ، يرى الحجاب فى ذلك العهد لم يكن له شأن يذكر ، فالمرأة تقابل الرجال وتجالسهم وتسمر معهم كما رأينا فى الخيزران وزبيدة . بل قد تقود الجنود للقتال كأخت طريف ابن الوليد . وبكثرة الجوارى وشعر بشار وابى نواس وأمثالهما كثر التهتك ووجدت بيوت القيان . وكان الفتيان يغشون هذه الأماكن ، وأنت تقرا وصفها فاذا هى أشبه بالكباريهات فى هذا العصر ، واشتهرت المرأة كما يصورها كتاب الف ليلة وليلة بالكر والدسيسة

\_ 0. \_

وتدبير المؤامرات ، حتى شاع في هذا الوقت « دفن البنات من الكرمات »

وكانت المراة وخصوصا الحرة تجيد الغزل والحياكة لكثرة قرارها ، ومع هـذا فقد ظلت المراة سافرة ، وانما دخل الحجاب على النساء تقليدا للفرس بالتدريج ، فبدا في عهـد الوليد الثاني الأموى لأن اخلاقه وطباعه واستهتاره جعـل الناس يحتاطون من الاعتداء عليهن ، فأنشئت الأسوار في القصور والحراس لضمان حماية الحرائر

ولكن المرأة على الرغم من ذلك كانت تتمتع بقسط كبير من الحرية والسفور . وكان الرجال ينتسبون الى النساء كأبى سلمى وأبى ليلى وكانوا فى الحروب يذكرون نساءهم وحبيباتهم وكان الفتيات المثقفات يجالسن الرجال ويناقشنهم وحبيباتهم وكان الفتيات المثقفات يجالسن الرجال ويناقشنهم أن رجلا حج فلما عاد عطش فى الطريق فراى خباء فى ناحية أن رجلا حج فلما عاد عطش فى الطريق فراى خباء فى ناحية أن رجلا حج فلما عاد عطش فى الطريق فراى خباء فى ناحية أن رجلا حج فلما عاد عطش فى الطريق فراى خباء فى ناحية أن رجلا حج فلما عاد عطش فى الطريق فراى خباء فى ناحية أن رجلا حج فلما عاد عطش فى الطريق فراى خباء فى ناحية منه فأناخ بفنائه . قال فقلت : « أانزل » ، فقالت ربة البيت : « نعم » فقلت : « وأدخل ؟ » فقالت : « أجل » ، قال : « فدخلت فاذا جارية أحسن من الشمع ، فجلست أحدثها وكأن الدر ينتثر من فيها ، فبينما أنا كذلك اذ أحدثها وكأن الدر ينتثر من فيها ، فبينما أنا كذلك اذ دخلت عجوز مؤتزرة بعباءة مشتملة بأخرى ، فقالت : الذي لا تأمن جماله ولا ترجو نواله » .. فقالت لها الجارية : الذي لا تأمن جماله ولا ترجو نواله » .. فقالت لها الجارية : الذي با عبد أنه ما جلوسك ها هنا عند هذا الفزال النجدى

- 01 -

وتضيف وتتعفف كالذى يقول الشريف الرضى : عفافى من دون التقية زاجر ومسوتك من دون الرقيب رقيب

ثم كثرت الجوارى وكثر التهتك ، فازداد الحجاب على مر الزمان حتى كثف واصبح لا يسمح فيه الا بعين تنظر الطريق . وكان لبس المرأة غطاء على الرأس اخترعته علية بنت الهدى اخت هرون الرشيد ، له اطار من تحته قابل للترصيع بالأحجار الثمينة . وكان النساء يتحلين بالخلاخيل والأساور والأقراط والخواتيم . والرجل يلبس قلنسوة قد أخترعها المنصور . أما لباس الجسم فسروال وقميص وقفطان تشملها عباءة . والفقهاء كانوا يلبسون عمامة على الراس وطيلسانا ، وقد اخترع هذا الامام أبو يوسف واختاره لبسا لقضاة

#### الجمال

وكان للجمال فى أيامهم مثل أعلى هو استدارة الوجه مع حمرته . وشاع فى أيامهم كلمة « الحسن احمر » ويزيد الخد حسنا الخال فيه ، وشبهوه بنقطة عنبر فى صحن . ويحبون من العين ما كانت واسعة كعيون المها متكسرة الجفون متكحلة بالكحل الطبيعى لا الصناعى . وشبهوا الأسنان باللؤلؤ أو بالبرد ، والنهدين برمانتين ، والخصر بالقضيب ، والردف بالكثيب ، والقد بالخيزران ، وهم يعنون فى بيوتهم بديوان للجاوس ، وشيت جدرانه بالسجاجيد الأعجمية وصفت حوله الكراسى ، وخيرها الكراسى ذات المسندين ويسمونها الكراسى المجنحة ، وقد فرشت أرضية الغرفة بالطنافس

- 01 -

والطراريج يتربع الجالس عليها . والأطباق فى بيوت الأغنياء قد صنعت من الفضة وصففت الموائد من الخشب المطعم والأبنوس واللؤلؤ وانواع الصدف كالذى تراه فى مصنوعات القاهرة ودمشق . وطعامهم السكباج وهو مرق يصنع من الحم والخل والماء أو من الفراخ أو نحوها ، والفالوذج وقد يشر أبو حنيفة صاحب أبا يوسف بأنه سيأكل الفالوذج بدهن الفستق

## مظاهر الترف

ومن بدعهم أنهم لترفهم كانوا يؤكلون الدجاج الجوز واللوز ويسقونه الحليب . ويتفتنون في الأطعمة وقد وصف ابن الرومي وصفا بديعا مائدة متعددة الألوان فقال : جاءوا بفرني (١) لهم ملبون قد بات يسقى خالص السمون مصومع أكرم ذي غضون قد حشيت بالسكر المطحون ولونوا ما شئت من تلوين من بارد الطعام والسحين ومن شرائيف ومن تردين ومن هلام ومصيص جون (٢) ومن أوز فائق سحمين ومن دجاج فت بالعجين والشحم في الظهور والبطون واتبعوا ذلك بالجصوزين وقال بعضهم : «دعيت الى بيت «أحد المغنين » فجئته ، فادخلنى بيتا نظيفا فيه فرش نظيف ، ثم دعا لمائدة عليها خبز

 (1) الفرنى خبز جوانبه مضمومة الى وسطه يشوى ثم يروى سمنا ولبنا وسكرا ، وهو ما نسميه اليوم بالفطير

(٢) الشرانيف أطراف الاضلاع المشرفة على البطن ، والتردين نوع من اطعمة الاكراد ، والهلام طعام من لحم عجل ، والمصيص لحم ينقع في الحل بعد نضجه ، والجون المائلة إلى السواد

- 07 -

وخل وبقل وملح ، وجدى مشوى ، فأكلنا منه . ثم دعا بسمك مشوى فأصبنا منه حتى اكتفينا ، ثم دعا بحلواء فأصبنا منها وغسلنا أيدينا وجاءونا بفاكهة وريحان وألوان من الأنبذة ، وقال أختر ما يصلح لك منه فاخترت وشربت » !

وكانت المنازل فى الصيف تبرد بالثلج او بحيش مبلل بالماء عليه من يشده ويرطبه لتكون منه مراوح . ويتعاطون الماء مذابا فيه السكر بعد ان يعطر بماء البنفسج او سائر الزهور . ويتعاطى الناس الشراب الوانا ، فأحيانا من نبيذ التمر وأحيانا من عصير العنب . وقد الف ابن قتيبة بعد

\_ 0{ \_

قلك العصر كتابا فى انواع الشراب وما قيل فيـــه وكيفية صنعه . ولم يقل أحد فى الخمر ما قاله شعراء هــــذا العصر كابي نواس وابن سيابه

واتخذ المترفون الندمان واشترطوا فيهم شروطا دقيقة من خفة الروح ، وحسن الحديث ، وحفظ السر ، وقوة المروءة ، والمبالغة في السماع . وكانت عادة فارسية نقلوها فيما نقلوا إلى العباسيين . وكان للرشيد مجالس عامرة . وصاحب البيت اذ ذاك يعطر لحى ضيوفه بالمسك أو ماء الورد ، وكانوا يعطرون مجالس الشراب برائحة العنبر أوالمسك

# الألعاب الرياضية

وانتشرت الألعاب الرياضية والصيد ، وكثيرا ما وصفه الشعراء وجعلوا من شعرهم بابا يسمى الطرد كما فعل أبو نواس . وعنوا بحيوانات الصيد وطيورد حتى جعلوه علما مموه البيزرة ، وانتشرت في أيام الرشيد لعبة الشطرنج والنرد ، كما انتشر لعب الصولجان واللعب بالسيف والترس وسباق الخيل

وقد وصف المسعودى يوما للرشيد كان فيه سباق للخيل امامه ، وجلس هو فى صدر الميدان يشر ف على السباق . وانقسم الناس الى طبقات لا تتعدى احداها الأخرى ، وكان ذلك تقليدا للفرس فى تقسيمهم الشعب الى طبقات . فالخليفة على راس الطبقات ، ويليه كبار الموظفين من وزراء وامثالهم ، تم البيت الهاشمى ، ثم جند الدولة والحرس . وكثرت الأعياد فى الدولة العباسية ، تقليدا فى بعضها للفرس كالنيروز وفى

\_ 00 \_

## حرية الأديان

وبجانب المسلمين في المملكة الاسلامية كان أهل ا وكان من أكبر دخل الدولة الجزية التي كانت تجبى منه وكثيرون منهم كانوا موظفين كبارا كجبريل بن بختيشو

وقد عرف أن الرشيد كان شديد الوطاة عليهم .. الزمهم بنوع من اللبس يخالفون به المسلمين . وامر بهدم الكنائس التي بنيت بعد الفتح الاسلامي والزم النصاري بلبس الزنار . ومع ذلك كان لهم قدر كبير من الحرية في المجادلة والمناقشة والأبحاث الدينية . وقد ترجمت التوراة والانجيل ترجمة جديدة في عهد الرشيد ــ وكان النصاري يتبعون كنيستين سريانيتين : الكنيسة اليعقوبية ، والكنيسة

- 07 -

النسطورية – والأكثر يتبعون الكنيسة النسطورية ورئيسهم كان يعرف بالجائليق ، وقد منح حق السكنى فى بغداد . وكان فى بغداد حى يطلق عليه حى الروم وله أيضا حق ارسال المشرين فى النواحى المختلفة ، حتى كان من اتباعه المشرون فى الصين . وكم لعبت الأديرة ورهبانها بعقول الشعراء امثال أبى نواس

#### أثر الأديرة

وكانت الأديار مثارا لشيئين متناقضين ، حياة الزهد عند الرهبان ، ينقل عنهم الزهاد وصاياهم ونصائحهم . والغزل عند الأدباء ، وذلك لأنه كان يوجد فى هذه الأديار بعض الجميلات والوسيمين من الفتيان والفتيات . وكانت الأديار أيضا فى الغالب تقع فى أمكنة النزهة والبساتين البديعة ، فأكثر فيها المجان والشعراء من شعرهم ، فقال الشاعر : فتنتنا صورة فى بيعة فتن الله الذى صورها زادها الناقش فى تحسينها فضل حسن أنه نضرها وجهها لا شك عندى فتنة ليت غيرى عبشا فسرها

وقد وصف ابن المعتز ليلة فى دير وَصفا بديعا ، فقال : سقى المطية ذات الظل والشـــجر ودير عبــدون أهطــال من المطر – ٥٧ –

وقد روى فى الأغانى من الوان هذا الشعر الشىء الكثير . وبجانب هؤلاء اليهود والنصارى كانت الصابئة فى حران ، وقد عوملوا معاملة أهل الذمة . وفشت بينهم الفلسفة اليونانية ، كما كانت هناك صابئة فى العراق لا تزال بقاياهم الى اليوم يسمون الصبة . كما كان كثير من الرعية من أتباع زرادشت وأتباع مانى ، وقد عدوا أيضا من أهل الكتاب وعوملوا معاملتهم ، والحق انه وان انتصر أهل الذمة باثارة عقائدهم فى الجو الاسلامى ونشاطهم وانتصر الفرس بتقاليدهم ، فقــد انتصر العرب بشيئين عظيمين ، وهما : دينهم ولغتهم ..!

## الكناب

وكان للعباسيين طريقة فى تعليم اولادهم ، فهم يرسلونهم الى الكتاب \_ وكان معروفا فى ذلك العهــد \_ وقد وصفه ابو نواس فى بعض شعره اذ قال :

اننی ابصرت شخصا قد بدا منه صدود جالسا فوق مصلی وحوالیه عبید فرمی بالطرف نحوی وهو بالطرف یصید ذاك فی مكتب حفص آن حفصا لسعید قال حفص اجدلدوه آنه عندی بلید لم یزل مذكان فی الدر س عن الدرس یحید كشفت عنده خزوز وعن الخصور برود ثم هالوه بسمی یا معصلم لا اعود قلت یا حفص اعف عنه آنه سوف یجید

وهذا يدلنا على انه كان فى عهد ابى نواس كتاب وكان فيه بعض الأغنياء بجوار أولاد الفقراء . وكان فيه ضرب شديد ، وكان معلمو الكتاتيب مشهورين بالغفلة والسذاجة حتى وضع فيهم الجاحظ رسالة لطيفة يستخف بهم . والى جانب الكتاتيب كان الأغنياء يعلمون أولادهم بالمعلمين الخصو صيين . ويروى الأغانى أن التلاميذ في الكتاب كانوا إذا أتموا حفظ القرآن سير بهم في الشوارع ونش عليهم اللوز . وقد حدث مرة أن أصابت لوزة عين تلميذ ففقاتها . وكانت الكتاتيب هذه مقصورة على الذكور دون الإناث

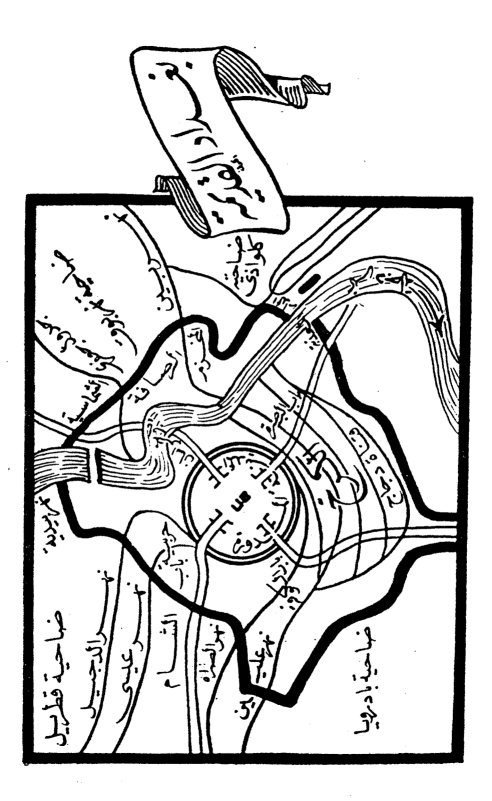
وكان من أهم مصادر الثقافة حوانيت الوراقين . وقد روى لنا الجاحظ أنه استفاد كثيرا من دكان وراق كان يجلس فيه ويغلقه عليه ويستوعب ما فيه ، وكان يرد على هؤلا الوراقين بعض العلماء واللغويين يتجادلون فيما بينهم في المسائل العلمية

ولم يمنع المسلمين نهى الاسلام لهم عن التصوير مر ازدهار التصوير ومنه الخطوط الجميلة والموسيقى والغناء فقد تفننوا فيها كل التفنن . وكانت مجالس الرشيد وبلاط مثلا اعلى للغناء والموسيقى . وكانت هناك مدارس لهم – كما كان هناك اصحاب الموسيقى النظرية والعلمية – فهم ينقلون فلسفة الغناء عن ارسطو وفلسفة جالينوس وفلسفة اقليدس ، كالذى فعله الفيلسوف الكندى بعد ذلك بقليل

- 1. -

نغراد

عوس لأقطار لاسلامية



# عظمة بغداد

هذا النظام الاداری والاجتماعیالذیذکرناه کانلهمرگز خاص هو بغداد • وعلی منواله تسیر سائر الاقطار الاسلامیة

وبغداد هذه مدينة خطها المنصور مدورة ، وجعل لها أربعة أبواب سماها بأسماء المدن التي تتجه نحوها ،وهي: أبواب : البصرة ، والكوفة ، والشام ، وخراسان • وحفر حولها خندقا ، وبني على كل باب قبة عالية تسمح بدخول الفارس وهو شاهر رمحه ، وسورها بثلاثة أسوار ، وبني في الوسط قصرا ذهبيا يعرف بقصر الذهب

وبنى على مقربة من هذا القصر المسجد الجامع ، وقصور الأمراء والاشراف ودواوين الحكومة • وكانت ضـواحى المدينة مليئة بالحدائق والمتنبيزهات والأسبوار العامرة والحمامات الجميلة والجوامع الفخمة على جانبى النهر • وقد بلغ سكانها فى أوج عظمتها نحو مليونين ، وتخترق المدينة على جوانب النهر شوارعفسيحة تبلغ أحيانا أربعين ذراعا، وقد قسمت الى مربعات • ويقوم على حراستها ليل نهار مراس يقفون فى الأبراج المسيدة ، والماء يصل الى الدور فى جداول ، وتكنس الشوارع وتنظف على نظـام معين ، ذراعا وعلى القبة تمثال فارس وبيده رمح طويل، ويعد هذا القصر بزينته رمز العباسيين

وكانت بغداد مدينة زاخرة بكل العلوم والفنون ، بناها – ٦٣ – المنصور وما لبنت أن ازدهرت واحتوت على كل أسباب المترف والنعيم • وبعد مدة قصيرة من بنائها ، كانتعروس الاقطار الاسلامية والأوربية ، فلم يكن عسلى وجه الارض أزهر منها ، وليست تقاس عاصمة البيزنطيين ولا عاصمة شارلمان بها فى الصناعة أو فى العلم • ولم تساوها الشام ولا فارس فىعهد الدولتين الرومانيةوالفارسية • ويحدثنا مؤرخو بغداد بعظمة هذه الحضارة ، حتى اذا قرأناهافكأنما نقرأ وصفا للحضارة العصرية

وكثرت الرحلات منها الى البلاد الأخرى كالبلقان والصين وسيبيريا ، يدعوهم الى هذه الرحلات حب التجارة والتبشير بالاسلام • وكانوا اذا وصلوا اليها احتقروها بالنسبة لمدينتهم مستسهلين الصعاب والمخاطرة بالنفس ، فاذا قورنت هذه المدنيات بمدنية المسلمين وخاصة فى بغداد ، سادت المدنية الاسلامية وكانت هي موضع التقليد للغربيين حتى أنهم كانوا يستمدون في تشريعهم من التشريع الاسلامى • وكان العالم الاوربي وقتئذ في جهل كبير

ويقول الخطيب البغدادى انه أحصى السميريات ، وهى نوع من القوارب بدجلة ، فكانت ثلاثين ألفا تدر علىملاحيها فى كل يوم تسعين ألف درهم ، وكان عدد الحمامات ستين ألف حمام وبازاء كل حمام خمسة مساجد

وكل محلة عليها باب كبير يقف عليه الحراس يمنعون دخول المحلة ليلا الا باذن ، كما كان هناك أسواق متعــددة .. فسوق القطن ، وسوق السلاح ، وسوق الشــلاثاء ، الى آخره .. كما أقيمت فيها القصور الضـخمة العاليــة ، ويتبعها بيوت صغيرة للحاشية . وكل قصر فيه بســتان وقد يكون فيه مسجد لاهله .. واشتهر في بغداد أسماء قصور كثيرة منها قصر الخلد ، وقصر زبيدة ، وقصر التاج، وقصور البرامكة ، وقصر الخصيب ، وقصر الهدى .. !

## المذاهب الدينية

وانتشرت في بغداد المذاهب الدينية والفسرق قال المقدسي : «قلما رأيت في بغداد من فقها أبي حنيفة الا رأيت أربعة، الرياسة معلباقة فيها والحفظ والخشيةوالورع وفي أصحاب مالك أربعا: الثقل والبلادةوالديانة والسنة وفي أصحاب الشافعي : النظر والشغب والمروءة والحمق وفي أصحاب داود : الكبر والحدة والكلام واليسار · وفي أصحاب المعتزلة : اللطافة والدراية والفسق والسخرية ، وفي الشيعة : البغضة والفتنة واليسار والصيت »

# بساتين بغداد

كما انتشرت فيها البساتين ١٠ استجلبوا أشجارها من كل الاقطار ، واختاروا منها ما يصلح لجو بغداد ، وعرفوا موسم كل نبت وكل شجرة ، وانتشرت بينهم الزهور ، راعجبوا بها ايما اعجاب ١ وكان بعضهم يهيم بالورد ، وبعضهم يهيم بالنرجس ، حتى كان بعضهم يغلق دكانه فى موسم الورد ، وبعضهم يهيم بالورد الابيض الخالص أو الاحمر الخالص ، فتعددت أنواع الورد وكشر عشماقه ، وبعضهم يميل الى الورد الملون نصفه أحمر ونصفه أصفر، وسموه الورد الموجه

وكانت في بغداد حدائق للورد خاصة ، وحدائقخاصة للازهار الاخرى • وعرفت لديهم لغات الورد ، فلكل نوع منه لغة خاصة للعشيق أو العشيقة • كما اشبتهرت بغداد في تلك الأيام برقة أهلها وظرفهم ، كما تشبتهر باريس في فرنسا اليوم ، وأصبح للظرف عندهم قوانين ، وأصيب أهل بغداد بالغرور والادلال ببلدتهم .. حتى قالوا فلان تبغدد أى تلطف وترقق ، وشاعت هذه الكلمة الى عصرنا هذا ، قال المقدسي : « ولا أحسن حساناً من أهل بغداد » ، وقال أيضا : « هي مصر للاسلام » ، ولهم خصب أنص من ظرافة وقرائح ولطافة ٠٠٠ هواء رقيق ، وعلم دقيق ، وكل صيد بها ، وكل حسن فيها ، وكل حاذق منها ، وكل قلباليها، وكل حرب عليها ، • وقال غيره فيوصف أهلها ندماء ظرفاء نظاف يتناشدون الاشعار ويتجاذبون أهداب ألآداب ويقولون على من ليس بغداديا اذا كان ظريفا : « فلان ليس من الرقعة ويتظرف بظرفهم »

وجاء في وصف عريب المغنية البغدادية قول بعضــــهم فيها : « وكانت عريب مغنية محسنة ، وشــــاعرة صالحة – 71 – للشعر ، وكانت مليحة الحفظ والذهب في الكلام والظرف وحسنالصورة والرواية للشعروالأدب والملاحة والمماجنة، مما لم يتعلق به أحد من نظرائها ولا رؤى في النساء نظير لها » • وهذا وصف يكاد يكون المثل الأعلى للبغداديات • وكان يكثر فيهم لثغة الراء بالغين كلثغة الباريسين اليوم ، وصارت لثغتهم لغة من بعدهم ، ويعدون هذه اللثغة علامة الرقة

وقال الجاحظ في وصف البغدادين : « أنهم يستملحون اللثغاء اذا كانت حديثة السن ومقدودة مجدولة » • وقد رويت لهم الأمثال الكثيرة الظريفة، يقولون: فلان كبش من كبش – مجلس بلا ريحان ، كشجرة بلا أغصان – مواعيد الفتيان الآل في الفيافي – كلام يكتب بالغالية على خدود الغانية – من كلام النساء ما يقوم مقام الماء • • النخ •

#### الغزل والزينة

ونشر بشار فيما بينهم الغزل المتهتك ، ونشر أبو نواس الغزل بالمذكر ، وقيدوا قوانين الظرف بوصفهم الظريف بأنه لا يتدخل فى حديث بين اثنين ولا يتكلم فيما لايفهمه، ولا يتثاءب ولا يستنثر ، ولا يتجشأ ولا يتمطى فى المجالس ولا يد رجليه،ولا يمس أنفه،ولا يسرع فى المشى، ولا يجلس ولا عد رجليه،ولا يمس أنفه،ولا يسرع فى المشى، ولا يجلس ولا يذخذ شعره فى دكان حلاق ، ولا يماكس فى الشراء ، ولا يأخذ شعره فى دكان حلاق ، ولا يماكس فى الشراء ، ولا يشارط صانعا ، ولا يصاحب وضيعا ، وأن يكون طيب الرائحة نظيف البدن ، ولا يطول له ظفسر ولا يسيل له ولا يسيل الرشيد - ٣ انف · ومن اثر بغداد ما وصف به ابن جریر الطبری فقیل : کان اذا جلس لا یکاد یسمع له تنخیم او تبصق واذا اراد آن یمسح ریقه اخذ ذؤابة مندیله ومسح جانب فیه · ومن قولهم :

لا خير في حشو الكلا م إذا اهتديت إلى عيونه والصمت أجمل بالفتى من منطق في غير حينه

ويساوى ابن بغداد ما يسمى عندنا اليوم بابن البلد ، وهم يكثرون من التزين : زينة الشعر وقد تفننوا فيه ، وكان للجوارى تفنن فى شعرهن ، فمنهن من يجعلنه فوق رأسهن كالتاج ، ومنهن من يجعلنه كالعناقيد ، ومنهن من تسدل شعرها على أذنها ، وتقطع ما بينها وبين وجنتيها ، ومنهن من يستعمل الطرة الهلالية ، وهى أن يسدل جميع الشعر فوق الجبهة ثم يقطع منه مثال نصف دائرة فتكون كانها الهلال

واستكثروا من الدهن للشعر ، قال الجاحظ في أيامه : «ذهبت الفتيان، فما ترى فتى يفرق الشعر بالدهن، وغلف النساء شعورهن بعد غسلها بالمسك والعنبر ، واستعملن الحناء والخضاب ، وكتبن على الاكف والايدى بالحناء • قال الماوردى : قرأت على راحة قائد جارية لبعض جوارى المأمون على اليمنى بالحناء : فديتك قد جبلت على هواكا فقلبى ما ينازعنى سواكا وعلى اليسرى : وكتبت سيدة على كف جاريتها بالحناء : أبى الحبالا أن أكون معذبا ونيرانه فى الصدر الا تلهبا فواكبدا حتىمتى أنا واقف بباب لهوى القى الهوان وأنصبا واستكثروا من التعطر والطيب .. فاستعملوا المسك المزوج بماء الورد المحلول ، والعود المعنبر بالقرنفل ، والعنبر البحرانى الغ . كما استعماوا بخار العود، وخشب الصندل ، وكذا البخور المندلى وهو خليط من العود والمسك فراللبان ، واشترطوا لجودته أن يكون فحمه الذى يحرق فحما خشبيا من شمر الغضا لائنه عديم الدخمان ، والتأنقون منهم يستعملون فحما يسمى فحم بختيشوع الطبيب وهو الذى اخترع تركيبه ...

# كثرة الدعاية

وكثرت فيهم الدعابة ، وروى لهم فيها الشيء الكثير فى أخبار الجاحظ وغيره • وكان فى بغداد كثير من المضحكين وحفاظ النوادر كأبى العبر وابن المغازى • من ذلك ماحكى ان ابن المغازى هذا وقف على باب دار الخلافة يوما يضحك الناس ويتنادر وأخذ يوما فى نوادر الخدم حتى ضـحك الحدم • ودخل على الخليفة وهو يضحك فأنكر الخليفة ذلك وقال : د ويلك ما بك ؟ » فقال : د على الباب رجل يتكلم الحادم أن يكون له نصف الجائزة ، فقال الخليفة بلغنى أنك مليح الفكاهة وعندك نوادر مجونيـة مضحكة ، فقال : د يا أمير المؤمنين الحاجة تفتق الحيلة » ، قال الخليفة : دهات

- 79 -

ما عندك ، فان أضحكتنى أعطيتـــك ألفى درهم ، وأن لم تضحكنى فما لى عليك ؟ »

قال : « افعل بى ما أردت » ، قال الخليفة : « أنصفت أصفعك بهذا الجراب خمس صفعات » • وكان هذا الجراب من أديم لين ، فظن المضحك أنه منفوخ وليس فيه الإهواء

فقال : «قبلت » ، ثم أخذ في النوادر والحكايات فما ترك حكاية الا أتى بها ، ولم يترك حكاية لعربى ولا نحوى ولا ولا نبطى ولا زنجى ولا شاطر الا قصها ، والخدم يكادون يهلكون من الضحك والخليفة مقطب لا يبتسم • فقال المضحك : «قد نفد ما عندى » • فقال : «أهاذا كل ما عندك ؟ »

قال : « نعم · · بقيت نادرة واحدة وهى أن تجعـل الصفعات عشرا بدلا من خمس » · فأراد الخليفة أن يضحك فأمسك ، فمد المضحك قفاه فصفع صفعة كادت أن تفطع أنفاسه ، اذ كان الجراب مملؤا بالحصى · فصاح المضحك : « يا سيدى نصيحة » · قال الخليفة : « ما هى ؟ » قال : « ليس أحسن من الأمانة ولا أقبح من الخيانة ، أن لى شريكا فى الجائزة قد ضـمنت له نصفها ، أرغب أن يحضره أمير المؤمنين »

قال : «من هو شريكك؟ » • قال : «الخادم الذى أحضرنى وقد أخذت حقى فأعطوه حقه » • • فضحك الخليفــــة حتى استلقى على قفاه ! • •

### انتشار الزندقة

المهدى ، واشتهر بقتله للزنادقة ، واستمرت الى عهسة الرشيد ، وكانت كلمة الزندقة ككلمة الشيوعية اليوم غير محدودة المعنى عند العامة ، وهى تهمة يتهم بها الشخص عدوه لينال السلطان منه • فكانوا يطلقونها على معان كثيرة: ١ – كانوا يطلقونها على المجان كحماد عجرد ، وآدم بن عبد العزيز ، لامعانهما في اللهو

٢ – وكانوا يطلقونها على المرشحين للخلافة حتى يكرههم الناس ، وحتى يسهل للخليفة عزلهم وتولية أولاده بدلهم، أو على الشخص العظيم الذى يريد الخلفاء أن يتخلصوا منه كما أطلقوها على أبى مسلم الخراسانى وعلى البرامكة

٣ – وكانوا يطلقونها أيضا بحق على الذين يلحدون في
 قوالهم كقول أبى نواس :

قدعى الكلام لقد أطعت رواية وصرفت معرفتى الى الانكار ورأيت اتيانى اللذاذة والهوى وتعجلا من طيب هذى الدار أحرى وأحزم من تنظر آجل علمى به رجم من الا خبار ما جاءنا أحد يخبـــر أنه في جنة من مات أو في نار وقوله :

قلت والكاس على كفى تهسوى الالتثام أنا لا أعسرف ذاك اليوم في ذاك الزحام

وقول ابن سيابه : قل لمن يلحـــاك فيهـــا من فقيـــه أو نبيـــل - Y1 -

انت دعها وارج أخرى من رحيق السلسبيل

ونحو ذلك ٠٠٠ ومن كانوا يسمعون مثل هذا القول كانوا طائفتين : طائفة متزمتة تسخط على قائل مثل هذا هذا القول، وترميه بالالحاد وبالزندقة ٠٠ وطائفة متسامحاً ترى أن هذه الاقوال قيلت على سبيل الفكاهة والتملح

٤ - وكانوا يستعملون كلمة زنديق أحيانا للدلالة على الظرف والتملح كالذى يقول :

تزندق معلنا ليقــول قوم اذا ذكـروه زنديق ظريف فقد بقى التزندق فيه وسما وما قيل الظريف ولا اللطيف ٥ ـ وأحيانا يطلقونها بحق على طائفة من الفرس كانوا

ة \_ واحيان يطلقونها بعق على عانه من المرس عمر يظهرون الاسلام ويبطنون أديانهم الأولى من مانية وغيرها، وكان هذا الصنف كثيرا في هذا العصر ، يرمون الى اعادة الدولة الفارسية كما كانت في العصور الأولى قبل الفتح الاسلامي

وأيا كانت فقد طبقت الكلمة ظلما علىقوم عرفوا باصالة الفكر وحرية القول •• ولكن خشى بأســــهم ، فاتهمـــوا بالزندقة وقتلوا كالذى حدث مع عبد الله بن المقفع

### عناص متعددة

وكان السكان فى ذلك العهد يتكونون من عناصر مختلفة تختلف فى دمها وفى عقليتها وعاداتها وتقاليدها ومنهج تفكيرها •• وامتزجت كلها فى أتون واحد • ذلك لانها كانت تتكون من أمم مختلفة على أثر الفتوح الأموية ، فكان منها العنصر البربرى الوارد من بلاد المغرب ، والعنصر

- 11 -

الفارسى الوارد من بلاد فارس ، والعنصر العربى الوافد من جزيرة العرب ، واليمنيــون الاتون من اليمــن ، والنبطيون والروم الذين كانت تسوقهم الحرب بينالمسلمين والبيزنطيين وغيرهم من العناصر والا جناس الاخرى

وكان لكل من هذه العناصر عقلية خاصة ودم خاص وأخلاق خاصة • ولكل عنصر مزاياه ، وقد عدد الجاحظ مزايا العناصر في عصره فقال : ﴿ ميزات أهل الصين الصناعة، فهم أصحاب السبق والصياغة والافراغ والأذابة والإصباغ العجيبة وأصحاب الخرط والنحت والتصاوير والنسيج، واليونانيـون يعــرفون العلل ، ولا يباشرون العمل،وميزتهم الحكم والآداب • والعوب لم يكونوا تجارا، ولا صناعا ، ولا أطباء ، ولا حسابا ، ولا أصحاب فلاحة . فيكونون مهنة ، ولا أصحاب زرع لخوفهم من صغار الجزية، ولا طلبوا المعاش من ألسنة المكاييل ورؤوس الموازين، ولا مرفوا الدوانيق والقراريط ، وانما ميز تهسم قول الشعر وبلاغة المنطق وحفظ النسب والاهتداء بالنجوم والاستدلال بالاثار وتعرف الأنواء والبصر بالخيل والسبلاح وآيات الحروب، والحفظ لكل مسموع، والاعتبار بكل محسوس. وميزة الفرس في الملك والسبياسة ، وميزة الأتراك في الحروب ، والزنج أطبع الخلق على الرقص والضرب بالطبل وعلى الايقاع الموزون من غير تأديب ولا تعليم ، وليس في الأرض أحسن حلوقا منهم • وليس كل يوناني حكيما ، ولا كل صينى في غاية من الحذق ، ولا كل اعرابي شاعرا فائقا • ولكن هذه الأمور في هؤلاء أعم وأتم وفيهم أظهر وأكثراء

- YT -

كذلك كانت هسنده العنساصر تختلف فى الأهسواء والسياسة ، ولذلك قالوا اشتهرت الكوفة بالتشيع لعلى وأولاده فوالبصرة بالتشيعلعثمان وأهل بيته واشتهرت الجزيرة بأنها تضم الخوارج • وأهل الشام لا يعرفون الا آل أبى سسفيان وطاعة بنى مروان • واشتهر أهل مكة والمدينة بالميل الى أبى بكر وعمر لا يعدلون عنهما

کما کان فی هذه البلاد نصاری حافظوا علی شــــعائر دینهم ، ویهود کذلك ، ومجوس یوقدون نیرانهم

ولكل من هؤلاء جميعا أدب وعلم .. وهـؤلاء كلهــــم يتزاوجون فيخرج منهم مولدون يحملون جــزءا من طبائع آبائهم ، وجزءا من طبائع أمهاتهم ، وجزءا من شخصياتهم. وخير مثل على ذلك قصور الخلفاء ، فالمنصــــور كان له أمة كردية ولدت له جعفرا الاصغر ، وأمة رومية ولدت له ابنا يسمى صالحا المسكين ، وامرأة أموية أولدها بنتا تسمى العالية وهكذا

وكان للرشيد زهـاء الفى جارية غير الحرائر ٠٠ فله جارية فارسية أولدها المأمون وأخرى أولدها المعتصـم ، ويقال انه كان للمتوكل أربعة الإف سرية ٠٠ الخ

وكما كان هناك توالد بين الاجسام كان هنالك توالد مثله بين العقول •• فعقل عربى مع عقل يونانى يكون منه نتاج خاص ، وكذلك العقل المتـولد بين فارسى وعربية ،

- 11 -

**او** بين عربى وهندية ، أو بين مســـلم ونصرانية ، أو بين مسلم ويهودية

ومع هذا الاختلاف فى العناصر والأديان والعسرف والتقاليد ، كانت كلها تصب فى قالب واحد نتيجة للبيئة الطبيعية والاجتماعية ، كالسذى تراه اذا ذهبت الى أوربا فنظرت الى وجه حكمت بانه مصرى ، ولا عبرة فى ذلك بين أبيض وأسمر ، وجعد الشعر ومرسله ٠٠ لأن لكل أمة وحدة يتساوى فيها الأفراد مع اختلافهم فى الدم والدين وغير ذلك ٠ وكان العنصر المتميز فى عصر الخلفاء الراشدين وألامويين هو العنصر المعربى ، وسائر الاجناس كانت تبعا والامويين هو العنصر العربى ، وسائر الاجناس كانت تبعا وقابل الوالى ، فأرسل الوالى خطب بنتا من أعراب بنى وقابل الوالى ، فأرسل الوالى الى المولى وفرق بينه وبين وقابل الوالى ، فأرسل الوالى الى المولى وفرق بينه وحاجب زوجته وضربه مائتى سوط وحلق رأسه ولحيته وحاجب للوالى :

قضيت بسنة وحكمت عدلا ولم ترث الحكومة من بعيد وفى المئتسين للمسولى نكال وفى سلب الحواجب والخدود اذا كافأتهم ببنسات كسرى فهل يجد المسوالى من مزيد فأى الحق أنصف للمسوالى من اصهار العبيد الى العبيد

ولما نزل الحجاج وأسطا نفى النبط منه ، ووسم أيديهم مالمشرط ، وكتب الى عامله بالبصرة : « اذا قرأت كتـابى – ٧٥ – فانف من قبلك من النبط ، فانهم مفسدة للدين والدنيا . وأمر الحجاج ألا يؤم الناس في الكوفة الاعربي . وكان العرب في الدولة الاموية ، اذا أقبل العربي من السوق ومعه شي ثقيل ، فرأى مولى دفعه اليه ليحمله عنه . ولو كان العربي راكبا والمولى ماشيا . فلما جاء الفرس انتقموا من العرب ، وخلقوا فكرة الشعوبية يطلبون فيها المساواة ويدعون أن في كل أمة مزايا وعيوبا ، وألفوا في ذلك الكتب يحقرون من شأن العرب ويذكرون مثالبهم كالذي يقوله أبو نواس :

ومن تميم ومنقيس وغيرهما ليسالاعاريب عنداللهمن أحد

#### الشعوبية

ولم يستسلم العرب أول الأمر لهذه الدعوة الشعوبية بل قاوموا ، وكانت المقاومة بالحرب أحيانا وبالدس أحيانا وربما كانت نكبة البرامكة نتيجة لهذه الخصومة الشديدة بين الفرس والعرب فى السر والعلن • قال ابن خلدون : كان بنو قحطبة أخوال جعفر وهم عرب من أعظم الساعين عليهم ، وأخيرا انتصر الفرس على العرب بهزيمة الأمين وذهب ريحهم كما ذهب ريح الفرس على يد الأتراك

وزاد الشعوبية انتصارا أن الخلفاء تعصبوا للاسلام ولم يتعصبوا للعرب ، وظهر على لسان أبى نواس والخريمى ومهيار الديلمي وبشنار الاعتزاز بالنسب الفارسي ، يقول بعضهم :

- V7 -

ولست بتسارك ايوان كسرى لتوضيح أو لجومل فالدخول وضب في الفلا ساع وذئب بها يعوى،وليث وسط غيل ويقول الخريمي : انىامرؤ منسراةالصغدالبسني عرق الاعاجم عرقا طبت الخبر و يقول : أبالصغدباساذ تعبرني جمل سفاهاومنأخلاقجارتها الجهل فان تفخرى يا حمل أو تتجملي فلافخر الآفوقهالدين والعقل **أرى**الناس شرعافى الحياة ولايرى لقبر على قبر علاء ولا فضل اذا أنتلم تحم القديم بحادث منالجدام ينفعك ماكانمن قبل ويقول المتوكل : أنا ابن المكارم من نسل جم وحائز ارث ملوك العجميم معى علم الكابيان الـــدى به ارتجى أن أســود الأمم فقل لبني هاشم أجمعين هلموا الي الخلع قبسل الندم ملكناكم عنــــوة بالرماح طعنـا وضربا بسـيف حذم وعلى العموم حارب الفرس العرب بالشيعوبية من طرق مختلفة: من طريقة وضع شأن العرب بما ألفوا من الكتب، ومن عيبهم آلاتهم في الحرب ووضعهم الكتب في منساقب العجم ومثالب العرب • وكثرت في هـــذه الآونة الكتب المعروفة بكتب المثالب ووضع القصص الشنيعة في مثالب العرب ومفاخر الفرس ٢٠ الخ

المدن إلزاهرة

والیجانب بغداد کانتمدن أخری عامرة زاهرة،وانکانت اقل منها • وهی أیضا یتدفق المال فیها وان کان تدفقا أقل من تدفقها فى بغداد ، فقد جرت العادة أن تصرف المدينة على نفسها وعلى ما يتبعها وعلى عمارة ما خرب منها ، ثم يرسل الباقى الى الخليفة فى بغداد ، فمن أهم المدن فى عصر الرشيد البصرة • عنى العرب بتخطيطها فجعلوا شارعها والأعظم ستين ذراعا ، وجعلوا عرض كل زقاق سبعة أذرع، وجعلوا أوسط كلخط ميدانا فسيحا لمرابط خيولهموقبور موتاهم •وقد اشتهرت بالتجارة الواسعة بين الهند والصين والمغرب والحبشة

واشتهر أهل البصرة كذلك بالاسفار البحسرية حتى قالوا : « أبعد الناس نجعة في الكسب بصرى » وبالغ الواصفون في كثرة أنهارها وكثرة الزوارق فيها ولعلهم لكثرة ما رووا من عدد الانهار أنهم كانوا يعدون الجداول أنهارا ، واشتهرت بالنخيل الكثير المتعدد الأنواع الي يومنا هذا ، واشتهرت كذلك من مدن العسراق الكوفة ، وقد عرفت بتشيعها لأن الامام عليا جعلها عاصمة خلافته ال أن قتل • وناظرت الكوفة البصرة في المذاهب النحوية ، فكان للكوفيين مذهب وللبصريين مذهب وكان بينهما خلافات كثيرة • وكل يدلى بحجته ، كذلك اشتهرت مذاهب المعتزلة البصريين ومذاهب المترة مناهم المعتزلة البصريين ومذاهب المترة مناهم المعتزلة من غيرهم •وقد الحسن البصري

فتحوها • ثم أخذت تزدهو حتى فاقت البصرة والكوفة ، وزودت فى أيام العباسيين بكل ما تحتاج اليه المدن •وزاد من جمالها وقوعها على النيل ، ثم كانت القيروان بالمغسرب ودمشق وحمص فى الشام ، والموصل بالعراق ، والاهواز يفارس ، ومكة والمدينة فى جزيرة العرب ، ولا نطيل فى وصفها لأن ذلك يحتاج الى كتاب وحده، وكلها كانتسببا فى ثروة الخلفاء العباسييين ، واغداقهم المال على الولاة والعمال والأدباء والفنانين ••

وقد اختلفت مزايا كل قطر من ناحيته المادية والمعنوية فلكل بلد حاصيلاته وما يتقنه : كالكاغد والنسييج والتمر من البصرة ، والثلج من جبال لبنان ، والسكر من الفرس الى غير ذلك • كما كان الشأن فى العلوم • فحركة صوفية تنشأ فى مصر ، وحركة اعتزالية تنشأ فى بغداد، وأدب يتأقلم بكل اقليم • ومما قاله المقسدسى فى ذلك : • ان اقليم العراق اقليم الظرفاء ، ومنبع العلماء • لطيف الماء عجيب الهواء ، مختار الخلفاء ، أخرج أبا حنيفة فقيه الفقهاء ، وسفيان سيد القراء ، وأبا عبيدة والفراء • وبه البصرة التى قوبلت بالدنيا وبغداد المدوحة فى الورى ، وكوفة الجليسلة ، وسامرا ، وقد لون كل أدب وعلم بلون أهله ونبغ من كل بلد نابغون هم نتاج أقليمهم

# ازدهار التصوف

وفى عهد الرشيد نما فى العراق التصوف والدعوة الى الاهتمام بباطن النفس لا بظواهرها ، وبحقيقة الشريعة ، لا مجرد أعمال الجوارح · ورياضة النفس عن طريق الزهد والعبادة ، والوصول الى المعرفة عن طريق الوحى والالهام، وادراك الحقيقـــة بالذوق والشعور لا بالمنطق والتجارب والتياس • واشتهر من المتصوفة : ابراهيم بن أدهم سنة ١٦٢ ، وشقيق البلخى سنة ١٩٥ ، ومعروف الكرخىسنة ٢٠٠ ، وهو القائل : « التصوف الاخذ بالحقائق والياس مما فى أيدى الناس ، • ثم بشر الحافى سنة ٢٢٢ وهــو القائل للمحدثين : « أدوا زكاة هــذا الحديث ، • قالوا : « ما زكاته ؟ ، • قال : « أن تعملوا بخمسة أحاديث من كل مائتين • • • »

وأخذ المتصوفون يضعون الكتب في التصـــوف ، كما كان يفعل الفقهاء في تأليف الفقه

وثار الخلاف بين الفقهاء والمتصوفة لاختلاف النزعتين ، فالمتصوفة يعتمدون على القلب وعلى الذوق وعلى المعـــرفة من طريق الالهام ٠٠ والفقهاء يعتمدون على ظاهر القرآن والسنة ، وعلى الاستنباط العقلى

وكانت الخصومة أشد ما تكون بين المتصوفة والحنابلة لشدة تمسك الحنابلة بظاهر النصوص ورميهم الصوفية بالزندقة

 $- \wedge \cdot -$ 

الرشيد

· .

فيقصها كخسه A

. .

### تولية الرشيد

فى هذا الوضع ، وفى هذا الجو ، وفى بغداد هذه ، وعلى عذا النظام الذى ذكرنا بعضه تولى الرشيد ... وقد جلس على العرش فى قصر فسيح يسمى «قصر الخلد » ، بناه جده المنصور ، وجعله فى الجانب الغربى من دجلة ، وهو يقع قى منحنى نهر دجلة ، بازاء باب خراسان حتى اذا شبت قار الثورة كان فى استطاعته أن يفر الى خراسان ، وهى قمم مؤسس للدولة العباسية .. وفى ناحية من نواحيه على الشاطىء الآخر قصور البرامكة .. هذا قصر يحيى ، وهذا قصر جعفر ، وهذا قصر الفضل

وله فناء واسع قد ملى، بالجوارى والغلمان على مختلف الإشكال والالوان • وقد كان الرشيد يغالى فى أثمانهن ، وخصوصا اذاكانت الفتاة جميلة أو متعلمة الغناء أو أديبة • واشتهر من جوارى القصر اللاتى غلبن على الرشيد ماردة وهى التى ولدت منه المعتصم ، وهيلانة وهى يونانية كما يدل عليها اسمها ، وقد ماتت وحزن عليها الرشيد حزنا شديدا وقال الشعر فيها :

**أف** للدنيــــا وللزينــــة فيها والأناث اذ حثا الترب على هيلان في الحفرة حات

- 11 -

ويقول فيها ابان اللاحقى على لسان الرشيد : بت ضجيع الحزن ما أغفى لحادث جل عـــن الوصف حزنان : حزن منهما ظاهر وأوجـــع الحزنين ما أخفى أنت أهل الترب من فوقها مـواريا تحت الثرى أنفى لهفى على هيـــلان لو أنه يرد شـــينا فاتنــا لهفى

وهذا القصر كأنه مدينة صغيرة له أجنحة متعددة ٠٠هذا جناح للخيزران أم الرشيد بكتبها وغلمانها وجواريها ، وكانت مواكب الأمراء تأتى الى بابهيا فنهاها الهادى عن ذلك • وقال لها : « متى وقف ببابك أميرضربت عنقه • أما لك مغزل يشغلك أو مصحف يذكرك أو سبحة ، فقامت الخيزران وهى ما تعقل من الغضب • وقد ذكروا أنها كان لها شأن فى الدسيسة التى حيكت حول ابنها الهادى حتى ولكنها لم تطل مدتها • فماتت بعد ثلاث سينوات من خلافته • وكان يوم وفاتها يوما ممطرا ، فمشى الرشيد فى جنازتها وكانت امرأة عاقلة قوية السلطان كبيرة الشخصية، تتدخل فى شئون الدولة وتسيرها ، يعينها على ذلك يحيى البرمكى وأولاده • وقد خاف ابنها الهادى من سيلوتها وتدخلها وشخصيتها ، فحجر غيها غكرهته •

وهذا جناح زبيدة زوج الرشيد ، وهى كذلك شخصية قوية خيرة لها خدمها الخاصون وغلمانها وجواريها وكانت كالخيزران فى تدخلها السياسى ، غير أنها لم تكن مثلها فى دس الدسائس بل كانت بارة محسنة • تنفق الأموال على الملاجىء والمستشفيات ، ومنآثارها الخالدة عين الماء المسماة

- 11 -

یلسمها ، والتی أنشباتها فی المجاز ومدت بها الماء الی مکه تم کان فی حجرها ابنها محمد الامین

وهذا جناح علية أخت الرشيد ، وكانت شاعرة،جميلة، حتنة لها عشاقها وزوارها ومجالس أنسها وسرورها

وهذا جناح العباسة أخت الرشيد ، فتاة جميلة أيضـــا **شاعرة** تحب جعفر البرمكي وتراسله

وأخيرا جناح الرشيد وهو أعظم الأجنحة ، فيه جواريه كثيرة وغلمانه الـكثيرون وأطباؤه ومضحكوه ومغنوه الى **آخر** ما هنالك

وعلى الجملة ، فكان القصريموج بالفتيان والفتيات والكبار والصغار .. هذه جارية فارسية تتكلم بالفارسية ، وهذه ونانية تتكلم باليونانية ، وهذه حبشية تتكلم بالحبشية ، ومـذه بربرية تتكلم بالبربرية الخ . ثم كانت تموج فى العصر تيارات مختلفة .. تيارات سياسية من الخيزران وزبيدة . فالخيزران توالى البرامكة وتؤيدهم ، وتكره الفضل اين الربيع وتبعـده . وتيار من زبيدة : تكره البرامكة وتعاكسهم ، وتؤيد الفضل بن الربيع وتقربه . ثم تيارات العرى غرامية بين شـابات القصر وشبانه ، والعباسة ، وعلية ، والجوارى والغلمان

وكانت جوارى الرشىيد فيما يقولون تبلغ نحو ألفى جارية مختلفة الاجناس ٠٠ منهن الروميات ، والسنديات ، والفارسيات ٠ وقد قال خبير بالرقيق وأنواعه : ان لكل وع من أنواع الرقيق ميزات خاصة يعرف بها،فالهنديات وديعات لينات الجانب هادئات قادرات على حسن ورعاية الطفل • ولكن سرعان ما يعرض لهن الذبول • واشتهرت السنديات بالخصر النحيف والشعر الطويل • واشتهرت مولدات المدينة بالدلال والميل الى السرور والفكاهة والمجون وبحسن الاستعداد للنبوغ فى الغناء ، وعرفت مولدات مكة بدقة المعصم والمفصل والعيون الناعسة • وعرفت الاماء البربريات المغربيات بأنهن لا يبارين فى حسن الانتاج ، وهن لدماثة خلقهن ولين عريكتهن صالحات لان تعودن القياء بمختلف الاعمال

والمثل الأعلى للجارية كما يقول أبو عثمان الدلال أمة تكون من أصل بربوى ، فارقت بلادها فى التاســـعة من عمرها • ومكثت ثلاث ســنين فى المدينة ومثلها فى مكة • ثم رحلت الى العراق فى السادسة عشرة من عمرها لتتثقف بثقافته • • فاذا بيعت فى الخامســة والعشرين كانت قد جمعت منجودة الأصل ودلال المدنيات ورقة المكيات وثقافة العراقيات

والسودانيات كن يغمرن الأسواق وقد عرفن بقلة الثبات والاهمال ، كما عرفن بالميل الى الضرب بالدف والرقص وهى أحسن خلق الله بياض أسنان ، ولكن يعاب عليهن نتن الابط وخشونة الملمس والحبشيات عرفن بالضعف والترهل والاستعداد لمرض الصدر ، وهن على عكس السودانيات لا يحسن الغناء ولا الرقص ولكنهن قويات الحلق موضع للثقة ، أهل للاعتماد عليهن

### قصر الخلد

والم الحصام ونحو ذلك ، من ضروب العواطف حتى ليحكون أن سبب اتصال الرشيد بأبى يوسف أن الرشيد رأى مرة منظرا غراميا لم يعجبه ، فاستدعى أبا يوسف لسؤاله : هل على الخليفة اذا رأى هذا المنظر أن يحد الجناة ؟ فأفتاه بلا ، لأن القاضى لا يقضى بعلمه ، فسرى عن الرشيدوأجزل لأبى يوسف الصلات،وتوثقت الصلة بينه وبين أبى يوسف من ذلك الحين ، حتى عينه قاضى القضاة

تضيف الى عظمة قصر الخلد عظمة بغـداد ، فقد كانت معلوءة بالقصور الفخمة والميادين الفسيحة والأسبواق الحافلة بالدكاكين الممتلئة بالسلع · وكان يأتيها من مصر البلسم والكتان والقمح والنحاس والذهب وزمرد النوبة · ويأتيها من الحبشة العاج ومن الأندلس الحرير والصينى والجلود والأسلحة الصلبة · ومن اليونان النباتات ذات العطر الطيب والصمغ · ومن سبوريا الزجاج والبللور والأصداف · ·

ومن بلاد العرب البخور · ومن سوماطرة البخور الجاوى والزعفران والقرفة · ومن جاوى الماس والعاج والاخشاب الثمينة والصندل · ومن خليج فارس اللآلىء والصدف · ومن سيلان الياقوت واللازورد ومن فارس الأصواف ومن سيراز الفيروز والعقيق والمرجان · ومن أصفهان الأقمشة المختلفة · ومن بخارى الأصواف والسجاجيد والاقمشة · ومن مرو الزبرجد · ومن الموصل صفائح الصلب

- AY -

ومن سمرقند الأطلس والفضة والاقمشة الناعمة ومن الصين الصينى وحجر الشب والحرير الخام والصمغ ومن التبت المسك وهـذه كلها تحول أحسن ما يرد الى قصر الحلد والقصور حوله ، وأحيانا كثيرة يسير الشابان هرون الرشيد وجعفر ووراءهما مسرور الخـادم متخفين للوقوف وشراء خير ما فى الاسواق ٠٠كما تروى لنا ألف ليلة وليلة

ويقول الاقتصاديون أن الدينار والدرهم ليس لهما قيمة ذاتية ، وأن قيمتهما بقدرتهما الشرائية • وكانت قيمتهما في عهد الرشيد كبيرة لا تقاس بما نحن عليه اليوم • فقد عثرت على قائمة بتثمين بعض الاشياء فيها أن الكبش كان يباع بدرهم ، والجمـل بأربعة دنانير ، والتمر ستون رطلا بدرهم • والزيت ستة عشر رطلا بدرهم • والسمن ثمانية أرطال بدرهم • وكان الرجل يعمل في سور بغداد كل يوم بخمس حبات ، وكان ينادى على لحم البقر في جبانة كندى تسميعون رطلا بدرهم ، ولحم الغنم ستون رطلا بدرهم . والعسب ل عشرة أرطال بدرهم · والاستاذ البناء بخمس حبات • ومن المعلوم أنه في أيامهم كانت الحبة ثلث درهم ، والدانق سىدس درهم ، والدينار كانت تختلف قيمته تبعا لنقاء فضة الدراهم أو عدم نقائها ، فكان يساوى مرة عشرة ومرة خمسة عشر ومرة عشرين • وكان مقدار الدينار ذهبا يساوى ستين قرشا مصريا تقريبا ٠٠٠

# ثقافة الرشيد

وكان الرشيد مثقفا ثقافة عربية واسعة ، علمه الأدب المفضل الضبى ، والنحو الكسائى ، وملاء الأصمعى طرفا من طرائفه الأدبية وملحا من ملحه العربية

وكان نديمه فى الغناء اسحاق الموصلى ، وتدلنا مناقشاته الكثيرة للعلماء والأدباء على بحر واسع فى العلم والأدب • وقد روى عنه أنه كان ينقد الشعراء فى أشعارهم ، وينقد المغنين فى غنائهم ، ويحصى غلطات هؤلاء وهؤلاء ، ومزايا عؤلاء وهؤلاء ، كماكان من أدلة ذلك ما جمع له من الاصوات المتازة التى اختارها أبو الفرج الأصصفهانى وبنى عليها كتابه الأغانى

ولعل أكبر ما يدل على ثقافته وصيته المشهورة التى تقدم بها الى الأحمر معلم ولده محمد الأمين اذ قال : « يا أحمر، ان أمير المؤمنين قد دفع اليك مهجة نفسه وثمرة قلبه، فصير يدك عليه مبسوطة • وطاعته لك واجبة • وكن له بحيث وضعك أمير المؤمنين • أقرئه القرآن ، وعرفه الاخبار ، وروه الاشـــعار ، وعلمه السنن ، وبصره بمواقع الكلام وبدئه ، وامنعه من الضحك الا في أوقاته ، وخذه بتعظيم مشايخ بنى هاشم اذا دخلوا عليه ورفع مجالس القواد اذا مضروا مجلسه ، ولا تمرن بك ساعة الا وأنت مغتنم فائدة تفيده أياها من غير أن تحزنه فتميت ذهنه ، ولا تمعن في مسامحته فيستحلى الفراغ ويألفه ، وقومه ما اســـتطعت بالقرب والملاينة ، فان أباهما فعليك بالشـــدة والغلظة ، وهي وصية حكيمة وضع فيها الرشيد منهج التعليم، ومنهج

- 19 -

الاخلاق •• واتخذت على مر العصور مرشدا لكل من حاول التعليم وأراد ممارسته

ويروون أن الرشيد مرة دعا المفضل الضبى والمأمون عن يمينه ومحمد الأمين عن يساره ، قال المفضل فسلمت ، فأوما الى بالجلوس فجلست ، فقال لى : « يا مفضل » قلت: « لبيك يا أمير المؤمنين » • قال : « كم من الاسسماء فى فسيكفيكهم الله ؟» • فقلت : «ثلاثة أسماء يا أميرالمؤمنين» قال : « وما هى ؟ » • قلت : « الياء لله عز وجل ، والكاف الثانية لرسول الله صلى اللهعليه وسلم ، والهاء واليم والواو للكفار » • قال : « صدقت » • كذا أفادنا هذا الشسيخ ، قال : « نعم » • قال : « أعد السالة » فأعادها كما قال الفضل • قال : « أم التفت الى الأمين فقال له : « فهمت » • قال : « نعم » • قال : « أعد السالة » فأعادها كما قال المفضل • قال الرشيد : « يا مفضل هل عندك مسألة ؟» • قلت : نعم يا أمير المؤمنين • قول الفرزدق :

قال الرشيد : « عيهات قد أفادنا هذا قبلك،فقد أخبرنا الشيخ « يعنى الكسائى » ، ان لنا قمريها يعنى اشمس والقمر ، كما قالوا سنة العمرين يريدون أبا بكر وعمر · وذلك أنه اذا اجتمع اسمان من جنس واحد ، وكانأحدهما أخف على أفواه القائلين غلبوه فسموا الاخير باسمه · فلما كانت أيام عمر أكثر من أيام أبى بكر وفتوحه أكثر غلبوه . وسموا أبا بكر باسمه · وقد قال الله عز وجل : « بعـــ

- 9. -

الشرقين فبنس القرين، وهو المشرق والمغرب قال المفضل: • بقيت مسالة ، • قال : • وما هى ؟ ، • قلت : • أراد بالشمس ابراهيم صلى الله عليه وسلم خليـل الرحمن ، وبالقمر محمدا صلى الله عليه وسلم ، والنجوم الحلفاء الراشدين من أبائك الصالحين وهو تفسيريرمى الى نوع من النفاق • قال : • يا فضل بن الربيع احمل اليه مائة ألف درهم ومائة ألف لقضاء دينه ، الىكثير من أمثال هذه الحكايات التى تدل جملتها على ثقافة واسعة واستفادة من المفصل والاصمعى والكسائى وأمثالهم

ويروى المفضل أيضا أن الرشيد استدعاه وسأله عن بيت من الشعر ، فأجاب وفق ما توقع الرشيد · فنزع الرشيد من يده خاتما قيمته ألف وستمائة دينار · فلما علمت الخيزران بذلك أعطته الألف والستمائة ، وأخذت الخاتم منه ، وردته الى الرشيد لأنه كان يعجب به · فرده الرشيد الى المفضل ، وقال له : « لا يليق بالخليفة أن يسترد ما أعطى ، فصفا له الألف والستمائة

# امتزاج الثقافات

والى جانب ذلك كان فى عهد الرشيد اختلاط الثقافات كأنها جداول صغيرة تكون منها نهر كبير ... فأولا . كان من هذه الثقافات ، الثقافة الفارسية وهى التى عظمت فى الدولة العباسية ، مما ألفها عبد الله بن المقفع وأمثاله .وقد كسبت الثقافة الاسلامية العباسية من الفرس أشياءكثيرة، منها الالفاظ اللغوية،وخاصة ما ليس للعرب عهد بمدلولاتها،

- 11 -

مثل الفاظ الماكولات الفارسية والنباتاتالفارسية وضروب الملابس والاثاث والرياش ٠٠٠

روى أن فارسيا ناظر عربيا بين يدى يحيى بن خالد البرمكى ٥٠ فقال الفارسى : , ما احتجنا اليكم قط فى عمل ولا تسمية ٥ ولقد ملكتم فما استغنيتم عنا بأعمالكم ولا لغتكم ٥ حتى أن طبيخكم وأشربتكم ودواوينكم وما فيها على ما سمينا ما غيرتموها كالاسفيداج والسكباج والدوغياج وكالسكندين والخلنجين والجلاب وأمثالها وكالروزنامج والاسكدار وأمثالها ، ٥ فسكت عنه العربى ، فقال له يحيى والاسكدار وأمثالها ، ٥ فسكت عنه العربى ، فقال له يحيى بعد ألف سنة كانت قبلها لا نحتاج اليكم ولا الى شىء كان لكم ، ٥ ونقرأ فى كتاب البيان والتبيين للجاحظ ، فنرام يستعمل ألفاظا كثيرة من أصل فارسى ٥٠ فيسمى الطريق اذا التقى فيها أربعة طرق « جهارسو » والجهارسو فارسية، ويسمى السوق وازار والوازار فارسية وعكذا

وثانيا ، نقلوا كثيرا منكتب الأدب الفارسية الأصل وكثيرا من القصص الفارسية • ويحكون أنكتاب ألف ليلة وليلة أصله فارسى • وقد ترجم عبد الله بن المقفع كتــاب كليلة ودمنة عن الفارسية كما ترجموا عن الفارسية كتاب زرادشت المسمى افستا ، ترجموه هو وما عليه من شروح • الفارسية الفارسية

العربية ، فكانوا ينقلون الى العربية ما تعلموه من أفكار فارسية كما نقل كثير من التوقيعات والحكم الى العربية من غير نص عليها ، بل لعل من كان من أصل فارسى كله أو بعضه ، كبشار بن برد وأبى نواس • لهم معان مأخوذة من أصل فارسى ومن رأى ابن خلدون ، أن كثيرين من واضعى العلوم كسيبويه واضع النحو ، وأبى حنيفة واضع الفقه ، ونحوهما من أصل فارسى • وأن الفارسيين فى هذا الباب أكثر من العرب • وسواء صح عسدا أو لم يصح ، فأقل ما يدل عليه أن كثيرا من الفرس وضعوا كثيرا من العلوم • بل ذهب بعضهم الى أن شعر أبى العتاهية لا يمت الى العرب الحياة ، وانما هو شعر مستمد من الفارسية ، وخصوصا من مذهب مانى الزاهد

كذلك انتشرت النقافة الهندية بدخول كلمات من الأصل الهندى الى اللغة العربية ، وقد سموا السيف مهندا أخذا من الهند • ومن أسمائهم النسائية : عند ، وكليلة ودمنة الذى ترجم الى العربية من الفارسية من أصل هندى • وكان هناك علماء من أصل هندى تثقفوا بالثقافة العربية ونشروا الافكار الهندية كابن الاعرابي • فقد رووا أن أباه زيادا كان من أصل هندى ، كذلك نقل الينا أن التجارة بين السلمين فى العهد العباسى والهند كانت واسعة النطاق فى التوابل وأنواعها • وقد نقلت الى العربية مدلولاتها وأسماؤها وحكى لنا البيرونى أنهم كانوا مهرة فى الحساب والهندسة ، وأن لهم طريقة تخالف طريقة اليونان • هذا

- 97 -

الى أن كثيرا من عقائدهم فى الحلول ووحـــدة الوجود دخلت فى التصوف الاسلامى

وهناك ثقافة يونانية دخلت في الدول العربية منها ألفاظ كثيرة ، كما دخلها الطب والفلسفة ، وكان في بلاد العرب كثير من المثقفين بالثقافة اليونانية كعلماء حران والاسكندرية وغير ذلك • نعم ان العرب لم يستسيغوا الأدب اليوناني في القديم لأنه يبعد كثيرا عن الادب العربي • فلم يأخذوا منها كثيرا ، وان أخذوا منها الطب والمنطق والفلسفة

والثقافة الرابعة ، الثقافة الرومانية ، من مشل ألفاظ التقطوها من الجوارى الرومانيات ومن الرومانيين أثناء حروب المسلمين معنم وأسرهم الاسارى منهم • وكان مما عنى به فى عند الرشيد وخلفاء العباسيين عامة ، الطب والتنجيم فاتخذوهما من الوظائف الرسمية • وكان لكل خليفة طبيب خاص ومنجم خاص • أما حاجة الخلفاء للطب فواضحة ، اذ كان أكثر الخلفاء مرضى يحتاجون الى طبيب أطباؤه معالجته ، فاستدعى طبيب من جنديسابور هو مدرسة عظيمة وتعد مصدرا للثقافة اليونانية ومركزا لنشر فلسفتها وعلومها . أسسها كسرى أنو شروان وبناها على مدرسة عليمة وتعد مصدرا للثقافة اليونانية ومركزا لنشر مدرسة من بعدهم من حل محلهم من أهل الجباء من الروم ثم خلفهم من بعدهم من حل محلهم من أهل البسلاد • وكان الذى أنشأه فيه بيمارستانات لعسالجة الفقراء • فلما جاء الرشييد استطب جبريل بن بختيشوع ، وأمره بانشساء بيمارستان ببغداد على نمط ما لجنديسابور ، وكانت عائلة بختيشوع كلها نصارى نساطرة

وطبيب الرشيد هو جبريل بن بختيشوع ، وقـد أراد الرشيد أول الأمر أن يمتحنه فأحضر له بولا مجهولا فقال جبريل ليس هـذا بول انسان • لانه ليس له قوام بول الناس ولا لونه ولا رائحته • وكان جبريل بن بختيشوع ، هذا مشبهورا بالفضل جيد التصرف في المداواة ، على الهمة سعيد الجد ، حظيا عند الخلفاء ، رفيع المنزلة عندهم ، تأتيه منهم الأموال العظيمة • ولما مرض جعفر بن يحيى بن خالد البرمكي أيام رضاء الرشيد عنهم ، استدعى جبريل بن بختيشىوع هذا فعالجه وشاء الله أن يبرئه في مدة ثلاثة أيام. ومرة تمطت حظية من حظايا الرشيد ورفعت يدها فبقيت منبسطة ، ولم ينفعها علاج الأطباء ولا الادهان • فاستدعى جبريل فاستحضرها وأراد أن يكشف عن ساقها،فانزعجت الجارية وحركت يدها وبرئت ، وكان الرشيد ينتصح بقوله فيما يأكل ومقدار ما يشرب ، وبلغ عنده منزلة عالية حتى قالوا انه كانكل من تقلد عملا من الرشيد لا يخرج الىعمله الا بعد أن يمر على جبريل • وقد ثار عليه العلوية لقربه من الرشيد حتى أرادوا أن يقتلوه ، وعلى العموم كان طبيب القصر وقد قال فيه أبو نواس :

- 10 -

سالت اخى أبا عيسى وجبريل له عقل فقلت : الراح تعجبنى فقال : كثيرها قتل فقلت له : فقدر لى فقال وقوله فصل : وجدت طبائع الانسا ن أربعة هى الأصل فأربعة لأربعة لكل طبيعة رطل وقال له المأمون يوما : أخى طبك ياجبريا ل ما يشفى ذوى العلة غزال قد سابا عقلى بلا جار م ولا زلة

# الايمان بالتنجيم

وأما التنجيم ، فكان الخلفاء يعتقدون أن للنجوم أثرا في احداث الكون من موت وحياة وسعادة وشقاء وصحةومرض وسعة وتقتير في الرزق وغير ذلك ونشأ في الناسالاعتقاد بهذا

وكان من أكبر من أشاعه الشيعة فنسب اليهم كثير من التنبؤ بالحوادث ، وربما كان من أكبر الاسبباب في ذلك دعايتهم لانفسهم ، عن طريق التنبؤات • ونسب لعلى بن أبى طالب كثير من أخبار بنى أمية وسقوطهم وظهور بنى العباس وغير ذلك من الاحداث استنادا الى قوله : «سلونى قبل أن تفقدونى •

وقد نسبوا اليه تنبؤات باحـــدان في الدولة الأموية والدولة العباسية ، ومقتل الحسين ، وخروج عائشــة يوم الجمل ، وخروج الأمر منالعلويين الى العباسيين ، وأحداث السفاح ، وبعض أحداث بنى بويه ، ونحو ذلك · ولـكن

- 17 -

يظهر أن أكثرها وضع بعد ظهور الحوادث ثم أسندت اليه على أنها من التنبؤات

وشاع بين الشبيعة لاجل ذلك علم الجفر وهو الذيحوف فيما بعد الى و الشيفرة ، • وسواء صحت هذه الاخبار أو للم تصح ، فان الناس والخلفاء والامراء كانوا يعتقدون فيها ويبنون أعمالهم عليها • وكتاب الجفر هـذا كان أصله ان **مارو**ن بن سعيد العجليوهو رأس الفرقةالمعروفة بالزيدية، كان له كتاب صغير يعرف بالجفر • يرويه عن جعفر الصادق • وفيه أخبار عما سيقع لا هل البيت عـلى العموم ، ولبعض الاشخاص منهم على الخصوص · وكان مكتوبا عنــد جعفر على جلد ثور صفير • فرواه عنه هرون العجلي وسماه الجفر • والجفر في اللغة هو الصغير • فصار هــــذا الاسم علما على هذا الكتاب عندهم • وشاع في الناس وتناقلوه وزادوا عليه • وأنشأوا في ذلك ما يسمى بالملاحم وهي أشعار تروى في أخبار دولة على الخصوص أو دول على العموم • وأكثرها موضوع • • تروى فيه الحوادث الماضية صحيحة • ويرجع تاريخها إلى ما قبلها للدلالة على التنبؤ • أما ما يدل على المستقبل فغير صحيح غالبا

ويروون انه عثر في عهد المهدى على كتاب في الجفريروى أن مدة حكم المهدى عشر سنوات • وشاع ذلك في الناس• فلما علم الربيع وزير المهدى قال ان الخليفة المهدى لو علم ذلك لقتلنا ، فاستدعى الوراقين وأمرهم أن يكتبوا الكتاب ويجعلوا بدل العشر أربعين ، حتى يطمئن المهدى الى مدة حكمه · وهكذا من باب طرق الوضع · وسبب ذلك على ما يظهر لى أن لبعض الناس قدرة على معرفة الغيب ، ويسمون بالملهمين ، اما عن طريق ما يسميه الافرنج بالتليبائى ، أو بالتنويم المغناطيسى أو نحو ذلك ، مما لم يكتشفه العلم الى اليوم · وهذا لمعرفة الماضى والحاضر أو قراءة أفكار الانسان

أما معرفة المستقبل فلا أظن أن أحدا يعرفه اذ قد استأثر الله بعلمه • والقرآن الكريم يقول على لسان النبى صلى الله عليه وسلم : « لو كنت أعلم الغيب لاستكثرت من الخير وما مسنى السوء » • فكيف بغيره ، ولكن النهاس تزيدوا وابتدعوا طرقا كثيرة من قراءة الكف والودع ونحو ذلك • واعتقدوا بتأثير النجوم • وكان بعض العلماء معتدلين فى ذلك • فقد كان بعض الفلاسفة يعتدل فى الاعتقاد بالتنجيم، ويعلل بعضه تعليلا معقولا • وذلك ان للشهمس والقعر والنجوم أحداثا فى الدنيها لا شك فيها كأثر الشمس فى فى الرياح والسحاب والرعد والبرق ، ثم لا ينكر أيضا أثر هذه البيئة الطبيعية فى أبدان الناس وأثر الإبدان فى النفس • •

غاية الأمر أن بعض هـذه الاحداث ناشىء عن حسابات

- 11 -

يسيطة لحركات هذه الكواكب كخسوف القمر وكسوف الشمس وحساب المد والجزر ونحو ذلك ، وبعضها صعب الاستنتاج لصعوبة المشاهدات التى نبنى عليها احتمالنا . فان بعض الاوضاع للنجوم لا يتكرر مرة ثانيــة فى عمر الانسان الواحد،ومرة واحدة لا تكفى لحكم صحيح وحساب الحادثة الواحدة تسبقها الى البروج كلها وتأثير كل منهـا حساب عسير ، فقد يحدث خطأ بسيط فى حساب برج من البروج فيخطىء التنبؤ

وعلى كل حال ، فقد شاعت بين الناس حوادث التنجيم والإيمان بها • واستغل المنجمون الناس حتى الخلفاء ، وقد رووا أن المنصور تخير وقتا معينا لوضع الحجر الأساسى لبناء بغداد ، وتخير الفاطميون بعد ذلك وقتا مناسبا لوضع الحجر الأساسى للقاهرة • وليست حادثة المعتصم بعيدة عن الاذهان ، فقد نصح له المنجمون بالخروج الى الحرب أيام نضج التين والعنب حتى يكون النصر ، ولكن الحالة الحربية اضطرته الى الخروج في غير هـذا الوقت • فانتصر وقال أبو تمام في ذلك قصيدته البائية المسهورة : السيف أصدق أنباء من الكتب

وكان الرشيد يؤمن بهذا التنجيم أحيانا ، ويستمع الى أخبار المنجمين وتنبؤاتهم ، حتى رووا أن منجما يهوديا قال للرشيد : «انى أرى فى أحكام النجوم أنك ستموت سريعا» – ٩٩ – هرون الرشيد – ٤ فاغتم لذلك اغتماما شديدا وأحضر جعفرا البرمكى ليسرى عنه • فحضر ووجده كئيبا حزينا ، فقال جعفر للمنجم : « أترى ان الخليفة يموت سريعا ؟ » • قال : « نعم » • قال له : « وماذا تراه فى نفسك ؟ » •قال : «أرى عمرى طويلا» • قال : « اقتله يا أمير المؤمنين حتى يتبين كذبه » فقتله ، واستراح الرشيد

ولقد كان هـذا التنجيم وسيلة لعلم الفلك ، كما كان تحويل المعـادن الى ذهب سببا فى تعرف قوانين الكيمياء الصحيحة • فقد رووا لنا أن محمد بن ابراهيم الفزارى صنع زيجا ، ورووا أنه قدم على الخليفة المنصور رجل من الهند عالم بالحسـاب المعروف بالسند هند فى حركات النجوم • وأمر المنصور بترجمة ذلك الكتاب الى اللغـة العربيـة ، وأن يؤلف منه كتاب يتخذه العسرب أصلا فى حركات الكواكب وبذلك ابتدأوا العلم بكثير منالتخريف، وانتهوا به الى التصحيح والتدقيق

وظل أمر التنجيم الى اليوم فى التنبؤ بالسعادة لمن ولد فى شهر كذا ، والشقاء لمن ولد فى شهركذا ، وفى اختلاف أخلاق من ولد فى بعض الشهور عمن ولد فى شهور أخرى ونحو ذلك

ولو كان هذا صحيحا ، لاطردت النتائج فيمن ولدوا فى شهر واحد من سىعادة أو شقاء أو سلوك ، مع أنا نجد كثيرا من الفوارق بينهم ٠٠ ولكن هى طبيعة الانســان تريد أن تخترق حجب الغيب ويستغل الدجالون غريزة الاستطلاع عند الناس والله أعلم

## تقدم العلوم

ولتسرب هممذه الثقافات المختلفة والعناصر المختلفة الى المسلمين ،ظهر أثر واضبح هو تحول العلوم من أشــكالها البسيطة الدائمة الى قواعد علمية ، وتســـابق العلماء في ذلك ، كل يريد أن يؤسس علما • وتشارك في هذا العمل علماء من العرب كالخليل بن أحمد الفراهيدي ، وعلماء من الفرس كسيبويه وأبى حنيفة ، ومن الهنود كابن الاعرابي، وعلماء من المسلمين وعلماء من النصاري ، فكانت حـــ كة غريبة حقا • فهذا النحو يتحول من نظرات بدائيةومسائل جزئية كالتي تروى عن أبي الأسبود الدؤلي الى علم تام وقواعد منظمة ، كالذي كان من الخليل وتلميذه سيبويه

وهذا الفقه يتحول من مذهب مكون من جمع للحـــديث واستنتاج منه الى مؤهب قيـاسي منطقي كالذي يضـعه أبو حنيفة وصاحباه أبو يوسف ومحمد

وهذه اللغة التي كانت تجمع كلمة فكلمة قد تم جمعها ، وأخذوا يضعونمعاجم في موضوعات خاصة كالخبل والابل. ثم جاء الخليل بن أحمد هذا ، فوضع بكتابه « العين ، أساس المعاجم اللغوية • وهذا الأدب الذي كان يروى قصيدة أو قطعة قطعة ، أخـــذ يجمع في الكتب المطولة كالمفضليات للضبى ، والاصمعيات للاصمعي ، والنقائض لا بي عبيدة

وهذا النقد الذي كان يعتمد على الذوق الفطري ، فتنقد

- 1.1 -

الكلمة اذا كانت نابية مثل كلمة بوزع ــ أو ينقد المعنى اذا كان سخيفا ــ كقول القائل :

هذا ابن عمى في دمشق خليفة لو شئت ساقكم الي قطينا

فينتقده عبد الملك بأن هـذا يقال لعامل من عماله ، وأن الشاعر لو قال لو شاء ساقكم • لكان أحسن ــ فينقلب الى نقد بقواعد وقوانين كالذى فعل ابن سلام فى طبقاته

وهذا التـاريخ الذى كان يعتمد على مجرد جمع الاخبار حيثما اتفق ، يؤلف وينظم فيجعل لكل أمة موضعا ، ولكل أمة حوادث حسب السنين وما جرى فيها منظمة مرتبة

وهذه الانساب التىكانت فى الصدوركتبت فى السطور ودونت تدوينا منظما ، كالذى فعل الكلبى فىكتابه الجمهرة فى الانساب

وهؤلاء رجال المحدثين الذين كان يكتب عنهم كلمة فى تعديلهم أو تجريحهم كانت سببا فى كتب التراجم الواسعة. يعتمد فيها على الاخبار ومعرفة حياة كل مترجم له ونحو ذلك ، حتى لو قلنا ان كل طائفة من المعلومات انقلبت علما ووضعت فى قواعد ، لم نكن بعيدين عن الصواب · فربما كانت معيشتنا فى القرون التى أتت بعد ، ليس الا تردادا لما ذكروا أو تعبيرا عنه بلغة العصور المختلفة ، أو تفريقا لمجتمع أو تجميعا لمفترق من غير كثير ابتكار

••وتعددت المذاهب حسب العقليات ومقدار الثقافةوالميول السياسية والدينية

فهذا حر العقل واسع التفكير يذهب مذهب الاعتزال وهذا يتقيد بالنص وينهج منهج الرواية والجمع فيكون محدثا ، وهذا يحب عليا ويترحم على ابنه الحسين ويعطف بقلبه على من اضطهد من العلويين فيكون شيعيا ، وهدا يحب أبا بكر وعمر ويمجد أعمالهما ويفضلهما على على فيكون سنيا ، وعذا يميل الى منصب وجاه وتقرب الى الخلفاء بالذهب فيكون عباسيا ، وهذا بدوى لا يحب الرياسة ولا يعتنق الاسلام ظاهريا والوثنية باطنيا ويكره العرب من مميم قلبه ويود رجوع دولة الفرس الى حالتها الاولى ،قبل أن يهزمهم العرب ويأخذوا بلادهم فيكون وثنيا ، وهكذا مجتمع آخر

- 1.7 -

الأدب والأدباء

.

.

#### الأدب والشعراء

اوجدت العوامل التى ذكرناها فى الفصل السابق نشاطا عقليا غريبا وتناحرا بين الاديان المختلفة يشبه التناحر على العصبيات المختلفة وأخذ العلماء يشرحون أنواع الادب، ويرون أن الأدب والنقد نتيجة لبيئات مختلفة .. فصبها العلماء فى العراق كلها صبا واحدا ، فمثلا كان أدب الحجاز غير أدب الشام غير أدب بغداد

كان أدب الحجاز بحكم تنحية الحجازيين عن السياسة فى إيام العهد الاموى وبحكم كثرة الغنائم وكثرة الفراغ مجالا للترف والنعيم،ولذلك كان رافع لواء ذلك الادب عمر بن أبى ربيعة ، وغزله ، ثم ما تبعه من مدرسته تعمل عمله وتنقده

وكان أدب الشام متأثرا ببيئته ، اذ كانت دمشق عاصمة الخلفاء يأتيها الناس من كل فج عميق للمديح ، وفيها التناصر السياسي ، لهذا كان أغلب الشعر فيها مديحا وسياسة

وكان العراق على حدود البادية ، فكان الشعر فيها امتدادا للشعر الجاهلى ، وانشأوا فيها المربد ، يتسابقون فيه الى الشعر كعكاظ ويتحلقون حول جرير والفرزدق ، فكان أدبهم من جنس الأدب الجاهلى هجاءا وفخرا واعتدادا بالعصيان ونحو ذلك ، فلما تحولت الحاضرة من دمشق الى بغداد فى العهد العباسى تغير الأدب . فأخذ الأدباء العباسيون

-1.Y -

يقفون فى بغداد موقف الأمويين من دمشق والعكس وكل الأدب الذى نتج من هذه البيئات صب جميعه فى العراق بفضل ما جمعه العلماء، فكان كل ذلك ادباً عربيا يتولاه النقد

ثم كانت الحياة الاجتماعية في العصر العباسي حياة جديدة تخالف الحياة في الحجاز والشام والعراق قبل العباسيين ، وكان لابد من زعماء جدد يشعرون بمواجهة الحياة الاجتماعية الجديدة.وهذا ما قام به بشار بن برد وأبو نواس وأمثالهم ، وكما تأثروا بالحياة الاجتماعية تأثروا أيضا بالثقافات المختلفة التي فشت في عصرهم . فرأينا شعرا عن الاديرة ، وشعرا عن عيد النيروز ، وشعرا عن يوم الشعانين ، وشعرا عن الازهار الجديدة وغير ذلك . ولما ألبست زبيدة بعض الفتيات لبس الشبان ، أنشمد أبو نواس شعر الغزل في المذكر استجابة لهذه الدعوة

وحتى البيئات الخاصة كان لها أدب خاص ، فقد كان جزء من العراق يعيش فيه الخوارج . . فشعروا شعرا على مذهبهم ، وقال قائلهم :

أيها المادح العباد ليعطى أن لله ما بأيدى العبساد فاسأل الله ما طلبت اليهم وارج فضل المقسم العواد... لا تقل فى الجواد ما ليس خيرا وتسم البخيل باسم الجاد

وسموا احد شعرائهم شاعر المؤمنين ، وشعراء الخليفة العباسى شعراء الكافرين . . فشعراء الخوارج يزنون الشعر بميزان الدين والاخلاق ، بينما ينزله شعراء الخلفاء والامراء بالميزان الفنى البحت ويجعلون امامهم الشعر الجاهلى والنزعات الداخلية

- 1.1 -

كل هذا صب فى العراق صبا ، وتعدد المقلدون حسب هذه المذاهب المختلفة ، فكان لنا العباس بن الأحنف يشبه عمر بن أبى ربيعة ، وأبو نواس يشبه الوليد بن يزيد الاموى، وإلحوارج الاخيرون يشبهون الخوارج الأولين وهكذا ..

# التقدم اللغوى

وبلغت اللغة الذروة فىعهد الرشيد لنمو الثقافة والحضارة فى عهده . وقد كان هارون ظلها الظليل ، والمغدق على العلماء والشعراء والموسيقيين . ولقد أخذت علوم العربية فى عهده نهضة جديدة اقترنت بأسماء الاصمعى وأبى عبيدة وأبى زيد والفراء والكسائى ، وهؤلاء جميعا اتخذوا لغة البدو هى المثل الاعلى والنموذج الرفيع . وكانوا دائما يقاومون لغة العسامة فى لحنهم حتى أنكروا على الفراء أنه لحن بمحضر الرشيد ، وأنه اعتذر عن ذلك بأن اللحن عند سكان المدن لازم لهم كالأعراب عند أهل البادية

ولقد كان محببا الى الخليفة أن يجالس النحاة ويستمع الى جدلهم .. وكان يقدر سلامة اللغة حق قدرها ، ويدقق فيما لم يفهمه . فقد سمع الأصمعى يقول : « ما لاقتنى بعدك أرض » ، أى لم تمسكنى . فلم يرتح حتى استفسر عنها . وكان مما حبب زبيدة الى الرشيد فصاحتها وبلاغة أسلوبها ، كالذى رؤى لها من خطابها للمأمون عند ما قتل ابنها الأمين مما عد خير الكتب وأبلغها

وكان الرشيد دقيق الفهم للعربية حتى كان يستطيع أن يفرق بين ماذا قلت أنا قاتل غلامك على سبيل الاضافة بمعنى قتلت غلامك . وبين أنا قاتل غلامك بالتنوين على معنى سأقتل غلامك . وكان يفسرق بين قولك أنت طالق طالق طالق . وقولك أنت طالق وطالق وطالق ، مما يدل على دقة الذوق

وكان العلماء اذا اختلفوا فى شىء ، رجعوا الى البدو يستفسرونهم ويحكمون بينهم . وكانوا يصححون كثيرا مما يجرى من اللحن على السنة العوام . وقد نسبوا الى الكسائى كتابا فى لحن العامة عمله لهرون الرشيد ، وهو وان لم تكن نسبته صحيحة ، فانه يعد اقدم الآثار الأدبية فى تنقية اللغة العربية ، وهو يحتوى على نحو ١٠٢ غلطة من الغلطات التى تجرى على السنة العوام . وقد بلغت تنقية اللغة العربية هذه ذروتها فى لغة أبى نواس . نعم ، كانت تأتى فى شعره ميغ غريبة التصريف كتنويه سنون وبنون . . واستعماله أحيانا جمع المذكر السالم بكسر النون بدل فتحها . وأخ النحاة عليه قوله :

يا خــر من كان ومن يكون الا النبي الطــــاهر الميمون

فقالوا كان من الواجب نصب الا النبى. وأكثر من ذك تركه الاعراب أحيانا واستعمال صيغ ماضية أحيانا ، وقوله في بعض شعره يأتك بسكون الكاف على الوقف وقوله : كأن صغرى وكبرى من فقاقعها حصباء درعلى أرض من الذهب

فانتقدوا صغرى وكبرى . على أنه فيما يظهر يأتى بهذه الاشياء لا على أنها لحن بل يتعمدها تعمدا استصغارا لقواعد النحو . وكان فى امكانه تجنبها ، ولكنه كان يهزا بالنحو كما يهزأ بالعرب . وعلى العموم كان من كثرة الاحتكاك بين البدو والحضر فىعهد الرشيد ومجادلات العلماء والمكافأة عليها بسخاء

- 11. -

منه ، وما منع من ذوق لغوى دقيق حتى أن الادوار الغنائية التي اختيرت له كانت كلها باللغة الفصحي

وفى عصر الرشيد رويت لنا بعض القوالب الشعبية كالتى تسمى المزدوجة . وهو قالب شمسعرى يؤلف فيه بيتان قصيران متحدا القافية . . وقد نظم عليه أبو العتاهية أرجوزته المشهورة فى ذات الامثال . قالوا أنها تشتمل على أربعة آلاف حكمة ومثل لم يصلنا منها الاجزء صغير ، واختار أبان بن عبد الحميد اللاحقى معاصر أبى العتاهية نفس القالب المطابق للمثنوى الفارسى ، عندما نظم كليلة ودمنة وافتتحه بقوله:

هذا کتباب ادب ومحنبه وهوالذی یدعی کلیلة ودمنه فیه احتیالات وفیه رشبد وهو کتاب وضعته الهنب

وفى عهد الرشيد ظهر شماعر ثالث .. هو بشر بن المعتمر المعتزلى الذى زج به الرشيد فى السجن بعض الوقت لتشيعه..اذ نهج نهجا لم يسبق اليه فى وضعه قصيدتين ، قالهما فى الاشادة بحكمة الله المتجلية فى الحيوان،وقد رواهما الجاحظ فى كتاب الحيوان ، الى غير ذلك .. كما ظهر فى عصر المأمون المواويل كما سنذكر ....

على كل حال اختلطت هذه الثقافات كلها ، وصبت في بغداد ، وتأثر بهما المسلمون الى حد كبير ، وكانت الزينة العقلية في بغداد في عصر الرشميد . واختلف الناس في الاستفادة منها مقدار عقولهم وظروفهم . همذا يميل الى الفرس ، وهذا عِيل الى الهند ، وهذا عِيل الى اليونان ، وهذا عِيل الى الرومان

### دروس وتجارب

وبعد هذه المرحلة كان هناك من المسلمين من يصح أن يسموه كتاب دوائر المعارف مثل الجاحظ وأمثاله . وكانت هذه الثقافات سببا كسيرا من أسباب ازدهار الحضارة الاسلامية وحسن سمعة الرشيد . على أن للرشيد بجانب هذه الدروس العربية التي كان يتلقاها دروسا أخرى من النظام الفارسي كان يتلقاها باللغة العربية من يحيى بن خالد البرمكي والفضل بن يحيى ، وجعفر وأمثالهم . وكان يتلقى بالعربية من اليونانية عن جبريل بن بختيشوع طبه وفلسفته اذ كان الطب ملونا باللون اليوناني

وكانت هنساك ثقافة تفوق ذلك كله ، وهى تجاربه فى الحياة مما كان يرى فى قصر أبيه ، وما كان يراد من الجوارى المختلفة الاجناس حوله ، ومن حروبه المختلفة . ومما كان يشاهده من أبيه المهدى أيام حروبه للزنادقة وامتحانه لهم ، وتوجيه التهم اليهم ومحاكمتهم . ومن الإيام القاسية التى قاساها أيام كان أخوه الهادى يريد حرمانه من ولاية العهد وتولية ابنه

واذا كانت الحياة كلها دروسا ، فقد كانت دروسه كثيرة من كثرة ما لاقى وما شاهد وما سمع . وتمت تجاربه بعد - 111 - ان نكل بالبرامكة ، وتولى هو ما كان لهم من سلطان وما كانوا يحملون من تبعات ، وكان له ذوق فى الشعر حاد شديد ، وكان ذواقا يطرب للشمسعر فيجلس من اتكاء او يقف من جلوس ، واذا كره شاعرا غضب منه غضبا شديدا ، وكان له مذهب خاص فى الشعر . يقول ابو الفرج الاصفهانى فى الأغانى أن منصورا النمرى ظفر بحظوته عند الرشيد لأنه عرف مذهبه فى الشعر . وهو أن يصل مدحه أياه بنفى الامامة عن ولد على والطعن عليهم ، وقد تعلم ذلك مما كان يبلغه من تقديم الرشيد لمروان بن أبى حفصة وتفضيله أياه نحوه وذلك مثل قوله :

خلوا الطريق لمعشر عاداتهم حطم المناكب كل يوم زحام ارضوا مما قسم الاله لكم به ودعوا وراثة كل أصيد حام أنى يكون وليـس ذاك بكائن لبنى النبى وراثة الاعمـام

## الترجة في عهد الرشيد

وفى عهد الرشيد ، عنى العلماء أكثر مما كانوا من قبل بترجمة الكتب . ذلك أنه بدأت بشائر قليلة فى الترجمة فى عهد المنصور . فكان من جهة ممعودا يحتاج الى أطباء ليعالجوه ، ومن جهة أخرى كان ميالا الى التنجيم من كثرة ما خالط الشيعة . فلا يكاد يعمل عملا الا استشار فيه المنجمين .. لذلك عنى بالطب والنجوم . وقد كانت مدينة جنديسابور مشهورة بالطب من عهد كسرى . فاستقدم المنصور أحد أطبائها ، وحمله على أن يقيم معهدا ببغداد كمعهد جنديسابور . كان هذا الطبيب يعرف اللغة اليونانية

- .117 -

والسريانية والفارسية والعربية . فلما رأى المنصور يقربه نقل له كتبا طبية من اليونانية غير التي الفها باللغة السريانية. وعكف الناس على هذه الكتب ، وقد قالوا أن ابن المقفع نقل أيضا من كتب الفرس الى العربية كتبا في المنطق والطب . كان الفرس قد نقلوها من اليونان

فلما جاء المهدى كان الناس قد نضجوا بعض النضج فى الترجمة بفضل ما وضع فى عهد المنصور . ولكنه شغل بحركة الزندقة ، لان المترجمين لم يقتصروا على ترجمة كتب الطب والتنجيم وغيرها ، بل ترجموا أيضا كتب الزنادقة . فلما فشت الزندقة فى أيامه ، تفرغ لها وقتل من اعتنقها من جهة.وأمر المتكلمين من جهة أخرى بالرد عليهم ، وخصوصا المعتزلة

وقد كانت نزعة الرشيد اقوى وزمنه اهدا ، وماله اكثر خصوصا وقد توافد على بغداد كثير من العلماء العارفين باللغات من السريان والفرس والهنود والروم . وكان منهم من تعلم اللغة العربية لانها اللغة الرسمية للدولة . فحملهم على ترجمة الكتب ، وقد توسعوا في الترجمة وترجموا غيرها من فروع الفلسفة . . اذ كان الطب والتنجيم يعدان فرعين من فروعها ، بجانب المنطق وما وراء الطبيعة والطبيعة وغير ذلك

وكان الرشيد في حروبه الكثيرة مع البيزنطيين ، يفتع بلادا ومدنا تحتوى كتبا يونانية ورومانية كثيرة ، فلم يكن يحرقها أو يبددها . بل ينقلها الى بغداد في عناية . . من - 118 - ذلك أنه عثر أثناء حروبه فى أنقرة وعمورية على كثير من الكتب ، فحملها إلى بغداد وامر طبيبه يوحنا ابن ماسويه بترجمتها إلى العربية . كما أمر الحجاج بن مطر بترجمة كتاب أقليدس فى الهندسة . وكانت ترجمته إلى العربية هذه لأول مرة ، ثم ترجم فيما بعد ترجمة ثانية . وميزوا الأولى بأن أطلقوا عليها الترجمة الهارونية نسبة إلى هارون الرشيد

وشاركه العظماء فى ذلك ، فيحيى بن خالد البرمكى امر ايضا بترجمة كتاب المجسطى ، ثم جاء بعد ذلك المأمون فاستغل ما ترجم قبله وزاد عليه كثيرا . والناس على دين ملوكهم .. فلما راوا المأمون يميل الى ترجمة الكتب وينفق على ترجمتها عن سخاء اتبعوا مذهبه . وقد ساعده على فلك نضبوب الحركة التى بدأت قبله ، كما ساعده أيضا وجود جماعة من احرار الفكر من المعتزلة حوله كأبى الهذيل العلاف والنظام

وقد أبلى بلاء حسنا فى هذه الترجمة السريانيون .. فقد كانوا أكثر أتصالا بالفلسفة من قبل العرب . وكانوا قد نقلوا كثيرا من الكتب اليونانية الى اللغة السريانية . وكانوا يعلمون اللغة اليونانية فى مدارسهم واكثرها فى العراق . فلما انتقل كرسى الخيلافة الى بغيداد ، وراوا حاجة المتيكلمين العربية الى هذا العلم حولوا ما نقلوا من السريانية الى لعربية طلبا للرزق ، وحبا فى التقرب الى الناطقين بالعربية

## حدة مزاج الرشيد

ولقد كان الرشيد مثقفا ثقرافة واسعة ، وكان كبر

\_ 110 \_

العقل عالى الهمة كريم النفس .. ولكنه من ناحيت العاطفية كان حاد المزاج ، يكون فى مجلس وعظ ودين فيتدين ويفرط فى التدين ، ويصلى مائة ركعة فى اليوم ، ويحج ماشيا . ويكون فى مجلس غناء أو شراب فيملكان عليه قلبه ، ويرضى عن البرامكة فلا حد لرضاه . ويغضب عليهم فلا حد لغضبه . ويعفو حتى ليظن الظان أنه لا يعاقب ، ويحلم حتى يعفو فى مواضع العقاب ، ويغضب فيخاف من حوله من الحديث معه ، كالذى روى أنه لما عاد من حروب الروم بلغه أن نقفور نقض العهد الذى عهده، فخاف وزيره من القاء الخبر عليه . فأوعز للشعراء أن يخبروه بالخبر، فقال عبد الله بن يوسف :

نقض الذى أعطيت الفور فعلي الدائرة البوار تدور أبشر أسير المؤمنيين فانه غنم أتاك به الاله كبر فتح يزيد على الفتوح مؤيد بالنصر فيه لواؤك المنشور فلقد تباشرت الرعية أن أتى بالغدر منه وافد وبشمر ورجت يمينك أن تعجل غزوة تشفى النفوس مكانها مذكور نقفور أنك حين تغدر أن نأى عنك الإمام لجاهل مغرور أظننت حين غدرت أنك مفلت هبلتك أمك ما ظننت غرور

وقال أبو- العتاهية : تجلبت الدنيا لهرون بالرضى واصبح نقفور لهرون ذميا وقال غره:

لجت بنقفور اسباب الردى عبثا لما راته بغيل الليث قد عبثا

فلما علم بذلك عاد من وقته يحاربه، وهكذا العاطفة الحادة تكون كجو أمشير : هادئة في لحظة ، ثائرة في لحظة . . . .

- 117 -

# حظه اكبر من صفاته

وربما كانت شهرته أكبر منه وحظه أكبر من صفاته ، ولكنها الدنيا اذا أقبلت على أحد وهبته محاسن غيره ، واذا الدبرت عنه سلبته محاسن نفسه ، والحق أن العشرة الاولين من الخلفاء العباسيين كانوا كلهم عظاما اذا استثنينا الأمين . وكان لكل منهم ميزة في تأسيس الدولة العباسيية ورفع شأنها .. ولكن لم ينل أحد من الحظ ما نال الرشيد. وحتى الامين لا نستطيع أن نصدق كل ما روى عن بلاهته وغفلته. فقد وضع عليه القصاصون حكايات كثيرة لا تتفق مع قر شيحه للخلافة في ذلك العصر ، ومع تربيته تربية دقيقة رباه بها الرشيد

ولكن المؤرخين دائما مولعون بالاستهانة بمن سقط في الميدان، واعلاء شأن من نجح فيه . ولو كان الامين قد تغلب على المون ، لانعكست الآية من عصر الى عصر .. خصوصا وان التاريخ الاول للامين وضع في عهد خصمه المأمون وانتقل بعد ذلك

. ·

مأساة البرامكة

,

#### البرامكة

وقد حمل اعباء الخلافة عن الرشيد في أول عهده البرامكة فكان يرجع اليهم في كل أمر ، ويحملون التبعات في كلشان . . واتسع سلطانهم وعلا شأنهم ، وقصدهم جميع الشعراء بالمدائح . وكانوا من حسن السياسة ما حببهم الى الرعية ، وكل من هذه الأسرة اتخذ له صنائع عما غمرهم من أموال

والبرامكة هؤلاء ينتسبون الى برمك . وبرمك هذا كان كاهن بيت النار فى مدينة بلخ المسمى النو بهار . وهو معبد للديانة الزرادشتية . وكانت هذه الديانة مملوءة بالطقوس المعقدة وبالسحر وبالأسرار . فلما انتقلوا الى الاسلام لم تخل صدورهم من آثار هذه المقيدة

ولمرانتهم على النظم الفارسية الدقيقة ، خدموا المدنية الاسلامية خدمة كبرى بما نقل اليهم ولهم من كتب الفرس القديمة وعاداتهم وتقاليدهم ، كالتى نقلها الجاحظ فى كتاب التاج

ووضعوا أيديهم على مال الدولة كله . . حتى كان من شأنهم اذا أرادوا أن يتصرفوا في شيء منه ، وجدوه تحت أيديهم . واذا أراد الرشيد وقصره أن يتصرف رجع في ذلك اليهم . وكان أول من ظهر منهم في الاسلام خالد البرمكي ، وعلا شأنهم في عهد الرشيد على يد يحيى بن خالد

- 111 -

ثم كان ان دخل في القصر عدوهم اللدود الفضــل بن الربيع . وقد جهدت الخيزران في ابعاده عن القصر . وهو رجل نشأ على الدس واعمال الحيلة . . وورث الدس عن ابيه الربيع ، فقد كان الربيع سببا في ان يقتل المنصور ابا أيوب الورياني . وقد جاء القصر فوجـد البرامكة قد وضعوا أيديهم على كل شيء في الدولة

فكيف الخلاص منهم ، والرشيد ؟نفسه خاضع لارادتهم ؟ ولكن لا بأس .. فليعمل الفضل الحيلة فى اغضاب الرشيد عليهم . وكان الفضل شديد الكبر شديد الغيرة من البرامكة، لا يبلغ مبلغهم فى علم ولا نبل ولا فضل.. فحسدهم وتمنى زوال نعمتهم . فكان يوما يدس الى الرشيد أن البرامكة يعملون للوصول للخلافة . ويوما يدس اليه أن البرامكة ملاحدة وتنيون ، يحنون الى دين أبيهم القديم بدليل أن قصورهم فيها مخابىء تحت الارض ، تحوى الشعائر القديمة الزرادشتية فهم يتعبدون فيها خفية عن الناس ، ويوما يحذره من البرامكة بأنهم يؤيدون العلويين سرا ويودون نقل الخلافة اليهم . ويوما يوعز الى مغن أن يغنى الرشيد بهذين البيتين :

ليت هندا انجزتنا ما تعد وشفت انفسنا مما تجد واستبدت مرة واحدة انما العاجز من لا يستبد

ويوما يوعز الى من يرسل اليه قصيدة من غير توقيع يقول فيها:

هذا أبو يحيى قد غدا مالكا مثلك ما بينكما حـد أمرك مردود الى أمره وأمـره ليس لـه رد – ١٢٢ – وهكذا وهكذا من اساليبه الخفية الشريرة تعاونه على ذلك السيدة زبيدة زوجة الرشيد بأحاديثها فى الليل مع زوجها ، والطعن على البرامكة . وقد كانت تكرههم وتود زوال سلطتهم حبا فى الرشيد ورجوع السلطة اليه واليها

### نكبة البرامكة

فلما اعتزم الرشيد ان ينكب البرامكة ، كان قد قرر بعد طول التفكير ان لا يظهر ذلك لأحد . . هادى جعفر بن يحيى كالمعتاد وسلم عليه ، فرد السلام أحسن رد ورحب به ، وضحك فى وجهه ، وأجلسه فى مرتبته . وكانت مرتبته اقرب الراتب إلى أمير المؤمنين ثم حدثه وضاحكه . فأخرج جعفر الكتب الواردة عليه من النواحى فقرأها عليه وأخذ راى الرشيد فيها وقضى حوائج الناس ، ثم استأذنه جعفر فى الخروج إلى خراسان فى يومه هذا ، فدعا الرشيد بالنجم كالعادة . فقال المنجم : هذا يوم نحس ، وهذه ساعة نحس ، ولا يبعد أن يكون الرشيد اتفق مع المنجم على ذلك ليصده عن السفر

ومع ذلك ، فكان جعفر يعلم ايضا شيئا من التنجيم . فأخذ الارسطرلاب من يد المنجم ، وقام وحسب النجوم فرآها حقا ساعة نحس ، ثم قام وانصرف الى منزله . والناس والقواد والخاصة والعامة يعظمونه من كل جانب الى ان وصل الى قصره فى جيش عظيم . فلم يستقر به المجلس حتى بعث اليه الرشيد مسرورا الخادم ، وقال له : « أمض الى جعفو وائتنى به الساعة ، وقل له وردت كتب من

- 117 -

خراسان والخليفة يريد رأيك فيها ، فاذا دخل الباب الاول فأوقف الجند ، واذا دخل الباب الثانى فأوقف الغلمان ، واذا دخل الباب الثالث فلا تدع أحدا يدخل عليه من غلمانه. بل يدخل هو وحده ، فاذا دخل صحن الدار ، فمل به الى القبة التركية ، ثم اضرب عنقه ، وائتنى براسه

ولاتوقف احدا من خلق الله على ما امرتك به ، ولاتر اجعنى فى أمره . وان لم تفعل امرت من يضرب عنقك » . فمضى مسرور واستأذن على جعفر ودخل عليه وقد نزع ثيابه يستريح ، فقال له : « يا سيدى ، أجب أمير المؤمنين » . فانزعج ، وقال : « ويلك يا مسرور ، أنا خرجت من عنده فى هذه الساعة فما الخبر ؟ » . قال : « وردت كتب من خراسان تحتاج الى النظر السريع » . . فطابت نفسه ، ودعا بثيابه فلبسها وتقلد سيفه وذهب معه . . وفى قلبه بعض الشك

فلما دخل من الباب الاول أوقف مسرور الجند . وفى الباب الثانى أوقف الغلمان ، فلما مر من الباب الثالث التفت فلم ير أحدا من غلمانه . فندم على ركوبه وزاد الخوف فى نفسه . وادخل القبة ، فقال لمسرور : « ما الخبر ؟ ! » . قال له : « قد أمرنى أمير المؤمنين بضرب عنقك وحل رأسك اليه الساعة». فبكى جعفر وجعل يقبل يدى مسرور ويقول : « قد علمت كرامتى لك دون جميع الغلمان . وأنت تعرف موضعى ومحلى من أمير المؤمنين . فلعل أمير المؤمنين أن يكون قد بلغه عنى باطل فدعنى أهيم على وجهى ». فقال : «لاسبيل الى ذلك ». قال : «فاحلنى اليه وأوقفنى بين يديه ، فلعله

- 178 -



وقال مسرور لجعفر : « قد امرنى امر المؤمنين بضرب عنقك ... »

اذا وقع نظره على أن تدركه الرحمة فيصفح عنى » . قال : « لا سبيل الى ذلك أيضا » . قال : « فتوقف عنى ساعة وارجع اليه وقل له : قد فرغت مما أمرتنى به » . فقبل منه ذلك بعد أن حل سيفه ومنطقت واخذهما . ومضى مسرور ووقف بين يدى الرشيد ، فرآه غاضبا أشد الغضب. فلما رآه قال متلهفا : « ماذا فعلت بأمر جعفر ؟ » . قال : « يا أمير المؤمنين ، أنفذت أمرك فيه » . قال الرشيد : « فأين راسه ؟ » . قال : « في القبة » . قال : « فأتنى برأسه الساعة »

فرجع مسرور وجعفر يصلى فسل سيفه الذى اخذه منه ، وضرب عنقه ، واخذ راسه بلحيته وطرحه بين يدى امير الومنين . فتنفس الصعــداء لأنه انفذ تدبيره الذى احكمه . وبكى بكاء شديدا على الصداقة الوثيقة التى كانت بينهما . وجعل ينكث الارض . وقبض على أبيه واخيه وجميع أولاد البرامكة ، وغلمانهم ومواليهم . واستباح ما عندهم ووجه مسرورا الى المسكر فأخذ جميع ما فيه من مضارب وخيام وسلاح ، وقد احصوا من قتله الرشيد من غلمانهم ومواليهم بنحو الف انسان . وامر أن لا يرجع احد من صنائعه الى وطنه خوف ان يشبوا ثورة ، وشتت

واتى بصبيين كانا ولدى جعفر وكانا حسنين جميلين . فاستنطقهما فوجدهما فصيحين يتكامان بلغة مدنية جميلة ، وينطقان بفصاحة هاشمية . ثم أمر بضرب عنقهما ، وأمر أن لا تذكر البرامكة فى مجلسه . ولا يستعان بمن بقى منهم فى بغداد . ولكن زبيدة والفضل بن الربيع وغيرهما ، لم يطمئنوا الى ذلك ويحيى باق والفضل يعيش . فاذا خرجا من السجن ، فربما دبرا الانتقام ممن كان السبب . فدسوا - وخصوصا زبيدة - ورقة تحت مصلى الرشيد وفيها مدح للرشيد على عمله مع البرامكة ، وتحريض على المضى فى هذه السبيل الى آخرها . فشدد على يحيى وكان شيخا كبيرا وزاد فى حديده واغلاله . واحضر الفضل وضربه سياطا حتى كاد ان يهلكه

Г

وتذكر يحيى مرة صلته القديمة بالرشيد فكتب اليه : « بسم الله الرحمن الرحيم . . الى أمير المؤمنين ، ونسل الهديين ، وامام المسلمين ، وخليفة رسول رب العالمين . من عبد اسلمته ذنوبه واوقعته عيوبه ، وخذله شقيقه ، ورفضه صديقه ، وخانه الزمان ، وأناخ عليه الخذلان ، ونزل به الحدثان . . فصار الى الضيق بعد السعة ، وعالج الموت بعد الدعة ، وشرب كأس الموت مترعة ، وافترش السخط بعد الرضا ، واكتحل بالسهر بعد الكرى

« يا أمير المؤمنين . . قد أصابتنى مصيبتان : الحال والمال . أما المال فمنك ولك ، وكان فى يدى عارية منك ولا بأس بر د العوارى الى أهلها . وأما المصيبة بجعفر فبجرمه وجرأته ، وعاقبته بما استخف من أمرك . وأما أنا فاذكر خدمتى ، وارحم ضعفى ووهن قوتى . وهب لى رضاك ، فمن مثلى الزلل ومن مثلك الاقالة . ولست أعتبر . . ولكنى اقر

- 17Y -

« وقد رجوت أن أفوز برضاك . وتقبل عذرى وصدق نيتى ، وظاهر طاعتى . ففى ذلك ، ما يكتفى به أمير المؤمنين ويرى الحقيقة فيه ويبلغ الراد منه »

فوقع الرشيد على هذا الخطاب بالآية الآتية : « بسم الله الرحمن الرحيم – وضرب الله مثلا قرية كانت آمنة مطمئنة يأتيها رزقها رغدا من كل مكان ، فكفرت بأنعم الله ، فأذاقها الله لباس الجوع والخوف بما كانوا يصنعون » فيئس يحيى وظل فى السجن حتى مات . . ولئن كانت هذه الرواية أشبه ان تكون موضوعة فهى تمثل الحال تمام التمثيل ...

وقد يكون الفضل بن الربيع والرشيد معذورين في بعض ذلك ، لأنهما رايا أن الدولة العربية تزول شيئا فشيئا – حتى لم يبق للعرب في الملكة سلطان ، وأن السلطة تزيد في القرس يوما فيوما حتى قبض البرامكة على كل ما للدولة من شئون

قد يضاف الى ذلك ما يروى بعض المؤرخين من أن الرشيد كان لا يستغنى عن جعفر والعباسة ، فعقد له عليها حتى يحل اجتماعهما ، وامر جعفرا أن لا يسها ، فتعهد له بذلك ، ثم طغى عليهما سلطان الغرام . ولسنا نذهب الى ما ذهب اليه ابن خلدون من استبعاد هذا . فهذه عاطفة انسانية يقع فيها الشريف والوضيع والغنى والفقي . وكم سمعنا بمثل ذلك فى كل العصور ، وسلطان الحب فوق كل سلطان . انما نستبعد ذلك من ناحية اخرى ، وهى أن هذا لو كان

- 111 -

السبب . . الفتك الرشيد بجعفر البرمكي وحده ذون يحيى الشيخ ودون اخوة جعفر

فلا بد أن يكون السبب مشتركا ، ولسنا نجه سب مشتركا الاحيازتهم للسلطة ، خصوصا وأن مسرورا الخادم قد سأله بعض الخلفاء بعد ذلك عن حادث جعفر والعباسة . فنفاها نفيا باتا ، ولمع الى أن السبب هو السلطة . وقد كان الرشيد تنازل لهم عن كل سلطان ، فولى جعفر الغرب كله من الأنبار الى افريقية . وقلد الفضل المشرق كله من النهروان الى أقصى بلاد الترك . وهما ينيبان عنهما من أرادًا .. والناس إذا رأت السلطان في يد توجهت اليها بالاستجداء والمديح والملق ، وكذلك كان شأن البرامكة .. فكان الشعراء يقفون ببابهم أكثر من الشعراء الذين يقفون على باب الرشيد ، وقد منح البرامكة ساحة وكرما. وصفهم ابراهيم الموصلي فقال : « أما الفضل فيرضيك بفضله . وأما جعفر فيرضيك بقوله . وأما محمد فيفعل بحسب ما يجد . وأما موسى فيفعل ما لا يجد» . وكما أسروا الناس بحسن صنيعهم أسروهم ببلاغتهم ومأثور كلامهم ، وحسن توقيعهم حتى تناقلت كتب البلاغة عباراتهم

# اشاعات مغرضة

وقد فكر الرشيد طويلا فى الايقاع بهم لعظم مكانتهم ، وخوفه من الثورة عليه من اجلهم ، فكان مما احتاط أن يشيع بين الناس كفرهم وزندقتهم ، وأنهم يظهرون الاسلام ويبطنون الكفر ، وأن عندهم بعض بقايا من الآثار الوثنية - 119 – ونحو ذلك حتى تكرههم العامة . فاوعز مثلا الى الاصمعى إن يقول فيهم ما يحط من شأنهم كالذى قال :

اذا ذكر الشرك فى مجلس أضاءت وجوه بنى برمك ولو تليت بينه من اية أتوا بالأحاديث عن مزدك

وأشاع فى الناس أنهم زنادقة حتى أن يحيى بن خالد لم نقل من سجن الى سجن ، اعتدى عليه رجل واظهر له الاحتقار فخاف يحيى أن يكون قد ظلمه ، أو بخل عليه . . فبعث اليه من يسأله . فلما علم أنه يرميه بالزندقة اطمأن الى ذلك لأنه علم أنها دسيسة عليه . وبذلك وأمثاله أوجد الرشيد حول البرامكة جوا مسمما

وربما كان من ذلك ما أشاعه عن علاقة جعفر بالعباسة ووعد جعفر للرشيد ، بأن لا يقربها لأنه الى ذلك العهد كانت الغيرة فاشية فى الناس ، فلما نكل بهم الرشيد لم يثر الناس وقابلوا الأمر بالهدوء

ولولا نشاط الدعاية ضدهم لثار الناس على الرشيد وفتكوا به ان استطاعوا . وكان يحيى البرمكى يحذر هذه النتيجة ويعمل على قصر سلطان جعقو . فقال للرشيد غير مرة : « يا أمير المؤمنين . اننى أكرد مداخل جعفو . ولست آمن أن ترجع العاقبة على فى ذلك منك . فلو أعفيته واقتصرت على ما يتولاه من جسيم أعمالك ، لكان أحب الى واولى بتفضلك » فلم يقبل الرشيد هذا . وكثيرا أيضا ما كان يحيى يقول : « الحكيم من توقع الشر » ويقول : « لا أرحام بين الملوك وبين أحد » خصوصا وأنه علم أن الرشيد يصغى إلى الفضل بن الربيع

- 18. -

وقد أحكم الرشيد فعلته ونشر الجواسيس يتجسسون على من يمدحون البرامكة ويبكون عليهم . ويقطع راس من بلغه شيء عنه ، حتى خشى الناس وانكروا الصنيع

واسدل الستار على هذه القتلة الشنعاء . . هذا في نظرى اهم سبب لقتل البرامكة وهو غيرة الرشيد من سلطانهم وتحكمهم فيه ، وعلو شانهم على شأنه . أما ما عداه من الأسباب فأسباب ثانوية . وقد أولع المؤرخون أن يجعلوا لكل شيء كبير سببا واحدا ، فلا بد أن يكون لغضب الرشيد على البرامكة سبب واحد . واذا كان أبو العلاء المعرى في شعره كافرا احيانا مؤمنا احيانا ، فلا بد أن يكون كافرا فقط أو مؤمنا فقط . فلذلك وقعوا في العناء والأخطاء . وماذا يجرى للدنيا لو كانت هناك أسباب مختلفة تنتج سببا واحدا . فقد عمل على اسقاط الدولة الأموية أسباب عديدة . وأبو العلاء بكل بساطة مؤمن حينا ، كافر حينا . شأنه في ذلك شأن أكثر العقلاء في الحياة، يرون من مظاهر الدنيا ما يحملهم على الكفر أحيانا ويرون منها ما يحملهم على الدين احيانا . بل حكى لنا الغزالي في كتابه « المنقف من الضلال » انه آمن إيمان العجائز أحيانا . وشك احيانا . وآمن بالكشف أحيانا . فلم لا تكون نكبة البرامكة ناتحة من حملة أسباب لا سبب واحد ، أولها : غيرة الرشيد من سلطانهم، وثانيها: عطفهم على العلويين ، وثالثها: علاقة جعفر بالعباسة إلى غير ذلك . على أنه ما يدر سا لعل الرشيد نشر في الناس علاقة جعفر البرمكي بأخته ليستثير كره الناس لهم ويستخرج غضبهم ومقتهم . والا فلو نظرنا الى المسألة بالعين العادية لم نجد فيها محلا للغضب والمقت ، - 171 -هرون الرشيد \_ ٥

حتی ولو صح ، فما فی هذا مأخذ علی شاب یألف زوجته ویتصل بها

## قاتل الله السياسة

وليس قدر جعفر ولا اصوله بأقل من قدر الرشيد نفسه واخته ، الا أن الرشيد فخور بعربيت ... وجعفرا فخور بفارسيته • والرشيد فخور بابن عباس • وجعفر فخور بجده برمك والاسلام يقول : « انأكرمكم عند الله أتقاكم ». ولا فضل لعربى على عجمى الا بالتقوى . ولو خطب الرشيد لاخته ما عثر على مثل جعفر . ولكنها السياسة ارادت أن تكره الشعب فى البرامكة فاخترعت لها اختراعات متعددة من مثل هذا الزواج الذى ليس فيه ما يؤخذ عليه .ورميهم البرامكة بالزندقة ونحو ذلك .. وكلها خوفا من الناس أن يثوروا على الرشيد لفتكه بقوم عدول فى حكمهم كرماء لقصادهم ، محبين لن يتصل بهم .. وقاتل الله السياسة !

على كل حال غضب الرشيد عليهم من كثرة ما سمع من الفضل بن الربيع ومن زبيدة وانصارهما ، ونوى أن يسلبهم سلطانهم ويسترد تصرفه كما يشاء . وأخذ يستشير غيرهم من مثل يزيد بن مزيد الشيبانى وهرثمة بن أعين ، فأخا الرشيد يتغير قلبه على البرامكة ويستقبح منهم ما ك يسنحسن . فحدثنا الجهشيارى أن الرشيد سمع مر ضجة شديدة ، فقال : ماهذا ؟ فقيل له : يحيى بن خاله

- 177 -

ينظر فى أمور المنظلمين . فدعا له الرشيد وقال : : « بارك الله فيه واحسن جزاءه . . فقد خفف عنى وحمل الثقل دونى ، وناب منابى » . ثم ذكره ذكرا جميلا . . وامن الحاضرون على قوله وزادوا فى ذكر محامده

هذا أيام الرضا . . أما حين تغير قلبه فقد ارتفعت ضجة شديدة كتاك ، فقال الرشيد : ما هذا ؟ . فقيل : يحيى بن خالد ينظر في أمور المتظلمين . . فذمه وسبه وقال : « فعل الله به وفعل . . استبد بالأمور دوني وأمضاها على غير رأيي ، وعمل بما أحبه دون محبتي . فأمن الحاضرون على رأيه وزادوا في ذكر المساوىء

ودخل يحيى مرة اخرى على الرشيد وهو خال ؛ فانتظر قليلا .. فلم يفتح له حديثا فاستأذن وخرج. فقال الرشيد لبعض الخدم : الحق بيحيى .. فقل له : «خنتنى فاتهمتنى». فقال للرسول : « تقول له يا أمير المؤمنين ، اذا انقضت المدة كان الحتف فى الحيلة .. ووالله ما انصر فت عن خلوتك الا تخفيفا عنك »

ومما يؤيد راينا فى أن السبب الأكبر فى نكبة البرامكة غيرة الرشيد منهم ، وحبه لاسترجاع سلطانهم واموالهم .. ما رواه الجهشيارى من أن يحيى لما أحس من الرشيد تغيره عليه ، ركب الى صديق له من الهاشميين . فشاوره فى هذا الوقف . فقال له الهاشمى : أن أمير المؤمنين قد أحب جمع المال وقد كثر ولده .. فأحب أن يجمع لهم الضياع ، فلو

- 177 -

نظرت الى ما فى ايدى اصحابك من ضياع واموال فجعلتها لولد امير المؤمنين وتقربت بها اليه رجوت لك السلامة فهذا يدل على ان من اكبراسباب غضب الرشيد علىالبرامكة أيضا حسده لهم وطمعه فى أموالهم ...

وليس المال يقصد لذاته ، وانما يقصد للسلطان والعظمة.. فاذا طمع الرشيد في مالهم فطمعه في سلطانهم اشد ، وهذا يؤيد ما ذهبنا اليه ، خصوصا وان الرشيد قد كبر وفهم المسئولية وقدر عليها فأراد أن يزحز حهم عن سلطانهم ويحل محلهم

وقد أخذ الرشيد من كل ما فكر وشاور يقضى على البرامكة قضاء شنيعا . فقتل بعضهم وسجن بعضهم الى ان يموت ، وقتل من تولاهم من الشيعراء ومن كان يقف ببابهم . وتنتهى بذلك دولة البرامكة ، ويسترد الرشيد سلطانه ويعيد الى نفسه سلطانهم وعظمتهم

الناس قسمان !

والناس في كل زمان ومكان ينقسمون الى قسمين : قسم وهم الأغلب يميلون مع الريح كيف تميل ، لهم قدرة على شمها من اين تأتى . فهم يتجهون معها كلما هبت من ناحية . لا بأس ان يتجهوا في الصباح اتجاها وفي الساء اتجاها آخر مناقضا ، لا يحركهم الا ترقبهم لمصلحتهم الشخصية . فاذا قال رئيسهم اسود قالوا اسود .. واذا قال ابيض قالوا ابيض لايقمعهم ضمير ، ولا تصدهم اخلاق. وقسم ، وهو القليل ، وفي ثابت على مبدا .. يحتمل العذاب

- 178 -

في سبيل ثباته ، ليس عبدا للمال ولكنه عبد للضمير

وقد كان هذا شأن الناس مع البرامكة .. فمنهم من جحد فضلهم وانقلب عليهم ، بمجرد أن أحسوا غضب الرشيد عليهم أو تملقا للفضل بن الربيع لأنه كان يتوقع انتصاره كالذى يقول:

قل للخليفة ذى الصنا ئع والعطايا الفاشيه وابن الخلائف من قريش والملوك العالي راس الأمور وخير من ساس الأمور الماضيه ان البرامكة الذين رموا لديك بداهي عمتهم لك سقطة لم تبق منهم باقي ممتهم مما بهم أعجاز نخصل خاويه فكأنهم مما بهم أعجاز نخصل خاويه مستضعفون مطردو ن بكل أرض قاصيه ومنازل كانوا بها فوق المنازل عاليه اضحوا وكل مناهم منك الرضا والعافيه

يا آل برمك انكم كنتم ملوكا عاتيه فعصميتم وطغيتم وكفرتم نعمائيه اجرى القضاء عليكم ما خنتموه علانيه من ترك نصج امامكم عند الأمور الباديه اما الآخرون فكالذى يقول: ان البرامكة الكرام تعلموا فعمل الكرام فعلموه الناسا كانوا اذا غرسبوا سقوا واذا بنوا لم يهمموا مما بنوه اساسا واذا هم صنعوا الصنائع في الورى جعلوا لهما طول البقماء لباسا

ومن هـذا القسم الثانى ما روى عن أبى زكار الأعمى ، وكان شاعرا مغنيا ، وقد ذكروا أنه كان منقطعا للبرامكة يشعر فيهم ويغنيهم ، ، وكم بكى على مقابرهم بعد موتهم ، وقد روى الأغانى أنه لما أمر الرشيد بقتل جعفر بن يحيى ، دخل عليه مسرور الخادم فوجد عنده أبا زكار الأعمى وكان يغنيه بالأبيات الآتية :

فلا تبعد فكل فتى سيأتى عليه الموت يطرق أو يغادى وكل ذخبيرة لا بد يوما وأن بقيت تصبير الى نفاد وهل يغنى من الحدثان شىء فديتك بالطريف وبالتلاد

فلما اراد أن يقبض على جعفر قال له أبو زكار: «ناشدتك الله الا الحقتنى به » . فقال له مسرور: « وما رغبتك فى ذلك ؟ » . فقال: « أنه اغنانى عمن سواه باحسانه فما أحب أن أبقى بعده » . وحكى مسرور ذلك للرشيد فقال: « هذا رجل فيه مصطنع > فاضممه اليك فانظر ما كان يجريه عليه جعفر فأتممه له » . وهى رواية تخالف بعض الشىء الرواية السابقة فى مقتل جعفر

كما كان من الأوفياء كثير من الصالحين والشعراء. فيروون انه لما بلغ سفيان بن عيينة الامام المشهور خبر جعفر وقتله وما نزل بالبرامكة ، حول وجهه الى القبلة وقال : « اللهم أنه كفانى مؤنة الدنيا ، فاكفه مؤنة الآخرة »

ورثاهم كثير من الشعراء ، فقال الرقاش : هدا الخالون من شبخو فنساموا وعينى لم يلامسها منسام وما ســــهرى لأنى مســـــتهام \_\_\_\_\_\_ اذا ارق المحب المس وليكن الحمم وادث أرقتني فلى سهر اذا هجـــد النيــام اصبت بسميادة كانوا نجوما بهم نسقى اذا انقطع الغمام على المعمروف والدنيا جميعها لدولة آل برمك السمسلام فلم ار قبل قتلك يا ابن يحيى حسما فله السيف الحسمام أما والله لولا خــوف واش وعين للخليف لة لا تنسسام لطفنا حول جذعك واستلمنا كما للنساس بالحجر استلام وقال دعيل الخزاعي : ولما رأيت السميف صبح جعفرا ونادى مناد للخليفة با يحيى بكيت على الدنيما وايقنت أنما قصارى الفتى فيها مفارقة الدنيا وقال صالح بن طريف : - 1TY -

يا بني برمك واها لكم ولأيام لكم مقتبسله كانت الدنيا عروسا بكم وهي اليوم شلول أرمله

وقد صودرت أموالهم وأصبح من لم يقتل منهم يستجدى وشوهدت أم جعفر تستجدى غنيا يوم الأضحى فسألها عن حالها ، فقالت : « والله لقد جاء على يوم مثل هذا وعندى أربعمائة وصيفة وأنا أستقلهن وأذبح الذبائح الكثيرة وأوزع اللحوم ، واليوم لا أملك الا فروتين أفترش أحداهما والتحف بالأحرى ، وهكذا تعامل الأيام ! »

وكان للبرامكة حفيد شتهر بالشعر والظرف يلقب جحظة البرمكى ، وهو احمد بن جعفر بن موسى بن يحيى البرمكى . وكان يستجدى الأمراء بعد أن كان الشعراء يستجدون آباءه ، ويعتز بالنسب اليهم ويبكيهم على ما فعلت الدنيا بهم كقوله :

انا ابن أناس مول الناس جودهم فأضحوا حديث النوال المشهر فلم يخل من احسانهم لفظ مخبر ولم يخل من تقريظهم بطن دفتر

وقوله : أصبحت بين معاشر هجروا الندى وتقب لوا الأخلاق من أسبلافهم قوم أحاول نيلهم فكانما حاولت نتف الشعر من آنافهم – ١٣٨ – هات اسقنيهما بالكير وغنني

ذهب الذين يعاش في اكنافهم

واشتد الرشيد على البرامكة شدة ليس فيها تسامح ولا لين ولا كرم ، فقد نهى عن ذكر اسمهم وعن وقوف الشعراء ببابهم او مقبابرهم وعن رثائهم . ولعبل عذره فى ذلك ان البرامكة كانوا قبضوا على زمام كل الأمور واصطنعوا كثيرا من الشعراء والفنانين ، وكان لهم انصار من الفرس يأتمرون بأمرهم وينتهون بنهيهم ويعتزون بعزتهم . فلعل هذا كله يسبب ثورة تطيح بعرش الخلافة نفسها

ومن اجل ذلك أيضا خشى أبو جعفر المنصور أبا مسلم الحراسانى . ومع هذا بلغ من بعض الناس الوفاء حتى عرضوا انفسهم للقتل من حسن ما فعل البرامكة معهم

مآثر البرامكة

ومن ذلك ما يروى أن بعض الحرس وجد انسانا واقفا فى بعض الخرابات وفى يده رثاء للبرامكة ، فأخذ الحارس الرجل واتى به الرشيد ، فقال له : «أما سمعت تحريمى لرثائهم ؟ ». فقال الرجل : « أن أذنت لى يا أمير المؤمنين فى حكاية حالى حكيتها ثم بعد ذلك أنت ورأيك » . فقال : « قل » . قال : « كنت من أصغر كتاب يحيى بن خالد وأرقهم حالا » . فقال لى يحيى : « أريد أن تضييفنى فى دارك يوما ! » . فقلت : « يا مولانا ، أنا دون ذلك ! . . فدارى لاتصلح لهذا » .

- 189 -

قال يحيى : « لا بد من ذلك » . قلت : « فان كان لا بد فأمهلنى مدة حتى أصلح من شأنى ومنزلى ثم بعد ذلك أنت ورأيك » . قال : « كم أمهلك ؟ » . قلت : « سبنة » . قال : « كثير » . قلت : « فشهور » . قال : « نعم »

فمضيت وشرعت في اصلاح المنزل وتهيئة اسباب الدعوة ، فلما تهيأت اعلنت الوزير بذلك . فقال : «نحن غدا عندك». فمضيت وتهيأت في الطعام والشراب وما يحتاج اليه. فحضر الوزير في غده ومعه ابناه جعفر والفضل وعدة يسيرة من خواصه واتباعه . فنزل عن دابته ، وقال : « يا فلان انى جائع فعجل لى بشىء » وقال لى الفضل ابنه : « الوزير يحب الفراريخ المشوية فعجل منها ما حضر » ، فدخلت واحضرت منها شيئا فأكل الوزير ثم قام يمشى وقال : « يا فلان فرجنا في دارك »

فقلت : « يا مولانا ، هذه دارى ليس لى غيرها » قال : « بل لك غيرها » . قلت : « والله ما املك سواها » فقال الوزير : « هاتوا بناء » . فلما حضر قال له : « افتح فى هذا الحائط بابا » . فمضى ليفتح . فقلت : « يا مولانا كيف يجوزان يفتح باب الى بيوت الجيران والله اوصى بحفظ الجار ؟ » قال : « لا بأس فى ذلك » . ثم فتح الباب فقام الوزير وابناه فدخلوا فيها وانا معهم فخر جوا منها الى بستان حسن كثير الأشجار والماء يتدفق فيه ، وبه من المقاعد والماكن ما يروق كل ناظر ، وفيه من الأثاث والفوش والخدم والجوارى كل جميل بديع . فقال : « هذا المنزل وجميع ما فيه لك ! »

- 18. -

فقبلت يده ودعوت له ، فقال لابنه جعفو : « يا بنى هذا منزل وعيال ، فالمادة من اين تكون له ؟ » فقال جعفو : « قد اعطيته الضيعة الفلانية بما فيها ، وسأكتب بذلك كتابها » والتفت الى الفضل وقال له : « يا بنى فمن الآن الى أن يدخل دخل هذه الضيعة ما الذى ينفق ؟ » فقال الفضل : « على عشرة آلاف دينار احملها اليه » . فقال : « فعجلا له ما قلتما »

فكتب لى جعفر الضيعة ، وحمل الفضل المال الى فأثريت وارتفعت حالى وكسبت بعد ذلك معه مالا طائلا أنا أتقلب فيه الى اليوم . فوالله يا أمير المؤمنين ما أجد فرصة أتمكن من الثناء عليهم والدعاء لهم الا انتهزتها مكافأة لهم على أحسانهم ولن أقدر على مكافأتهم ، فان كنت قاتلى على ذلك فافعل ». فرق الرشيد لذلك وأطلقه

#### قسوة الترك

ولما نكب النـــاس بالبرامكة وعاش من عاش منهم حتى رأوا سلطان الترك أنشدوا قول القائل :

رب يوم بكيت منه فلما صرت في غيره بكيت عليه

فان شدة الاتراك وقسوتهم مكنتهم من أن يقتلوا الخليفة بعد اثنتى عشرة سنة من سلطانهم

وقد أكثر الترك من مصادرة الناس لا موالهم .. وكان من مصائب الرجل أن يكون غنيا . وقد صادروا الكتاب ، وصادروا الامراء الكبار وأخيرا تجرأوا فصادروا أم الخليفة – 181 – المتوكل لكثرة أموالها حتى اضطرت الى الهرب الى مكة وكانت تدعو وهى فى مكة على التركى الذى سلبها أموالها، وهو صالح بنوصيف التركى ، وتقول : « اللهم اخز صالحا كما هتك سترى وقتل ولدى وشتت شملى وأخذ مالى وغربنى عن بلدى ، • مما لم يفعله ولا بعضا منه الفرس فى أمام سلطتهم ، حتى ان البحترى لما شاهد قتل الترك للمتوكل خرج هائما على وجهه الى ايوانكسرى • وفى ذلك اشارة الى تفضيله حكم الفرس على حكم الترك ، وقال قصيدته السينية المشهورة يصرح فيها بأن الفرس ليسوا بقومه ، ولكن لهم فضل بما أيدوا من ملكهم وخدموا دولتهم • مع أنه ليس من جنسهم • وعلى العكس من ذلك كان الترك • وانما دعاه الى ذلك كما يقول انه كان يألف الاشراف من كل جنس • ويحب الاصول من كل قوم يقول :

باقتراب منهـا ولا الجنس جنسی غــــير نعمی لا<sup>م</sup>لها عنــــد أهلی غرســـوا من ذکائها خــير غرس

أيدوا ملكنـــا وشــــــدوا قواه بكماة تحت الســـــنور حمس

وأرانی مــن بعــــد أكلف بالاشرا ف طرا من كل ســـــــنخ واس

وهكذا شتان بين سلطة العرب في عهد الأمويين، وسلطة الفرس في عهد الدولة العباسية الاولى • وعهد الاتراك في

- 181 -

الدولة العباسيية الثانية • فحكم البرامكة الذين نكبهم الرشيد لم يعوض في عدلهم وكرمهم والمحافظة على الحليفة الذين يعملون تحت سلطانه ...

## تدهور الدولة العباسية

وقد ذكر أحد المستشرقين أن عهد الرشيد كان مبدأ انحطاط الدولة العباسية ، وقد فكرت فى ذلك وأطلت التفكير : هل هذا صحيح ؟ وما هو السبب ؟ لانه لم يذكر سببا • هل لانه فى عهد الرشيد انقطعت بلاد الغرب عن الملكة • ولكن هذا وحده لا يكفى سببا للانهيار ، والاكان خروج الاندلس وهى أعظم من المغرب عى بدء الانهيار – أو يريد انتشار اللهو انتشاراكبيرا كالذىكان عند الرومانيين من أسباب سقوطهم • وهذا أيضا غير صحيح ، فان اللهو والترف كان حظ الخلفاء ومن يتصل بهم فقط ، أما الشعب كله فأغلبه بائس فقير جاد • أو يريد تحقيق قول الشاعر:

ما طار طير وارتفع الاكما طـار وقع

وهذا أيضــــا غير صحيح لان عظمة الحضــارة في عصر المأمون ، كانت أكبر منها في عهد الرشيد

وانما السبب الذي يجعل هذا الرأى صحيحا في نظرى هو انه في عهد الرشيد تجلت العصبيات وبلغت فيه الذروة •• فالامويون كانوا متعصبين تعصبا عربيا ، فالولاة عرب وكل شيء عربي أما الموالي فأذلاء خافتو الاصوات حتى ليظن العربي أن أخاه المولى لا يستحق أن يرث كما يرث ، وكان العربي أحيانا لا يريد أن يصلي وراء الامام المولي

- 187 -

فلما جات الدولة العباسية انتقلت العصبية للعرب الى عصبية للفرس فكانت التقاليد والاعياد وغير ذلك فارسية، وانحط شأن العرب لأن الدعوة العباسية قامت بأهل خراسان فحفظ العباسيون لهم جميلهم • وجاء البرامكة فزادوا هـ ذه العصبية قوة ، فه م كانوا ينشرون الثقافة الفارسية ويؤيدون كل ما هو فارس حتى روى أن الرشيد مرة أراد أن يهدم ايوان كسرى ، فارتاع من ذلك البرامكة بانيه الذى غلبته وأحذت ملكه » قال الرشيد : « هذا من ميلك الى المجوس • لابد من هدمه » فقدر للنفقة على هدمه شيئا استكثره الرشيد فأمر بترك هدمه ، فقال له يحيى : « لم يكن ينبغى أن تأمر بهدمه،أما وقد أمرت فليس يحسن ولم يهدمه

فلما نكب البرامكة وكانوا فرسا ضعفت العصبية للفرس أيضا، كما ضعفت للعرب من قبل • وكان القتال بين الأمين والمأمون الذى سببه غلط الرشيد فى توليتهما العهد من بعده سببا آخر فى ضعف العصبيتين • • فقد تعصب العرب للامين وتعصب الفرس للمأمون فضعفت العصبيتان معا ، لان القتال العنيف يضعف الغالب والمغلوب • ولذلك لما جاء المعتصم لم يستطع أن يعتمد على العرب ولا على الفرس، وأتى بعنصر ثالث وهو الاتراك واعتمد عليهم • وقد تعصبوا لعنصرهم وحاولوا اذلال العرب والفرس جميعا • ورفع شأن العنصر التركى عليهم فنكلوا بالعرب ثم بالفرس ثم نكلوا بالحلفاء أنفسهم • فمنهم من قتلوه ، ومنهم من سسملوا

- 188 -

عينيه ، وكلهم قد سلبوا سلطته وجردوه من حوله

وهذا ما يصع من أجله أن يعد عهد الرشيد أول عهد بدأت فيه عناصر انحطاط الدولة العباسية • ويكون كلام المستشرق صحيحا بهـــذا المعنى ، فالاتراك نتيجة لنكبة البرامكة ، والاتراك هم الذين أضتعفوا شأن الخلفاء وأذلوهم وما زالوا بهم حتى سلبوهم كل سلطة •• ثم ختمت الماساة بغزوة التتار

#### نقطة سوداء

وعلى الجملة ، كانت نكبة البرامكة نقطة سوداء فى تاريخ الرشيد ، فقد أعلى البرامكة ثم فتك بهم • وقد زلزلت الحادثة الشرق والغرب معا ، لان البرامكة كانوا يحسنون معاملة الرعية ويتولونكل شؤونهم ويتقربون الى الشعراء، حتى قل أن نرى شاعرا لم يقل فيهم شيعرا كالذى قاله بعضهم :

فلما ولى هـــرون أشرق نورهــا

بيمن أمين الله هرون ذی النـدی فهارون واليهــــا ويحيی وزيرها

وقول الآخر : أ

بيحيى وذى الفضل بنيحيي وجعفر فتظلم بغسداد وتجلو لنسا الدجى بمكة ما حجــــوا ثلاثة أقمـــر فما خلقت الا لجود أكفهــــــم وأقــــدامهم الا لأعـــــواد منبو وقول الآخر : رأیت یحیی أتم الله نعمتـــــ عليه يؤتى الذي لم يؤته أحـــد ينسى الذي كان من معروفه أبدا الى الرجال ولا ينسى الذي يعــد · وقول الآخر : أجدك هل تدرين ان زرت ليــلة كأن دجاهــا من قـــرونك ينشر صببت لها حتى تجلت بغرة كغــرة يحيى حين يذكر جــــعفر الى كتبر من أمثال ذلك فالنقمة عليهم روعت الناس من تقريب شديد إلى تنكيل شدید ، من غیر ما ذنب معروف جنوم وأما الغربيون فقد روعهم الحادث لانه لم يكن في نظرهم عادلاً ، فلم يحاكموا يتهمة معينة ولا ســـمعت أقوالهم ولا عرفت أسبباب النقمة عليهم • وتجلى المنظر عن قوم في السماء وضعوا في الحضيض • ومن أيد تقبيل إلى خدود ترغم ٠٠ فنقموا على الرشيد فعلته - 187 -

دفاع عن الرشيد

والحق أن هذا عيب الحاكم المستبد دائما ، فهو عرضة لان يفعل أقصى الخير وأقصى الشر وهذه الحادثة مما شهرت الرشيد • فالانسان العظيم يشتهر بما يأتى من خير وشر • ولكن عيب هؤلاء المؤرخين انهم يقيسون دائما الزمن الماضى الســـحيق فى القدم بزمنهم ، غير مقـدرين فروق الزمان والكان وبهذه النظرة عابوا على الاسلام مثلا اقراره الرقيق وتعدد الزوجات ونحو ذلك

ولم ينظروا إلى الرقيق قبل الأسلام وما فعله الأسلام ، ولا إلى تعدد الزوجات قبل الأسلام وبعده كذلك لم ينظروا الى كل ظروف الرشيد وما يحيط به من شئون غائلية واجتماعية وغير ذلك • وقد كان الرشيد في أيامه مشالا للملك الحاكم بأمره • فيه مزاياه وفيه عيوبه • وما كان لائى رجل من رجال العصر الحاضر أن يفعل غير ما فعل ، لو عاش في زمنه وتخلق بأخر لاقه وأحيط بالبيئات التي أحاطت به

فلنأخـــذ الامور كما جرت ، ولنقسها بمقياس زمانهــ لا بمقياس زماننا نحن خصوصا واننا لم نسمع من الرشيد حججه فيما فعل • كما لم نســمع من البرامكة دفاعهم عن أنفسهم • وقد فعـــل أبو جعفر المنصور مثل ذلك في أبي مسلم الحراساني ، وهو الذي قامت الدولة العباسية بفضله وفضل أمثاله • وكذلك قتــل وزيره أبا أيوب المورياني • ووكل المهدي بمن سماهم الزنادقة ، وهي أمور خفية جدا

-18Y -

لا يعلمها الا الله والمتهم،وكثيرا ما يكون الشخص حرالتفكير نوعا ما فيتهم بالزندقة ويقضى عليه

نعم آن الخطأ لا يبور الخطأ ٠٠ ولكن سقنا هذا لنبين أن ما فعله الرشــيد بالبرامكة هو طبيعة العصر وسنة ذلك الزمان ، بل نجد في عصرنا الحاضر أمثال ذلك٠٠ فقد نكل ملك فرنسا بالمسيو فوكيه ، ونكل هتــلر باليهود ونحو ذلك كثير

على أن المؤرخين يروون عن الرشيد ندمه على فعلته وضيق صدره مما كان ، حتى ربما كان ذلك سببا من أسباب رحيل الرشيد بعد قليل من النكبة من قصر الحلد ببغداد الى الرقة بالجزيرة •• لئلا تقع عينه على مساكنهم ولا تثير الحزن فى نفسه المناظر التى كان يراها والمجالس التى كان يجلسها مع جعفر البرمكى ونحو ذلك • يضاف الى سبب انتقاله ثورات الشام التوالية ، وحاجته الشديدة الى القرب منها لسهولة قمعها

ولا شك أنه كانت من مزايا البرامكة أنهم تحملوا عب، الدولة كله عن الرشيد أيام كان غضاط يا لم ينضج بعد • فلما نكل بهمكان فى سن ناضجة يستطيع أن يتحمل العب، الكبير الذى خلفوه ، فقد كان فى يدهم مناصب الوزارة ومناصب الجيش الكبرى والادارة فحمل الرشيد كل ذلك

- 18/ -

وقد صمم الرشيد على قتل جعفر وسبجن يحيى وبقية أولاده ، فصادر أموالهم الكثيرة ونكل بمن مدحهم أو ظل يمدحهم بعد نكبتهم الا القليل • وأصبحت هــــذه الأسرة أسرة بائسة ذاقت من البؤس والشقاء بمقدار ما ذاقت من النعيم والرفاهية

وتوفى يحيى وهو في السجن • • ولحق به ابنه الفضل

#### المواليا

وكان مما يؤثر أنه في عهد الرشيد ظهر نوع جديد من الشعر يقال له المواليا ، ظهر في بغداد بعد الفتك بالبرامكة فقد ذكروا أن الرشـــيد لما قتل جعفرا البرمكي ، أمر أن لا يرثى بشعر • فرثته جارية له في بيتين على وزن خاص وجعلت تنشدهما وتقول

يا مواليا يا مواليا الخ • • فلا كان شــعرا ولا كان نشرا وهما :

يا دار أين ملوك الارض أين الفــرس أين الذين حمـوها بالقنـــا والترس قالت تراهم رمم تحت الأراضى الدرس سكوت بعد الفصـاحة السنتهم خرس وهـذا النوع هو الذى تطور فيما بعد وتطور اسمه من مواليا الى مواويل جمع موال

### الثورات في عهد الرشيد

وقد تعددت الثورات فى عهد الرشيد لاسباب مختلفة أوقعت الدولة أحيانا فى أزمات حرجة ، لولا حزم الرشيد وهمته ورجاله ١ منها غيظ الروم من عظمة المملكة الاسلامية وتفوقها والاهتمام بدس الدسائس لاضعاقها ، ومنها ميل الشاميين للدولة الاموية وحزنهم عليها وغضبهم من لايقاع بالامويين • وتمنيهم أن تعود السلطة للعرب ، يدل على ما عرف عن الدولة العباسية من غلبة سلطان الفرس عليها زيارته للشام ، يقول له : انظر الينا كما نظرت الى الفرس ومنها الحزب العلوى الذى كان يكره العباسيين أشلسه

الكره بعد أن ضحك العباسيون عليه ثم تخلوا عنه وقد ظلوا يحافظون على بيتهم ويتطلعون الى الحكم،وكلما مات امام مستتر أو قتل ، خلفه امام آخسر ينتظر للوقت المناسب

ومنها خروج الخوارج الذين ظلوا من عهد أن تكونوا فى عصر على، يحافظون على مذهبهم ويخرجون من حين الى آخر يودون تحقيق أمنياتهم واستيلاء أحد من رجالاتهم على الدولة فيقضى فيها بكتاب الله وسنة رسوله ولو كان عبدا حبشيا، لا يرضون عن أمويين ولا عن عباسيين ، لانهم فى نظرهم كافرون أو على الاقل ظالمون أسرفوا فى الشراب وأسرفوا فى النساء والغناء وما الى ذلك من بذخ ٠٠ فوجبت ازالتهم عن الملك وتولية من يصلح لهذا الغرض على مبادئهم

ومنها أن بعض البلاد البعيدة رغبت في الاستقلال عن

الخلافة وحكم نفسها بنفسها وعدما لخضوع للسيطرة العباسية عليها الى غير ذلك ٠٠

كل هذا كانت تواجهه الدولة العباسية ٠٠ وبكلمة أوجز ما كان يواجهه الرشيد من حين الى حين • فما نشبت ثورة وحمدت الا قام غيرها ، وبجانب ذلك كان الرشيد نفسه يريد أن يضعف الروم حتى لا يدسوا له الدسائس، فأنشأ مدينة تسمى العواصم للاعداد لغزو الروم منها ، وكان يدبر نجم غزوة فى الصيف تسمى الصائقة قد يقودجيشها بنفسه فيغنم الغنائم الكثيرة التى كانت تعد بابا كبيرا من أبواب لدخل ، وغزوة فى الشتاء تسمى الشاتية ونحو ذلك

فمن النوع الاول مثلاءان ثار أهل الخزر في أيام الرشيد بتحريض من البيزنطيين وعقدوا معهم شبه تحالف،وأغاروا على ارمينية وأفسدوا في البلاد ، وأعملوا فيهم السيف ، ومثلوا بالسكان الآمنين على نحو لم يسبق له نظير فاضطر الرشيد أن يبعث اليهم حملات قوية تعاملهم بالقسيوة والرعب فانتصروا عليهم وأخمدوا ثورتهم

ومن النوع الشـــانى ما قام به أهل الشــــام من ثورات متعددة ، ثورة بعد ثورة ، مما جعل الرشيد يفضل انتقاله من بغداد وسكناه فى الرقة كما ذكرنا

ومن النوع الثالث ما قام من ثوراتعلوية تريد الاستيلاء على الخلافة • وقد ظهر في أيام الرشيد الامام موسى الكاظم الذي سمى كاظما لصتبره وكظم غيظه ودماثة خلقه ومقابلته

- 101 -

الاساءة بالاحسان • وكان محبوبا من جميع أهل المدينة ، فخشى منه الرشيد وأمر بالقبض عليه وأتى به الى بغداد ، وسلمه الى أخت السندى بن شاهك • وكانت امرأة فاضلة عاملت سجينها بالعطف والاحسان ، فظل مسجونا حتى توفى فى منزل سجينته وخلفه فى امامة الشيعة ابنه على الرضا وكان أعلم أهل بيته فى الفقه والآداب

ومن النوع الرابع ما ظهر من الوليد بن طريف الشارى الشيبانى ، وقد كان زعيم الخوارج فى أيامه ، وكان شجاعا فتاكا يقيم بنصيبين والخابور فخرج فى خلافة الرشيد فى حشد حاشد ، فأرسل اليه هرون يزيد بن مزيدالشيبانى، فظهر عليه يزيد وقتله

وكان للوليد هذا أخت تسمى الفارعة تجيد الشعر وتسلك سبل الحنساء في مراثيها لصخر ، وقد رئت أخاعا الوليد في قصيدة من قصائدها بقولها : فياشــــجر الخابور مالك مورقا كأنك لم تجـــزع لموت طريف فــتى لا يحب الزاد الا من التقى ولا المــال الا من قنا وسيوف حليف الندى ما عاش يرضى به الندى حليف الندى ما عاش يرضى به الندى فان مات لا يرضى النـــدى بحليف فان مات لا يرضى النـــدى بحليف فان مات لا يرضى النـــدى بحليف وما زال حتى أزهق الموت نفســه شــــجى لعـدو أو ندى لضعيف الا قاتل الله الحشيا حيث أضمرت فتى كان للمعسروف غير عيوف فان يك أرداه يزييد بن مسيزيد فرب زحوف لفها بزحوف عليك سيلام الله وقفا فاننى عليك سيلام الله وقفا فاننى وكان الوليد يوم الوقعة ينشد : أنا الوليد بن طريف الشارى قسورة لا يصطلى بنيارى

وقد تزعمت الفارعة حركة الثوار بعد مقتل أخيها وتولت القيادة بنفسها ، واشتبكت مع جيش الرشيد في معركتين داميتين حتى نهرها أحد أقاربها · · فأمرها أن تلقى السلاح وتعود الى خدرها ، وكانت وسيمة الطلعة رشيقة القوام أديبة ظريفة ، تحفظ الشدر وتقوله · · ·

ومن النوع الخامس ان بلاد تلمسان بالمغرب أرادت أن تنفصل عن الدولة العباسية فثارت وحملت الدولة مبالغ طائلة لاخضاعها وكانت مصر تدفع نحو مائة ألف دينار سنويا من ايرادها الخاص لسد عجز حكومة أفريقيا حتى تمكن ابراهيم بن الاغلب من الاتفاق مع الرشيد على تهدئة الثورة وتحمل المبلغ الذي تدفعه مصر • وتقديم أربعينألف دينار سنويا إلى حكومة بغداد

ومن النوع السادس ، ان الرشيد كان يهتم اكبر اهتمام بالروم خصوصا بعد أن أخلوا ســــنة ١٨٠ بشروط الهدنة – ١٥٣ – التى كانت ايرينى قد عقدتها مع المنصور ١٠ اذ أغاروا على البلاد الاسلامية فبعث اليهم الرشيد من هزمهم واستولى على مدينة لهم بقرب أنقرة وعلى أنقرة نفسها ٠٠ وأعاد احتلال قبرص بعد أن خرجت من أيدى المسلمين ٠٠ وألزم الروم بدفع الجزية وتبادل الأسرى ولكن نقفور ملك الروم كتب الى الرشيد فيما يرويه مؤرخو المسلمين رسالة غير مؤدبة يقول فيها :

« من نقفور ملك الروم الى هرون ملك العرب

« أما بعد • فان الملكة التى كانت قبلى أقامتك مقام الرخ، وأقامت نفسها مقام البيدق • فحملت اليك من أموالها ما كنت حقيقا بحمل أمثاله اليها • ولكن ذلك ضعف النساء وحمقهن • فاذا قرأت كتابى ، فاردد ما حصال قبلك من أموالها • وافتد نفسك بما تقع به المصادرة لك • • والا فالسيف بيننا وبينك »

فغضب الرشيد من هذا الكتاب غضبا شديدا حتى لم يجرؤ أحد على النظر اليه من غضبه وكتب اليه كتابا غير مؤدب أيضا \_ والبادى أظلم \_ يقول فيه :

« بسم الله الرحمن الرحيم – من هرون الرشيد الى كلب الروم

« قد قرأت كتابك ، والجواب ما تراه لا ما تسمعه »

وقد بر الخليفة بايعاده وشخص بنفسه على رأس جيشه. حتى وصل الى « هرقلة ، احدى البلاد البيزنطية • فدارت بين الفريقين معركة حامية أسفرت عن هزيمة الروم هزيمة منكرة • وقد تبين من هذه الحروب ان الفنون الحربية عند - 104 - المسلمين كانت أرقى منها عند الروم · وتوسل نقفور الى الرشيد أن يقبل منه جزية أكثر من تلك التى قبلها من ايرينى · فأجابه الحليفة الى ذلك ـ وقد كانت تنشأ ثورات أخرى منشؤها محاولة ارجاع الدولة العباسية الى عهـــد الفرس الماجد الزاخر · وهذا داء قديم

وكثير ممن اتهموا بالزندقة وقتلوا عليها في عهد المهدى كانوا أشخاصا حاولوا مثل هذه المحاولة • وكانت ثورات سياسية • ١ انما صبغت بالصبغة الدينية لاستمالة الرأى العام • وقد اتهم البرامكة بمثل هذه التهمة بجانب التهم التي عددناها • وذلك مثل ثورة الجرمية في طبرستان • فقد تحركوا بناحية اذربيجان تدعوهم الى ذلك القومية على ما يظهر ، فوجه اليهم الرشيد عبد الله بن مالك في عشرة آلاف فارس فأسر وسبى حتى انتهى أمرهم



•

الشعروالغثاء

# بجالس الرشيد

على كل حال لم يخلد اسم هـرون تلك الحـروب ولا الانتصارات ، وانما خلدته مجالس الأدب والعلم ومجالس الغناء

نعم ، قال أبو تمام : « السيف أصدق أنباء من الكتب»، وقد يكون ذلك كذلك،ولكن لسان الكتب أطول وأدوم،وانما كانسببخلوده الاسبابالتي ذكرناها منقبل،وهيأنالرشيد منحسن حظه أنجاء والمدنية الاسلامية قد بدأت في النضوج، وتم نضجها فيما بعد في عهد المأمون ، فكانت مدنية عظيمة تفوق مدنية الاوربيين في ذلك العهد ، فتدفقت الأموال على بغداد ، وازدهرت التجارة بطرف الدنيا ، والعلوم والفنون بشتى أنواعها مزدهرة ، لم يجتمــــع على أحد غير الرشيد ما اجتمع من أهلها ، وبيت المال يتكدس بالمال ، والرشيد يغدق بغير حسباب ، ومجالس الغنباء يزينها ابراهيم بن المهدى وأسحاق النديم وابراهيــــم الموصلي ، والنصاري مثل جبريل بن بختيشوع ، يمهرون في الطب وينشرون كثيرا من الفلسفة اليونانية ، اذ كان الطب أحد فروعها • ويهتم الخلفاء منعهد المنصور بعلم الفلك لاعتقادهم أن حوادث الدنيا متأثرة بحركات النجوم ، ويشبتهر في ذلك أمامان.عظيمان : ما شباء الله اليهودي وأحمد بن محمد

- 109 -

النهاوندى والفقه يعظم فى ذلك العهد على يد أبى يوسف، ومحمد صاحبى أبى حنيفة ... وتؤلف الكتب على هذا المذهب وتنتشر فى الأمصار . واللغة تقيد فى عصره فيؤلف الخليل بن أحمد البصرى المعجم ويضع أصول اللسان العربى وأصول تصريف الكلمات . ويتوسسع فى ذلك بعد الكسائى مؤدب الأمين فالمأمون . وسيبويه النحوى المشهور . ويضع أبو عبيدة معمر بن المتنى كتابا فى فقه اللغة فى المترادفات وكيفية استعمالها فى مواضعها والحركة بين البدو والحضر حركة قوية شديدة . يأتى البدو الى الحضر فيأخذ عنهم الحضريون لغتهم وشعرهم وأدبهم ويرققون أشعارهم ، ويخرج الحضريون الى البدو فيأخذون عنهم ذلك

وارتفعت بلاغة الشعر فى مثل على بن الجهم، وأبى نواس، وأبى العتاهية •• وحتى النساء كن يقلن الشـــعر كما روينا من قبل عن الفارعة •• حتى اذا أنصفنا حكمنا بأن الشعر الحضرى الذى روى لنا فى عهد الرشيد وأمثاله كان أرقى من الشعر الجاهلى ، والفرق بينهما كالفرق بين قول امرىء القيس ، اذ يقول :

تقول وقد مال الغبيط بنا معــا عقرت بعيرى يا امرىء القيس فانزل وقول على بن الجهم : فبتنا جميعـــا لو تراق زجاجة من الخمــر فيما بيننـا لم تسرب

وكان كثير من الشعراء يلازمون الرشيد كالذي حكى عن

- 17. -

أبى العتاهية انه كان لا يفارقه فى سـفر ولا حضر • وكان ينتصح الرشيد بشعره ويبكى من مواعظه كقوله : كأن كل نعيــــم أنت ذائقــــه من لذة العبش بحكى لمعـــة الال

ومن الناحية الاخرى كان مثل أبى نواس على عكسمذهب أبى العتاهية ، يتغزل فى الذكور والنساء والزهر والخمر • فكان يذكر فى شعره ابليس والخمر كما يذكر أبو العتاهية فى شعره الجنة والنار ، كالذى يقوله أبو نواس : وليلة طال سهادى بها فجاءنى ابليس عنه الرقاد وقوله :

هل لك فى قهروة معتقبة عتقها العاصر من عهد عاد وقوله :

رق الزجاج وراقت الخمسر وتشابها فتشاكل الأمر فكانما خمسر ولا قسدح وكانما قدح ولا خمسر الى كثير من أمثال ذلك • •

والرشيد يستجيب لنصح ذاك وتهتك هذا ... ولامعان الناس في عهد الرشيد في الشراب فلسفوه وأكثروا القول فيه ، حتى لم يقل شعراء في لغة ما قالوه في هذا العصر . وتفننوا فيه فأخذوا لونا من الشراب من الروم ، وهو خمر ممزوج بالعسل،ونقلوا اسمه الرومي ـ وهو الرساطوني ولم يأتمروا بأمر الاسلام ، اذ يقول : « انما الخمر والميسر تفلحون ،

ومن أجل الهروب من هذا الا<sup>م</sup>ر أخذوا يتفننــون في – ١٦١ – الاستئلة • ما المراد بالخمر؟ : أهو يشمل النبيذ أو لايشمله؟ وما القدر الذي يحل والذي يحرم ، وما النوع الذي يحرم، وما النوع الذي يحل ؟

ويظهر ان الامام أبا حنيفة كان يتبع عبد الله بن مسعود فى تحليله لنبيذ التمر والزبيب اذا طبخ أو فى شرب قدر منه لا يسكر ، وكذلك نبيذ العسل والتين والبر

وأخذ الشعراء يتفكهون في شعرهم بحرمة الخمر كالذي قال :

من ذا يحرم ماء المزن خالطه في جوف خابية ماء العناقيد اني لاكره تشديد الرواة لنا فيه، ويعجبني قول ابن مسعود

وقد اشتهربينهم ان الفقيه الحجازى يحرم النبيذ والفقيه العراقى يحلله ، ولذلك قال شاعرهم : رأيه فى السماع رأى الحجاز وهو فى الشرب رأى أهل العراق و يقول آخر :

أباح العراقى النبيذ وشربه وقال حرامان المدامة والسكر وقال الحجازى الشرابان واحد فحل لنا من بين قوليهما الخمر ساتخذ من قوليهما طرفيهما وأشربها لافارق الوازر الوزر وطائفة أخرى لا تحب أن تتحمل أو تتمحك ، فاما أن سر كوها تركا تاما أو بهجروها هجرا تاما

فان قالوا حرام قل حـرام فان لذاذة العيش الحــرام ويقول :

> الا فاسقنی خمرا وقل لی هی الخمر ولا تسـقنی سرا اذا أمکن الجهــــر – 171 –

وهكذا أصبح النبيذ والخمر أمرين شائعين بين النــاس لا يخلو منهما بيت من بيوت العظماء والاغنياء

وتسربت عوائد الفرس والروم والعرب الى الناس . وكان من ذلك كله أدب غزير فى الحمر وأوصافها والندمان وأوصافهم وعيوبهم ومحاسنهم ، حتى ملاً الأدب العربى وحتى ان الصوفية كابن الفارض وغيره قلدوا الماجنين فى قولهم فى الشراب وغزل المذكر وغزل المؤنث ، وان لم يكن هناك خمر ولا نساء ولا ذكر

### ابراهيم الوصلى

وبجانب الشعر الغناء ١٠ جاءت طبقة من المغنين أخذت أصول الغناء عن ابن سريج وابن محررز المكيين ، ومالك ومعبد المدنيين ، واشترك النساء في الغناء ، وغنين الغناء العربي والفارسي • ووجدت مدارس للغنروس ، والي جانب وتتسابق وقد شجع البرامكة الغناء الفارسي ، والي جانب الغناء الرياضة ، وهناك القصص اللطيف الذي يحكي أمور الماضين والحاضرين ويسرجل أحداثهم • ولم يقف في التاريخ عند حد الروايات عن الماضين ، فقد ركبوا البحار ودونوا الرحلات وأدخلوا في التاريخ ماشاهدوه وما سمعوه وكما اشتهرت بغداد أم الحضارة بهذه الإشياء كلها ، كانت دمشق ومصر صورة مصغرة

ولم يكتف الأمر بهذا ، بل أفسحوا صدورهم اعتزازا بمدينتهم الى الوفود تأتيهم من الروم وغير الروم · يعجبون بما يرون من حضارة لا قبل لهم بها ويذهبون الى بلادهم – 17۳ – هرون الرشيد – ٢ فيتحدثون بما شاهدوا وما سمعوا ويقلدون ما يستطيعون تقليده ، وقد روى التاريخ كلمات كئيرة عن القســـاومـة والمستشرقين يحضون قومهم على أن يفعلوا فعل المسلمين

هذه ، لا الحروب ولا الانتصارات ، هى التى أعلت شأن الرشيد فى نظر الشرقيين والغربيين ، وخلدت ذكر موأعلت مقامه وجعلته على كل لسان • فقد نقـل اليهم كتـاب بطليموس وأقليدس وعربت رسائلها • ولم تكن دراساتهم لها نظرية بحتة ، بل كانت تطبق عمليا : مثـل البوصلة البحرية التى مكنتهم من السير فى البحـار والمهارة فى وتوغلوا فى بلاد الصين وصارت البصرة ثغرا تجاريا عاما وكالساعة الدقاقة التى اخترعها العرب ، ويصفونها بأنها كانت اذا جاء موعد الساعة دقت وخرج منهـا رجال على الخيل بعدد الساعات ، فاذا انتهت الدقات دخل الخيالة

وكان مما خلد الرشيد ، مجالسه المتنوعة المتعددة • فمجلس غنائه كان عماده ابراهيم الموصلى، ثم من بعده إينه اسحاق وزلزل الدفاف وبرسوم الزامر •وابراهيم الموصلى هذا كان زينة مجلس الرشيد واطار الشخصيته كما تصوره لنا ألف ليلة وليلة • وهو فارسى الأصل أبا وأما ، رزقه الله حسن الصوت على خير ما يرزق المغنيين في جميع العصور • ورزق الى حسن صوته جودة انشائه للشعر وحسن تلحينه يروى عنه انه أنشأ ولحن وغنى قوله :

- 178 -

ربعا نبهنى الاخــــو ان والليــل بهيـــم حين غـــارت وتدلت فى مهاويهـا النجــوم ونعاس الليـل فى عيــ ــنى كالثــاوى مقيـم للتى تعصر لمـــا أينعت منهــا الكــروم أنا بالــرى مقيـــم فى قـرى الرى أهيــم ما أرانى عن قرى الـرى مدى دهــرى أريــم

وكان من أصل فقير هرب من فارس ونشئ يتسكع فى البلاد • وكان فى كل بلد طائفة من الشبيان الخليعين لا ميل هم الى الجد ، يقضون حياتهم فى شراب ونساء وغناء ، وقد مهروا بالمروءة والنجدة خصوصا اذا نزل عليهم ضيف من أمثالهم

وهؤلاء الطائفة تسمى « الفتيان » وهى كالتى نسميها اليوم بالبوعيميين ، وذلك قبل أن تتطور كلمة «الفتيان» الى المعنى التركى ، فتأخذ شكلا دينيا وشكل اتحاد عمال معا • وقبل أن يتخذها الصوفية فى لغتهم فيطلقونها على جماعة الصوفية المتدينين ذوى المروءة

واشتهر ابراهيم بينهم بحسن الصوت فأعجبوا به ، وكان فى احدى مراحله بالموصل فسمى «ابراهيم الموصلى» ، ثم ذاع ذكره وحسن تلحينه وغنائه ، فاستدعاه الحليفة المهدى • ولكن كان به آفة وهى انه كان لا يكاد يفيق كز ملائه الفتيان • والمهدى لم يكن يشرب ولا يحب الشاربين الا ما كان أجازه لجبريل بن يختيشوع اذ كان لابد أن يشرب والمهدى لا يستطيع الاستغناء عنه فأباح له أن يشرب هو • فطلب المهدى من ابراهيم الموصلى ألا يشرب فلم هو • فطلب المهدى من ابراهيم الموصلى ألا يشرب فلم يستطع ، ووجدت عقدة في بيت المهدى وهي أن في البيت ابنين وهما الهادى والرشيد ، ويخاف عليهما الانغماس في الشراب ويخاف عليهما من مخالطة الموصلي ويخاف أن يجتمع عليهما حسن شعر الموصلي وحسن تلحينه وحسن غنائه،منضما ذلك كله الى شباب الهادىوالرشيد وغناهما وترفهما ، فاذا هما سكيران لا يصلحان للخلافة

ورعب من تلك النتيجة التى تخيلها بحق ، فأخذ الايمان الموثقة على ابراهيم الموصلى ألا يشرب بحضرة الهـادى والرشيد • وكيف ينفع التحذير وكل العوامل ممهدة لهذه النتيجة • • جاذبية الموصلى وقابلية الهادى والرشيد لهذه الجاذبية •

فأتت الجواسيس المهدى يوما تقول : انه غناهما وفتنهما فشربا معا ، فجن جنون المهدى من هذه الفعلة خصوصا بعد أن استوثق منه • فضربه ضربا مبرحا ، ثم نهاه ، ثم عاد فأقصاه تن القصر ووضعه فى السجن وأمر بتعذيبه فيه تعذيبا شديدا • ولكن كان من حسب خطه أن مات المهدى وجاء الهادى الذى حبس الموصلى منأجله، فاستنجد به ، فأنجده ومنحه الهادى مالا كثيرا حتى أصبح ثريا ، واتخذه نديما له حتى مات

مدرسة الموصل

وبلغ الموصلىذروته فىعهد الرشيد ·· فقد كانالرشيد أحب للموصلى وأحبلغنائه فقربه اليه وجعله زينةمجلسه· وصار يتكسب من الرشيد ومن مدرسة أخرى اهتـــدى – 171 – اليها، وهوانه كانياتى بالفتيات الجميلات فيعلمهن التلحين ويعلمهن الغناء • وأقبل الناس على تلميذات مدرستهاقبالا شديدا اذ كان قد اجتمع لهن جمال الشكل وجمالالتلحين وجمال الصوت

وكان الناس قبله يعلمون الفتيات غير الجميلات حرصا على الفتيات الجميلات وتنحية لهن من هذا المأزق ، فجاء الوصلى بحسن ذوقه فأدرك ان تجارته لن تروج الا اذا علم الفتيات الجميلات • فدر ذلك عليه مبلغا من المال طائلا ، وقد نجحت مدرسته نجاحا باهرا • فانتشرت تلميذاته فى بيوت الاغنياء من أمراء وتجار ، فكنت اذا مشيت فى شوارع بغداد أو فى شوارع المدن ، سمعت أصرواتهن تتجاوب فى كل مكان

وشى آخر عظيم الفائدة ، كان أيضا من برنامجمدرسته يعلمه فى جد واتقان وهو فن الظرف وعيذا فن واسع ربما يمثله خير تمثيل «كتاب الوشاء » وان كان قد ألفه بعد ذلك العهد بقليل ٠٠٠

فكان يعلمهن درسا في ألوان الملابس ومناسبباتها للحفلات ومناسبة بعضها لبعض ومناسبتها للنعال . ودرسا ثانيا فيما يصلح أن ينقش على الخواتيم والفصوص، ودرسا ثالثا في التعطر والتطيب ، ودرسا رابعا في تصفيف الموائد والاطعمة وكيفية الأكل، من وجوب تصغير اللقم ، والتحسرز من الشره ، وعدم تلطيخ الاصابع وعدم

- 177 -

تجاوز ما بين أيديهن ، وعدم افساد رائحتهن بأكل النوم والبصل ونحو ذلك • وعدم التخلل على المائدة قبـــل أن تفرغ ونحو ذلك

ودرسا خامسا في الزهور والورد وكيف تنظم الطاقات، ثم ينتقل في الدروس الأخبرة من الماديات إلى المعنويات : فكيف يتحدثن فيحسن الحديث، وكنف بجب أن لا يداخلن أحدا في حديثه ، ولا يتطلعن إلى مكتوب تقرؤه قارىء ، ولا يقطعن على متكلم كلامه ، ولا يحاولن أن يستمعن إلى أحد يتحدث في سر ، ولا يسألن عما ووري عنه.....ن علمه ، ولا يتكلمن فيما حجب عنهن فهمه ، ولا يتثاءن في المحلس ، ولا يتمطين ، ولا يمددن أرجلهن ، ولا يمسسن أنوفه....ن بأيديهن • ثم يعلمهن أنهن إذا أهدين أهدين الشيء اللطيف الخفيف كالتفاحة المنقو شبة الواحدة والاترجة الواحدة، والغصن من الريحان والطاقة من النرحس ونحو ذلك • وتعلمهن أيضا كيف يكتبن الكتب الظريفة لمن يحببن أو لمن يشكون ونحو ذلك،وكيف ينقش على قمصانهن وأرديتهن وأكمامهن وعصائبهن ومناديلهن ونعالهن ، وما يكتبنه بالحناء علم راحتهن وأبدانهن ، وما ينقشنه على أواني الفضة والذهب والكاسات والاقداح وعلى آلات الموسيقى من العيدان والطبول والدفوف والنابات

وعلى الجملة ، فكان يعلمهن قوانين الظرف ، بجساني قوانين الغناء ، ويعلمهن ما نسميه اليوم « بالاتيكيت ، • ويؤلف فيه المسلمون قبل ما يؤلف فيه الغربيون اليوم بعد أكثر منألف سنة • وكان لهفىذلك فضلان : فضل نشر الغناء في العالم الاسلامي ، ونشر طرق الاتيكيت وكانت هذه الاشياء كلها تغلى ثمن الجارية أضــــعاف ما كانت ، وبفضل هذه المدرسة فاقت العراق الشام والحجاز • فقد كان الشام مركز اللهو والظرف في عهد الأمويين

أما فى العهد العباسى ففاقته العسراق والسبب فى ذلك أمران : الأمر الاول ان العراق كان مصب أمرال الدولة فكل قطر يبعث للخليفة ما تبقى من الصرف عليه والمال هو عصب الحياة يتبعه اللهو حيث كان • فالغناء والشراب انما يكونان حيث يكون الترف • والترف يكون حيث يكون المال • والعراق أكثر البلدان وأعزها جاها • وكل نابغ فى فن ومنه الأدبانما تنفق سوقه فى العراق ومن نبغ فى غيره ولم يذهب اليه ، خمد ذكره وضاع فنه فأى مغن مشهور لم يكن فى العراق ، وأى نابغة فى الشعو لم يكن فى العراق ، وأى لؤلؤة كبيرة أو ياقوتة عظيمة أو عقد مرصع بديع لم يرسل الى الخليفة فى بغداد

والأمر الثانى ان العراق كان أكثـــر بلاد الله خليطا . فقديما تعاقبت عليها الأمم والمدنيات . وفى العصرالعباسى كان حاضرة الخلافة ومقصد الناس . وكان مسكن العنصر الارستقراطى منالفرسوعلى مقربة من بغداد ايوان كسرى، وبغداد محط الراحلين من الهنود والعرب والروم وغيرهم. وكل جنسمن هذه الاجناس يعرض خير ما عنده وان أدركت سائر الاقطار طرفا من زينة ولهو وغناء وشعر فمن بغداد تقتبس

وكان من حسنات ابراهيم الموصلي زرياب المغنى · فقد – 179 – كان تلميذا لاسحاق • وكان يحضر معه مجلس الرشيد ثم اختلف معهففر الى الاندلس • وكانت سبقته شهرته اليها، فاستقبل فيها استقبالا حسنا • ولم يكن زرياب مغنيا فقط • بل كان عالما أديبا أيضا • فنشر فى بلاد الاندلس موسيقاه التى تلقاها عن ابراهيم الموصلى وعلمه فنه •فكان أيضا من حسنات الرشيد بالوساطة

وزان زرياب مجالس عبد الرحمن الداخل كما زان أستاذه الموصلى مجالس الرشيد ، واجتهد زرياب أن يجعل من قرطبة ما رآه فى بلاط الرشيد فى بغداد من فخفخة وعظمة · وأن يحمل عبد الرحمن على البذخ والترف كما كان الرشيد وينقل حضارة بغداد الى قرطبة · فنجح فى ذلك الى حد كبير لائه كان عظيم الشخصية ، وقد أجرى عليه عبد الرحمن الداخل ثلاثة آلاف دينار فى السنة · وأعطاه عقارا بقرطبة قيمته أربعون ألف دينار · وقربه اليه وجعل مرتبته مرتبة عظيمة

وقد قالوا عنه آنه كان يعرف عشرة آلاف لحن بأشعارها ونغماتها • ولم يقتصر على الغناء والشعر • بل كان يعلم الفلك والجغرافيا • وكان قد أخذ عن أستاذه الموصلى فن الظرف واللباقة الذى كان يعلمه الموصلى فى بغدادللجوارى الحسان • ونشر أيضا الذوق فى قرطبة وغير من زى الرجال • فقد كان الرحال يرسلون شمعورهم طويلة ويفرقونها فى مقدم الرأس فابتدع لهم طريقة جديدة • فاصبح الزى الرائج بعده أن يحسر الرجل شعره بعد أن يقصره • وكان الاندلسيون يشربون الماء با نية معدنية ،

- IV. -

فعلمهم أن يشربوه بأقداح من زجاج • ونشر في الاندلس نوعا من الطعام كان محببا اليه هر الهليون •وابتدع أيضا أنواعا من الاطعمة اللطيفة تنسب اليه : منها النوعالمعروف بالزريابية •• فلعله هو الذي حرفه العوام فيما بعد الى زلابيا

وعلى الجملة ، فقد كان من حسنات الرشيد وان لم يعلم نقل حضارته ومجالسے · وترفه الى الاندلس بوساطة زرياب · ·

وكان الموصلي كما قلت بلدى البرامكة يغنيهم كما يغنى الرشيد ، ويضع الاصوات في مدحهم مثل قوله : ويفـــرح بالمــولود مــن آل برمــك بغاة الندى والسيف والرمح والنصل وتنبســط الآمال فيه لفضـــله ولا سيما ان كان من ولد الفضــل

ولا يبعد أن يكون أبو اسحق الموصلى بحكم بلديته للبرامكة ، كان ينقل اليهم ما كان يدور فى مجلس الرشيد مما يتصل بهم من قريب أو بعيد · ولكن الرشيد أبقى على رأسه لما طاح برؤوسهم ، لانه لم يكن يتدخل فى سلطة الرشيد ولا سلطة البرامكة ، ولان الرشيد كان فى حاجة اليه اذ كان لا يستغنى عن صرت جميل ولحن جميل ، وليس للموصلى فى ذلك نظير وعلى الجملة ، كان للرشيد ذوق مرحف فى سماع الغناء

-1Y1 -

ونقله · حتى ليحكون انه سمع الموصلى مرة فقال له انك اخطأت فى لحنك مرتين · · فعجب الموصلى من ذلك وخرج يتحدث به · وكان مما عرف عنه انه أمر بأن يختار له مائة صوت « لحن » أو « دور » وهى التى بنى عليها أبو الفرح الاصفهانى كتابة الاغانى · ثم أمرهم أن يختاروا منها عشرة · ثم أمرهم أن يختاروا من العشرة ثلاثة · فكانت هذه الثلاثة لحنا لمعبد، ولحنا لابن سريج ، ولحنا لابن محرز

## الأصمعي وأبو عبيدة

ومجلس آخر هو مجلس جد ولغة وشعر يكون عماده الاصمعى وأبا عبيده والكسائى • فأما الأصمعىفكان رجلا عربى الأصل محتفظا بعربيته فى ملبسه ونبرات صوته ، وقد رحل الى البادية وسمع من أهلها لغة وأدبا ، وعلى الأخص « ملحا ، ونوادر ، فكان يتخير منها ما يناسب مجلس الرشيد ويتحدث اليه،ويسأله الرشيد عما يجهله، ويسمع منه ملحه ونوادره ، ويتفقده الرشيد حين يغيب عنه

وأما أبو عبيدة فيهودى الأصدل ليس له خفة روح الأصمعى ولا ملحه ولا نوادره ، وانما كان له مهارة فى ناحية أخرى يمتاز بها وهى معرفته بأخبار الأمم من عرب وغيرهم • وكان يسر الرشيد بذكره مثالب بنى أمية • هذا الى علم باللغة واسع وان لم يبلغ مبلغ الأصمعى • مأله الفضل بن الربيع يوما : «كيف يعبر الله سبحانه عن شيء لم تعرفه العرب ولم تره ، اذ قال : « طلعها كأنه رؤوس الشياطين ، • فقان آن العرب آذا عرفت شيئا ولو لم تره ذكرته في كلامها ، كالشاعر الذي يقول: «ومسنونة زرق كأنياب أغوال ،

والغول شیء لم ترہ العرب · ثم وضع کتابا فی مجاز القرآن

وأما الكسائى فقد تعوده الرشيد من صغره اذ كان هو مربيه وكان فارسى الأصل ، عربى الولاء ، ويمتاز عن الأصمعى وأبى عبيدة بالنحو ، وكان النحو فى أيامهـــم واسع المدلول فهو يشمل الصرف والمعانى والبيان والبديع ونحو ذلك ، ويظهر انه كان جادا كل الجد ليس كالأصمعى مرحا كل المرح،ولم يكن له علم بالشعر كالذى للأصمعى فكان الأصمعى يغلبه فى الشعر والكسائى يغلبه فى النحو

ولقـــد كانت مجالســـهم مجالس جد من لغة ونحـــو وأخبار وما الى ذلك ، وقد استفاد الرشيد كثيرا من علمهم ونحوهم

ومجلس آخر كان عماده الشعر يجلس فيه أبو العتاهية وأبو نواس ومنصور النميرى ومسلم بن الوليد وأمثالهم، فينشدون له الشعر أحيانا في مديحه ومدح آبائه الى نحو ذلك

وهو يتخذهم دعابة له ومظهر ترف وابهة ويجزل لهسم العطاء بقدر ما يجزلون له من الثناء

- 142 -

وأحيانا يكون المجلس مجلس فقه ومحاولة لخروج من مأزق من ماآزق القصر ، حول جارية أو حرل مشادة بينه وبين زبيدة •• وعماد ذلك أبو يوسف القاضى • كالذى روى أن أميرا من أمراء البيت العباسى اشترى جارية جميلة فطلبها منه الرشيد ، فحلف بالايمان المغلظة أن لا يبيعها• وحلف الرشيد أيضا الايمان المغلظة أن يشتريها وتحرج الاًمر بينهما

فاستدعى أبا يوسف فحل الاشكال ، بأن يهب الأمير نصفها للرشيد ويشترىالرشيد نصفها الآخر فكان ذلك وكان واسمع العلم ، متفنن الحيلة لبقا مما جعل الرشيد يعينه قاضى بغداد ، وهذا يجعله قاضى القضماة فينتشر بذلك مذهب أبى حنيفة شيخ أبى يوسف

## تنظيم الضرائب

وكان الى جانب ذلك يهديه الى نظم الضرائب وعو الذى وضع له كتاب الخراج ، فنظم له فيه الضرائب وكيف يجيبها • وذكر الرشيد فى أول كتابه هذا ، وقدمه له مع نصائح حكيمة وقورة مثل ما يخاطبه به فيقول : ولا تؤخر عمل اليوم الى غد • • فانك ان فعلت ذلك أضعت • و « ان الأجل دون الأمل • • فبادر الاجل بالعمل ، فانه لا عمل بعد الاجل » : « ان الرعاة مؤدون الى ربهم ما يؤدى الراءى الى رعيته • فأقم الحق فيما ولاك الله وقلدك ولو مداعة من نهار ، فان أسعد الرعاة عنه الله يوم القيامة ، راع سعدت به رعيته ، و « لا تزغ فتزيغ رعيتك » • « واياك والأمر بالهوى والأخذ بالغضب » • « واذا نظرت الى أمرين

- 178 -

أحدهما للدنيا والآخر للآخرة فاختر أمر الآخرة عـلى أمر الدنيا ، فان الآخرة تبقى والدنيا تفنى » • « وكن من خسية الله على حذر • واجعل الناس عندك فى أمر الله سواء القريب والبعيد ولا تخف فى الله لومة لائم ، واحذر فان الحذر بالقلب وليس باللسان »

ويذكر أبو يوسف أن رجلا نصرانيا كان يأتى الحسن البصرى ويغشى مجالسه فمات • فسار الحسن الى أخيـه ليعزيه فقال له : «أثابك الله على مصيبتك ثواب من أصيب بمثلها من أهل دينك ، وبارك لنا فى الموت وجعله خير غائب ننتظره • عليـــك بالصـــبر فيما نزل بك من مصائب ، وهكذا نرى فى ثنايا الكتاب دررا غالية ونصائح عالية

ومثل : (يا أمير المؤمنين ان الله وله الحمد قد قلدك أمرا عظيما ثوابه أعظم الثواب ، وعقابه أشد العقاب • قلدك أمر هذه الأمة فأصبحت وأمسيت • وانت بغية لحلق كثير قد استرعاكهم الله وائتمنك عليهم وابتلاك بهم وولاك أمرهم • وليس يلبث البنيان اذا أسس على غير التقوى أن يأتيه الله من القواعد فيهدمه وأعان عليه • فلا تضميعن ما قلدك الله من أمر هذه الأمة والرعية • فان القروة في العمل باذن الله »

والكتاب ليس مقصورا على الضرائب · · ففيه مشلا اصائح متعددة غالية كحسن معاملة الإسارى،وانه اذا أمن المحارب لم يؤخذ منه شيء ، وكالامر بحسن معاملة اليهود

- 140 -

والنصارى ، وان أبا يوسف سأل أبا حنيفة عن اليهودى أو النصرانى يموت له ولد •• فهل يعزى ، وبم يعزى ، فقال : « نعم يعزى ، ويقال له ان الله كتب الموت على خلقه • نسأل الله أن يجعله خير غائب منتظر • وانا لله وانا اليه راجعون • عليك بالصبر فيما نزل بك لا أنقص الله لك عددا »

وكان على باب قصر الخلد حجرة واسعة يجلس فيها الشعراء والمغنون والفقهاء ، تدور بينهم الاحاديث المختلفة فى الموضوعات المختلفة ، وجميعهم ينتظر دعوة الحاجب لطائفة منهم حسب مزاج الرشيد فى وقته وحسبمايعرض له من أحداث • وأحيانا لا يجد الحاجب من يطلبه فى هذه الحجرة فيذهب اليه فى بيته

واذ كان الرشيد حاكما بأمره فهو أحيانا يرضى لا الى حد وأحيانا يغضب لا الى حد • فكان من دعى يغتســل ويتكفن قبل ذهابه اليه ، مما يعطينا صورة سيئة للحكام فى هذا العهد

#### مجلس العظة والاعتيار

ومجلس آخر يرجع فيه الرشيد الى نفسه ويدعو من يعظه أو يذهب اليـــه اذا كان الواعظ لا يغشى مجالس الأمراء ، كالذى روى انه استدعى ابن الســـماك الواعظة المشهور ، فلما دخل عليه قال له : « عظنى » ٠٠

فقال : « یا أمیر المؤمنین • • اتق الله واحذره • لا شریك له • واعلم انك واقف غدا بین یدی الله ربك • ثم مصروف الى احدى منزلتين لا ثالثة لهما ، جنة أو نار ، فبكى هرون حتى أخضلت لحيت، • • فأقبل الفضل بن الربيع على ابن السماك ، وقال : «سبحان الله • هل يخالجك شك فى ان أمير المؤمنين مصروف الى الجنة ان شاء الله • لقيامه بحق الله ، وعدله فى عباده »

فقال: «يا أمير المؤمنين: انهذا ــ يعنىالفضل بنالربيعــ ليس والله معك ولا عندك فى ذلك اليوم · فاتق الله وانظر لنفسك » ، فبكى هرون حتى أشفق الموجودون عليه

وافحم الفضل بن الربيع ، ولم ينطق بحرف حتى خرج من بحضرته • ويأتى الرشيد الفضيل بن عياض ، فيفتح له الباب هو والفضل بن الربيع • ثم يصعد الفضيل الى أعلى الغرفة مسرعا ويطفىء السراج • ويتجه الى زاوية من زوايا الغرفة فيبحث عنه الرشيد حتى يجده • فيقول الفضيل وقد جس يده : « ما الينها من يد أن نجت غدا من عذاب الله ، • ثم يسأله : « لم جئت • لقد حملت على نفسك وجميع من معك حملوا عليك • ولو سألتهم عند انكشاف الرقاب عنك وعنهم أن يحملوا عنك نقصا من ذنب

ثم قال ان عمر بن عبد العزيز لما ولى الخلافة دعا سالم ابن عبد الله بن عمر ، ومحمد بن كعب القرظى ، ورجاء بن حيوة، وقال لهم : « انى قد ابتليت بهذا البلاء فأشيروا على •• فعد الخلافة بلاء ، وعددتها أنت وأصحابك نعمة •فقال له سالم : « ان أردت النجاة غدا من عذاب الله فصم عن الدنيا وليكن افطارك فيها على الموت ، • وقال له محمد بن

-1YY -

مطعم : « ان أردت النجاة غدا من عذاب الله ، فليكن كبير المسلمين لك أبا ، وأوسطهم لك أخا ، وأصغرهم لك ولدا. فبر أباك وارحم أخاك وتحنن على ولدك »

وقال له : « رجاء ، ان أردت النجاة غدا من عذاب الله • فأحب للمسلمين ما تحب لنفسك ، واكره لهــــم ما تكره لنفسك » • فبكى هرون الرشــيد بكاء شديدا حتى غشى عليه • • فقال الفضل بن الربيع : « ارفق بأمير المؤمني» • فقال الفضيل: « يا بن الربيع قتلته انت وأصحابك وأرفق أنا به » • فلما أفاق قال : « زدنى » • •

فقال : « يا أمير المؤمني · · بلغنى ان عاملا لعمر بن عبد العزيز شكا اليهالسرف فكتب اليه عمر يقول : «يا أخى اذكر سهر أعل النار فى النار وخلود عباد الله فيها، • فلما قرأ كتابه طوى البلاد حتى قدم عليه · فقال له عمر : « ما أقدمك ؟ » · قال : « خلعت قلبى بكتابك ، لاوليت لك ولاية أبدا حتى ألقى الله »

وعاد الرشيد أيضا فبكى بكاء شسديدا ٠٠ ثم قال : « زدنى » • فقال : « يا أمير المؤمنين ان جدك العباس عم النبى صلى الله عليه وسلم جاء فقال : « يا رسول الله •٠ امرنى على امارة » •• فقال له النبى صلى الله عليه وسلم : « يا عم •• نفس تحييها خير من امارة لا تحصيها •• ان الامارة حسرة وندامة يوم القيامة •• فان استطعت أن لا تكون أميرا فافعل »

فبكى الرشيد • • ثم قال : « زدنى » • فقال : « ياحسن الوجه ان استطعت أن تقى هذا الوجه من النار فافعل ،

-1VA -

واياك أن تصبح أو تمسى وفى قلبك غش لرعيتك ٠٠ » فبكى الرشيد أيضا ٠٠ ثم قال للفضيل : « أعليك دين؟» قال : « دين لربى يحاسبنى عليه » ٠٠ فقال هرون : « انما أعنى دين العباد » • فقال : « ان ربى لم يأمرنى بهذا • وانما أمرنى أن أصدق وعده وأطيع أمره » • فقال له الرشيد : « هذه ألف دينار خذها لعيالك ، وتقى بها على عبادة ربك »

فقال الفضيل : « سبحان الله · · أنا أدلك على النجاة وتكافئنى بمثل هذا · سامك الله » · ثم صمت · ·

- 149 -

لهوالرسشيد

· ·

.

# صورتان

هناك فرق كبير بين صورة الرشيد التى يمثلها المؤرخون أمثـــال الطبرى وابن خلدون وأبى يوسف فى الخـراج ، وصورته التى يصورها ألف ليلة وليلة ، والاغانى ، واعلام الناس فيما وقع للبرامكة مع بنى العباس ٠٠٠ الخ

فصورة المؤرخين تصور الرشيد رجل جد فيه شى، من اللهو ، والكتب الاخيرة تمثله رجل لهو فيه شى، من الجد . وربما كانت صورة المؤرخين أعدل لان الآخرين أكثر حرية وتساعلا فى الرواية وأميل الى اللهو ودعوة الناس اليه ، وأميل الى التزيد من ذكر عطاءات الرشميد والبرامكة ونحوهم ، لعلهم يستفيدون من أمراء عصرهم بعض منأعطى من يحكون عنه . فانا لو حسبنا حساب المال الذى أعطاه الرشييد والبرامكة على قولهم ، لما كفت الدنيا لتحقيق ما قالوا .. فكيف ومالهم محدود ...

على كل حال كان للرشيد من غير شك جانب من اللهو ، وللهو ذلك العصر تاريخ طويل يبتدى، من الدولة الأموية، ولـكن الامويين كانوا يعملون المــلاهى لاذواقهم البسيطة العربية ١٠ كالذى روى ان الحجاج أولم فى اختتان بعض ولده ، فاستحضر بعض الدهاقين يسأله عن ولائم الفرس، وقال له : « أخبرنى بأعظم صنيع شهدته »

- 115 -

فقال له : « نعم ١٠ أيها الأمير ١٠ شهدت بعض مرازبة كسرى ، وقد صبيع لاهل فارس صنيعا وأحضر فيه صحاف الذهب على أخونة الفضة ١٠ أربعا على واحد ، وتحمله أربع وصائف ، ويجلس عليه أربعة من الناس ١ فاذا طعموا اتبعوا أربعتهم المائدة بصحائفها ووصائفها ، ٠٠٠

فقال الحجاج یا غلام انحر الجزور کانه کره هذا الوصف واستعظمه

وكان الأمويون على كل حال يعدلون العادات الفارسية والإغانى الفارسسية ونحو ذلك بذوقهم العربى . أما العباسيون فكانوا يأخذون عادات الفرسكما هى بحذافيرها . . اتخذوا النيروز لهم عيدا ولم يكن له فى عصر الامويين شأن له بال وفى عصر العباسيين كانت تهدى فيه الهدايا. وتوزع فيه اللطائف ويحتفلون به كما يحتفلون بالعيد وتوزع فيه اللطائف ويحتفلون به كما يحتفلون بالعيد الكبير والصغير . فلما جاءت الدولة العباسية كانت الأمور تحتاج الى جد لا لهو فيه، ولولاه لضاعت الدولة من أيديهم. فكان أبو العباس السفاح مثلا أول الحلفاء العباسيين ، جادا لا يلهو ، ولما تزوج أم سلمه حلف لها أن لا يتزوج عليها ولا يتسرى

وحاول بعض المقربين اليــــه أن يحملوه على اللهو فأبى وأبعدهم ، لا نه شعر بكثرة ما عليه من تبعات لا تمكنه من أن يلهو ساعة

وجاء بعده رجل الدولة أبو جعفر المنصور ، فكان مشل أخيه جادا لا يلهو فيروى الطبرى أنه لم ير فى دار المنصور لهو قط ولا شىء يشبه اللهو واللعب والعبث • ولما سمع شعر طريف بن تميم العنبرى

- 148 -

ان قناتی لنبع لا یؤیســـها غمز الثقـاف ولا دهن ولا نار متی اجر خائفا تأمن مسارحه وان أخف آمنـا تقلق به الدار ان الامور اذا أوردتها صــدرت

ان الأمور لها ورد واصــدار

قال : « أنا أحق بأبياته هذه ، • وأمر أن يحدو الحادى له بهذه الابيات ، فأمر باعطائه درهما واحدا •••

فقال الحادى : « يا أمير المؤمنين حدوت بهذه الأبيــات لهشام بن عبـد الملك ، فأمر لى بعشرين ألف درهم وتأمر لى أنت بدرهم »

قال : « انا لله ۰۰ ذکرت ما لم نحب ان تذکره ۰ وصفت رجلا طالما أخذ مال الله من غیر حله ، وأنفقه فی غیر حله ۰۰ یا ربیع ، أشدد یدیك به حتی یرد المال

فما زال الحادى يبكى ويتشفع حتى كف يده • وكان لا يشرب ولا يحب الشراب وكل ما فعل انه أذن لبختيشوع الطبيب أن يشرب بحضرته • واشتد الأمر بالناس من كثرة جده وقسوته • ولما رأوا المهدى يلهو بعض الشىء ويلعب مرى عنهم كما سرى عن الناس بموت عمر وتولية عثمان • وقد كان المهدى كريما لا يكتنز ، ويحب الفنون الجميلة من غناء وشمعر • وبدأ يسمعهم من وراء الستار حفظا لهيبة الخلافة • ثم جره السمار الى أن يحضر مجلس المغنين بدعوى أن اللذة فى مشاهدة السمر أدعى الى السرور • كما كان يكثر من الجوارى ويحب شراءهن ولم يكن يشرب النبيسة

- 110 -

اسراف الرشيد

ثم انتقل اللهو في عهد الرشيد نقلة جديدة • فأسرف فيه اسرافا لم يعرفه خليفة من قبله • وقد منحه الله عاطفة قوية ينسى بها نفسه متى وجدت دواعى الأنس • وساعده على ذلك سلطان البرامكة في زمنه ونقل عادات الفرس • وما نقل عنهم من ترف ونعيم • وكان صديق الرشيد جعفر البرمكى شابا مسرفا على نفسه يلهو ما شاء له اللهو • وكلاهما كان اذا نحا ناحية يصل فيها الى نهايتها • حتى ليخيل لمن يقرأ مثل كتاب الاغانى انه لا يعرف الا اللهو • ويخطو خطوة أخرى ، فيشرب ويسرف في الشراب لا كما كان يفعل أبوه ••

على أنه والحق يقال لم يكن لاهيا كل اللهو كما تصوره الاغانى •• ولا جادا كل الجد كالذى يصوره بعض الناس ، وانما كان جادا لاهيا معا • تثور عاطفته الدينية أحيانا فيصلى مائة ركعة ويبكى من الوعظ ويحج ماشيا • وتثور عاطفته الدنيوية حينا فيسمع الغناء ويشرب الشراب • ويقول الشعر وتثور عاطفته الحربية أحيانا فيتولى قيادة الصائفة والشاتية • فمن الناس من يجد ويلهو •• فاذا جاء وقت الجد أسرف فيه ، واذا حاء وقت اللهو أسرف فيه • ويقول مع القائل :

ولله منى جانب لا أضميعه وللهو منى والخملاعة جانب

فكان الرشيد من هذا الصنف يحارب فيحسن الحرب ، ويلهو فيحسن اللهو ، وكان أبو نواس يعجب الرشيد حين تشعشع الخمر في رأسه • فيسمعه يصف الخمر ويصف لعبها بالعقول كالذي يقوله :

اسقنى يا بن أدهما واتخذى لك ابنما استفنى يا بن أدهما واتخذى لك ابنما استفنيها سلافة ستبقت خلق آدما فهى كانت ولم يكن ما خلا الارض والسما رأت الدهر ناشئا وكبيرا مهرما فهرى روح مخلص فارق اللحم والدما فاسقنيها وغن صو تا \_ لك الخير أعجما أو يقول :

-1 MV -

اسقنى بالكاس والطا س جميعا وبجــــام واســقنى حتى ترانى لا أرجى للقيــــام فالرشيد يستخدمه كنديم على الشراب يطرى له شرابه ويحضه على الاكثار منه ، فهو كالنغمة المرحة المستهترة على الوتر المرح الطروب

وأما منصور النميرى فيطرب الرشيد حين تثور عاطفته على الأمويين والعلويين ، فيحتاج الى من يغنيه بذمهم جميعا ومدح آل العباس عامة ومدحه خاصـــة وهكذا ، مما نوع الشـــعر وفرعه ، وجعـل باب المديح فى الأدب من أكبر الابواب وأطولها

وكان يجيز من شرح له مسألة نحوية أو فقهية أو أدبية. كما يجيز الكثير لمن غنى فأجاد ، ومن غنت فأحسنت

يسمع قول أبى العتاهية : خانك الطـرف الطموح أينا القلب الجموح لدواعى الخــير والشـر دنو ونـروح هل لمطــلوب بذنب توبة منه نصوح كيف اصـلاح قلوب انما هن قـروح أحسن الله بنا ان الخطـايا لا تفوح بين عيـانى كل حى عـلم الموت يلوح بين عيـانى كل حى عـلم الموت يلوح للنا فى غفــلة والموت يغــدو ويروح لبنى الدنيا من الدنيا غموق وصــبوح رحمن فى الوش وأقبلان عليهن المسوح كل نطـاح من الدهر له يوم نطــوح نح على نفسك يا مسكين ان كنت تناوح

لتموتن وان عمـــــرت ما عمــــر نوح فأبو العتاهية يعجب الرشيد شعره اذكان به نزعة الى الزهد واحتقار ما عليه من ترفونعيم ٠٠٠ فيسمعه يقول : اذا ما خلوت الدهر يوما فلا تقل خــــــــلُوت ولكن قل على رقيب ولا تحسبن الله يغفـــل ما مضي ولا ان ما يخفي عليــــه يغيب لهونا لعمــــر الله حتى تتابعت ذنوب عـــلى اثارهن ذنــــوب فيساليت أن الله يغفر ما مضي ويأذن فَى توباتنــــا فنتــوب وان امرءا قد سار خمسین حجة الى منهــل من ورده لقـــــويب فاحسن جزاء ما اجتهـــدت فانما بقرضك تجزى والقروض ضروب وهكذا من نصائح يميل اليها الرشيد في بعض الاوقات فيتعظ بها • وقد يبكى منها فيكون أبو العتاهية في ذلك كالنغمة الحزينة على وتر حزين • فيبكى الرشيد وينتحب ويسمع نكتة من ابن أبى مريم فيضحك حتى يستلقى على قفاه وهكذا

ويقوم خارجى عليه فيقتل أبطاله وينتهب أمواله مرارا. ويجهز اليه الرشيد جيشا قويا فيحاربونه ويغلبونه.ويأمر الرشيد باحضاره فلما يمثل بين يديه ، يقول الرشيد : • ما تريد أن أصنع بك ؟ » • قال : • ما تريد أن يصنع الله بك اذا وقفت بين يديه » فيأمر باطلاقه • • فلما خرج ، قال بعض جلســــائه : « يا أمير المؤمنين • • رجل قتل أبطــالك وانتهب أموالك تطلقه بكلمة واحدة • فهذا مما يجرىء عليك أهل الشر ،

فقال الرشيد : « ردوه » • فعلم الرجل انه قد تكلم في أمره فقال : « يا أمير المؤمنين لا تطعهم • فلو أطاع الله فيك الناس ما ولاك عليهم »

فيعفو ثانيا ٠٠٠

ويخرج خارجى آخر ليس له مثل حججه وبراعته فيقتل أبطاله ويدوخ جيوشه • فيحضر اليه والرشيد على سرير الموت • فيأمر بقتله ويقول : « والله لا قتلنك ولو كنت فى النفس الاخير، وهكذا تتجاذبه عواطف الخير والشر والانتقام والعفو • والناس يقلدونه

# قدوة الرعية

فما صدقوا أن رأوا الرشيد يقيم مجالس اللهو ويستمع الى ابراهيم الموصلى وغيره • ويشهد حفلات الرقص حتى قلدوه فى ذلك • فالغنى الكبير ، والوسط الحال ، والتاجر الواسع الثراء ، يقيمون حفلات على قدرهم مثله • وقد رزق الله بنى العباس كثرة فى العدد من كثرة ما يصلون الى الاحرار والاماء • حتى لقد أحصى عدد أولاد العباسيين فكانوا أكثر من ثلاثين ألفا كانوا أو أكثرهم أغنياء مترفين• يقلدون رئيسهم الرشيد ويفعلون فعله فى اللهو والترف

وقد حدثونا أن عبد الله بن العباس بن الوزير الفضل ابن الربيع كان مغنيا ماهرا ، وماجنا مستهترا •• يصطبح

- 19. -

فى <sup>حد</sup>ائق النرجس ويعيش عيشنة لهو وخلاعة · وأمشاله كثيرون يطول ذكرهم

وسرت العدوى من أولاد الاغنياء الى الطبقة الوسطى .. وبالغوا فى الموائد وتنسيقها وألوان طعومها . ولكن الحق يقال ان الحياة الاجتماعية فى بغداد كانت أشبه شىء بالحياة الاجتماعية الآن فى مصر . غنى مفرط وفقر مفرط . فالامراء وكبار التجار يجرى المال فى أيديهم جرى الماء . والعلماء وصغار الفلاحينوصغار التجار لا يجدون ما يأكلون الا ان يتصل عالم بخليفة أو أمير فيدر عليه الرزق فالمعيشة لم تكن ديمقراطية على النحو الذى نألفه اليوم فى الديمقراطية يستطيع أن يتكسب فيه العالم من الشعب

انما كانت حياة ارستقراطية ان لم يستعن العــالم أو الشــاعر بأمير مات من الجوع • ولذلك اشـتهر قول القائل في بغداد :

بغداد دار طيبها أخــذ نسـيمها منى بأنفاس تصلح للموسر لا لأمرى يبيت فى فقـر وافلاس لو حلها قارون رب الغنى أصـبح ذا هم ووسواس هى التى توعــد لكنها عاجــلة للطاعم الكاسى حــور وولدان وكل ما تطلبه فيها سوى الناس ويقول آخر :

لا من بعــد ما خبرة وتجريب ) خير ، ولا فرحــــة لمكروب م الى ثلاث من بعـــد تثريب

أذم بغــــداد والمقام بها ما عند سكانها لمختبط (۱) يحتـــاج باغى المقام بينهم (۱) المستجدى

- 191 -

كنوز قارون أن تكون له وعمر نوح وصبر أيوب ولذلك زهد الناس فى هذه الحالة السيئة ، ونزع بعضهم الى الزهد والتصوف وقد شكا أبو العتاهية من سوء هذه الحالة، وصور بؤس الشعب فى شعره تصويرا لطيفا فقال:

من مبلغ عنى الاما م نصائحا متوالية انى أرى الاسما لر أسعار الرعية غالية وأرى المكاسب نزرة وأرى الضرورة فاشية وأرى غم-وم الدهر رائحة تمر وجائية وأرى اليتامى والارا مل فى البيوت الحالية من بين راج لم يزل يسمو اليك وراجية يشكون مجهدة بأصوا ت ضعاف عالية يرجون رفدك كى يروا مما لقوه العافيات من يرتجى للناس غيرك للعيون الباكية من يرتجى لدفاع كر ب ملمة هى ماهية ممن يرتجى لدفاع كر ب ملمة هى ماهية من البطون الجائعات وللجسوم العارية يا ابن الخلائف لافتنات لها فروع زاكية القيت أخبارا اليك عن الرعية شافية

وحتى الأغنيــاء والمترفون لم يكونوا منعمـين بغناهم وترفهم كما ينبغى ، لاأنهم كانوا عرضة فى كل وقت للقتل والمصادرة وقد صدق العتابى ، اذ قيل له : « لم لا تقترب بأدبك الى السلطان ؟ » • فقال : « لانى رأيت يعطى عشرة آلاف فى غير شىء ويرمى من السور فى غير شىء ، ولا أدرى أى الرجلين أكون »

ويصف لنا المؤرخون لهذا العصر فرقة تسمى المتطوعة تنكر ما فشا من الفسق فى بغداد • وتروى لنا • طبقات الصوفية، انتشار الزهد والفقر بين المتصوفين فى هذا العصر وذلك رد فعل لحياة اللهو بين الاغنياء والمترفين ، ومن أراد أن يعيش ولم يتصل من العلماء بأمير أو وزير عاش فقيرا بائسا ، كالخليل بن أحمد يقول : « اذا أغلق على باب حجرتى كفيت هموم الدنيا » • • وجاءه يوما رسول الخليفة فأراه الخليل كوزا مملوءا بالماء وكسرة خبز جافة • وقال : « من كان عنده هذان لم يحتج إلى خليفة أو أمير »

وحكت لنا كتب التراجم أخبارا كثيرة عن علماء زهدوا فى الإمراء وعطايا الخلفاء ، فكان مصيرهم الفقر المدقع .. كالذى حكوا عن عبد الوهاب المالكى انهكان يجتمع على بابه المئات من العلماء ، ولما أراد الرحيل الى مصر ودعه عدد كبير .. فقال : « والله لو وجدت فى بغداد من الخبز ما يكفينى ما أنصرفت عنكم وعنها ، . فلما وصل الى مصر وتيسرت حاله حضرته الوفاة ، فقال : «سبحان الله .. اذا عشنا متنا» وفى كتاب الفلاكة والمفلوكين أمثلة كثيرة من هذا القبيل

## الاسراف في المديح

وهذا هو السبب في أن الشعر الكثير في الادب العربي – ١٩٣ – هو شعر المديح أو بعبارة أخرى هو شعر الاستجداء • وأما غيره من الشعر فقليل بالنسبة اليه وهذا أيضا هو السبب في أن الظاهرين من الشعراء والادباء هم شعراء بغداد

وأما من عداهم فمغمورون ، ولذلك أيضا كان العـــالم الدينى يكاد يكون أفقر العـــلماء • لان الدين يمنعه عــن الابتذال • ولذلك تقرأ تراجمهم فترى فقرا مدقعا وبؤسا واضحا ورضا بالقليل مع الافراط فى الجوع واحتمال الفقر

وقد سبب الافراط فى الغنى والافراط فى الفقر ،حركة تشبه الاشتراكية اليوم • فقد روى المسعودى ان محمد بن سليمان قريب الرشيد كان يغل كل يوم مائة ألف درهم ، فكان يركب يوما بالبصرة وسوار القاضى يسايره فى جنازة ابنة عم له • فاعترضه رجــل وقال له : « يا محمد ، أمن العدل أن تكون غلتك فى كل يوم مائة ألف درهم وأنا أطلب نصف درهم فلا أقدر عليه ؟ »

ثم التفت الى سوار ، فقال : ، ان كان هـذا عدلا فأنا أكفر به ، فأسرع اليه غلمان محمد وكفوه عنه وايا ما كان، فنحن لو نظرنا الى الرشيد بعين زماننا لمقتناه • يفعـل ما يشاء ، ولا يسأل عما يفعل • حاكم مستبد ، لا يقيده برلمان ولا يتقيد بعدل دائم • • يكثر من مصادرة الاموال ، ويوزعها بالهيل والهيلمان على من لها بأهل ومن ليس لها بأهل • والا فما بال أموال الرعية الفقراء المسـاكين • تصرف منها آلاف من الدنانير على بيت من الشعر قيل فى مدحه • أو صوت جميل لحن له • أو على مسألة نحوية تافهة لا تساوى شيئا • أو على جارية حميلة تحسن الغناء

- 198 -

شاركمان والرشيد

هرون الرشيد \_ ۷

. 

## تجاوز الدين وأوامره

وكان الخلفاء من عهد معاوية ومن بعده قد تعدوا الاسلام وأوامره الى رغباتهم وميولهم • ولم يشذ عن هـذا الا عمر ابن عبد العزيز • حيث أحاط نفسه بعشرة من كبار التابعين والفقهاء العـــالمين بأصول الاســلام حتى لا يفعل فعلا الا استشارهم وعمل برأيهم • أما من عداه من عهـــد معاوية فكانوا يعملون برأيهم هم • وافق روح الاسلام أو خالفه

فليس الرشيد بدعا من الخلفاء وأنما هو نتاج كل من قبله • يسير سيرتهم ويتبع ما تمليه عليه بيئته • • فلو أن خليفة في العصر الحاضر أمر بقتـل رجل من رعيتـه لكان جرما شنيعا يحز في صدور الناس ، ولا ينسونه

نعم ·· يجب أن تقاس الاخـــلاق في كل زمان ومكان بحسبها · فلو خرجت امرأة سافرة في عصرنا ما عد هــذا جريمة · بل لو خرجت محجبة لعد حجابها جريمة والأمر على العكس منذ خمسين عاما فلو خرجت امرأة حرة سافرة لانتقدها الناس وعدوا ما تأتى به منكرا كبــيرا ·· وهكذا تتطور الاخلاق بتطور الزمان

وكان الرجل يعير بأنه لم يعرف أبوه ٠٠ كم لاقى زياد من العناء لمثل هذا ، وهو اليوم فى بعض بلدان أوربا يعامل كمعاملة من عرفت آباؤهم كل هذا يخفف من الحملة على الرشيد وأمثاله فى زلاتهم كسفكه دماء البرامكة من غير محاكمة ولا معرفة بجرم ، ومثل مصادرته للاموال وبعثرته مما صادر ونحو ذلك . والله لا يؤاخذ الناس الا حسب ظروفهم وبيئاتهم ومقدار عقولهم

#### علاقة الرشيد بشارلان

ومما زاد في شهرة الرشيد علاقته بالدول الغربية ، وتوارد الوفود عليه وارسالها فقد تحالف مثلا مع شارلمان امبراطور فرنسا وألمانيا وايطاليا وسفرت سنهما سفارات طويلة الأمد مرتين : الاولى استغرقت ما بين عامي ٧٩٨ و ٨٠١ وكانت السفارة في المرة الاولى مؤلفة من سفيرين افر نجبين ومعهما مترجم يهودي يغرف العريبة بقال له اسحق •• وكانت السفارة تتضمن أشياء ثلاثة • أن يعهد الرشيد الى شارلمان بالقيام بمصالح العباسيين فيما يفتحه شارلمان من بلاد الاندلس · وأن يثير شارلمان الحزب القائم بالدعوة العباسية في الاندلس وذلك لاشتراك الطرفين في عداء الاندلس • الرشيد لخروج بني أمية عليه وشــارلمان لأن الاندلس اقتطعها المسلمون من دولته ذلك أن السفاح لما شدد النكير على الأمويين وقتلهم فر عبد الرحمن الملقب فيما بعد بالداخــل هائما على وجهه هو وأخوه واختفى في يعض البلاد • فلما أحس عبد الرحمن وأخوه بالعباسيين يقدمون فرا وعبرا النهر • فوعدهما العباسيون بالنجاة وصدق أخوه • ورجع فذبح ولم يصدق عبد الرحمن ، وسار الى فلسطن ومنها الى - 191 -

افريقية ، ثم الى الاندلس · وأمكنه أن يخضـــعها لامر، ، منتهزا فرصة وجود الخلاف فى البـــلاد والنزاع القبلى بين اليمنيين والمضريين

وأخيرا استولى على قرطبة ، ثم بقية الأندلس • ونشر الأمن فى أرجائها • وغاظ ذلك المنصور ، ثم الرشيد من بعده •• اذ كانت الاندلس قد خرجت من أيدى العباسيين

وفى سنة ٧٧٧ ائتمر زعماء العرب فى الشىمال الشرقى من الاندلس وألفوا كتلة قوية وانتقضوا على عبد الرحمن. وتعاقدوا مع شارلمان الذى كان مهادنا للرشيد ومناصرا له فرحب الرشيد بهذه الفكرة

ولكن زحف شارلمان سنة ٧٧٨ باء بالفشل عندما أغلقت مدينة سراقوسطة فى وجهه،وهجم على جيشهسكان الجبال. حتى فقد كثيرا من أتباعه ومتاعه • واستعان عبد الرحمن على الانتصار على شارلمان بجيش منظم أحسن تنظيم ومدرب أحسن تدريب • وكان يبلغ نحو أربعين ألف مقاتل من البرابرة الذين استجلبهم من أفريقيا • فلما خذل شارلمان يئس الرشيد منه ومن الاستيلاء على الاندلس !

وكان الرشيدكابيه وجده شديد العداوة للأمويين ومنهم بنو أمية في الاندلس ، وشارلمان لحبه في الفتح وأمنيته في رد الاندلس الى مملكته بعد أناغتصبت منالملكة المسيحية • والأمر الثانى أن يسهل الرشـــيد لزوار بيت المقدس من المسيحيين الكاثوليكيين ويعفيهم من القيود والتكاليف التي وضعها الرشيد اذ ذاك على أهل الذمة

أما السفارة الثانية ، فقد أوفدها شارلمان الى الرشيد

- 199 -

ولقد أحصيت التحف والهدايا التى بعث بها الرشيد الى شارلمان، فكانت بوقا من العاج وهو محفوظ للآن فى مدينة آج • وسيفا وصينية من الذهب محلاة بقطع من الزجاج المختلفة الألوان ، وعليها صورة لكسرى الاول مصنوعة من البللور – محفوظة فى دير « سنتدفيس » وقطعة من قطع شطرنج شرقى محفوظة فى الدير نفسه ، وابريقا من الذهب محفوظا فى دير كنتون فللس ، وثمانى شوكات من التاج الذى يقال انهم ألبسوه رأس المسيح عليه السلام عند صلبه

كما يحدثوننا ان الرشيد أرسل الى شارلمان فى السفارة الاولى هدية فيها فيل ، يسمى أبا العباس ، وهدايا أخرى • : وقد أخذ هذا الفيل شهرة واسعة لائن الفرنج لم يكونوا رأوا فيلا قط

وكان الرشيد قد أتى به من الهند ، وبعد ذلك أرسل شارلمان وفدا الى بلاط الخليفة حارون الرشيد ، وقد قالوا انه مر فى طريقه بالاراضى المقدسة ثم سار الى بلاط الخليفة فى بغداد

وقد أرسل الرشيد وفدا آخر الى شارلمان يحمل هدايا ثمينة منها رخام ملون بألوان متنوعة جميلة ، ومنسوجات من الحرير والكتان ، وروائح عطرية وبلسم وساعة مائية وأوان نحاسية • وقد أقام السفراء عند الامبراطور مدة ، ثم أرسلوا الى ايطاليا حيث أبحروا من هناك الى المشرق

وقد أنكر بعض الباحثين من الفرنج حكاية هــذه الوفود بدعوى ان مؤرخى العرب لم يذكروها فى كتبهم ، ولــكن هذه الحجة لا تقنع • لان كثيرا من الحوادث حدثت فى أوربا



الامبراطور شارلمان يستقبل وفد هرون الرشيد الذى جاءه بالهدايا

ولم يذكرها مؤرخو العرب لجهلهم بها · خصوصا وان بقايا هذه الهدايا محفوظة الى اليوم ، ومن المؤكد انها مصنوعة فى الشرق وليس من المعقول أن يشتريها اسحاق اليهودى من ماله وينسبها الى الرشيد · · فاسحاق أعجز وأحزم من أن يفعل هذا

وأحياناكانت تصفو العلاقات بين الرشيد والبيزنطيين فقد روى سفير بيزنطى ان امبراطور القسطنطينية أوفد الى الرشيد وفدا فاستقبل على بضعة فراسخ من بغداد • ومر الوفـــد أمام جيش مؤلف مـن مائة وثمانين ألفا مدججين بالسلاح • وقدم للوفد أفخم الهدايا من الخليفة الرشـيد ، منها مائة جواد أصيل مجزة وثياب فاخرة ، وفرش له فى الطريق ثمانية وعشرون ألفطنفسة • تغطى أرض الطريق • وزين عدد كبير من السفنكانت تمخر عباب نهر الدجلة وانه سمع بداخل القصر زئير الاسـود ورئى معها حراسها الافريقيين ، مما أدهش الوفد

وكانت هـــذه الوفود سواء في القسطنطينية أو عنــد شارلمان تنشر الاحاديث العجيبة عما شــاهدوه •• فيعظم في عينيهم شأن الرشيد وشأن الشرق

وكانت عقلية الرشيد اذ ذاك أنضج وأوعى من عقلية الغسرب ••• وكانت صناعتهم أدق وأجمل حتى ليحدثونا ان الغربيين عجبوا عجبا شديدا عند رؤيتهم البوصيلة والساعة الدقاقة ، وظنوا من عجبهم أن فيهما شميطانين يحركانهما ويأتيان بهذه الاعاجيب

وكان من مقتضى هذه الحضارة التىشاهدناها فىالقصور

- 1.1 -

والعمارات والاسواق والهدايا ، أن تصل الينا آثارها مما يدلنا عليها ولكن غزوة التتار التي جاءت في آخر الدولة العباسية وقضت عليها أذهبت آثارها وأضاعت كنوزها . فقد كانت غزوة عنيفة جامحة لم يسبق لها في التـاريخ مثيل .. قال السيد أمير على :

« ان هولاكو أصدر عند زحفه على بغسداد أمره بنهب المدينة وذبح أهلها ، حتى خرج الشيوخ والاطفال والنساء من المنازل حاملين المصاحف على أكفهم وهم يتوسسلون ويتضرعون الى الجنود بشكل يفتت الاكباد • ولكن الغزاة لم يعبأوا باستغاثتهم ، ووطئوا أجسامهم بحوافر خيولهم • وهجموا على نساء الاشراف والنبلاء

أما الكنوز الادبية والفنية ومخلفات المدنية الاسلامية فقد دمرت تدميرا فى خلال بضع ساعات وطفقت شوارع المدينة تجرى فيها الدماء ثلاثة أيام حتى اصطبغ ماء دجلة بالدم لعدة أميال و وظل التخريب والذبح وانتهاك الحرمات ستة أسبابيع وتقوضت القصور والجوامع اما بالنار أو بالمعاول ١٠ لانه كان يغيظهم ما فيها من قبابها الذهبية وأشعلوا النار فى نتبائج قرائح العلماء والادباء ، وألقيت الكتب بعضها فى النار وبعضها فى نهر دجلة

وهكذا فقدت كنوز خمسية قرون وفنيت زهرة الأمة فناء تاما ٠٠ .

## عهد الرشيد لولديه

والمأمون ، ويقسم البلاد بينهما •• وبعدهما الى المعتصم • وفاته أن الملك لا يحتمل الاشــتراك •• فلابد أن يتخاصم الشريكان أو الشركاء ويتغلب أحدهم • وهذا ما كان بعده

ففى سنة ١٨٦ هجرية حج الرشيد ومعه المرشـــحان للخلافة الأمين والمأمون وقواده ووزراؤه وقضاته فبعد أن قضى مناسك الحج كتب كتابين ، أجهد الفقهاء والقضـــاة أنفسهم فيهما ليزيدوا الكتابة توثيقا · أحـدهما على محمد الأمين يشترط عليه الوفاء بأن يولى المأمون خراسـان وما اليها ، ويوصى للمأمون فيه بأموال وضياع وغلات وأدوات الحرب

والثانى يحوى صورة البيعة لهما وهى التى أخذها من الحاصة والعامة ، وجعل الكتابين فى البيت الحرام تأكيدا لهما • وعليهما توقيع الوزراء والقادة والامراء ووجوه بنى هاشم والقضاة والفقهاء بعد أن أمر الرشيد بقراءة الكتابين ووقع عليهما ، واعسترضت زبيدة يوما أم الامين باعطاء أدوات الحرب للمأمون ، فقال لها : « انى أخاف على المأمون من الامين ، ولا أخاف على الامين من المأمون »

واطمأنت نفس الرشيد بعض الشيء

#### كتاب المأمون للرشيد

وهذا نص الكتاب الذى كتبه المأمون لا بيه الرشيديتعهد فيه بتنفيذ العهود التى أعطيت له ما نفذ الأمين العهـــود عليه :

- 1.8 -

• بسم الله الرحمن الرحيم • • هذا كتاب كتبه عبد الله ابن هرون أمير المؤمنين في صحة من عقله وجواز من أمره وصدق نيته ، فيما كتب في كتابه هذا ومعرفته بما فيه من الفضل والصلاح له ولاأهل بيته وجماعة المسلمين

« ان أمير المؤمنين ولانى العهـ والجلافة وجميع أمور المسلمين فى سلطانه بعد أخى محمد بن هرون أمير المؤمنين وولانى فى حياته وبعد موته ثغور خراسان وكورها وجميع أعمالها ، من الصدقات والعشر والبريد والطرز وغير ذلك · واشـ ترط لى على محمد بن هرون أمير المؤمنين الوفاء بما واشـ ترط لى على محمد بن هرون أمير المؤمنين الوفاء بما عقد لى من الحلافة والولاية للبلاد والعباد بعده · وولاية أمير المؤمنين أو ابتاع لى منالضياع والعقد والدور والرباع · أو ابتعت لنفسى من ذلك وما أعطانى أمير المؤمنين هرون من أو ابتعت لنفسى من ذلك وما أعطانى أمير المؤمنين هرون من شىء ، ولا يدخل على ولا على أحد كان معى ومنى ، ولا عمالى نفس ولا دم ولا شعر ولا بشر ولا مال ولا صغير ولا كبي · نفس ولا دم ولا شعر ولا بشر ولا مال ولا صغير ولا كبي · وكتب بذلك كتابا وكتبه على نفسيه

« وشرطت لعبد الله هرون أمير المؤمنين وجعلت له على نفسى أن أسمع لمحمد بن أمير المؤمنين وأطيعه ولا أعصيه ، وأنصحه ولا أغشه ، وأوفى ببيعته وولايته ولا أغدر ولا أنكث • وأنفذ كتبه وأموره وأحسن مؤازرته ومكاتفته . وأجاهد عدوه فى ناحيتى ما وفى لى بما شرط لى ولعبد الله هرون أمير المؤمنين ورضى لى به وقبلته وان احتاج محمد بن

- 1.0 -

أمير المؤمنين الى جند وكتب الى يأمرنى باشخاصهم اليه أو الى ناحية من النواحى أو عدو من أعدائه خالفه وأراد نقص شىء من سلطانه الذى أســـنده هرون أمير المؤمنين الينا ، وولاناه أنأنفذ أمره ولا أخالفه ولا أقصر فى شىءكتب به الى

« وان أراد محمد بن أمير المؤمنين أن يولى رجلا من ولده العهد من بعدى ، فذلك له ما وفى بما جعل لى أمير المؤمنين هرون • واشترط لى عليه ، وشرطه على نفسه فى أمرى • وعلى انفاذ ذلك والوفاء به ولا أنقض ذلك ولا أغـيره • ولا أبدله ولا أقدم قبله أحدا من ولدى ولا قريبا ولا بعيدا من الناس أجمعين • الا أن يولى هرون أمير المؤمنين أحـدا من ولده « العهد » بعدى فيلزمنى ومحمدا الوفاء بذلك

« وجعلت لا مير المؤمنين هرون ولمحمد بن أمير المؤمنين جميع ما اشـــترط لى عرون أمير المؤمنين فى نفسى • وما أعطانى أمير المؤمنين من جميع الاشياء المسماة فى الكتـاب الذى كتبه لى ، وعلى عهــد الله وميثاقه وذمة أمير المؤمنين وذمتى ، وذمم آبائى وذمم المؤمنين وأشــد ما أخذ الله على النبيين والمرســلين وخلقه أجمعين من عهــوده ومواثيقه والايمان المؤكدة التى أمر الله بالوفاء بها • فان أنا نقضت شيئا مما شرطت وسميت فى كتابى هذا أو غيرت أو بدلت أو نكثت أو غدرت فبرئت منالله ومن ولايته ومن دينه ومن محمد رسول الله ولقيت الله يوم القيامة كافرا به مشركا وكل امرأة هى اليوم لى أو أتزوجها الى ثلاثين سـنة طالق ثلاثا البتة • • طلاق الحرج • وكل مملوك لى اليوم أو أملكه

- 1.7 -

الى ثلاثين سسنة أحرار لوجه الله ، وعلى المشى الى بيت الله الحرام الذى بمكة ثلاثين حجة نذرا واجبا على وفى عنقى حافيا راحلا لا يقبل الله منى الا الوفاء به . وكل مال هو لى اليوم أو أملكه الى ثلاثين سنة هسدى بالغ الكعبة . وكل ما على لعبد الله أمير المؤمنين ما فى هذا الكتاب لا أضمر غيره ولا أنوى سواه » . .

وشهد الشهود الذين شـــهدوا على أخيه محمد ابن أمير المؤمنين

وقد كانت هـذه غلطة كبرى لم يسبق اليهـا • فلم يعهد أحد قبل الرشيد لاثنين يتوليان فى وقت واحـد ، لا نه كان من البداهة أن الخليفة لا يمكن أن يتسع صـدره لمنافس له • وتلك حال طبيعية • ولكنه كان تحت ضغط عقله وعاطفتــه • فهو يحب الأمين وتطن فى آذانه نغمة زبيدة والفضل بن الربيع باستمرار ليعهد الى الأمين

وعقل الرشيد يدعوه لان يبايع أكفأ أولاده .. وكان المأمون من غير شبك أكفأهم . فسمع لعقله ببيعة المأمون.. وسمع لعاطفته ببيعة الأمين

ولو خضع لعقله الأعلى لبايع المأمون وحده • واعتمد على الكفاية وحدها • وعلم أن الملك لا يتسبع لرجلين كالإلوهية • والله تعالى يقول : « لو كان فيهما آلهة الا الله لفسدنا »

ولم يعتبن هرون الرشيد بتجارب الآمم ، وأحسدات الزمان ، فكان من أشهر الحوادث التي فيها عبرة ما حدث للاسكندر ... فقد كان ملكه أكبر من ملك الرشيد . ولما مات اقتسم قواد أربعة ملكه ، فملك بطليموس مصر وجزءا من سوريا وملك آخر مقدونيا وبلاد اليونان . وملك الثالث بعض أجزاء آسيا الصغرى وملك الرابع من البحر الاسود الى نهر السند . ومع ذلك ظلوا يتنافسون ويتقاتلون حتى انحطت مقدونيا لهذه الفتن الداخلية ، وانتهت هذه المأساة باستيلاء الرومانيين على بلاد اليونان وضمها الى أملاكها . حتى أصبحت اليونان جزءا من ملكة الرومان تفقد استقلالها وتعيش تحت حكمها .. وهكذا أحداث التاريخ .

وشىء آخر جره هـــذا التصرف وهو أن أبناءه هؤلاء لما طمعوا فى الملك استثقلوا حياته ، وتمنوا موته • حتى شكا الرشيد لبعض خاصته من أولاده ، وقال : « انهم يحصون على أنفاسى • • اننى الســـاعة أدعو ببرذون فيجيئونى به أعجف ليزيدوا فى علتى » • • •

ومما زاد الطين بلة أمران :

أولهما ، أنه أحيا العصبية البغيضة الى أقصى حد • فتعصب العرب للائمين ، وتعصب الفرس للمأمون • وتقاتلا قتالا عنيفا شديدا تذكيه هذه العصبية ، حتى اذا انتهت الحرب العنيفة لم يعد العنصران نافعين كما ذكرنا

وثانيهما ، انه وضعالقوة الحربية كلها في يد المأمون. وكانت القوة الحربية التي في يد الامين مصطنعة لا تمدها الا العصبية العربية . ولذلك انتصر المأمون .. يضاف الى

- 1.4 -

ذلك أن العرب قد غلبهم الفرس وأخضعوهم وأذلوهم من أول بدء الخلافة العباسية الى عهـد المأمون ، فلم تكن فيهم بقية صالحة

ويروون أن الكتاب لما رفع ليعلق وقع ٠٠ فقيل ان هذا الأمر سريع الانفضاض ، وكذلككان ٠٠ فلم تنفع المواثيق والايمان بجانب ما فى النفس البشرية من طمع وحرص وكراهية للمشاركة فى الملك والسلطان ٠ وقد حدثت الرشيد نفسه بهذا ، وتوقع الشر بينهما علما بالطبيعة البشرية ٠ فروى الكسائى ، قال :

« دخلت على الرشيد ، فلما قضيت حق التسليم والدعاء وثبت للقيام • فقال : « اقعد » فلم أزل عنده حتى خف عامة من كان فى مجلسه ، ولم يبق الا الخاصة • فقال لى : « يا على ، ألا تحب أن ترى محمدا وعبد الله ؟ » • قلت : ما أشوقنى اليهما يا أمير المؤمنين » ، وأسرنى بمعاينة نعمة الله على أمير المؤمنين فيهما » • فأمر باحضارهما ، فلم ألبث أن أقبلا • • ككوكبى أفق يزينهما هدوء ووقار ، قد غضا أبصارهما وقاربا خطوهما حتى وقفا على باب المجلس فسلما على أبيهما بالخلافة ودعوا له بأحسن الدعاء فأمر هما بالدنو منه • فصير محمدا عن يمينه وعبد الله عن يساره • شىء الا أحسنا الجواب فيه والجروج منه فسر بذلك الرشيد حتى تبينته فيه ثم قال لى : « يا على • كيف ترى مذهبهما

- 1.9 -

وجـوابهما » • فقلت : « يا أمير المؤمنــــين هما كما قال الشاعر » :

أرى قمرى نجد وفرعىخلافة يزينهما عرف كريم ومختد

« يا آمير المؤمنين •• هما فرع زكا أصله وطاب مغرسه• وتمكنت فى الثرى عروقه وعذبت مشــاربه • أبوهما أغر نافذ الأمر واسع العلم عظيم الحلم ، وســـيحكمان بحكمه ويستضيئان بنوره وينطقان بلسانه ، ويتقلبان فىسعادته

« فما رأيت أحدا من أولاد الخلفاء وأعضاء هذه الشبجرة المباركة أعذب ألسنا ، ولا أحسن ألفاظا ، ولا أشد اقتدارا على تأدية ما حفظ منهما • ودعوت لهما دعاء كثيرا • وأص الرشيد على دعائى ثم ضمهما اليه وجمع يديه عليهما ، فلم يبسطهما حتى رأيت الدموع تنحدر على صدره ثم أمرهما بالخروج

« فلما خرجا أقبــل على فقال : (كأنك بهما وقـد حم القضاء ونزلت مقادير السماء وبلغالكتاب أجله قد تشتتت كلمتهما واختلف أمرهما • ثم لم يبرح ذلك حـتى تسفك الدماء وتقتل القتلى وتهتك ستور النساء ويتمنى كثير من الاحياء انهم فى عداد الموتى ) • قلت : (أيكون ذلك يا أمير المؤمنين لاأمر رؤى فى أصل مولدهما • أو لاأمر وقع لاأمير المؤمنين فى مولدهما ) • فقال : (لا والله • • انما بأثر حمله العلماء عن الاوصياء عن الانبياء )

ومرة أخرى ، قال لمروان الخادم : « على بيحيى • • فما لبث أن أتاه » • فقال : « يا أبا الفضل • • ان رسول الله مات فى غير وصية والإسلام جذعة والإيمان جديد • وكلمة

- 11. -

العرب مجتمعة • فقد آمنها الله تعالى بعد الخوف وأعزها بعد الذل • فما لبث أن ارتد عامة العرب على أبى بكر • وكان من خبره ما قد علمت وان أبا بكر صير الامر الى عمر • فتسلمت الامة له ، ورضيت بخلافته، ثم صيرها عمر شورى فكان بعده ما قد بلغك من الفتن حتى صارت الى غير أهلها • وقد عنيت بتصحيح هذا العهد وتسييره الى من أرضى سيرته وأحمد طريقته وأثق بحسن سياسته • وآمن ضعفه ووهنه ، وهو عبد الله و المأمون ، وبنو هاشم مائلون الى محمد «الأمين» بأهوائهم • وفيه ما فيه منالانقياد لهواه والتصرف في رأيه

« فان ملت الى عبد الله أسخطت بنى هاشم ، وان أفردت محمدا بالامر لم آمن تخليطه على الرعية · فأشر على فى هذا الامر برأيك فلك مشورة يعم فضلها ونفعها · فانك بحمد الله مبارك الرأى لطيف النظر »

فقال : « يا أمير المؤمنين ان كل زلة مستقالة ، وكل رأى يتلافى خلا هذا العهد • فان الخطأ فيه غير مأمون والزلة فيه لا تستدرك • وللنظر فيه مجلس غير هذا • فعلم الرشيد اله يريد الخلوة • قال الاصمعى : « فأمرنى بالتنحى • • فقمت وقعدت فى ناحية بحيث أسمع كلامهما • • فما زالا فى مناجاة ومناظرة طويلتين حتى مضى الليل وافترقا على أن عقد الرشيد الأمر لعبد الله مع محمد »

وهكذا كان الرشيد ، كانه يقرأ حجب الغيب ، وكان - ٢١١ - يتخوف من النتائج التي قد تنجم من هذا العهد ٠٠ ويفكر ويطيل التفكير ويستشير ويكثر الاستشبارة

فما مات الرشيد حتى نقض الأمين العهـــد ، وأراد أن يخلع المأمون وينفرد بالسلطان ٠٠ فكان بينهما منالحروب ما لا نتعرض له الآن

وعلى كل حال ، كانت هذه عقدة نفسية عند الرشيد. حلها بهذا الشكل الذي لم ينجح

- 117 -

.

نحاية الرشيد

# مرض الرشيد وموته

وفجأة أحس الرشيد مرضا •• فبال في قارورة ودس قارورته في قوارير المرضى بعد أن أعلمها • ثم عرضت القوارير على الطبيب ، وكان فحص البول معروفا في عصر الرشيد• فلما نظر الطبيب الىقاروة الرشيد قال : «عرفوا ماحب هذا الماء انه هالك •• فليوص ، فانه لا برء له من هذه العلة •• فبكى الرشيد وجعل يردد هذين البيتين : ان الطبيب بطبه ودوائه لا يستطيع دفاع محذور أتى ما للطبيب يموت بالداء الذى قد كان يبرى مثله فيما مضى واشتد ضعفه وأرجف الناس بموته •• فدعا بحمار ليركبه ، فهدلت فخذاه • فلم يثبت على السرج ، فقال : « أنزلونى ، صدق المرجفون » • وأثرت في نفسه هـذه النبوءة حتى كان يحلم بها

يحدثنا جبريل بن يختيشوع ، فيتمول : «كنت مع الرشيد فى قصره فى الرقة ، وكنت أول من يدخل عليه فى كل غداة ويتعرف حاله • فان كان أنكر شيئا وصفه ثم يتبسط فيحدثنى بحديث جواريه ، وما عمله فى مجلسه، ومقدار شربه وساعات جلوسه ، ثم يسالنى عن أخبار العامة وأحوالهم • فدخلت عليه فى هذا اليوم فلم يكد يرفع طرفه ، ورأيته مفكرا مهموما ، فوقفت بين يديه مليا ، فلما طال ذلك أقدمت عليه • فقلت : « يا سيدى • • جعلنى الله فداك ، ما حالك هكذا • أعلة فأخبرنى بها ، فلعله يكون عندى دواؤها • أو حادثة فى بعض من تحب ، فذلك ما لا يدفع ولا حيلة فيه الا التسليم ، والغم لادرك فيه • أو فتق ورد عليك فى ملكك • فلم تخل الملوك من ذلك • وأنا أولى من أفضيت اليه بهذا الخبر »

فقال الرشيد : « ليس غمى وكربى بشىء كما ذكرت » ولكن لرؤيا رأيتها في هذه الليلة وقد أفزعتني »

فقلت : « اذلك الغــــم كله لرؤيا ، وهى أما تكون من خاطر أو من بخارات رديئة أو من تهاويل السوداء • وانما هى أضغاث أحلام • فما هى اذا ؟ »

قال : « رأیت کانی جالس علی سریری هذا اذ بدت من تحتی ذراع أعرفه ا ، و کف أعرفه ا ۰۰ وفی الکف تربة حمراء ، قال لی قائل أسمعه ولا أری شخصه : « هذه هی التربة التی تدفن فیها» • فقلت: « وأین هذه التربة ؟ قال: «فی طوس» وغابت الید وانقطع الکلام ، فقلت : « یاسیدی هذه والله رؤیا بعیدة ۰۰ أحسبك أخذت مضجعك ففكرت فی خراسان وحروبها ، وما قد ورد علیک من انتقاض بعضها »

قال : « لقدكان ذلك » • • قلت : « فلذلك الفكر خالطك فى منامك فولد هذه الرؤيا • فلا تحفل بها واتبع هذا الغم سرورا يخرجه من قلبك »

فسرى عنه وأمر باعداد ما يشتهيه ويزيد فى لهموه ونسينا تلك الرؤيا ١٠ وما خطرت لنا بعد على بال٠٠ ثم – ٢١٦ – سار الى خراسان ، فلما كان في بعض الطريق ابتدأت به العلة • فلم تزل تتزايد حتى دخلنا طوس

فذكر الرشيد تلك الرؤيا فوثب متحملا لقوم ويسقط ، فاجتمعنا اليه كل يقول: يا سيدى • ما حالك وما دهاك • فقال : د يا جبريل أتذكر رؤياى بالرقة ، ثم رفع رأسه الى مسرور وقال جئنى من تربة هذا المكان • فمضى مسرور فأتى بتربة حمراء • فقال الرشيد هذه والله هى التربةالتى رأيتها فى منامى ، وأقبل على البكاء والنحيب ثم مات بها • وذكر وهو يجود بنفسه قول الشاعر :

وانی من قوم کرام یزیدهم شماساوصبرا شدة الحدثان

وماتوهو ابن خمس وأربعين سنة • • ويحدثنا المؤرخون أنه كان جميلا وسيما أبيض جعد الشعر • • وقد وخطه الشيب في آخر أيامه

خاتمة

ونحن اذا أحصينا عمر الخلفاء الامويين والعباسيين وجدنا متوسط حياتهم بين الخمسة والاربعين والخمسين ، وبعبارة أدق حول ٤٨ سنة • وانما قصر عمرهم لشدة مشاغلهم وافراط أكثرهم في الشهوات ، وتحملهم أكبس المسئوليات ، وتناسلهم من أصل قصر عمره

وذكر المسعودى أن محمد بن على العبـــدى العبــاسى الخراسانى الاخبارى أن الخليفة القاهر ، وكان شـــديدا متقلبا متلونا يهابه الناس ويخشون صولته • قالللعبدى – ٢١٧ – هذا : أخبر نى عن بنى العباس أخلاقهم وشيعهم ، من أبى العباسى الى من دونه

فقال العبدى : « على أن لى الإمان يا أمير المؤمنين » قال : « ذلك لك »

قلت : أما أبو العباس عبد الله فكان سريعا الى سنفك الدماء واتبعه عماله فى الشرق والغرب واستنوا بسيرته • أما المنصور فكان والله أول من أوقع الفرقة بين ولد العباس ابن عبد المطلب وبين آل أبى طالب • وقد كان أمرهم قبل ذلك واحدا • وكان أول خليفة قرب المنجمين وعمل بأحكام النجوم وكان معه نوبخت المجوسى المنجم وأسلم على يديه • وابواهيم الفزارى المنجم وعلى بن عيسى الاسترلابى المنجم، وهو أول خليفة ترجمت له الكتب من اللغات الاعجمية الى العربية • • منها كتاب كليلة ودمنة وكتاب السند هند

« وترجمت له كتب أرسططاليس من المنطقيات وغيرها وترجم له كتاب المجسطى لبطليموس وكتاب الارثماطيقى وكتاب أقليدس وسائر الكتب القديمة من اليونانية والرومية والفهلوية والفارسية والسريانية ، وخرجت الى الناس فنظروا منها وتطلعوا الى علمها ، وفي أيامه وضع محمد بن اسحاق كتاب المغازى والسير وأخبار المبتدأ • ولم تكن قبل ذلك مجموعة ولا معروفة ولا مصنفة ، وكان أول خليفة استعمل مواليه وغلمانه وصرفهم في مهماته • وقدمهم على العرب فاتخذ ذلك الخلفاء من بعسده من ولده فسقط العرب وزال باسهم ، وذهبت مراتبهم

ولما أفضت الخلافة الى المنصور نظر فيالعلوموقرأ المذاهب

-111 -

وارتاض فى الآراء ووقف على النحل ، فكثرت فى أيامه روايات الناس واتسعت عليهم علومهم ، وجاء بعده المهدى فكان سمحا سخيا كريما جوادا • فسلك الناس فى عصره سبيله وذهبوا فى أمرهم مذهبه واتبعوه فى مساعيهم • وكان من فعله فى ركوبه أن يحمـل معـه بدر الدراهم والدنانير • فلا يسأله أحد الا أعطاه ، وأمعن فى قتـل اللحدين والمداهنين لظهورهم فى أيامه واعلانهم اعتقاداتهم فى خلافته ، لما انتشر من كتب مانى وديصـان مما نقله عبد الله بن المقفع وغيره

« وترجمت فى أيامه كتب من الفارسية والفهلوية الى العربية ، فكثر بذلك الزنادقة وظهرت آراؤهم فى الناس، وكانالمهدى أول من أمر الجدليين منأهل البحث منالمتكلمين بتصنيف الكتب للرد على الملحدين واقامة البراهين على المعاندين ، وشرع فى بناء المسجد الحرام ، ومسجد النبى عليه السلام ، وبنى بيت المقدس • وقد كانت هدمته الزلازل

« وجاء بعده الهادى ، فكن جبارا عظيما وكان أول من مشت الرجال بين يديه بالسيوف المرهفية والاعمدة المشهورة والقسى الموتورة ، فسلكت عماله طريقته ويمموا منهجه وكثر السلاح في عصره

« وجاء بعده الرشيد فكان مواظبا على الغزو والحجواتخاذ المصانع والآبار والبرك والقصور فى طريق مكة ومنهـــا عرفات ومدينة النبى صلى الله عليه وسلم ، فعم النـــاس احسانه مع ما قلده به من حوله ثم بنى الثغور ومدن المدن

- 119-

وحصن المحصون مثل طرسوس وأذنه وعمر المصيصه ومرعش ، وأحكم بناء الحرمين وغير ذلك من دور السبيل والمواضع للمرابطين ، واتبعه عماله وسلكوا طريقته وقفته رعيته مقتدية بعمله مستنة بامامته ، فغمط الباطل وأظهر الحق وأنار الاسلام وبرز على سائر الأمم • وكان أحسن الناس فى أيامه أم جعفر زبيدة بنت المنصور لما أحدثته من دور السبيل بمكة واتخاذ المصانع والبرك والآبار بها وطريقها المعروف الى هذه الغاية ، وما أحدثته من الدور من الوقوف ، وما ظهر فى أيامها من فعل البرامكة وجودهم وأفضالهم وما اشتهر عنهم من اتصالهم

« وكان الرشيد أو خليفة لعب بالصولجان في الميدان ، ورمى بالنشاب في البرجاس ، ولعب بالكرة والقبقاب وقرب الحذاق فيذلك، فعم الناس ذلك وقلدوه في فعله • وكان أول من لعب بالشطرنج والنرد من خلفاء بني العباس وقدم اللعاب ، وأجرى عليهم الرزق فسمى الناس أيامه لنضارتها وكثرة خيرها وخصبها أيام العروس الى كثير مما يجاوز النعت ويفاوت الوصف

قال القاهر : « أراك قد قصرت في تفصيل أعمال زبيدة أم جعفر »

قات : « يا أمير المؤمنين ميلا الى الاختصار وطلبا للايجاز» قال : « زدنى فيها »

قلت: « نعم یا أمیر المؤمنین، کان من فعلها وحسن سیرتها فی الجد والهزل ما برزت فیه علی غیرها ، فأما الجد فالا ّثار الجميلة التى لم يكن فى الاسلام مثلها مثل حفر العين المعروفة بعين المشاش بالحجاز وانفاقهـــا الالوف على ذلك عبدا ما كان فى وقتها من البذل وما عم أهل الفــاقة من المعروف والحصب

د وأما الوجه الثاني ، فمما تتباهى به الملوك في أعمالها وينعمون به في أيامهم فهي أنها أول من اتخذ الآلات من الذهب والفضة المكللة بالجواهر وصنع لها الرفيع منالوشي حتى بلغ الثوب الذي اتخذ لها خمسين ألف دينار • وهي أول من اتخذ الشباكرية من الخدم والجوارى يختلفون على الدواب في جهاتها ويذهبون في حوائجها برسائلها وكتبها، وأول من اتخذ القياب من الفضة والأبنوس والصيندل وكلاليبها من الذهب والفضة ملبسة بالوشى والسمور والديباج ، وأنواع الحرير من الاحمر والاصف والاخضر ، واتخسبذت الخفاف المرصعة بالجوهر وشمع العنبر ولسسا أفضى الأمر الى ولدها الأمين ، ورأت شدة شغفه بالخدم واشتغاله بهم • • اتخذت الجوارى المقدودات الحسان الوجوه وعممت رؤوسهن ، وجعلت لهن الطور والاصداغ ، والاقفية وألبستهن الاقبية والقراطق والمنساطق فبانت خدودهن وبرزت أردافهـن ، وبعثت بهن اليــه فاختلفـن في يديه واستحسنهن واجتذبن قلبه اليهن وأبرزهن للناس واتخذ الناس من الخاصة والعامة الجوارى المطمومات والبسوهن الاقبية والمناطق وسموهن الغلاميات

#### الخلاصة

عرفنا أنه كان فى جسمه : أبيض جميلا ، جعد الشعر ، قد وخطه الشيب .. وفى عقله : مثقفا واسع الثقافة فى العربية والفارسية .. وفى أخلاقه : حاد العاطفة ، قد ينضب لا تفه سبب ، ويقتل لا تفه سبب ويعفو لاتف سبب ، يجد لابعد حد فيحارب حروب الابطال ويتغلب على كل الثورات، ويصلى ويحج ويقود الصائفة أحيانا والشاتية أحيانا ، ويتباهى فيأتى بالعجب العجاب أمام الوفود والزائرين ، ويتخاشع فيبكى بكاء مرا ، ويلهو فتكون له المجالس الرائعة فى الغناء والرقص وما الى ذلك ..

وهذه كلها نتيجة العاطفة الحادة ١٠ وله الى جانب ذلك ضمير حى يقتل البرامكة أحيانا ثم يحزن لفقدهم ، ويقتل الطالبى ويحزن لقتله ، ويحبس ثم يندم فيطلق ، ويقول فيحسن القـــول ، ويشرف على أولاده فيحسن تربيتهم ، ويسمع الشعر فيتذوقه

ويظهر أنه كان متدينا شديد التدين ولكن ليس واسع الصدر في دينه سعة ابنه المأمون • • بلغه مرة أن بشرا المريسى يقول بخلق القرآن ، فقال والله لئن وجد ته لا قتلنه • فايمان الرشيد كايمان العجائز ، وكان وديعا حتى ليصب الماء على يد ضيفه اذا كان من العلماء • وقد روى أبو معاوية ، قال : أكلت مع الرشيد يوما ثم صب على يدى رجل لا أعرفه ، ثم قال الرشيد : أندرى من يصب على يديك ؟ قال : لا •

وكان قريب الدمع مما يدل على شدة عاطفته ، حتى قال منصور بن عمار : ما رأيت أغزر دمعا عند الذكر من ثلاثة: - ٢٢٢ -- الفضيل بن عياض والرشيد و آخر ...

وكان كريما ، فكم روى من عطائه مئـــات الألوف •• إما لمعن يجيد الغناء ، أو لواعظ يحسن الوعظ فيبكيه ، أو الشاعر يمدحه فيعرف كيف يمدحه أو غير ذلك

وقد قالوا انه كان يقتفى أثر جده المنصور فى حزمه وشدته واحساسه بالتبعة إلا البخل •• فقد عرف المنصور ربه وعرف الرشيد بالكرم ، وزاد الرشيد قوة وعظمــة كثرة النابغين حوله فى مختلف العلوم والفنون ، فالاصمعى فى اللغة ، وأبو يوسف فى الفقه ، واسحاق الموصــلى فى الغناء ، والبرامكة للوزارة مما جعل قصره كعبة يحج اليها وعروسا تتباهى بجمالها ••

ولم نجد له نظيرا في الحلفاء ، يجد فيحسن الجد ، ويلهو فيجيد اللهو •• بل هم في الاغلب الاعم اما جاد لا يلهو كجده المنصور ، أو لا يجد كابنه الامين

والمظنون من جميع الاوصاف التى ذكروها أنه مسات بالسرطان ، وقد قالوا انه لما حضرته الوفاة غشى عليه ، ففتح عينيه فرأى الفضل بن الربيع فقال : يا فضل

أحسبين دنا ما كنت أخشى دنوه

رمتنى عيون الناس من كل جانب فأصبحت مرحوما وكنت محسدا

فصبرا على مكروه أمن العواقب

امين دنا ما كنت أرجو دنوه رمتتىءيون الناسمن كلجانب فأصبحتمر حوما وكنت محسدا فصبرا على مكروه أمن العواقب فرحمة الله عليه

- 117 -

جدول بأم الأحدات التي وقعت في عهد الرشيد

من سنة ١٧٣ الى سنة ١٩٣ الهجرية

سنة

- 118 -

فهرس

مقدمة 0 الرشيد في سطور ٨ ميلاد دولة 11 على أريكة الحلافة ۱٩ أبهة الدولة في عصر هرون الرشيد ۳١ النظام الاجتماعي في عهد هرون الرشيد 20 بغداد عروس الأقطار الاسلامية 7.1 الرشيد في قصر الخلد ۸۱ الأدب والأدباء 1.0 مأساة البرامكة 119 الشىعر والغناء 101 لهو الرشيد 181 شارلمان والرشيد 190 نهاية الرشيد 717

# رقم الايداع: ١٦٧٢/ ٢٠٠٤ I.S.B.N 977-07-1020-2

#### هذا الكتاب

هارون الرشيد – العدد الثالث من كتاب الهلال – هو لون جديد من الثقافة التاريخية ، وترجمة شائقة لحياة هذا العاهل العظيم الذى طبقت شهرته الأقطار ، وكان يحكم دولة عربية اتسعت رقعتها حتى فاقت مساحة أوربا ، وبلغت حضارة الإسلام أوجها فى عصره الذهبى ، ودانت له الممالك والأمصار ، وخطب وده الملوك والأمراء . وكانت بغداد عروس المدن ، ودرة الدنيا ، ومدينة النور والسلام .

وقد جلا مؤلف هذا الكتاب حياة الرشيد الخاصة والعامة، وصور فى تشويق عصره الذهبى من جميع نواحيه السياسية والأدبية والاجتماعية، وكشف عما فيه من محاسن وعيوب فى صراحة وصدق، وقدم هارون الرشيد انسانا وملكا وخليفة للمسلمين .

وعلى الرغم من أن عصره امتاز بالأبهة والترف، فقد بلغت فيه العروبة أوج مجدها وكرامتها. وكان الشرق فى أيامه يحكم الغرب ويوجه مصائر الأمم، ويحمل مشاعل العلوم والآداب والحضارة الانسانية.. فأجدر بنا فى كتاب الهلال أن نذكر الأمم العربية الآن بهذا المجد التالد، وما كان للعرب من قوة وصولة، وحرية واستقلال .

الثمن ١٢ جنيها