# علم المقارنات الفلسفية

رؤية مستقبلية

للأستاذ الدكتور محمودحمدي زقزوق

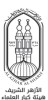
تقديم أ.د/ إبراهيم الهدهد

أيمننبوي



مجلس التحرير أ.د إبراهيم الهدهد أ.د عبد الفتاح العواري أ.د عبد المنعم فؤاد

> مدير التحرير **أ. محمود الفشني**



# تقديم

للأستاذ الدكتور / إبراهيم الهدهد رئيس جامعة الأزهر سابقًا

# أ.د / محمود حمدي زقزوقسيرة عالم ومسيرة عطاء

بعد ظهر السابع والعشرين من شهر ديسمبر عام ١٩٣٣م استقبلت قرية الضهرية بمركز شربين بالدقهلية، مولودا جديدا اسمه محمود حمدي زقزوق، ولم يكن أحد حينذاك يعلم أن ذلك المولود سيكون ملأ السمع والبصر شرقا وغربا، لكن ذلك الطفل رزئ اليتم صغيرا، فقد فاضت روح والده وهو في السابعة من عمره، وتولى أمره من بعد والده شقيقه الأكبر المتولي زقزوق، وقد عرف بنبوغه منذ الصغر، إذ أتم حفظ القرآن الكريم، واجتاز المسابقة وتبوأ المركز الأول، لكنه لم يلتحق بالمعهد الديني، إذ لم يكن قد بلغ الثانية عشرة عام المسابقة، وكان عدد المعاهد الدينية إذ ذاك عشرة معاهد على مستوى الجمهورية، لذا لم تكن هناك استثناءات، والتحق بالمعهد الديني بدمياط في العام الدراسي ٢٤٤١/ ١٩٤٧م.









## طلب العلم والوعي المبكر بقضايا العصر:

وكان التلمية محمود زقزوق واعيا بأحداث عصره، يدون انطباعاته عنها في مذكرات يومية، وكانت المرحلة مرحلة أحداث جسام، وكان لطلاب الأزهر نشاطات متميزة ووعي وبصيرة فقد كان فيهم بارعون في قرض الشعر في المرحلة الابتدائية، وكانوا يكتبون في أرقى المجلات آنذاك فقد كتب الطالب محمود زقزوق مقالا أخر بعنوان: الأزهر والثورة، ومقالا آخر بعنوان: الاقتباس من القرآن.

ثم التحق عام ٢٥٩ م بكلية اللغة العربية ، وكانت الدراسة في اللغة العربية عبارة عن شعبتين شعبة العلوم اللغوية والأدبية وشعبة العلوم الفلسفية ، وقد التحق هو بشعبة الفلسفة ، ودرس له الفلسفة العالم الجليل د / محمد البهي ، وكان مع الدراسة شغوفا بالاستماع إلى كبار الأساتذة والأدباء والمفكرين والشعراء في منتديات القاهرة وجمعياتها وكانت القاهرة إذ فاك مطمح المثقفين ونادي الأدباء والمفكرين ، فقد استمع للعقاد ولأحمد حسن الزيات ، ولكبار شعراء عصره ، وفي عام ٩٥٩ م حصل على شهادة الإجازة العالية (الليسانس) من كلية اللغة العربية وفي عام ١٩٥٠ م حصل على الشهادة العالمية مع إجازة التدريس .

# رحلته إلى ألمانيا،

كان من أحلامه أن يستكمل رحلة الطلب بإحدى العواصم الأوربية، ولتحقيق هذا الحلم أسباب لابد من امتلاكها، وقد افتتحت في هذا الوقت دراسات مسائية في اللغات الأجنبية



لطالاب الأزهر، تضم الإنجليزية والفرنسية والألمانية والإندونيسية والأوردية والسواحلية، وكان إعجابه بأستاذه د/ البهي سببا في التحاقه بدراسة اللغة الألمانية، وكان الذين يقومون بتدريسها ألمان، وقد داوم على هذه الدراسة، ثم أجريت مسابقة لإيفاد خمس من دراسي الألمانية إلى ألمانيا، فكان الأول في المسابقة، وسافر إلى ألمانيا ١٤ / ٢ / ٢ / ٢ / ١٩ مع أربعة من أبناء الأزهر الشريف، مما يدلك عزيزي القارئ على وعي رجال الأزهر، وسعة عقولهم وحرصهم على التزود بالنزاد العلمي والجديد في الفكر من أي بقعة من بقاع الأرض، هذا هو الأزهر وهؤلاء هم رجاله، لم ينغلقوا يوما على علوم تراثهم وحدها، ولم يقصروا في استيعاب الجديد، لذا كان الأزهريون هم أولى الناس بأن يكونوا سدنة الإسلام وحماته، والذائدين عنه.

التحق أو لا بجامعة ماربوج، ثم انتقل إلى جامعة ميونخ، وهي من كبريات جامعات ألمانيا، وتوجد به دراسة للفلسفة، والباحث هناك يختار مشرفه، وقد أحب د/ زقزوق الأستاذ راينهارد لاوت، وعرض عليه فكرة البحث (الشك المنهجي لحدى كل من ديكارت والغزالي) لنيل درجة الدكتوراة، فوافق على البحث والإشراف، ولاعتماده على نصوص الغزالي في الرسالة، ولعدم معرفة لاوت بالعربية طلب أن يراجع نصوص الغزالي أستاذ يعرف العربية، فأسند ذلك إلى الأستاذ أنطون العربية معروف، وقد حصل د/ زقزوق على الدكتوراة يوليو ١٩٨٦م بتقدير جيد جدا.



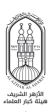
# د/ زقزوق وقضايا الوطن في الغربة:

بعد اعتراف ألمانيا بإسرائيل عام ١٩٦٤م ساءت العلاقات بين مصر وألمانيا، وكان في ميونخ نادي الطلبة العرب، فكان د/ زقنزوق ود/ محمود فهمي حجازي، يترجمان مقالات هيكل التي كان يكتبها آنذاك في الأهرام بعنوان (بصراحة) إلى الألمانية، وكانت هذه المقالات حول العلاقات المصرية الألمانية، وكان للنادي أنشطة أخرى سياسية واجتماعية، وعلى الرغم من كل ذلك لم تقطع الحكومة الألمانية منحة الدارسين.

#### العودة إلى مصروجهاد العمل والقلم:

كان د/ زقروق قبل سفره يعمل بالإدارة العامة للثقافة الإسلامية برمجمع البحوث الإسلامية)، وبعد هذا الجهاد العلمي عاد فوجد الأمر مختلفا، فوجد توجيها بتسلمه العمل مدرسا بالمعهد الابتدائي بالمحلة وبشفاعة من المرحوم د/ عبد الحليم محمود ظل في المجمع، مع أنه كانت له فرصة في ألمانيا للتعيين في قسم الاستشراق، لكنه آثر العودة إلى الوطن، وكان في المجمع موظفا بلاعمل وطاقة علمية معطلة، وفي عام وكان في المجمع موظفا بلاعمل وطاقة علمية معطلة، وفي عام عن حاجتهما لمدرس للفلسفة، فقدم في الوظيفتين، ورشح عن حاجتهما لمدرس للفلسفة، فقدم في الوظيفتين، ورشح عمل مدرسا في كلية أصول الدين، ثم أعير إلى ليبيا ١٩٧٢م، لعمل بجامعة طرابلس، واستمر هناك أربع سنوات، ثم عاد إلى مصر، ثم أعير إلى قطر عام ١٩٨٠م وعين وكيلا لكلية الشريعة بقطر، وبعد انتهاء الإعارة عاد للوطن، وعين عميدا لكلية الشريعة بقطر، وبعد انتهاء الإعارة عاد للوطن، وعين عميدا لكلية الشريعة





أصول الدين بالقاهرة، بناء على انتخاب أجري عام ١٩٨٧ و كان حق التصويت للأساتذة فقط، فحصل على ٢٤ صوتا، والتالي له حصل على ١٣ صوتا، وصدر قرار تعيينه عميدا لمدة عامين، ثم تجدد الانتخاب ثلاث دورات متتالية، وكان في أثناء هذه الفترة حريصا على العناية بمكتبة الكلية، وأنشأ مجلة علمية، واستقبل الزائرين من الأوربيين لإلقاء محاضرات، كما كان حريصا على الاحتكاك العلمي مع المستشرقين، وفي أثناء عمادته زارت وفود ألمانية كلية أصول الدين، ثم صدر له قرار تعيين نائبا لرئيس جامعة الأزهر لفرع البنات، وبعد شهرين صدر له قرار جمهوري بتعيينه وزيرا للأوقاف.

# د/ زقزوق وتوليه وزارة الأوقاف:

تولى وزارة الأوقاف لمدة خمسة عشر عاما بدأت عام ١٩٩٦ م، ولم يفرح أستاذه لاوت بتوليه الوزارة، إذ كان يرى أن العلم أولى به، وكان يملك رؤية متكاملة لإصلاح الوزارة، وكانت هذه الرؤية ذات معالم واضحة من حيث إصلاح أمر المساجد وتقنين أوضاعها، ومن حيث ضبط الدعوة، ومن حيث العناية بالأئمة علميا وماديا، وإصلاح هيئة الأوقاف بحسن استثمارها، والعناية بالمجلس الأعلى للشئون بحسن استثمارها، والعناية بالمجلس الأعلى للشئون الإسلامية ليكون منبرا علميا فكريا، وقد تم له أغلب ما طمح اليه، حيث بادر بضم المساجد الأهلية لوزارة الأوقاف، بواقع ستة آلاف مسجد سنويا، وقصر الدعوة على المرخص لهم بها من وزارة الأوقاف، وصدر القانون ٢٣٨ لسنة ١٩٩٦م، لتنظيم منح التراخيص، وصيانة لبيوت الله عن العبث سعى حتى صدر

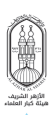




القانون ١١٣ لسنة ١٠٠٨م بمنع التظاهر في دور العبادة أو في ساحاتها أو في ملحقاتها، لأن الأمر آنذاك قد بلغ مبلغا فيه إهانة للمساجد، فقد كانت ترفع الأحذية في المظاهرات في الجامع الأزهر، بل قد بلغ الأمر التهجم على الإمام الأكبر محمد سيد طنطاوي، وفي عام ١٩٩٨م أصدر القرار الوزاري بتنظيم أموال النذور التي كانت مطمحا لبعض من لايخاف الله، كما أنشأ المكتبات العامة في المساجد الكبرى.

كما عني عناية خاصة بالجانب العلمي، فأنجز عدة مشروعات علمية كبرى في المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، ونظم خمسة عشر مؤتمرا إسلاميا بواقع مؤتمر في كل عام هي على النحو الآتي: (الإسلام ومستقبل الحوار الحضاري الإسلام والغرب: الماضي والحاضر والمستقبل البهضة العالم والقرن الحادي والعشرين نحو مشروع حضاري لنهضة العالم الإسلامي الإسلام ومتغيرات العصر التجديد في الفكر الإسلامي حقيقة الإسلام في عالم متغير مستقبل الأمة الإسلامية التسامح في الحضارة الإسلامية مشكلات العالم الإسلامي وعلاجها في ظل العولمة مقومات الأمن المجتمعي في الإسلام وقضايا العصر القدس في الدين والتاريخ) الشريعة الإسلامية وقضايا العصر القدس في الدين والتاريخ)

صدرت في عهده عدة موسوعات كبرى في المجلس الأعلى بأقلام كبار أهل العلم هي: ( الموسوعة القرآنية المتخصصة . . ٩ صفحة \_\_موسوعة علوم الحديث الشريف ١٠٥١



صفحة \_ موسوعة أعلام الفكر الإسلامي ٢١١ صفحة \_ موسوعة الحضارة ٩٨٣ صفحة ـ موسوعة التشريع الإسلامي ٧٣٤صفحة \_ موسوعة الفرق والمذاهب في العالم الإسلامي ٨٨٨ صفحة \_ موسوعة التصوف الإسلامي ٨٠٨ صفحة \_ موسوعة الفلسفة الإسلامية ٤٥٠١ صفحة ـ موسوعة العقيدة الإسلامية ١٢٣٥ صفحة \_ موسوعة الأخلاق الإسلامية)

وكان له خط واضح في العناية بنشر الوعى العلمي والفهم السديد للإسلام، فأصدر المجلس الأعلى للشئون الإسلامية أعمالا مهمة مشل: (ترجمات معانى القرآن: الإنجليزية والفرنسية والألمانية والروسية والأسبانية والإندونيسية والسواحلية ، ووزعت مجانا في الداخل والخارج حقائق الإسلام في مواجهة شبهات المشككين في ٧٧٠ صفحة \_\_\_ كتيبات متعددة لتصحيح المفاهيم الخاطئة مثل: ظاهرة الإرهاب \_السلف والسلفية \_النقاب \_الختان وغيرها)

كما عنى بالارتقاء بالأئمة علميا وماديا فسعى لدى الدولة حتى منح كل إمام مائة جنيه شهريا عام ٧ • • ٢ م، و مائة أخرى عام ۹ ، ، ۲ م وزیادة بدلات أخرى، وفي عام ، ۱ ، ۲ م اجتهد في السعى حتى زاد كل إمام ٢٥٠ جنيها شهريا.

ومن الناحية العلمية وضع ونفذ برنامجا لتدريب الأئمة على أربعة مستويات، تبدأ من المستوى التأهيلي، وتنتهي بالمستوى المتميز، أضف إلى ذلك المواسم الثقافية والأنشطة العلمية بالوازرة.







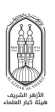
# جهود متميزة:

اشترى مصنع دمنهور للسجاد، وصار هو الدعامة الكبرى لفرش المساجد بأفخر فرش؛ عوضا عن الشراء قبل ذلك بمبالغ طائلة، اشترى خمسين ألف فدان شرق العوينات واستصلحت وأنتجت، ومثل هذه الأعمال أفضل الوسائل لحسن استثمار أموال الأوقاف، ومن أهم الإنجازات إنشاء الجامعة المصرية للثقافة الإسلامية بكازخستان (جامعة نور مبارك) على مساحة ستين ألف متر مربع بالعاصمة (ألماطي) كما أنهى مستشفى الدعاة وقد تسلمها أرضا بها حجر أساس فقط، فكانت في عهده من أفضل المستشفيات في مصر، وعلى الرغم من طول مدته في الوزارة خرج الرجل طاهر اليد، عفيف النفس، لم تثبت عليه أية شائبة.

# د/ زقزوق ونتاج القلم:

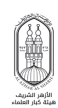
صدرت مؤلفات عدة للعالم الجليل نوردها على هذا النحو: مؤلفات عربية بلغت ٢٩ كتابا:

- تمهيد للفلسفة — المنهج الفلسفي بين الغزالي وديكارت — الاستشراق والخلفية الفكرية للصراع الحضاري الدين والفلسفة والتنوير -الدين والحضارة -حقائق إسلامية في مواجهة حملات التشكيك - دراسات في الفلسفة الحديثة مدخل إلى الفكر الفلسفي - مقدمة في علم الأخلاق - مقدمة في الفلسفة الإسلامية — الإسلام في مرآة الفكر الغربي - الإسلام في عصر العولمة — الحضارة فريضة إسلامية — الإسلام وقضايا الحوار — الإسلام والغرب - هموم الأمة الإسلامية - الإنسان



والقيم في التصور الإسلامي - ثلاث رسائل في المعرفة للإمام الغزالي تحقيق ودراسة - الإسلام في تصورات الغرب - الإسلام ومشكلات المسلمين في ألمانيا - الإسلام وقضايا العصر - من أعلام الفكر الإسلامي الحديث - الإسلام وقضايا الإنسان - مقاصد الشريعة الإسلامية - مفاتيح الحضارة وتحديات العصر - الفكر الديني وقضايا الأمة الإسلامية - المسلمون في مفترق الطرق - الفكر الديني وقضايا العصر - الدين للحياة -

مؤلفات ومترجمات باللغات الأجنبية: ( باللغة الألمانية: أربعة كتب هي: فلسفة الغزالي مع مقارنتها بفلسفة ديكارت مدخل إلى الإسلام - قضايا حول الإسلام - الإسلام وقضايا الحوار، وباللغة الإنجليزية: ترجمت له كتب: الإسلام في مواجهة حملات التشكيك مقاصد الشريعة الإسلامية وضرورات التجديد ـ دور الإسلام في تطور الفكر الفلسفي - الصلات الثقافية بين العالم الإسلامي والغرب - السلام في نظر الإسلام ـ وباللغة الفرنسية ترجم له: حقائق إسلامية في مواجهة حملات التشكيك -الحوار الإسلامي المسيحي -حوار موضوعي مع قداسة بابا الفاتيكان ـ وترجم له باللغة القوقازية : حقائق إسلامية في مواجهة حملات التشكيك ـ الإسلام وقضايا الحوار ـ وفي اللغات الروسية والتايلاندية والإسبانية والإندونيسية ترجم له: حقائق إسلامية في مواجهة حملات التشكيك ، وفي اللغتين التركية والإندونيسية ترجم له : كتاب: الاستشراق والخلفية الفكرية للصراع الحضاري، وفي اللغة البوسنية ترجم له: فلسفة الغزالي مع مقارنتها بفلسفة ديكارت، كما ترجمت بعض البحوث إلى لغات أخرى، كما



شارك في أعمال علمية أخرى مثل: ترجمة كتاب بوخينسكي (مدخل إلى الفكر الفلسفي) من الألمانية إلى العربية، كما اشترك ترجمة كتاب بروكلمان (تاريخ الأدب العربي) إلى اللغة العربية.

#### د/ زقزوق عضوية في المجامع وحصد للجوائز:

حصل - أمد الله في عمره على كثير من الجوائر منها: جائرة الدولة التقديرية في العلوم الاجتماعية ١٩٩٧م وسام الاستحقاق الأعظم مع النجمة والوشاح من جمهورية ألمانيا الاتحادية - وسام العلوم والفنون من الطبقة الأولى من مصر ١٠٠٤م - جائزة الرئيس التونسي العالمية للدراسات الإسلامية ٢٠٠٣م.

وهو عضو في كثير من الهيئات العلمية: (عضو مجمع البحوث الإسلامية عضو هيئة كبار العلماء بالأزهر عضو مجلس حكماء المسلمين ورئيس الجمعية الفلسفية منذ أكثر من عشرين عاما حتى الآن عضو المجمع العلمي المصري عضو اتحاد كتاب مصر عضو الأكاديمية الأوروبية للعلوم والفنون سالسبورج النمسا) وقد حاضر في كثير من المحافل الثقافية في العواصم الأوروبية، ومازال عطاؤه ثريا أمد الله في عمره.



#### هذا الكتاب

يأتي إصدار هذا الكتاب هدية مع مجلة الأزهر تلبية لرغبة فضيلة الإمام الأكبر أ.د/ أحمد الطيب شيخ الأزهر حفظه الله وأمد في عمره ويأتي نشر هذا الكتاب في وقت تكاثرت على الأزهر أقلمة أغلمة لا يدركون قيمة الأزهر العمارة والمنارة في صيانة الدين الإسلامي وحراسته، ليقول للناس هذا هو الأزهر الني يقود أكثر مجالات الفكر انفتاحا، واتساع أفق، وهذا الكتاب: (علم المقارنات الفلسفية رؤية فلسفية) يؤسس لعلم مهم جدا يحتاج إلى امتلاك أدوات خاصة من أهمها الفهم البصير لتراثنا، والفهم الدقيق للتراث الغربي في هذا المجال، وهو مما لا يتوفر لكل واحد، كما أنه من أقوى الطرائق في بيان مكانة علمائنا من الفكر ، وتراثنا وافر الغني ، ثرّ العطاء ، لمن يمتلك أدوات البحث، ووسائله، وهو تراث كلي متكامل، قام الأزهر الشريف على تأهيل أبنائه، للأخذ بنواصى التراث فهما واستبصارا، واستيلادا وإنتاجا، من أجل ذلك كان تجديد الفكر هو الصفة المستمرة في مسيرة الأزهر على مر تاريخه، وكان الاستيعاب الشامل، والبصر الدقيق شيمة رجاله.

والفلسفة من أصعب مجالات الفكر الإنساني، وقد بين الكتاب فكرة هذا العلم، وأشار إلى الأعمال السابقة، وقد اتكأ فيه على مقالات للمستشرقين كقول المستشرق الأسباني المعروف (أسين بلاثيوس) في بحث له عقد فيه مقارنة بين ابن رشد وتوماس الأكويني أن توماس عرف آراء ابن رشد وانتفع بها) وقول العالم الإسباني المعاصر سلفادور جوماث نوجالس الذي أكد بصفة قاطعة أن الفلسفة الإسلامية قد أثرت







تأثيرا حاسما في تفكير الغرب في القرون الوسطى، كما أبرز أهمية هذا العلم، ثم انتقل الكتاب من بعد ذلك إلى مقارنات تطبيقية بين فلاسفة من الشرق، وآخرين من الغرب، وجاءت المضامين على هذا النحو: المقارنة بين الغزالي و ديكارت. ابن سينا وديكارت الغزالي وديفيد هيوم -إسبينوزا والفلسفة الإسلامية ـ الغزالي والفلسفة النقدية \_إخوان الصفا وأفكار ابن خلدون ـ ليبنتز والفلسفة الإسلامية، وقد ألحق المؤلف بالكتاب عدة ملاحق: صورة من شهادة الدكتوراه للفيلسوف كانت مدون أعلاها (بسم الله الرحمن الرحيم) بالخط العربي، وهذا شئ نادر، وملحق بعده بتعليق على الكتاب وموضوعه من أ.د/ مراد وهبة ، ومشروع جديد للسلام، ثم ألحقنا بالكتاب فصلا من كتاب آخر للمؤلف (المنهج الفلسفي بين الغزالي وديكارت) وكان المرحوم أ.د/ محمد البهي قد قدم له فأثبتنا مقدمة د البهي في صدر الملحق التفصيلي بالمقارنات التطبيقية بين الغزالي وديكارت ليعم النفع، والكتاب جيد ماتع، يحتاج صبرا في قراءته، وتأنيا في تتبع فكرته، وهو باب جديد في البحث والدرس في هذا الميدان، جزى الله الكاتب خير الجزاء ونفع القارئ بما فيه، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه.

أ.د/ إبراهيم صلاح الهدهد
 من شوال سنة ١٤٣٨هـ
 الموافق ٢٩ من يونيه سنة ٢٠١٧م



#### تمهيد

١ – منذ حوالي ثلاثة عقود من الزمان ألقيتُ محاضرة في القاهرة (١) تحت عنوان: «هوامش على صلة الفلسفة الإسلامية بالفلسفة الأوروبية» ركزت فيها على الصلة بالفلسفة الأوروبية الحديشة. وعلى الرغم من أن المعطيات التي حملتنا على إبراز هذه الصلة على النحو الذي عرضناه آنذاك كانت هي ذات المعطيات التي تدعونا اليوم إلى الحديث عن الأمل في ظهور علم مستقبلي جديد يمكن أن يطلق عليه اسم: (علم المقارنات الفلسفية) أو أي مسمى آخر مماثل – فإننا قد اكتفينا في ذلك الوقت بالتنبيه إلى هذا الموضوع المهم لعل غيري يلتقط الخيط ويتابع الفكرة. وهذا هو ما حدث، ولكن رد الفعل قد الخيط ويتابع الفكرة. وهذا هو ما حدث، ولكن رد الفعل قد جاء من جانب آخر غير متوقع، وبعيدا عن المحاضرة المشار اليها، وبعيدا أيضا عن العالم العربي – الذي كان يتوقع أن يكون هو المعني أساسا بهذه القضية – وذلك على النحو الذي يكون هو المعني أساسا بهذه القضية – وذلك على النحو الذي

وأود قبل الدخول في تفاصيل الموضوع أن أضع أمام القارئ بعض الملحوظات المهمة:

أولاً: التراث الإنساني أخذ وعطاء ولا توجد أمة عريقة في التاريخ إلا وقد أعطت كما أخذت من هذا التراث، ولا يعقل أن يكون هناك أمة تبدأ من نقطة الصفر وتضرب صفحا عن تراث الآخرين ومنجزات البشرية قبل ذلك.

ثانيا: ليس من غرضنا هنا أن نتغنى بأمجاد أسلافنا ونجتر ذكريات حلوة جميلة تدغدغ عواطفنا، وإنما نحاول بعقلانية

<sup>(</sup>١) كان ذلك في الندوة الشهرية للجمعية الفلسفية المصرية بمقرها المؤقت حينذاك في قسم الفلسفة بكلية الآداب بجامعة القاهرة.



أن نواجه مركب النقص الذي نعاني منه إزاء الغرب باستعادة الثقة في النفس، بهدف أن يكون ذلك حافزا لنا إلى الانطلاق من جديد نحو ترسيخ دعائم نهضة فكرية جديدة.

ثالثا: لست أجد سببا معقولا لما نجده لدى بعض الباحثين العرب من الميل إلى الإعلاء والإشادة بالفكرة التي يقول بها فيلسوف غربي، والتقليل في الوقت نفسه من أهمية الفكرة ذاتها إذا كانت واردة في الفلسفة الإسلامية، وأقرب الأمثلة على ذلك الأفكار المناظرة لأفكار ديكارت في الفلسفة الإسلامية وكذلك بعض أفكار هيوم التي لها نظير لدى بعض فلاسفة المسلمين كما سنشير إلى ذلك فيما بعد.

السس هناك من شك في أن وجود تشابه أو تماثل سواء كان ذلك جزئيا أو كليا – بين فلسفتين عاشتا في ظل حضارتين مختلفتين إن دل على شيء فإنما يدل على وجود تفاعل حضاري متواصل بشكل مباشر أو غير مباشر ، بقصد أو بغير قصد بين الشعوب والحضارات ، وليس دائما – كما يتصور البعض – مجرد توارد خواطر أو بمحض الصدفة .

وقد شهدت الحضارة الإسلامية انفتاحا منقطع النظير على الفلسفة الغربية القديمة، وأعني بذلك الفلسفة اليونانية. وتتضح لنا أهمية هذا الانفتاح من قول ابن رشد: إن الاطلاع على كتب الأقدمين واجب بالشرع سواء في ذلك ما قالوه في النظر في النظر في النظر في ذلك تقول:

«... يجب علينا إن ألفينا لمن تقدمنا من الأمم السابقة نظرا في الموجودات واعتبارا لها بحسب ما اقتضته شرائط البرهان، أن ننظر في الذي قالوه من ذلك وما أثبتوه في كتبهم،





فما كان منها موافقا للحق قبلناه منهم وسررنا به وشكرناهم عليه، وما كان منها غير موافق للحق نبهنا عليه وحذرنا منه وعذرناهم. فقد تبين من هذا أن النظر في كتب القدماء واجب بالشرع إن كان مغزاهم في كتبهم ومقصدهم هو المقصد الذي حثنا الشرع عليه، وإن من نهى عن النظر فيها من كان أهلا للنظر فيها - وهو الذي جمع أمرين: أحدهما: ذكاء الفطرة، والثاني: العدالة الشرعية والفضيلة الخلقية - فقد صد الناس عن الباب الذي دعا الشرع منه الناس إلى معرفة الله، وهو باب النظر المؤدي إلى معرفته حق المعرفة، وذلك غاية الجهل والبعد عن الله تعالى «٢٠).

٣ - وكلام ابن رشد هنا لم يكن مجرد كلام نظري لم ينتقل إلى مرحلة التطبيق العملي، بل كان بمثابة دفاع عن موقف اتخذته الفلسفة الإسلامية قبله منذ القرن التاسع الميلادي بدءا بالكندي إلى أن انتهى إلى ابن رشد (ت ١٩٨٨م) في القرن الثاني عشر الميلادي.

ومن الثابت أنه كانت هناك صلات وثيقة بين الفلسفة الإسلامية الإسلامية والفلسفة الإسلامية والفلسفة الأوروبية الوسيطة من ناحية أخرى.

وقد بين المستشرق الإسباني المعروف أسين بالثيوس - في بحث له عقد فيه مقارنة بين ابن رشد و توماس الأكويني - أن توماس عرف آراء ابن رشد وانتفع بها(٣). كما أن العالم

<sup>(</sup>٣) انظر: تراث الإسلام ٢ / ٢٦٢ (هامش للمترجمين). سلسلة عالم المعرفة بالكويت.



<sup>(</sup>٢) فصل المقال لابن رشد ص ١٧، ١٨ في مجموع بعنوان «فلسفة ابن رشد» يضم فصل المقال والكشف عن مناهج الأدلة - بيروت ١٩٨٢.



الإسباني المعاصر سلفادور جومث نوجالس قد أكد بصفة قاطعة أن الفلسفة الإسلامية قد أثرت تأثيرا حاسما في تفكير الغرب في القرون الوسطى().

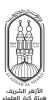
ولسنا في حاجة بعد هذه الإشارات الواضحة إلى الوقوف طويلا عند صلة الفلسفة الإسلامية بالفلسفة الأوروبية في العصر القديم والوسيط. وهناك العديد من الدراسات والبحوث في هذا الصدد. ولكن ذلك لا يعني بأي حال من الأحوال إغلاق باب البحث في هذا الموضوع، فلا يزال هناك مجال للبحث في كثير من القضايا المتعلقة بالصلة بين الجانبين.

2 - ولكن الحقل الذي لا يزال في حاجة إلى المزيد من الدراسات والبحوث هو مدى صلة الفلسفة الإسلامية بالفلسفة الأوروبية في العصر الحديث، وقد يمكن أن يقال بصفة عامة إنه إذا كانت الفلسفة الإسلامية قد أثرت تأثيرا حاسما - سلبا أو إيجابا - في الفلسفة الأوروبية في العصر الوسيط، وإذا كانت الفلسفة الوسيطة قد أثرت بدورها في الفلسفة الأوروبية الحديثة فإنه يمكن القول بأن هناك تأثيرا غير مباشر للفلسفة الإسلامية على الفلسفة الحديثة، وإن كان هذا لا يعني عدم وجود تأثير مباشر أيضا.

ولكن هذه دعوى ربما يراها البعض دعوى عريضة لا دليل على عليها، وهذا البعض ليس فقط على الجانب الغربي، بل على الجانب الإسلامي أيضا، وربما يكون الرفض من البعض على الجانب الإسلامي أقوى وأشد منه على الجانب الغربي.

<sup>(</sup>٤) الفلسفة الإسلامية وتأثيرها الحاسم في فكر الغرب ص ٢٦ - ترجمة عثمان الكعاك، الدار التونسية للنشر ١٩٧٧.





#### علم المقارنات الفلسفية

وبعد هذا التمهيد العام نعود إلى الحديث عن الموضوع الأساسي لهذا البحث وهو علم المقارنات الفلسفية. وقد يكون هذا العنوان مثيرا لدهشة القارئ بالنظر إلى أن الموضوع الذي يشير إليه العنوان غير معروف على هذا النحو لدى الباحثين المتخصصين، ولم يتطرق إلى بحشه – على حد علمي – أحد من قبل، ولكنه على غرابته موضوع مثير للاهتمام وجدير بإثارة فضول القارئ المتخصص.

١ – وحتى نمهد للموضوع نود أن نشير إلى أن علم المقارنات في حد ذاته ليس غريبا على القارئ المتخصص. فقد التفت علماؤنا الأفاضل في تراثنا الغزير إلى موضوع المقارنات في مجالات أخرى غير الفلسفة. وكمثال على ذلك المقارنات في مجال الفقه الإسلامي. فهناك تخصص يعرف في كليات الشريعة بالفقه المقارن، وتخصص في كليات أصول الدين يعرف بعلم مقارنة الأديان. وهناك أيضا تخصصات في مجالات أخرى مثل الأدب المقارن وكذلك في مجال القانون وغيره، وهذه مجرد أمثلة ولسنا في مجال حصر كل المجالات التي اهتمت بموضوع المقارنات.

٢ - فإذا عدنا إلى مجال الفلسفة فإننا نجد في السابق
 شيئا قريبا من المقارنات أيضا سواء كان ذلك بطريق مباشر







أو غير مباشر، بقصد أو بغير قصد، ولكن لم يطلق أحد عليه وصف المقارنات. ويمكن في هذا الصدد أن نشير إلى تهافت الفلاسفة للغزالي وتهافت التهافت لابن رشد. فالمقارنة بينهما تفضي بنا إلى رؤية التناقض الحاد بينهما في الرأي – كما يبدو ذلك للوهلة الأولى – ولكن النقاش بينهما يبين لنا من ناحية أخرى أن كلا منهما يحاول بناء وجهة نظره على أسس عقلية، فهناك إذن قاسم مشترك بينهما على الرغم من الاختلاف الحاد بينهما في الرأي.

٣ - ولكننا هنا نريد أن نلتمس طريقا آخر للوصول إلى ما نقصده بعنوان هذا البحث وهو : علم المقارنات الفلسفية . فليس القصد هو أن نقارن بين فيلسوف وآخر ينتسب كل منهما إلى تيار فلسفي معين في إطار الفلسفة الغربية فقط أو الإسلامية فقط ، مثلما هو الحال في نموذج ابن رشد والغزالي . وإنما الذي نقصده أبعد من ذلك ، بمعنى أننا نريد توسيع الدائرة لتكون المقارنة بين تيارين فلسفيين أو حتى بين فيلسوفين ينتمي كل منهما إلى حضارة تختلف بشكل أو بين فيلسوفيا التيار الآخر ، والفيلسوف الآخر . ولعل ذلك بأخر عن حضارة التيار الآخر ، والفيلسوف الآخر . ولعل ذلك أو بمعنى آخر التواصل الحضاري . وقد يؤدي بنا ذلك إلى الكتشاف تفاعل فكرى أو حضارى بين فيلسوفين أو بين تيارين تيارين اكتشاف تفاعل فكرى أو حضارى بين فيلسوفين أو بين تيارين تيارين الكتشاف تفاعل فكرى أو حضارى بين فيلسوفين أو بين تيارين تيارين



فلسفيين قد يكونان متعاصرين أو متباعدين زمانيا ومكانيا وحضاريا. وهذا بدوره قد يفضي بنا إلى التعرف على جذور هذا التشابه أو الاختلاف بينهما، وقد يؤدي ذلك أيضا إلى التعرف على العناصر الأساسية التي تشكل وحدة الفكر الإنساني من ناحية، وإلى اكتشاف التمايز بينهما – ولا نقول الأفضلية من ناحية أخرى، فلسنا هنا في هذا الصدد في مجال التقييم لهذا الفكر أو ذاك.

2 - ولعل القارئ الكريم يتفق معنا - في ضوء ما سبق - في أن موضوع هذا البحث يعد من الموضوعات الجديدة في ميادين البحث الفلسفي. وفي الوقت نفسه يدخل في إطار الحوار بين الحضارات. ومن هنا فإن الأمر لا يزال في حاجة إلى توضيح يلقي الضوء على هذا الموضوع حتى تتضح الصورة على نحو أفضل، وتتحدد معالمها بشكل أوضح.

إن علم المقارنات الفلسفية علم لم يظهر إلى عالم الوجود بعد، إنه لا يرزال حتى الآن مجرد فكرة مطروحة للنقاش لا توحي بأن هذا العلم قائم بالفعل، وإنما الأمر حتى الآن لا يعدو أن يكون تطلعا مشروعًا لقيام علم مستقبلي يمكن أن يظهر إلى الوجود في مستقبل الأيام. ولكن هذه الفكرة، وهذا التطلع – الذي وصفناه بأنه تطلع مشروع – لم ينشأ من فراغ،



وإنما يستند في حقيقة الأمر إلى أساس قابل للبناء عليه وجدير بالاهتمام به ومواصلة التفكير فيه.

#### منشأ فكرة هذا العلم:

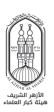
إن الأمانة العلمية تحتم علينا أن ننسب هذه الفكرة إلى صاحبها الذي يعد أول من أشار إليها. إنه باحث سويسري هو Christoph von Walzogen وقد طرح فكرة هذا العلم في نهاية مقال له نشر في الصحيفة السويسرية اليومية العلم في نهاية مقال له نشر في الصحيفة السويسرية اليومية العلم في زيوريخ في العدد رقم ١٨٧ في ٢ / ٢ / ١٩٩٣ ، وكان عنوان هذا المقال : هل كان الغزالي ديكارتا قبل ديكارت؟ وذلك تعليقا على بحث لنا بالألمانية يشتمل على مقارنة تفصيلية بين فلسفة كل من الغزالي وديكارت . وهما لم يكونا متعاصرين ، ولم يعيشا في ظل حضارة واحدة .

وقد أشار صاحب المقال إلى أهمية الكتاب بوصفه عملا علميا جديرا بالاعتبار، مبينا أن الكتاب قد كشف عن حقيقة مفادها أن الشك المنهجي – الذي يعد عملا تأسيسيا حاسما

<sup>&</sup>quot;Al Ghazalis Philosophie Im Vergleich mit Descartds" وفروعها Verlag Peter Lang وفروعها ونشرته دار نشر واسعة الانتشار وهي : Verlag Peter Lang وفروعها منتشرة في فرانكفورت بألمانيا وبرن بسويسرا ونيويورك وباريس.



<sup>(</sup>٥) نشر هذا البحث عام ١٩٩٢ في كتاب بعنوان:



في الفكر الغربي - مرتبط بالفلسفة الإسلامية في القرن الحادي عشر، أي قبل ديكارت بأكثر من خمسة قرون، كما أشار إلى أن التطابق المدهش بين الأفكار الواردة في كتاب (المنقذ من الضلال) للغزالي وكتاب (التأملات) لديكارت يوحي في حد ذاته بأن هناك مؤثرات فيلولوجية، وأن هذه المقارنة - التي جرت لأول مرة من الناحية المنهجية - قد برهنت على وجود تطابق أساسي في المنهج الفلسفي لكلا الفيلسوفين.

وفي نهاية مقاله أشار الكاتب إلى أن «على من يعتقد أنه يرى في الغزالي مجرد صوفي منحاز لصوفيته، ويرى في ديكارت مجرد عقلاني منحاز لعقلانيته أن يعيد النظر في آرائه بالنظر إلى هذا العمل العلمي الذي يعد نموذجا ممتازا لاتجاه مستقبلي يمكن أن يطلق عليه اسم علم المقارنات الفلسفية»(٢).

ولا جدال في أن تأسيس علم جديد للمقارنات الفلسفية سيكون له مردود إيجابي على التطور الفكري الفلسفي، وعلى دعم أواصر التفاعل بين الفلسفات في شتى العصور وتقوية التواصل فيما بينها. فالفكر الفلسفي بطبيعته ليس فكرا منغلقا، وإنما هو تيار متدفق يرتوي منه القاصي والداني دون أن تقف في طريقه حواجز مصطنعة.

<sup>(</sup>٦) انظر أيضا كتابنا: رحلة حياة ص ٤٤، ٥٠، ١٤٥، مكتبة الإيمان، القاهرة . 7 . 10







وإذا كان هذا الذي عرضناه حتى الآن يتعلق بالشق الأول من النتائج التي يمكن أن تترتب على علم المقارنات الفلسفية، فإن الجانب الآخر الذي يترتب على هذه المقارنات الفلسفية يتصل -كما سبق أن أشرنا - بالحوار الحضاري بين الثقافات أو التواصل الحضاري. وقد فطنت لذلك مؤسسة ألمانية معنية بالحواربين الحضارات وهي Interkulturelle Bibliothek. فقد طلبت منى هذه المؤسسة أن أسمح لها بنشر الباب الثاني من كتابي عن الغزالي وديكارت في السلسلة التي تصدرها عن حوار الحضارات. ولما كان ذلك يخدم قضية الحواربين الحضارات - وهـو أمر أرحب به وأدعو إليه - فقد أذنت لها بنشـر القسـم المشار إليه بعد أن أجريت فيه بعض الاختصارات ليتناسب ذلك مع حجم السلسلة التي تصدرها الجهلة المذكورة. وقد صدر الكتاب بالألمانية عام ٥٠٠٥ في ١٣٣ صفحة تحت عنوان: «الغزالي وديكارت: مقارنة بين الحضارات»، ولكن العنوان الداخلي مختلف بعض الشيء، وجاء على النحو التالي: الغزالي وديكارت - مقارنة فلسفية - وقد أصدرته دار النشر: . Traugott Bautz Nordhausen

# أعمال سابقة:

ولا بد هنا من الإشارة إلى أن هناك مقارنات أخرى بين الغزالي وغيره من فلاسفة أوروبيين آخرين نشرت في أوروبا وركزت على جوانب أخرى من فكر الغزالي. ومن بين هذه البحوث مقارنة بين الغزالي والقديس أوغسطين قام بها باحث ألماني





مند قرن من الزمان هو H. Frick عنوانها: Ghazalis Selbstbiorgaphie, Ein Vergleich mit Augustins Konfessionen. Leipzig 1919تتعلق باعترافات أوغسطين والمنقذ من الضلال للغزالي. وهناك مجال ثرى للبحث أمام علم المقارنات الفلسفية في العصر الوسيط في أوروبا. فالثابت أن أوروبا التي نقلت الفلسفة اليونانية إلى اللغة اللاتينية في العصر الوسيط قد تأثرت بالشروح العربية التي نقلتها أيضا فضلاعن المؤلفات الفلسفية العديدة للفلاسفة المسلمين وبخاصة فلسفة ابن رشد، وكان لذلك كله أثره العميق في الاتجاهات الفلسفية الأوروبية حينذاك. وفي هذا الصدد لا بد من الإشارة أيضا إلى ما بذله حاكم صقلية فريدريك الثاني – الذي أصبح إمبر اطورا لألمانيا فيما بعد – من جهود في التعريف بالفلسفة الإسلامية. والترجمات العديدة من تراث الفلسفة العربية إلى اللاتينية والتي أهداها إلى العديد من المراكز العلمية في أوروبا فإنها خير شاهد على ذلك ، كما أن الندوات الفلسفية التي كان يعقدها في قصره في (بالريمو) والتي كانت تدور حول قضايا الفلسفة العربية تدل على أنه كان من عشاق الفلسفة العربية الإسلامية.

#### علم المقارنات الفلسفية والتجديد:

إن مما لا شك فيه أن تراثنا يشتمل على كنوز قيمة ولكنها في حاجة إلى غواصين مهرة ليبحثوا عنها ويستخرجوها



و يعرضوها عرضا جيدا و جديدا للاستفادة منها<sup>(٧)</sup>، وليس فقط الوقوف بها عند مجرد الاجترار الثقافي الذي لا يضيف إليها شيئا جديدا. ومن جانب آخر ضرورة البحث عن العلاقات المباشرة أو غير المباشرة في هذا التراث مع تراث الآخرين لا بقصد التغنى بالأمجاد واجترار ذكريات جميلة وإنما بتجديد التفاعل مع فكر وعلم الآخرين. فهذا التفاعل مفيد للجانبين وإبرازه يساعد على تنمية ما لدينا من عناصر استفاد منها الآخرون، والاستفادة أيضا بما لدى الآخرين من جوانب قد تكون مفيدة لنا، وقد كان فيلسوفنا العظيم ابن رشد على صواب حين أكد على أن الاطلاع على ما لدى الآخرين واجب بالشرع - كما سبق أن أشرنا إلى ذلك ، والعلم - مطلق علم -في حاجة مستمرة إلى الزيادة والفضل. وفي هذا الصدد نجد أن القرآن الكريم يطلب من النبي عَلِيُّ أن يدعو ربه بدعاء هو تعليم لنا في الوقت نفسه أيضا وهو قوله تعالى: ﴿ وَقُل رُّبِّ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ (طه: ۱۱٤).

وفي ذلك أيضا يقول الطبيب والفيلسوف أبو بكر الرازي (في ذلك أيضا يقول الطبيب والفيلسوف أبو بكر الرازي (معرف ١٩٢٥ - ٩٦٥ م): «اعلم أن كل متأخر من الفلاسفة إذا صرف همته إلى النظر في الفلسفة وواظب على ذلك، واجتهد فيه وبحث عن الذي اختلفوا فيه لدقته وصعوبته عَلْم من تقدمه منهم، وحفظه واستدرك بفطنته وكثرة بحثه ونظره

<sup>(</sup>٧) راجع مقالنا: التراث بين التجديد والتبديد - مجلة الأزهر - (محرم ١٤٣٦ - ١٤٣١)





أشياء أخرى، لأنه مهر بعلم من تقدمه، وفطن لفوائد أخرى واستفضلها، إذ كان البحث والنظر والاجتهاد يوجب الزيادة والفضل $(^{\wedge})$ .

وما ينطبق على الفلسفة ينطبق على كل العلوم الإسلامية وغيرها من علوم وفنون متنوعة. فكل ذلك يتفق مع تطور الحياة، ويشري هذه العلوم ويجدد شبابها، ويقدمها للأجيال الجديدة مضافا إليها ثمارا جديدة. فالجمود على ما تركه الأسلاف من تراث بشري دون أية إضافة جديدة يعد إهانة لهذا التراث وتحنيطا له وحجبا له عن الأجيال الجديدة. وهذا أمر مضاد لسنة الحياة في التغيير والتجديد المستمرين إلى قيام الساعة.

#### أهمية هذا العلم:

إن علم المقارنات الفلسفية – الذي لا يزال في مرحلة التخليق – إذا صح هذا التعبير – يبين لنا أن الإنسان أينما كان وأنى كان معدنه واحد وجوهره واحد، وليس هناك منذ بدء الخليقة وإلى أن تقوم الساعة شعب يمتاز عن شعب آخر إلا في الأمور الثانوية الظاهرية الشكلية نتيجة ظروف بيئية أو مناخية أو اقتصادية أو اجتماعية.

ولكن ذلك كله لن يكون له الأثر الحاسم في تغيير وضعية الإنسان. والفلسفة لا تعترف بالفوارق الشكلية، فالإنسان – مطلق إنسان – حيوان ناطق بمعنى أنه كائن حي عاقل.

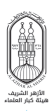
<sup>(</sup>٨) مناهب العلماء المسلمين في البحث العلمي للدكتور فرانتز روزنتال ص ١٨٥ - ترجمة أنيس فريحة، دار الثقافة - بيروت ١٩٨٠.





وعلم المقارنات الفلسفية يكشف عن مدى التفاعل الفكري والثقافي بين الشعوب. والتشابه بين الأفكار أو الثقافات لدى الشعوب المختلفة ليس دائما نتيجة توارد خواطر، بل يعبر أيضا عن تلاحم فكري وتفاعل ثقافي بطريق مباشر أو غير مباشر. ومن شأن ذلك أن يقرب بين الشعوب ويشيع بينها ثقافة الحوار، ويزيد من فرص التفاهم بين الناس من مختلف البقاع، ويدفع إلى أهمية التعايش المثمر الذي يقوي الروابط بينهم في كل القارات، ليتأكد لهم في النهاية أن مصير الجميع واحد، وأن هذا العالم الواحد هو عالمنا جميعا، وأن علينا أن ندرك أن مصيرنا واحد. ومن هنا فإن من الضروري أن تتعاون جميع الشعوب من أجل إقرار السلام في العالم.

وأعتقد أن عالم اليوم يدرك تماما ضرورة اعتماد الكل على الكل وأن على الجميع أن يعمل كفريق واحد من أجل الجميع . وهذه ليست مجرد أحلام ، فوقائع الحياة المعاصرة والتطورات المتلاحقة في عالم اليوم تؤكد لنا هذه الحقيقة . وقد أكون مبالغا أو مغرقا في التفاؤل إذا قلت إن علم المقارنات الفلسفية قد يكون مجرد خطوة على طريق التفاهم بين الحضارات ، فقد انتهى – من وجهة نظرنا على الأقل – زمن الفلسفات التي تدعو إلى الصدام بين البشر ، كما روج لذلك صمويل هنتنجتون قبل نهاية القرن الماضي لما سماه «صدام الحضارات» ، وكما سبق أن قبال بذلك الفيلسوف الإنجليزي (توما هوبس ١٥٨٨ – المني ذهب إلى القول بأن من الخطأ الاعتقاد بغريزة اجتماعية تحمل الإنسان على الاجتماع والتعاون ، وإنما الأصل



أو «حال الطبيعة» أن الإنسان ذئب للإنسان وأن الكل في حرب ضد الكل<sup>(٩)</sup>.

#### منطلقات لعلم المقارنات الفلسفية:

من المفيد من أجل تمهيد الطريق أمام علم المقارنات الفلسفية أن نستحضر في ذهننا تطور الفكر الفلسفي الإسلامي. فهناك حقيقة تاريخية لا يجوز تجاهلها وتتمثل في أن فهم الفلسفة الإسلامية في كثير من جوانبها لا يمكن أن يتحقق إلا بعد معرفة الفلسفة اليونانية القديمة، فقد كان التفاعل بينهما واضحا بشكل لا يحتاج إلى دليل أو برهان.

ولم يقتصر التأثر بالفلسفة اليونانية على الفكر الفلسفي الإسلامي، بل تعداه إلى علم الكلام، وفيي هذا المجال قضايا عديدة يمكن بحثها. ونشير هنا إلى مثال واحد في علم الكلام: فطلابنا في الدراسات العليا في كليات أصول الدين كانوا يدرسون - وربما حتى الآن - كتاب العقائد النسفية لسعد الدين التفتازاني. ومن العبارات المشهورة في هذا الكتاب والتي كانت دراستها تستغرق أكثر من شهرين العبارة التالية: «حقائق الأشياء ثابتة والعلم بها متحقق خلافا للسوفسطائية».

وهـذه القضيـة بحذافيرها منقولـة من الفلسـفة اليونانية. وقد أثيرت لدى فلاسفة اليونان قبل ظهور الإسلام بألف عام عندما ظهر السوفسطائيون الذين أنكروا الحقائق وشككوا

<sup>(</sup>٩) راجع: تاريخ الفلسفة الحديثة ليوسف كرم ص ٥٤ – دار المعارف ١٩٥٧.

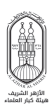




الناس في معارفهم، وبخاصة ما أثر عن جورجياس من قوله في قضاياه الثلاث الشهيرة وهي: لا يوجد شيء، وإذا كان هناك شيء فالإنسان قاصر عن إدراكه وإذا فرضنا أن إنسانًا أدركه فلن يستطيع أن يبلغه لغيره من الناس. وقد تصدى للسوفسطائيين أقطاب الفلسفة اليونانية بدءا بسقراط ومرورا بأفلاطون وانتهاء بأرسطو وأبطلوا مذاهبهم (١٠٠). كما تأثر علماء الكلام أيضا بالمنطق الأرسطي وتحمسوا له وفي مقدمتهم الغزالي الني اعتبر المنطق مقدمة ضرورية لكل العلوم.

ومن جانب آخر كان التفاعل واضحا أيضا بين الفلسفة الإسلامية والفلسفة الأوروبية في العصر الوسيط. ومن هنا يمكن القول أيضا بأن فهم الفلسفة الأوروبية الوسيطة فهما جيدا يتوقف على التعرف على الفلسفة الإسلامية. فمن الثابت أن أوروبا لم تتعرف على الفلسفة اليونانية القديمة أول مرة إلا عن طريق العرب. فقد ترجم الأوروبيون إلى اللاتينية في العصر الوسيط كل ما وصل إلى أيديهم من ثمار الفكر الفلسفي الإسلامي واليوناني المترجم إلى العربية بشروح وتعليقات فلاسفة المسلمين، وأبرزهم الفيلسوف ابن رشد. ولم يبدأ الأوروبيون النقل من اليونانية مباشرة إلا بعد سقوط السطنطينية عام ٣٥٦ افي يد العثمانيين وهجرة العلماء اليونان إلى إيطاليا الذين حملوا معهم ما استطاعوا أن يحملوه اليونان إلى إيطاليا الذين حملوا معهم ما استطاعوا أن يحملوه

<sup>(</sup>١٠) (تاريخ الفلسفة اليونانية) ليوسف كرم، ص ٤٨ وما بعدها.



# من تراث الفلسفة اليونانية المخطوط باليونانية(١١). مجالات البحث في المقارنات الفلسفية

لعله قد اتضح مما عرضناه في الصفحات السابقة أن مجالات البحث في علم المقارنات الفلسفية المقترح مجالات واسعة ومتنوعة، وتتسع لكل عصور الفلسفة. ولكن المجال الثرى للبحث في هذا الصدد، والذي لا يزال يمثل أرضا خصبة لم تستغل بعد ، يتمثل في رأينا في علاقة الفلسفة الإسلامية بالفلسفة الأوروبية الحديثة. فقد راج القول بأن الفلسفة الأوروبية الحديثة جديدة كل الجدة، وأنها تكاد أن تكون قد نسبجت على غير مثال سابق. ويضرب المثل في هذا الصدد بفلسفة ديكارت التي تعد الأساس المكين الذي انطلقت منه الفلسفة الحديثة. ومن النادر أن تجد في بعض البحوث

(١١) منه نضع سنوات كنت مدعوًا الإلقاء محاضرة في مدينة زيوريخ بسويسرا. وقد رتب لي سفيرنا هناك في ذلك الوقت الفريق مجدي شعراوي لقاء مع رئيس الاتحاد السويسري (رئيس الجمهورية). وفي مكتبه المتواضع في مدينة بيرن دار بيننا حديث ممتع حول الفلسفة. وقد آمت الحديث إلى الحقيقة التاريخية المهمة التي أشرت إليها أعلاه وهي أن الأوروبيين قد تعرفوا على الفلسفة اليونانية أول مرة عن طريق الترجمة من العربية. ولكن رئيس الاتحاد السويسري قال إنه قرأ كتابا يشير فيه المؤلف إلى أن الترجمة من اليونانية قد بدأت قبل ذلك بفترة طويلة مما يعنى أن الأوروبيين قد تعرفوا على الفلسفة اليونانية أول مرة عن طريق الترجمة من اليونانية. وأضاف رئيس الاتحاد السويسري بأنه سأل أحد الرهبان المهتمين بالبحوث الفلسفية عن رأيه في هذه القضية. وكانت إجابة الراهب متفقة مع ما ذكرته من أن الأوروبيين قـد تعرفوا على الفلسفة اليونانية أول مرة عن طريق الترجمة من العربية إلى اللاتينية قبل أن تتاح لهم فرصة الترجمة المباشرة من اليونانية إلى اللاتينية.





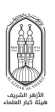


الفلسفية الأوروبية الحديثة بعض الإشارات أو التلميحات بوجود تشابه بين بعض الأفكار في الفلسفة الحديثة وما يماثلها في الفلسفات السابقة، وبخاصة الفلسفة الإسلامية. وفي الغالب يميل الباحثون إلى ترجيح القول بأنها مجرد توارد خواطر، وليست ناتجة عن التأثر بفلسفات سابقة.

وفي الصفحات التالية نشير إلى بعض الأفكار التي عرفتها الفلسفة الإسلامية ولها نظير في الفلسفة الأوروبية الحديثة، وهي فلسفة لاحقة بطبيعة الحال. وأول ما يصادفنا في هذا الصدد المقارنة بين فلسفة كل من الغزالي وديكارت، والتي جعلت الباحث السويسري Wolzogen – الذي سبق أن أشرنا إليه – يجعلها نموذجا ممتازا لعلم مستقبلي يمكن أن يُطلق عليه علم المقارنات الفلسفية.

# (أ) المقارنة بين الغزالي وديكارت:

وفيما يلي نورد بعض ردود الأفعال على هذه المقارنة بين الغزالي وديكارت. والفيصل المعتبر بطبيعة الحال هو البحث العلمي الموضوعي المحايد، وليس الهوى والغرض. وأول رد فعل على ما توصلت إليه المقارنة بين الغزالي وديكارت كان من جانب الأستاذ أنطون اشبيتالر A. Spitaler وهو أستاذ مستشرق بارزيهتم باللغات السامية وله سمعة طيبة في الأوساط الاستشراقية. فعندما أعددت رسالتي للدكتوراه بالألمانية في جامعة ميونيخ مقارنا فيها مقارنة تفصيلية بين منهج الشك لدى كل من الغزالي وديكارت وانتهيت في هذا



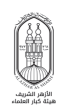
البحث إلى إثبات اتفاق الفيلسوفين اتفاقا يكاد أن يكون تاما في خطوات المنهج وكذلك في النتائج التي ترتبت على استخدام هذا المنهج – رأى أستاذي راينهارد لاوت R. Lauth – الذي لا يعرف العربية – ضرورة قيام أحد المستشرقين بمراجعة النصوص الواردة في الرسالة والتي ترجمتها من العربية إلى الألمانية. وقد وقع الاختيار على الأستاذ اشبيتالر لهذا الغرض.

وقد اعتمد هذا الأستاذ مشكورا ما قمت به من ترجمات دون أن يغير حرفا واحدا إلا أنه قال إنه على الرغم من وجود تشابه واضح بين أفكار ديكارت والغزالي فإننا لا يمكن أن نقول بأن ديكارت قد تأثر بالغزالي، وكل ما يمكن أن يُقال هو إن الأمر يدور حول توارد خواطر. وكان ردي عليه أن اهتمامي في البحث كان منصبا على المقارنة الفلسفية التي أظهرت التشابه الذي يكاد أن يكون تاما بين أفكار الفيلسوفين ولم أتعرض في بحثي من قريب أو بعيد إلى مسألة التأثير والتأثر، والصلة التاريخية بين كل من الغزالي وديكارت، فهذا موضوع آخر يحتاج إلى أدلة مادية لا أملكها.

ولكن هناك أستاذا آخر اسمه الأستاذ فاين Wein – الذي كان يدرس لديه في جامعة جيسن بألمانيا زميل لنا هو عبد الغفور الأسود – عندما قرأ البحث قال من تلقاء نفسه: إن هذا يعني أن الغزالي وليس ديكارت هو أبو الفلسفة الحديثة.

وهناك بعض الباحثين المسلمين قد قطع - دون دليل مادي - بتأثر ديكارت بالغزالي. ومن بينهم الأستاذ شريف في الهند





في كتابه بالإنجليزية عن الفكر الإسلامي (١٢)، وعثمان الكعاك في تونس. ولكننا نود أن نصرف النظر عن هذه الدعاوى التي تنقصها الأسانيد. ونشير فقط إلى أحدث ما توصل إليه الباحثون في هذا الصدد.

لقد ترجم الزميل عبد الصمد الشاذلي – الذي يعيش في ألمانيا منذ أكثر من خمسين عاما – كتاب المنقذ من الضلال للغزالي إلى الألمانية ونشره عام ١٩٨٨م في أشهر سلسلة فلسفية في ألمانيا وهي سلسلة المكتبة الفلسفية. وأشار في مقدمت للترجمة إلى أن هناك حقيقة ثابتة تتمثل في أن بعض المستشرقين الذين كانت تربطهم صلة صداقة بديكارت كان لديهم النص العربي لكتاب المنقذ من الضلال للغزالي، وهو الكتاب الذي عرض فيه الغزالي منهجه الفلسفي الذي يتفق مع منهج ديكارت.

ومن بين هؤلاء الأصدقاء المستشرق الشهير جاكوب جوليوس Jakob Golius ( ١٦٦٧ - ١٥٩٦) كما كان لدى ليفينيوس فارنر Levinius Warner - وهو تلميذ لجوليوس المشار إليه - مخطوط لكتاب المنقذ من الضلال، وقد آل هذا المخطوط عام ١٦٦٥ - أي بعد خمسة عشر عاما فقط من وفاة ديكارت - آل إلى مكتبة جامعة ليدن بهولندا، ولا يـزال هناك حتى اليوم في مكتبة جامعة ريبيك بليدن تحت رقم ( ١ ) 946 . 07. 946

<sup>(</sup>١٢) لقد قام الدكتور أحمد شلبي بترجمة هذا الكتاب إلى العربية.





في قسم المخطوطات العربية بالمكتبة الوطنية في باريس تحت رقم ١٣٣١ (fol. 25.24) مخطوط لكتاب المنقذ من الضلال كان معروفا في فرنسا في العصر الذي عاش فيه ديكارت.

ومعروف أن كتاب المنقذ من الضلال للغزالي يتضمن أهم خطوات الشك المنهجي لدى الغزالي. وإن كان عثمان الكعاك التونسي والدكتور أبو ريدة يقطعان بأنه قد كانت هناك ترجمة لاتينية لكتاب المنقذ من الضلال موجودة في عصر ديكارت. ولكن المكتبة الوطنية الفرنسية قد نفت في ردها بتاريخ ولكن المكتبة الوطنية الفرنسية قد نفت في ردها بتاريخ عن الترجمة اللاتينية – نفت وجود مثل هذه الترجمة لديها، ونفت أن يكون لديها ما يسمى بمكتبة ديكارت كما أشار إلى ذلك المؤرخ التونسي عثمان الكعاك (١٣).

ولا يسزال الموضوع في حاجة إلى مزيد من البحث يتطلب من الباحث التنقل بين مكتبات باريس وهولندا والفاتيكان.

#### (ب) ابن سینا ودیکارت:

ولا تقتصر صلة ديكارت بالفلسفة الإسلامية عند حدود

<sup>(</sup>١٣) يراجع أيضا: د. محمد عبد الهادي أبو ريدة في بحثه حول «العلاقات بين الفكر الفلسفي الأوروبي في العصور الفلسطى والحديثة» ص ٢٠ - وهو بحث أعده ليكون تحية إلى طه حسين في مؤتمر دولي في مدريد، مارس ١٩٩٠. وراجع أيضا كتابنا: تمهيد للفلسفة ص ٢٥٠ وما بعدها.





الصلة المشار إليها بالغزالي، بال يمكن أن تمتد الصلة إلى غيره من الفلاسفة المسلمين. وأحدث بحث في هذا الصدد هو رسالة دكتوراه اشتركت في مناقشتها في جامعة الإسكندرية وعنوانها (النفس الإنسانية بين ابن سينا وديكارت - دراسة مقارنة). وانتهى الباحث إلى القول بأن أوجه الشبه العديدة التي قادتنا إليها الدراسة المتعمقة لموضوع النفس الإنسانية بين ابن سينا وديكارت دفعتنا إلى القول باحتمال وجود صلة بين ابن سينا وديكارت دفعتنا إلى القول باحتمال وجود صلة بين الفيلسوفين أو بعبارة أخرى باحتمال تأثر ديكارت بابن سينا سواء كان ذلك بطريق مباشر أو بطريق غير مباشر، والذي يزيد ذلك الاحتمال قوة سببان:

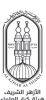
السبب الأول: ما ترجم إلى اللاتينية من مؤلفات ابن سينا مند القرن الثاني عشر حتى القرن السادس عشر الميلادي ( . . . ) .

والسبب الثاني: أثر ابن سينا في الفكر اللاتيني المسيحي (١٤).

ولكن الأمر كما نرى يدور في دائرة الاحتمال، ولا يزال الأمر يحتاج إلى بحوث تتوفر على استكمال دراسة الجانب التاريخي بناء على أدلة قوية.

<sup>( 1</sup> ٤ ) راجع ص ٢٠٥، ٢٠٥ من الرسالة المشار إليها من إعداد قناوي محمد قناوي أحمد .





### (ج) الغزالي وديفيد هيوم:

وإذا كان الأمر يبدو محل نزاع حول مدى تأثر ديكارت بأفكار الغزالي أو عدم تأثره فيما يتعلق بالشك المنهجي فإن هناك قضية أخرى من القضايا التي عرضها الغزالي بالتفصيل في كتابه (تهافت الفلاسفة) وهي مشكلة السببية لا يشك أحمد في أنها نقلت إلى اللاتينية في العصر الوسيط في أوروبا مع بقية قضايا الكتاب المذكور وردود ابن رشد عليها في كتابه (تهافت التهافت).

وينفيي الغزالي أن يكون هناك تلازم ضروري بين السبب والمسبب في الأمور المشاهدة، ويرجع الغزالي اعتقادنا بضرورة وجود هذا التلازم إلى العادة فقط. وفي ذلك يقول الغزالي ( ١٠٥٨ - ١١١١ ): «الاقتران بين ما يعتقد في العادة سببا وما يعتقد مسببا ليس ضروريا عندنا ، بل كل شيئين ليس هذا ذاك و لا ذاك هذا، و لا إثبات أحدهما متضمنا لإثبات الآخر، ولا نفيـه متضمنا لنفي الآخر ، فليس من ضرورة وجود أحدهما وجود الآخر، ولا من ضرورة عدم أحدهما عدم الآخر، مثل الري والشبرب والشبع والأكل والاحتراق ولقاء النار ( . . . ) فإنا نجوز وقوع الملاقاة بينهما دون الاحتراق، ونجوز حدوث انقلاب القطن رمادا محترقا دون ملاقاة النار . . . فأما النار وهي جماد فلا فعل لها».







وينسب الغزالي الاحتراق إلى الله تعالى إما بوساطة الملائكة أو بغير وساطة (١٠).

ويتكرر هذا النقد ذاته لعلاقة السببية على لسان ديفيد هيوم ( ١٧١١ - ١٧٧٦ ) الذي يرى «أن العلية شيء كثر بعده تكرار شيء آخر، حتى إن حضور الأول يجعلنا دائما نفكر في الثاني» فعلاقة العلية مجرد عادة فكرية، وما يزعم لها من ضرورة ناشئ من أن العادة تجعل الفكر غير قادر على عدم تصور اللاحق وتوقعه إذا ما تصور السابق (١٠٠).

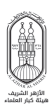
ومبدأ العلية أو السببية في رأيه «ليس إلا نتيجة مشاهدات سطحية وتعاقب ظاهري، وذلك أنا شاهدنا غير مرة بعض الظواهر يتبع بعضا فظننا أن هناك علاقة ثابتة بين التابع والمتبوع .. وإذن ليس ثمت علية ولا ارتباط ضروري بين علة ومعلولها أو مبدأ سببية – كما نسميه – وكل ما هنالك عادة ذهنية تكونت على إثر توالي الحوادث وتعاقبها فحملتنا على أن ننتظر حادثة بعد أخرى»(١٧).

ومن ذلك يتضح أن نقد هيوم لعلاقة السببية لا يختلف عن نقد الغزالي لها، والفرق الوحيد بينهما أن الغزالي بعد أن نفي الارتباط الضروري بين الأسباب والمسببات رد التأثير إلى الله

<sup>(</sup>١٦) تاريخ الفلسفة الحديثة ليوسف كرم، ص ١٦٨ (دار المعارف ١٩٥٧). (١٧) تهافت الفلاسفة (مرجع سابق)، هامش ص ٢٣٩.



<sup>( 10 )</sup> تهافت الفلاسفة للغزالي. تحقيق د. سليمان دنيا، ص ٢٣٧ وما بعدها. دار المعارف ١٩٥٨.



الذي هو مسبب الأسباب جميعا. أما هيوم فإنه ينفي السببية ويقول بالعادة ويقف عند هذا الحد ولا يجعل الله علة الأشياء.

وقد قال إرنست رينان في القرن الماضي في كتابه عن ابن رشد والرشدية (١١٠): «إن هيوم لم يقل في نقد مبدأ السببية أكثر مما قاله الغزالي».

إن عدم اطلاع هيوم على أفكار الغزالي التي كانت منشورة في أوروبا باللاتينية أمر بعيد الاحتمال. ولكن هذا ليس فقط هو الأمر الذي نريد أن نؤكد عليه هنا. فما نريد أن نشير إليه في هذا الصدد هو تعليق اثنين من المفكرين المسلمين على وجهة نظر كل من الغزالي وهيوم.

لقد قال الدكتور أحمد فؤاد الأهواني - رحمه الله - في كتابه (في عالم الفلسفة):

«إن العلم الحديث قد أخذ بوجهة نظر هيوم فآثر الابتعاد عن القول بالسببية وبالأسباب كأنها قوى مؤثره في المسببات"(١٩٠).

وفي المقابل يقول المرحوم الأستاذ عباس العقاد: «فالمعلوم أن الغزالي يرى أن الأسباب ظواهر تقارن المسببات وليس هي علتها، وهو رأي يوافقه عليه العلم الحديث الذي يكتفى بوصف الظواهر ولا يدعى استقصاء عللها «٢٠٠».



<sup>(</sup>١٨) ص ١١٢ من الترجمة العربية.

<sup>(</sup>١٩) راجع ص ١٤٥ من الكتاب المذكور.

<sup>(</sup>۲۰) راجع: ابن رشد للعقاد ص ۷۷.



وإذا كان الأمر كذلك وهو أن العلم الحديث يتفق مع النقد الذي وجهه كل من الغزالي وهيوم لمبدأ السببية فإننا لا نفهم ما يقوله الدكتور الأهواني نفسه حين يقول: «لقد اصطفت الحضارة الأوروبية آراء ابن رشد الفيلسوف في العلم فنهضت نهضتها العلمية التي نشهد ثمرتها في العصر الحاضر، وسار المسلمون وراء الغزالي فتأخروا علميا مما هو واقع أمام بصرنا»(٢١).

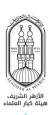
ومعروف أن ابن رشد رفض وجهة نظر الغزالي في السببية رفضا قاطعا واتهمه بالسفسطة.

وأعتقد أن التناقض واضح بين ما قاله الدكتور الأهواني تعليقا على وجهة نظر هيوم وكلامه هنا عن الغزالي. فالفكرة ذاتها باعتراف رينان نجدها عند الغزالي وهيوم، فلماذا إذن نعمد إلى قلب الحقائق ونعد الفكرة إذا كانت في رأس فيلسوف مسلم دليلا على التخلف وإذا كانت في رأس فيلسوف أوروبي نعدها دليلا على التقدمية؟

تلك هي عقدتنا في عالمنا العربي الإسلامي: عقدة مركب النقص.

ولكننا بترسيخها في الأذهان لن نستطيع أن نتقدم خطوة واحدة إلى الأمام. كما لن نستطيع أن نقضي على عقدة التفوق في نفس المواطن الغربي. وسنظل في نظره أقواما متخلفين عاجزين لا نحظى لا بالاحترام ولا بالتقدير.

<sup>(</sup>٢١) في عالم الفلسفة للدكتور الأهواني ص ١١٧.



ومن جانب آخير فيان جعيل الغزاليي مسئولا عين تأخر المسلمين منذ القرن الثاني عشر الميلادي يعد تبسيطا غير مقبول علميا لمشكلة حضارية معقدة ، وتجاهلا للعوامل العديدة التبي أدت إلى انهيار الصرح الفلسفي، إذ لا يعقل أن مفكرا واحدا يتحمل مسئولية انهيار الحضارة الإسلامية منذ القرن الثاني عشر الميلادي. هذا إذا كان هذا الانهيار الفلسفي بعد الغزالي قد وقع بالفعل.

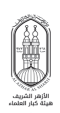
فهناك بعض المستشرقين مثل ماكس هورتن وديبور ير فضون هذا الادعاء، ويقول ديبور في ذلك: «كثيرا ما يقال إن الغزالي قضي على الفلسفة في الشرق قضاء مبر ما لم تقم لها بعده قائمة. ولكن هذا زعم خاطئ لا يدل على علم بالتاريخ ولا على فهم لحقائق الأمور. فقد بلغ عدد أساتذة الفلسفة وطلابها بعد عصر الغزالي مئات بل ألوفا»(٢٢).

### (د) إسبينوزا والفلسفة الإسلامية:

وهناك صلة وثيقة بين إسبينوزا والفكر الإسلامي، وهذه الصلة لم تكن فقط عن طريق الترجمات اللاتينية للفلسفة الإسلامية، ولكنها بالإضافة إلى ذلك، بل وقبل ذلك كانت عن طريق التراث اليهودي المتأثر بالفكر الإسلامي وبخاصة في الأندلس عن طريق موسى بن ميمون وغيره من المفكرين اليهود، فالمعروف أن إسبينوزا بوصفه يهوديا قد درس

<sup>(</sup>٢٢) تاريخ الفلسفة في الإسلام لديبور، ترجمة د. أبو ريدة ص ٢٣١.





التراث اليهودي المتأثر بالفكر الإسلامي في الأندلس قبل أن يتعلم اللاتينية.

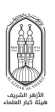
وعندما ترجم الدكتور حسن حنفي كتاب إسبينوزا «رسالة في اللاهوت والسياسة» أشار إلى أن مواقف إسبينوزا ومناهجه في التفسير ونظرياته عن ثنائية الحقيقة أو الحقيقة المزدوجة لها ما يشابهها في التراث الإسلامي عند الفلاسفة وخاصة عند ابن رشد(٢٣)، ولكن الدكتور حسن حنفي أراد أن يبعد عن نفسه شبهة الوقوع في منهج التأثير والتأثر بإرجاع إنجازات إسبينوزا إلى التراث الإسلامي مكتفيا بإثبات المشكلات المشتركة والحلول المتشابهة التي قدمها إسبينوزا والفلاسفة المسلمون.

وإذا كنا نعتقد - كما يسرى أبو بكر الرازي أيضا - أنه لا يوجد فيلسوف يبدأ من نقطة الصفر وأن البناء الفلسفي بناء تشترك فيه الأجيال ويضيف إليه كل جيل شيئا جديدا يمهد به السبيل لمن يجيء بعده (۲۰)، فإننا نعتقد أن صلة إسبينوزا بالفكر الإسلامي جديرة بالبحث، ليس فقط على مستوى بيان المشكلات والحلول المتشابهة، بل بناء على منهج التأثير والتأثير، لا من أجل أن نتغنى بأننا أصحاب فضل، ولكن لبيان مدى استمرارية الفكر الفلسفي وتواصله مخترقا الحواجز الجغرافية والحضارية بوصفه فكرا إنسانيا يشكل بناء متكاملا.

<sup>(</sup> ٢٤ ) راجع: مناهج العلماء المسلمين في البحث العلمي للدكتور فرانتز روزنتال ص ١٩٨٥ دار الثقاف بيروت ١٩٨٠.



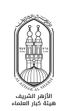
<sup>(</sup>٣٣) ص ٧ من الكتاب المذكور.



وغير خاف أن نظرية وحدة الوجود التي تنسب لابن عربي لها ما يماثلها في فلسفة إسبينوزا، وجبرية إسبينوزا لها ما يماثلها أيضا في الفكر الإسلامي، فالموضوع جدير بالبحث، ولو كان الغربيون في موقعنا لكانوا قد وفوا هذا الجانب ما يستحقه من دراسات وبحوث، وقد فعلوا كثيرا من ذلك في صلة الفلسفة الإسلامية بالفلسفة اليونانية بناءً على منهج التأثير والتأثر وبالغوا في ذلك أشد المبالغة لدرجة أدت بالأستاذ رينان إلى أن يقول: إن الفلسفة الإسلامية ليست شيئا آخر غير الفلسفة اليونانية مكتوبة بحروف عربية.

وقبل أن نترك إسبينوزا نود في هذا الصدد أن نسجل ملاحظة تتعلق بنظرية الحقيقة المزدوجة التي تظهر في فلسفة إسبيوزا والتي كثيرا ما يقال إن لها نظيرا لدى ابن رشد الذي يُشاع أنه – كما تقول بعض المعاجم الفلسفية الغربية الحديثة – قد ذهب إلى القول بأن ما هو حق من الناحية الفلسفية قد يكون باطلا من الناحية الدينية، وأن التناقض بين العقيدة والمعرفة أمر لا يمكن تفاديه؛ ولذلك دعا ابن رشد –حرصا منه على العقيدة الدينية – إلى الفصل بين الدين والفلسفة، وهذا التعارض بين الحقيقتين الدينية والفلسفية أدى إلى اتهام ابن رشد في أوروبا في العصور الوسطى بالزندقة واعتباره رمزا للإلحاد، ولا يزال يتردد صدى هذه النظرية منسوبة إلى ابن رشد حتى الآن.

والحق أن ابن رشد -كما سبق أن أشرنا في مناسبة أخرى-بريء تماما من هذه النظرية وأن الرشدية اللاتينية هي التي



نسبت إليه هذه النظرية ، وقد انتهى هنري كوربان إلى هذه النتيجة أيضًا حين قال: «لقد كان من الإفراط في الرأي أن ينسب لابن رشد نفسه القول بوجود حقيقتين متعارضتين ، وإن المذهب الشهير القائل بحقيقة مزدوجة كان بالفعل من نسج الرشدية اللاتينية السياسة »(٥٠٠).

وهكذا يتضح لنا أن هناك أفكارًا فلسفية إسلامية قد تم تأويلها في الغرب أو تحويرها على غير ما أراد بها أصحابها وذلك لمعارضة الكنيسة الكاثوليكية بها بطريق غير مباشر.

### (ه) الغزالي والفلسفة النقدية:

وهناك مجال ثري للبحث في مدى صلة الفلسفة النقدية للغزالي بالفلسفة النقدية للفيلسوف الألماني العملاق كانْت، وفي بداية العشرينيات من القرن الماضي ألف أحد الباحثين النمساويين وهو أوبرمان Obermann كتابًا كبيرًا عن الغزالي بعنوان (الذاتية الدينية والفلسفية للغزالي) اعتبر فيه الغزالي الفيلسوف النقدي في الفلسفة العربية أو بمعنى آخر اعتبره (كانْت) الفلسفة العربية (٢٠٠).

ص 12 من الكتاب المذكور المنشور بالألمانية في فيينا وليبتزج عام 1971م. ونود أن نشير هنا إلى أن النطق الصحيح في الألمانية لاسم الفيلسوف (كانت) هو: كانت Kant بالتاء، ولكن الكثيرين من المشتغلين بالفلسفة من العرب ينطقون ويكتبون الاسم هكذا: كانْط، وهو خطأ شائع، وهذه على كل حال مسألة ثانوية.



<sup>(</sup>٢٥) تاريخ الفلسفة الإِسلامية لهنري كوربان ص ٣٦٢ بيروت ١٩٦٦.

J. Obermann; Der philosophische und religioese (۲۲) Subjektivismas Ghazalis. Wien Leipzig 1921



ومن المعروف أن (كانْت) عندما قرأ نقد هيوم للسببية -الـذي هو نفسـه نقـد الغزالي لها- قـال: لقـد أيقظني هيوم من سُبات الاعتقادات (٢٧)، و ثبورة الغزالي على الميتافيزيقا اليونانية المتمثلة في فلسفة كل من الفارابي وابن سينا، شبيهة بثورة كانْت على ميتافيزيقا الفلاسفة السابقين عليه.

ونود أن نشير هنا إلى أننا لا نبحث بالضرورة عن مؤثرات (غزالي)على (كانت) بطريق مباشر أو غير مباشر، إنما نشير فقط إلى بعض وجوه الشبه التي قد تساعد الباحثين على التنقيب عن جذور الفلسفة النقدية لكل من الغزالي وكانت على السواء، فعلم المقارنات الفلسفية المأمول لا يجوز أن يتركز الاهتمام فيه على البحث عن المؤثرات القريبة أو البعيدة على هذا الفيلسوف أو ذاك، فهذا -في نظرنا- أحد الجوانب فقط، وفي حالة ما إذا كانت هناك مؤشرات توحى بذلك ، وقد بدأنا هنا الحديث بالباحث النمساوي أو بر مان حتى لا يفهم البعض أن هدفنا هو البحث عن المؤثرات الفلسفية لدى هذا الفيلسوف أو ذاك من فلاسفة الغرب أو الشرق، فعلم المقارنات الفلسفية ليس علما شرقيًا أو غربيًا، ولا ينبغي أن يكون كذلك، وإنما هو علم فلسفى في المقام الأول مفتوح أمام الباحثين من كل المذاهب والجنسيات، وليس هناك حرج أو مانع من أن يأتي باحث مسلم أو غير مسلم فيكتشف لدى بعض الفلاسفة المسلمين مؤثرات شرقية أو غربية، فالبحث عن الحقيقة هو الهدف ولا شيء غير ذلك.

Kant; Prolegomeoa. P. 6. Hamburg 1965 ( TV )





ويُعد الغزالي -في حقيقة الأمر بكتابه (تهافت الفلاسفة) أول فيلسوف عربي يقوم بحملة نقدية منهجية ضد ميتافيزيقا الفلاسفة السابقين عليه وبخاصة الفارابي وابن سينا، وحملة الغزالي النقدية هذه لم يكن هدفها هدم الفلسفة كما يتوهم البعض فقد أطلق على كتابه اسم (تهافت الفلاسفة) الذي يناقش فيه آراء الفارابي وابن سينا في عشرين قضية أهمها ثلاث قضايا ميتافيزيقية، وهي القول بقدم العالم، وبعلم الله بالكليات لا بالجزئيات، وبأن البعث سيكون بالروح فقط، ونقده منصب على إبطال براهين الفلاسفة التي أرادوا من خلالها إثبات صحة ما ذهبوا إليه، ولكن الغزالي إذ يبطل آراء الفلاسفة في هذا الصدد فإنه يبين أن هذه مسائل غيبية لا يستطيع العقل وحده إداركها، وهو في حاجة إلى الوحي لإثبات ذلك.

والفيلسوف (كانْت) يعترف في بداية كتابه (نقد العقل الخالص) بأن هناك مسائل يشتغل العقل بها ولكن لا يستطيع أن يجيب عنها لأنها فوق قدرات العقل، وفي ذلك يقول:

«إن للعقل الإنساني قدرا خاصا في ضرب من ضروب معارفه من حيث إنه مثقل بمسائل لا يستطيع أن يتفاداها لأنها معطاة له في طبيعة العقل ذاته، ولكنه أيضا لا يستطيع أن يجيب عنها لأنها تتجاوز كل قدرات العقل الإنساني»(٢٨).

وقد خاض الفيلسوف (كانْت) أيضا حملة نقدية منهجية

.Kant : Kritik der reinen Vernunft.p. 5, 1962 (YA)



في كتابه (نقد العقل الخالص)، وبين أن الجهود التي بذلت من جانب الفلاسفة لمعرفة قضايا النفس الإنسانية والعالم والله لم تكن إلا أوهاما قائمة على تصورات لموضوعاتها تقع خارج نطاق التجربة الممكنة، ومن هنا انتهت هذه العلوم إلى نتائج يعتبرها أغاليط ومتناقضات (٢٩).

والنتيجة التي انتهى إليها (كانت) إزاء المعارف الميتافيزيقية التي هي معارف عقلية مجردة قد أثارت ضده عاصفة من السخط والنفور من فكره لدى أصحاب الميتافيزيقا التقليدية ولدى رجال اللاهوت أيضا نظرا لأن هذه القضايا الميتافيزيقية التي رفضها باسم العقل النظري هي ذاتها قضايا الدين.

ولكن (كانْت) بذلك لم يكن يريد أن يهدم لمجرد الهدم، ولم يكس أيضا معاديا للديس، وإنما كان يهدف إلى استبعاد الميتافيزيقا من هذا القبيل تمهيدًا لإقامة ميتافيزيقا جديدة تكون خالية من المآخذ التي أخذها على الميتافيزيقا التقليدية.

ومن ناحية أخرى فإن الأمر هنا لا يدور حول وجود أو عدم وجود الميتافيزيقا، فهي أمر واقعي بوصفها استعدادًا طبيعيًا للعقل، لا ينتظر من العقل العدول عنه تماما، ولكن العقل النظري لم يستطع أن يتوصل إلى حل لإثبات القضايا التي شغل نفسه بها وبخاصة الحرية وخلود الروح ووجود الله.

<sup>(</sup> ٢٩) المرجع السابق ص ١١٨ وما بعدها: أيضا: رواد المثالية في الفلسفة الغربية: د. عثمان أمين ص ٤٤ وما بعدها دار المعارف ١٩٦٧.



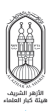


ولكن ما رفضه (كانْت) باسم العقل النظري عاد فسلم به باسم العقل العملي، وقبل هذه القضايا على أنها من مسلمات العقل العملي، فإذا كانت هذه المسلمات تفتقد البرهنة العقلية فهناك ما يؤيدها عن طريق الأخلاق، فالقانون الأخلاقي يتطلب العدالة، أي السعادة التي تتناسب مع الالتزام بالفضيلة، والعناية الإلهية وحدها هي التي تستطيع أن تضمن تحقيق هذه العدالة، ومادامت العدالة غير متحققة في هذه الحياة فيلزم أن يكون هناك إله وخلود للروح ويلزم أن تكون هناك حرية ما دامت الفضيلة لن تتحقق بدون ذلك كله، وبذلك أنقذ ما دامت الفضيلة لن تتحقق بدون ذلك كله، وبذلك أنقذ (كانْت) قضايا الدين بوصفها موضوعا للاعتقاد، وفي ذلك يقول: «لقد اضطرات إذن أن أرفع المعرفة كي أحصل على مكان للإيمان» (٣٠٠).

وهكذا انتهى الفيلسوف (كانْت) إلى موقف مشابه لموقف الغزالي من الميتافيزيقا التقليدية، فالغزالي وجد أن الوحي هو المنقذ من إخفاق الميتافيزيقا، والفيلسوف (كانْت) وجد أن المنقذ من هذا الإخفاق هو الأخلاق التي تنتهي إلى إثبات وجود الله كما أشرنا وبذلك أنقذ (كانْت) الإيمان في مقابل المعارف النظرية، وعبارته المشار إليها أبلغ دليل على ذلك.

ونترك للقارئ أن يتبين مدى تقارب الحل الذي توصل إليه كل من الفيلسوفين، وإن اختلفت لديهما الوسيلة الموصلة إلى هذا الحل في بعض التفاصيل التي انفرد بها (كانت).

<sup>.</sup> Kritik der reinen Vernunft. P. 28 (v·)



وفي عام ١٩٧٨م قدّم باحث أفغاني رسالة للدكتوراة إلى كلية أصول الدين بالقاهرة بعنوان (الميتافيزيقا بين الغزالي وكانْت دراسة مقارنة).

وقد أبرز الباحث الأفغاني في رسالته المذكورة الكثير من أوجه الشبه بين الفيلسوفين، ولا نريد أن نخوض هنا في التفاصيل، ولكننا نود أن نشير فقط إلى أن مجال البحث في هذا الموضوع لا يزال فيه متسع لباحثين آخرين، وبخاصة أن الباحث الأفغاني لم يعتمد على مراجع أجنبية وإن كان قد ذكر في مراجعه ترجمة إنجليزية لنقد العقل الخالص ونقد العقل العملي، واعتمد على الترجمات العربية لمؤلفات (كانت)، وأهمها وهو كتاب (نقد العقل الخالص) - ترجمته العربية رديئة وفي حاجة إلى الكثير من المراجعات، ولعلها قد زادت (كانت) غموضا على غموض.

### (و) إخوان الصفا وأفكار ابن خلدون:

ويمكن الإشارة أيضا في مجال صلة الفلسفة الإسلامية بالفلسفة الأوروبية أن نشير إلى إخوان الصفا تلك الجماعة التي تكونت في البصرة في القرن العاشر الميلادي وأخرجت للناس موسوعة ضخمة تتناول كل فرع من فروع المعرفة الإنسانية كانوا روادا لفلاسفة عصر التنوير في فرنسا في القرن الثامن عشر وما أخرجوه للناس من موسوعات، كما أن أفكار ابن خلدون في فلسفة التاريخ والفلسفة الاجتماعية قد أثمرت ثمارها في أوروبا وأحسن القوم هناك استخدامها في حين أننا



كنا قد تجاهلناها تماما وبدأنا عن طريق أوروبا نلتفت إليها مرة أخرى.

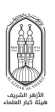
### (ز) ليبنتزوالفلسفة الإسلامية:

ويمكن أيضا عقد مقارنات ثرية بين مذهب الذرات الروحية لدى الفيلسوف ليبنتز ومذهب الجوهر الفرد لدى الفلاسفة المسلمين ومتكلميهم وبخاصة من أرجع العلية الوحيدة في الربط بين الجواهر إلى الله -تعالى - ، ومعروف أن ليبنتز ينفي أن يكمون هناك تفاعل أو تأثير متبادل بين الذرات ويرجع الأمر إلى التناسق الأزلى الذي قدره الله في الأزل للربط بين الذرات.

وليس هذا هو المجال الوحيد للمقارنات بين ليبنتز والفلسفة الإسلامية، فقد أشار المرحوم الدكتور محمود قاسم إلى مجال آخر في بحث له بعنوان (الخيال لدى ليبنتز ومحيى الدين بن عربي).

وقد أشار العقاد في كتابه عن ابن رشد (٣١) إلى أن مذهب ليبنتز في الممكنات المجتمعة ليس بعيدًا عن مذهب ابن رشد في الممكنات المخلوقة فخلاصة مذهب ليبنتز أن تغيير ممكن واحد ليس بالمستحيل، ولكن تغيير الممكنات التي يتمم بعضها بعضا ويتعلق بعضها بغرض البعيض الآخر هو المستحيل؛ ولهذا كان يقول عن هذا العالم إنه أحسن العوالم الممكنة.

<sup>(</sup>٣١) ص ٥٢ من الكتاب المذكور.



وهذا بعينه هو كلام ابن رشد حيث رد على القائلين بجواز تغييب الممكنات وأن هذا العالم كلبه جائز أو غير واجب فهو قابل للتغير ، فقد كان جواب ابن رشد على هذا القول هو أن المخلوقات التي خلقها الله على صورة من الصور لحكمة يريدها لا يمكن أن تتغير وإلا كان خلقها على تلك الصورة عبثا، والعبث مستحيل في حق الله.

ولا شك أن ليبنتز وهو الفيلسوف الواسع الاطلاع قد تعرّف بشكل أو بآخر على التراث الفلسفي الإسلامي الذي ترجم إلى اللاتينية منذ القرن الثاني عشر الميلادي وما بعده، وقد كانت وجهة نظر ليبنتز هي محاولة التوفيق بين المذاهب والاتجاهات الفلسفية المختلفة والخروج بنسق جديد، ويقول هو في ذلك: «لقد تكشَّف لي نسق جديد، ومنذئذ تكشف لى الأشياء عن جوانب جديدة في داخلها ، وهذا النسق يربط أفلاطون بديمقريط، وأرسطو بديكارت والمدرسيين بالفلاسفة المحدثين، واللاهوت والأخلاق بالعقل، ويأخذ من كل شهيء أجمل ما فيه ، ويطوره تطويرا لم يصل إليه أحد من قبل» ( $^{(77)}$ .

والأمر المؤسف في هذا النسق الجديد الذي تكشّف للفيلسوف الموسوعي ليبنتز أنه أغلقه على الفلسفة الأوروبية وحدها في عصورها المختلفة وتياراتها المتعددة، وهذا

<sup>(</sup>٣٢) راجع كتابنا: دراسات في الفلسفة الحديثة ص ٢٢٤ دار الفكر العربي ۱۹۹۳م.





يُعد ارتدادا إلى النزعة العنصرية التي كنا نعتقد أن الفلسفة الأوروبية الحديثة كفيلة بالقضاء عليها تماما.

ولعل علم المقارنات الفلسفية يكون أرحب صدرا وأوسع أفقا ويعمل على فتح أبواب الفلسفة على مصراعيها لاحتضان كل الفلسفات والتيارات الفكرية في كل مكان في العالم والربط بينها للخروج بنسق جديد يضع الإنسان أينما كان وأنى كان في بؤرة الاهتمام دون أي تمييز عنصري أو غير عنصري، ويأخذ من كل شيء أجمل ما فيه، «ويطوره تطويرا لم يصل إليه أحد من قبل» بتعبير ليبنتز نفسه.

### خاتمة

1-لقد كانت المنطلقات أو النماذج التي أشرنا إليها في الصفحات السابقة تمثل مجرد دليل إرشادي مبدئي مقترح للتعرف على بعض الموضوعات التي يمكن أن تشكّل قاعدة مبدئية للمقارنات الفلسفية بين الفلسفة الإسلامية والفلسفة الأوروبية الحديثة، وهذا الدليل الإرشادي المقترح قابل للأخذ والرد والنقاش من أجل التوصل إلى صيغة متفق عليها للبدء في العمل التنفيذي.

وفي هذا الصدد فإن من المفيد أن يقوم الباحثون المهتمون بقضية المقارنات الفلسفية بعملية مسح شامل لنقاط الالتقاء أو الافتراق بين الفلسفتين الإسلامية والحديثة، وفضلا عن





ذلك القيام بإجراء بعض البحوث التي يمكن أن تُشكّل لبنات للبناء الفلسفي المطلوب.

وأعتقد أن إعداد خارطة بالموضوعات وقائمة بالألويات ستكون مفيدة للباحثين، وبخاصة الذين يريدون القيام بإعداد بحوث علمية للحصول على درجات جامعية ، و من ناحية أخرى فإنه يمكن بعد ارتياد الطريق وإعداد عدد من البحوث المهمة في هذا الصدد أن يكون ذلك عاملا مشجعا للسير في خطوات أكثر تقدما في هذا المجال، وذلك بعقد ندوة فلسفية مشتركة بين المشتغلين بالفلسفة في العالم العربي، يعقبها عقد ندوة بين عدد من المشتغلين بالفلسفة في أوروبا والعالم العربي؛ لتبادل الأفكار والمعلومات والبحث عن أفضل السبل للتعاون في تطوير الفكر الفلسفي ومناقشة فكرة تأسيس علم فلسفي جديد للمقارنات الفلسفية يكون من شأنه أن يُزيد من التفاهم والتقارب بين الثقافات والتواصل بين الحضارات في عالمنا المعاصر، ومن جانب آخر يمكن أن يؤدى ذلك إلى التجديد والتطوير المستمر في الفكر الفلسفي في مناطق العالم المختلفة والتواصل إلى نسق فلسفى جديد «يأخذ من كل شيء أجمل ما فيه، ويطوره تطويرا لم يصل إليه من قبل» كما كان يأمل الفيلسوف ليبنتز ، ولكن مع توسيع الدائرة لتشمل الفكر الفلسفي في كل مكان في العالم الذي هو عالمنا جميعا.

٢ ـ وقبل أن نختم حديثنا هنا نود أن نشير إلى أن هناك خيطًا رفيعًا بين الحضارات قد لا يراه المرء أو يمر عليه مر الكرام،





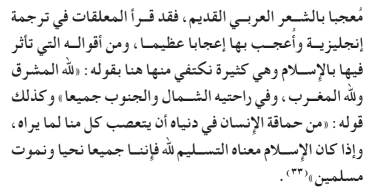
ولكن عند التدقيق في الأمر يتضح أنه يعبر بما لا يدع مجالا للشك عن رمزية التواصل الحضاري بين الشعوب والحضارات على مدى التاريخ.

وتعبيرا عن رمزية هذا التواصل الحضاري نجد أن شهادة الدكتوراه التي حصل عليها الفيلسوف الكبير (كانْت) عام ١٧٥٥م تحمل لنا مفاجأة لا تخطر على البال ولكنها قد تكون رمزا للتعبير عن هذا التواصل المشار إليه، إذ يلاحظ المرء في أعلى الشهادة صيغة البسملة (بسم الله الرحمن الرحيم) باللغة العربية وبوضوح تام.

وقد تضاربت الآراء في تفسير ذلك، ولعل أقربها إلى التصديق في رأيي هو أن عميد الكلية حينذاك كان مستشرقا يجيد العربية، وقد أراد أن يزين الشهادة بكتابة البسملة في أعلاها بخط يده باللغة العربية، ولكن الذي يعنيني في المقام الأول هو المعنى الذي يمكن استخلاصه من ذلك وهو: رمزية التواصل الحضارى.

وإذا كنت أشير إلى ذلك فإنني لا أنطلق من فراغ، فمن المعروف أن الفيلسوف كانت كان معاصرًا لأعظم أدباء ألمانيا وهو (جوته ١٧٤٩ - ١٨٣٢م)، وهذا الأديب العظيم كان على صلة وثيقة بالثقافة العربية الإسلامية، وإن إلقاء نظرة على ديوانه المعروف بالديوان الشرقي الغربي تؤكد لنا بوضوح تام التقاء الشرق بالغرب في أدب جوته، وقد قرأ القرآن وتأثر به وأعجب بالشاعر الفارسي المسلم حافظ الشيرازي كما كان





وخلاصة القول إننا نريد أن نؤكد هنا أن الثقافة الإسلامية في ذلك الوقت الذي عاش فيه كل من كانست وجوته لم تكن غريبة عن المحيط الثقافي في أوروبا بصفة عامة وفي ألمانيا بصفة خاصة، وهذا يدل على أن التواصل الحضاري كان قائمًا بين الشرق والغرب ومشجعا على تعرف كل جانب على ثقافة الآخر، والهدف النهائي من (علم المقارنات الفلسفية) المأمول ينبغي أن يكون هو الوصول إلى مرحلة التواصل الحضاري والتبادل الثقافي والثراء الإنساني بكل ما يعنيه هذا التعبير من معنى.

<sup>(</sup>٣٣) انظر كتابنا (الإسلام في مرآة الفكر الغربي) ص ١٣٦ ١٤٣، دار الفكر العربي ١٩٩٤م.





### وفيما يلي شهادة الدكتوراه التي حصل عليه الفيلسوف كانت:



هيئة كبار العلماء



AUSPICATISSIMO REGIMINE
AUGUSTISSIMI ET POTENTISSIMI PRINCIPIS AC DOMINI,

# DOMINI

MARCHIONIS BRANDENBURGICI, S.R.I. ARCHI-CAME-RARII ET PRINCIPIS ELECTORIS, SUPREMI SILESIÆ DUCIS, ETC. ETC. ETC. ETC. REGIS AC DOMINI NOSTRI CLEMENTISSIMI,

RECTORE MAGNIFICO

# COELESTINO KOWALEWSKI, ACADIMIR CANCELLARIO ET DIRECTORE, I U. D. ET PROFESSORE PRIMARIO, CONSISTORII RECII VICEPRABIDE ET OFFICIALI,

FACULTAS PHILOSOPHICA

VIRO JUVENI NOBILISSIMO ET CLARISSIMO.

EMANUELI KANT, REG. PRUSS.

PHILOSOPHIE CANDIATO DICHISSIMO.

POST EGREGIA IN SPECIMINE EXHIBITO, ET EXAMINE RIGOROSO, EDITA DOCUMENTA DOCTORIS PHILOSOPHIÆ SEU MAGISTRI GRADUM ET INSIGNIA PROXIMA JOVES, DIE XII. JUNII, NATALI BEABEVTÆ SEPTUÆGISIMA,
BIT ET SOLLMATIES ODHERET.

ILLUSTRISSIMOS REGNI PROCERES, SAGO ET TOGA INCLYTOS,
MACINIFICUM ACAD RECTOREM, ILLUSTREM CANCELLAR. ET DIRECTOREM.
PATRES ACADEMIA: CONSCRIPTOS, OMNIUM FACULTATUM PROFESSORES,
DOCTORES ET MAGISTROS.

OMNES BONARUM LITERARUM FAUTORES, NEC NON GENEROSAM ET NOBLISHMAN HUVENTUTEM ACADEMICAM, LA. QUA FAR EST, VENFRATIONE, OBSERVANTIA ET HUMANITATE

#### IOHANNES BERNHARDUS Sahn,

TS. THOU, D. LINGVAR, ORIENTAL PROF. ORD. SENAT, ACAD ET FACULT, PHIL. SENIOR, STUPENDIOR, CURAL, STYNG, JUD. INSPECT. FAC. PHIL. B. Deodecimies DECANUS, of 40 Heavy of the OpenStricks Engagemen.

P. P. REGIOMON'TI. ANNO MDCCLV DOM. II. P. TRIN.



TYPIS SACR. REG. MAJESTATIS ET UNIV. TYPOGR. JOH. HENR. HARTUNGIL





## للأستاذ الدكتورمراد وهبة على (علم المقارنات الفلسفية)

عـرض البحث على الأسـتاذ الدكتور مـراد وهبـة، ونحن نشترك معافى عضوية مجلس إدارة مركز الدراسات الفلسفية بجامعة القاهرة، وأنا أحترم الدكتور مراد وهبة وأقرأ له، وإن كنت أختلف معه في بعض آرائه، وقد صارحته بذلك منذ أول لقاء بيننا، ولم يغضب لذلك، بل على العكس كان و دودا، فالخلاف في الرأي لا يفسد للود قضية.

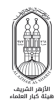
وبعد أن قرأ الدكتور مراد وهبة البحث المشار إليه كتب مقالاً في صحيفة الأهرام بتاريخ ٢١ / ٦ / ٢٠ م بعنوان: (مشروع جديد للسلام) في سلسلة مقالاته حول رؤيته للقرن الحادي والعشرين، وفيما نص هذا المقال:

### مشروع جديد للسلام د. مراد وهبة

إن القول بأن ثمة مشروعا جديدا للسلام يعني أنه كان ثمة مشروع قديم للسلام فما الحكاية؟ هي على النحو الآتي:

في القرن الثامن عشر صدر كتاب للفيلسوف الألماني العظيم كانت عنوانه (مشروع للسلام الدائم) (١٧٩٥م)،

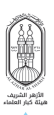




واللافت للانتباه أن كانت يفتتح كتابه على النحو الاتي: لا حاجة بنا إلى أن نتساءل عما قصد إليه صاحب فندق هولندي حين كتب هذه العبارة الساخرة (السلام الدائم) على لوحة وبجوارها رسم لمقبرة، ترى هل أراد بتلك العبارة الساخرة اللاذعة أن يوجه لوما إلى الناس بوجه عام أم أنه كان يخص رؤساء الدول المتعطشين إلى الحروب دائما، أم أنه كان يقصره على الفلاسفة الذين يستمرئون حلم السلام؟

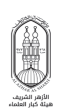
والسؤال إذن: لماذا يفتتح كانْت مشروعه للسلام بهذا الرسم الساخر بأن السلام قد مات؟ أظن أن جوابه وارد في الطبعة الثانية تحت عنوان (مادة سرية للسلام) ويقصد بها كانْت المادة التي يضعها الفيلسوف شرطا للسلام دون أن يعلن عن نفسه وتتبناها بديلا عنه السلطة التشريعية، وهذا الشرط ينص على «أن حكمة الفلاسفة الخاصة بالشروط التي يجب توافرها لكي يكون السلام ممكنا يجب أن تكون موضع المشورة من قبل الدول التي تكون مسلحة لإشعال الحروب» الحرب إذن ممكن اشتعالها ما لم يتدخل الفلاسفة.

والآن والدول كلها بلا استثناء في حالة حرب ضد مليشيات أصوليات مسلحة تزعم كل واحدة منها أنها مالكة حقيقة مطلقة تريد فرضها على سكان كوكب الأرض فإنه يمكن القول بأن حكمة الفلاسفة قد توارت ودخل الكل ضد الكل في حالة حرب.



والسؤال إذن: ما العمل؟ جاء الجواب من فيلسوف إسلامي هـ والدكتور محمود حمدي زقـزوق عضو هيئة كبـار العلماء بالأزهر الشـريف ورئيس لجنة الأزهر في الحوار مع الفاتيكان، كان مرافقـا لفضيلة الإمام الأكبر الدكتور أحمد الطيب شيخ الأزهـر في رحلة سـلام إلى الفاتيكان للالتقاء بالبابا فرنسيس في أواخر شـهر مايو من هذا العام، وقد جاء جوابه تحت عنوان (علـم المقارنـات الفلسفية)، وهو علم فلسفي مستقبلي جديد من أجل تأسيس نهضة فكرية جديدة تقوم على تفاعل حضاري كان قائما بين الفلسفة الإسلامية والفلسفة الغربية، وهو يستعين في التدليل على رأيه بعبارة للفيلسوف الإسلامي العظيم ابن رشـد وردت في كتابـه المعنون (فصل المقال فيما بين الحكمة والشـريعة من الاتصـال) حيث يقول «إن الاطلاع على كتب الأقدمين واجب بالشرع، فما كان منها موافقا للحق قبلنـاه منهم وسـررنا به وشـكرناهم عليه، ومـا كان منها غير موافق للحق نبهنا عليه وحذرنا منه وعذرناهم».

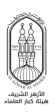
وفي رأى الدكتور زقزوق أن هذا الذي قاله ابن رشد كان دفاعا عن موقف اتخذته الفلسفة الإسلامية منذ القرن التاسع الميلادي بدءًا بالكندي إلى أن انتهى إلى ابن رشد في القرن الثاني عشر الميلادي، ومغزى هذا الرأي أن التفاعل الحضاري قد توقف بعد ابن رشد، وفي رأيي أن المطلوب بعد ذلك البحث عن السبب في ذلك التوقف، وقد ردَّ الدكتور زقزوق ذلك السبب إلى معاداة الإمبراطورية العثمانية للغرب، وقد ترتب على ذلك توقف التفاعل الحضاري.

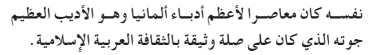


ومع ذلك فالسؤال مازال قائما ما الذي أدى إلى تأسيس الإمبراطورية العثمانية المعادية للغرب بـل المعادية للعقل؟ هل هو تكفير ابن رشد وحرق مؤلفاته ونفيه، أم هل هو تكفير الغزالي للفلاسفة المسلمين من أمشال الفارابي وابن سينا لانبهارهم بالفلسفة اليونانية الوثنية وذلك في كتابه رتهافت الفلاسفة) ؟

للجواب عن هذين السؤالين ينبغي التنويه بأن الدكتور زقيزوق يلح على القاسم المشترك بين الغزالي وابن رشد وأن حجج كل منهما مؤسسة على العقل بالرغم من التناقض الحاد بينهما بسبب عنف رد ابن رشد على الغزالي في كتابه المعنون (تهافت التهافت) بل إن الدكتور زقزوق يذهب إلى أبعد من ذلك في القول بأن ثمة تشابها في المنهج الفلسفي بين الغزالي من جهة وأبي الفلسفة الحديثة الغربية ديكارت من جهة أخرى، وله كتاب في هذا السياق (المنهج الفلسفي بين الغزاليي و ديكارت) (٩٩٨م)، ومن هنا يلح الدكتور زقزوق على أن التواصل بين الحضارتين الإسلامية والغربية قائم حتى لو كان خفيا، فثمة رموز تشيى بذلك التواصل ومنها أن شهادة الدكتوراه التي حصل عليها (كانّت) في عام ١٧٥٥م تحمل مفاجاة لا تخطر على بال ، على حد قوله وهي أنه مكتوب في أعلى الشهادة عبارة البسملة (بسم الله الرحمن الرحيم) باللغة العربية وبوضوح تام، وتفسير ذلك عند الدكتور زقزوق أن عميد الكلية حينذاك كان مستشرقا يجيد العربية، وأن كانْت







والسؤال إذن: لماذا التعصب شائع بوجه عام وشائع في العالم الإسلامي المعاصر بوجه خاص؟

وإذا كان ذلك كذلك فهل (علم المقارنات الفلسفية) كفيل بإزاحة هؤلاء الملاك (للحقيقة) لتنفيذ مشروع السلام الجديد للفيلسوف الإسلامي محمود حمدي زقزوق؟

### كلمة أخيرة:

وإذ أشكر الأستاذ الدكتور مراد وهبة على مقاله الذي أعتز بــه أو د أن أعلق على بعض ما جاء فيه بصفة إجمالية على النحو التالي:

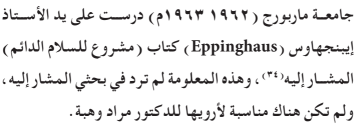
إن القارئ الكريم سيلاحظ بطبيعة الحال أنني لم أصرّ ح في البحث المشار إليه بأنني أنوي طرح مشروع جديد السلام، ولكن الدكتور مراد وهبة بخبرته الطويلة وذكائه اللمّاح وعمقه الفلسفي قد استطاع أن يقرأ ما بين السطور، وهذه شهادة أشكره عليها.

وأود هنا أن أشير إلى أن صلتى بمشروع السلام الدائم للفيلسوف (كانت) ترجع إلى بداية دراستي في ألمانيا في الستينيات من القرن الماضي، ففي أول فصل دراسي لي في





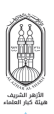




( ٣٤ ) ومن الطريف في هذا الصدد أنني طلبت من الأستاذ إيبنجهاوس في نهاية الفصل الدراسي إفادة بأنني حضرت بانتظام السيمينار الذي كان يحاضر فيه عن (مشروع للسلام الدائم) لتقديمها إلى الهيئة الألمانية للتبادل العلمي لتجديد المنحة التي قدمتها لي للدراسة في ألمانيا والتي تجدد سنويا، وحضوري في السيمينار ثابت في قوائم الحاضرين، ولكنّ الأستاذ أصرَّ على أن يجري لي امتحانا بعد أسبُّوع، فقلت له إنني لا أريد شهادة ولكني مجرد إفادة بالحضور بانتظام، ولكُّنه أصرَّ على الآمتحان، ونظرا لأن الفصل الدراسي الأول لي في الجامعة كان بمثابة تدريب على إتقان اللغة فلم أكنّ مستعدا للامتحان، وذلَّك فضلا عن أن الهيئة الألمانية لمّ تطلب أكثر من إفادة بالحضور.

وأمام إصرار الأستاذ بذلت جهدى للاستعداد للامتحان، وذهبت إلى الأستاذ في الموعد المحدد، وبعد خمس وأربعين دقيقة تخللها العديد من الأسئلة التّي أجبت عنها بما أعتقد أنه الصواب قال الأستاذ: أنت تعرف أن الفيلسوف كانَّت يؤكد على ضرورة الالتزام بالمعاهدات الدولية، وإقدام الرئيس عبد الناصر على إلغاء اتفاقية قناة السويس كان عملا غير مشروع، فقلت له: إن عبد الناصر رجل سياسي، أما كانت فهو فيلسوف مثالي، وقد رأى عبد الناصر أن من مصلحة بلاده إلّغاء الاتفاقية.

ـ ولكـن الأسـتاذ أصـرَّ علـي وجهـة نظره وأضـاف: عندمـا تعـود إلى مصر عليك أن تنبه إلى ذلك، فقلت له: حسنا، سأحاول، ثم سألنى: ماذا تريد أن أكتب لك؟ قلت: كل ما أرجوه هو مجرد إفادة بالحضور، ولكنه قال: سـأكتب لك شهادة ، وذكر في هذه الشهادة أنه أجري لي امتحانا وتبين أنني فاهم للموضوع بصورة جيدة، وأن لي بعض وجهات النظر الخاصة فيماً عرضه (كانت) .... إلخ ولا زلت أحتفظ بصورة من هذه الشهادة، ومن المصادفات الغريبة أن هذا الموضوع ظل عندي مختزنا في العقل الباطن لبضعة عقود إلى أن عاد إلى الظهور مرة أخرى على ما يبدو في شكل مختلف وهو (علم المقارنات الفلسفية).



وعدم التصريح في البحث بالنية في طرح مشروع جديد للسلام يرجع إلى أننى أعتقد أن هناك أولا خطوات تمهيدية مهمة تقتضى تمهيد الأرض حتى يمكن إقناع المشتغلين بالفلسفة بجدية المشروع أولاً ، وبإمكان تنفيذه على أرض الواقع ثانيًا .

وعلى أي حال فإن ما قمت به في البحث المطروح ما هو إلا مجرد محاولة واجتهاد شخصي لا نلزم به أحدًا ، وإنما نأمل أن يواجه بجدية ولا يكون الرفض لمجرد الرفض، وإنما بناءً على أسس موضوعية مقنعة، وما أدعو إليه سبق أن تمنى الفيلسوف الألماني الشهير ليبنتز (Leibnitz) أن يحققه بتوحيده بين جميع الفلسفات الأوروبية، وهذا يعني أنه قصر ما يطمح إليه على الفلسفة الأوروبية في عصورها المختلفة ، أما بقية الفلسفات الأخرى في العالم سواء كانت إسلامية أو فارسية أو هنديـة أو صينية.... إلخ، فلم يكن لها مكان في مشـروعه الفلسفي، وهذه نزعة عنصرية كنا نأمل من فيلسوف كبير مثل ليبنتز أن يتخلى عنها ليجعل من فلسفته أو مشروعه الفلسفي الطموح مشروعا إنسانيا يسع الإنسان في كل زمان ومكان.

فهل يجوز لنا أن نصف محاولتنا هذه بأنها تُعد لونا من ألوان التجديد في الفكر الفلسفي يراد من ورائها تحطيم الأسوار التي تتخندق وراءها قوى جامدة من أجل الوصول إلى فلسفة إنسانية

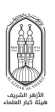






تسع الإنسان في كل زمان ومكان، فلسفة إنسانية يرى فيها كل فرد من أفراد الجنس البشري نفسه، وتُعد تعبيرا صادقا عن طموحات الجنس البشري الذي يتوق إلى السلام العالمي وبالتالي يمكن أن تندرج هـذه المحاولة في إطار مشروع جديد للسلام العالمي كما عبر عن ذلك بصدق الأستاذ الدكتور مراد وهبة؟ ولعمل البعيض قد يسرى في ذلك مجمرد أحلام لا مكان لها في دنيا الواقع، ولكننا نسرى أنها على الرغم من ذلك أحلام مشروعة، ومن حقنا كبشر أن نحلم بعالم جديد يتحقق فيه السلام وأن نعمل من أجل تحويل الأحلام إلى واقع ملموس، وإذا كان ذلك لن يتحقق في مستقبل قريب بطبيعة الحال فإنه سيتحقق بإرادة الإنسان، وبتوفيق من الله، في يوم من الأيام من أجل خير الإنسان وسعادته.

ولا شك في أن الفيلسوف (كانْت) عندما طرح مشروعه للسلام الدائم عام ١٧٩٥م كان يدرك تمامًا مدى العقبات التي تقف في طريق تحقيق حلمه في السلام الدائم في العالم، ولكنه من ناحية أخرى كان يدرك أيضا أن واجبه الفلسفي يُحتم عليه أن يرتاد الطريق للإنسانية نحو السلام، وقد كان هذا الفيلسوف الكبير هو أول من وضع مصطلح (عصبة الأمم) Woelkerbund التي تكونت بالفعل عام ١٩٢١م بعد الحرب العالمية الأولى، أي بعد قرن وربع القرن من ظهور كتاب (كانْت).



ويؤكد بعض الباحثين أن الرئيس الأمريكي ولسون الذي كان من المتحمسين لإنشاء عصبة الأمم المشار إليها بعد الحرب العالمية الأولى كان يحتفظ لقراءته اليومية بنسخة من كتاب (كانْت) (مشروع للسلام الدائم)، وهذا يعني أن هذا المشروع الذي كان يحلم الفيلسوف بتطبيقه ولو جزئيا لم يكن مجرد صرخة في واد أو نفخة في رماد، فأفكار الرواد لا تضيع هباء وإنما هي مشاعل تضيء للإنسانية طريقها إلى كل ما فيه الخير للبشرية مهما طال الزمن (٣٥).

إن العولمة التي تسود عالمنا المعاصر لا يمكن وصفها إلا بأنها محاولة غربية لصبّ شعوب العالم داخل تصور غربي معين بكل ما له وما عليه، ويتم فرضها بوسائل مختلفة، أما الفلسفة فإن هدفها إنساني بكل ما يحمل هذا التعبير من معنى، فالعقل الذي هو أداة التفكير واحد لدى كل الأمم والشعوب، هذا العقل المتحرر أصلا بطبيعته من كل المؤثرات التي يُراد توجيهه من خلالها للوصول إلى أهداف ضيقة يستطيع أن يصل إلى هدف السلام المنشود، فالإنسان هو الإنسان في كل يمان ومكان، كل شيء فيه يتغير إلا العقل الإنساني، وقد كان فلاسفة اليونان القدماء على حق عندما وصفوا الإنسان بأنه حيوان ناطق، أي كائن حي عاقل، وهذا الكائن البشري العاقل هو الأساس الذي نريد أن نبني عليه، فالعقل واحد لدى كل

<sup>(</sup> ٣٥ ) راجع أيضا : د . عثمان أمين في مقدمته للطبعة الأولى لترجمته لكتاب ( مشروع السلام الدائم ) ص ١٠ ، ٢٠ هامش رقم ٤ ، مكتبة الأسرة ، ٢٠١ .





وإذا كان طريق الإنسانية واحدا والعقل الذي يوجه مسيرتها واحد، فإن السلام المنشود لا يمكن أن يبني إلا على أساس تحرير هذا العقل من كل القيود، وهذا الهدف النهائي الذي تطمح البشرية إلى الوصول إليه هو طوق النجاة لعالمنا الذي تتقاذفه الأمواج من كل جانب، وتكاد تهوي به في النهاية إلى مكان سحيق لا أمل فيه للنجاة إلا عن طريق هذا العقل.

الأمم والشعوب قبل أن تصبغه العادات والتقاليد في كل أمة

بصبغة معينة توجّه مساره إلى هذا الطريق أو ذاك.





# ملحق تفصيلي<sup>(۳)</sup> عن المقارنة بين الغزالي وديكارت للدكتور محمود حمدي زقزوق

(٣٦) انظر الباب الثالث من كتابنا المنهج الفلسفي بين الغزالي وديكارت من ص٣٦ حتى ص٣٦ - الطبعة الرابعة - دار المعارف ١٩٩٨ ومن ص ٢٧ حتى ص ٩٨ من الطبعة الألمانية:

AL-Ghazalis Philosphie im Vergleich mit Descartes. verlag Peter long, frankfurt am main 1992



#### تقديم

### للأستاذ الدكتور محمد البهي(٣٠)

إن هذا الكتاب ليس كتابًا مدرسيًا لطلاب يريدون أن يقفوا بادئ ذى بدء على منهج الغزالي أو منهج ديكارت في البحث وطريقة التفكير لأى منهما ، بل هو بالأحرى "مناقشة" علمية ـ أكاديمية ـ تحاول أن تبرهن:

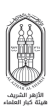
أولاً: على التوافق في مراحل التفكير بين الغزالي وديكارت في منهج البحث لديهما، دون الادعاء بأن الثاني قد تأثر بالأول منهما؛ لأن هذا الادعاء لا يكفي فيه وجود التوافق في مراحل التفكير، ولا التقدم الزمني لأحدهما عن الآخر، بل لابد فيه مع ذلك من وجود ثبت تاريخي يكشف عن هذا التأثر بالتلمذة المباشرة أو غير المباشرة لمن تأثر منهما على من أحدث الأثر، ذلك ما لم يعرض له المؤلف في بحثه، وما لم يقصده في كتابه.

وثانيًا: على أن الغزالي قد التزم منهج بحثه فيما كتب، سواء في معارضته للفلسفة الإغريقية وبالأخص: الفلسفة الإلهية منها

(77) اختياره الله تعالى إلى جواره في (7) (7) (7) (7) وقد كان الدكتور محمد البهي أحد أعلام الفكر الإسلامي المعاصر ، وواحدًا من الرواد القلائل الذيب تركوا بصمات بارزة على تطور هذا الفكر ، ويشهد على ذلك ما تركه الأستاذ الدكتور محمد البهي من مؤلفات رصينة في جوانب مختلفة من جوانب الفكر الإسلامي ، وقد تمثلت ريادته بالإضافة إلى مؤلفاته في مدرسة فكرية تسير على نهجه في سبيل تأصيل الفكر الإسلامي ، ومواجهة التيارات الغريبة عن الإسلام ، بمنهج إسلامي أصيل ، يلبي حاجة المجتمع الإسلامي المعاصر ، ولا يتركه نهبا لشتى التيارت الشرقية أو الغربية .







ولبقية الاتجاهات المذهبية الأخرى.. أو في احتضانه للرسالة الإلهية فيما جاء به القرآن الكريم، فهو في هذا، وذاك: مفكر، استخدم العقل فيما عارض وأنكر، أو فيما تبنى واحتضن.

فالغزالي قد واجه عدة مدارس مختلفة في عصره.. قد واجه المتكلمين على اختلاف مذاهبهم..

والفلاسفة المسلمين وهم الذين تبنوا الفكر الإغريقي (الوثني في صورته المنطقية) وآثروا التوفيق بينه وبين مبادئ الإسلام وبالأخص فيما يتصل بالله الخالق.

والباطنية وهم الذين أبعدوا تعاليم الإسلام، اكتفاء بتعاليم الإمام، وإن لم يكن على قيد الحياة.

والمتصوفة وهم الذين آثر بعضهم أن ينادى "باتحاد" الإنسان مع الله، أو بإسقاط التكاليف الدينية عمن بلغ "مستوى معينًا" في الكشف منهم.

واجه الغزالي هذه الاتجاهات على أن كلا منها يدعى "الحقيقة" له، وبالتالي يرمي ما عداه من اتجاهات أخرى: بالضلال أو الانحراف.

والواقع أن الغزالي واجه "فوضى" مذهبية من جانب، وضعفًا في القدرة على الاستقلال في الحكم عليها واستخلاص الصواب من بينها، وتوضيح ما هو الإسلام فيها من جانب آخر.. واجه تبعية مذهبية وخصومة طائفية، وضياعًا لمبادئ الإسلام بين تلك التبعية المذهبية وهذه الخصومة الطائفية، فلم يشأ أن يكون واحدًا من الأتباع، أو من الخصوم بل أراد أن



يكون مسلمًا يتبع القرآن ويؤمن بوحى الرسالة.. أراد أن يكون مستقلاً عن هذه الاتجاهات فيما يؤمن به . أراد فحسب أن يكون حكمًا بين مذاهب عهده ومدارسها على اختلاف أنواعها فتجرد عن التبعية لأى منها ، واستقل بتفكيره ليضع القيمة الحقيقة في نظره لكل منها . أراد أن يقيِّمها ، ولا يستطيع ذلك إلا إذا انفك عن التبعية لها ، لكنه مع ذلك يبقى هو ومن سار على منهجه فيما بعد تابعًا لكتاب الله وسنة رسوله الصحيحة .

إن الغزالي بطريقة المستقل في التفكير، وفي التقييم، وفي الحكم، أراد أن يدفع عن الدين ضعف المذهبية، وتورط الطائفية في الأخطاء من أجل رجحان المذهب، وسيادة لطائفة في المجتمع، فكان طريقه في التفكير:

هو "الشك" فيما كان مطروحًا أمامه من مذاهب ومدارس.. أى تنحية التبعية لأى منها جانبًا، واسترسل في استخدام الشك - كطريق إلى الوصول إلى يقين - في كل المعارف الحسية والعقلية.

وابتدأ يفكر فيما هو حقيقي ويقيني، فتوصل إلى حقيقتين لا سبيل إلى إنكارهما أبدًا:

١- إلى حقيقة العقل في البدن.

٢ ـ وإلى حقيقة الله في الوجود.

والعقل البشرى هو النور الإلهى في بدن الإنسان، بينما الله جل جلاله هو النور الكامل والأسمى في الوجود كله: "في القلب غريزة تسمى النور الإلهي.. وقد تسمى العقل، وقد





تسمى البصيرة الباطنة، وقد تسمى نور الإيمان واليقين "(^^) . . "إنه الحس السادس الذي يعبر عنه بالنور ، أو بالقلب ، أو ما شئت من العبارات".

والمعرفة الصحيحة - بناء على إدراك هاتين الحقيقتين -ما طابق فيها العقل رسالة الله: «فالعقل كالأساس، والشرع كالبناء»(٣٩) . «ولا يتصور أن يشتمل السمع (الوحي) على قاطع مخالف للمعقول»(٠٠).

ومعنى مطابقة العقل لرسالة الله: أن ما يأتي به الحقيقة العقلية هو في إطار الحقيقة الإلهية، والحقيقة الإلهية هي إذن المرجع والحكم لما تأتي به الحقيقة العقلية من بحوث، وآراء، ومعارف، إذ الله هـو الموجـود الكامل بذاته، وإلانسـان بما فيـه العقل هو الموجود الناقص، الذي يرتبط وجوده بوجود الله: «وعلى الجملة فالعقل لا يهتدي إلى تفاصيل الشرعيات، والشرع تارة يأتي بتقرير ما استقر عليه العقل، وتارة بتنبيه الغافل وإظهار الدليل حتى يتنبه لحقائق المعرفة، وتارة بتذكير العاقل حتى يتذكر ما فقده، وتارة بالتعليم وذلك في الشرعيات وتفصيل أحوال المعاد»(11) . . «فالشرع عقل من خارج، والعقل شرع من الداخل، وهما متعاضدان، بل متحدان» (۲۶).

<sup>(</sup>٢٢) المرجع السابق ص ٦٠ (من نقل المؤلف في فصل العقل والنبوة).



<sup>(</sup>٣٨) من كتاب الإحياء ٤/ ٢٩٩ ( من نقل المؤلف في نهاية فصل: معرفة الله)

<sup>(</sup> ٣٩ ) معارج القدس ٩٥ (من نقل المؤلف في فصل العقل والنبوة ) .

<sup>( •</sup> ٤ ) الاقتصاد في الاعتقاد ٧ • ١ (من نقل المؤلف في فصل العقل والنبوة). (13) معارج القدس ص ٦٦ (من نقل المؤلف في فصل العقل والنبوة).



ولكى يؤدى العقل وظيفته في غير انحراف في نظر الغزالي يجب أن يتجرد الإنسان عما يتصل بالبدن من المحسوسات: من المتع والشهوات: «إن القلب إذا تطهر عن علاقة البدن المحسوس، وتجرد للمعقول انكشفت له الحقائق» ("")، وهنا كان الزهد هو الطريق إلى حمل العقل للوصول إلى كشف الحقائق في غير وهم ولبس، وبالتالي:

كان التصوف هو الخطوة الثالثة في منهج الغزالي، بعد الشك في قيم المعارف الحسية والعقلية المطروحة أمامة في مختلف الاتجاهات العديدة، وبعد الوصول إلى حقيقة العقل في البدن، وحقيقة الله في الوجود.

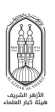
وكلما كان زهد الإنسان قويًا كلما كان إداركه لحقيقة الأشياء واضحًا، ولكنه على أية حال لا يصل إلى الكشف المطلق إلا بعد فناء الجسم، وهنا دور الرسالة الإلهية باق، طالما الإنسان قد يخلط بين الصواب والخطأ بفعل الوهم، أو طالما لا يقدر مهما حرص على الزهد، على أن يصل إلى الكشف المطلق، «فأما العقل إذا تجرد عن غشاوة الوهم والخيال لم يتصور أن يغلط، بل رأى الأشياء على ما هى عليه، وفي تجريده عسر عظيم، وإنما يكمل تجرده عن هذه النوازع بعد الموت» (\*\*).

\*\*\*

<sup>( \$ \$ )</sup> من كلام الغزالي في نقل المؤلف (نهاية فصل شروط التفلسف).



<sup>(</sup>٣٤) من كلام الغزالي في نقل المؤلف (فصل العقل والتصوف).



وهكذا، شك الغزالي هو طرح الاعتماد على التبعية والتقليد للمذاهب والمدارس المختلفة التبي وجدت في عصره، والتي أدى اختلافها إلى تمزيق المسلمين إلى شيع وأحزاب متناحرة، ووصل بالأمة الإسلامية إلى ضعف وانحطاط في مستويات: السياسة، والعلاقات الاجتماعية، والارتباط على أساس من الإيمان بالله وحده، وفي الوقت نفسه وضع هذه المذاهب والمدارس أمام النقد المتجرد عن الهوى والغرض.

وأساس هذا النقد المتجرد هو الوقوف به عند حد العقل في الإنسان الزاهد أو عند حد العقل الزاهد، وكذلك عند حد المسموع من كتاب الله وسنة رسوله عَلِيَّهُ ، أي أن قوام النقد يرتكز على أساسين، لا يفترق أحدهما عن الآخر: استخدام العقل غير المتحيز، والنظر فيما جاء في رسالة الوحى لرسوله فيما يروج على أنه حق.

وما جاء من المعارف والآراء في هذه المدارس والمذاهب المختلفة نتيجة لهذا النقد وطبقًا لهذا المنهج في البحث هـ و: المقبول عند الله وعند الناس . . وهو الذي ترتبط به الأمة الإسلامية كلها لإصلاح دينها ودنياها وتجتمع على الطاعة له.

وهكذا: منهج الغزالي في البحث: من الشك . . إلى الإيمان بالله وبالعقل الإنساني . . إلى المطالبة بالزهد للعالم الباحث . . هو منهج إصلاحي. . هو سبيل إلى تجميع الأمة بعد تفرق، وتوادها بعد خصومة، وقوتها بعد ضعف ثم هو منهج العالم في البحث يلتزم به دائمًا ، إن أراد أن يكون خادمًا للعلم ولخير





الأمة، وبالأخص منهج أولئكم الذين يعيشون في ظل رسالة الدين، فأحرى بهم الابتعاد عن التقليد والتبعية.. وأحرى بهم أن يستخدموا العقل، كما يطيعوا ما في كتاب الله وما جاء صحيحًا على لسان رسوله على الله والمكتفي إلى محض التقليد مع عزل العقل بالكلية جاهل، والمكتفي بمجرد العقل عن أنوار القرآن والسنة مغرور»(°).

\*\*\*

وقوة الغزالي ليست في موسوع معارفه وسعة اطلاعه، بقدر ما هي في تأسيس منهجه ومطالبته بتطبيقه في البحث وفي التمييز بين الحق والباطل، وهو منهج لا يقف عنده دون عهد بل هو منهج المؤمن العاقل والعالم الباحث أينما وجد.

ولذا كانت عناية المؤلف بالكتابة عن هذا المنهج ـ بغض النظر عن الموازنة بينه وبين منهج ديكارت ـ عملا أكاديميًا وإيمانيًا ، يستحق التنويه به .

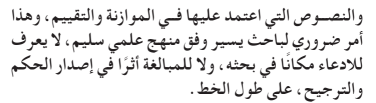
ثم ما جاء به المؤلف من شواهد ونصوص من مؤلفي الغزالي وديكارت توضح الاتفاق في خطوات منهج البحث عندهما. لا تقل تقديرًا عن عنايته بالتركيز على إبراز القيمة العلمية لأسلوب الغزالي ومنهجه، وأثره في تمحيص المعلومات وبيان وجه الحق فيها.

وكما عنى المؤلف بهذا وذاك . . عنى بتثبت المراجع

<sup>(</sup> ٥ ٤ ) من كتاب الاحياء ٣ / ١٦ في نقل المؤلف ( نهاية فصل العقل والنبوة ) .







ولكن ربما كان حرصه على العناية بإثبات المرجع والنص قد جره إلى الاعتماد على نصوص لمن اشتغلوا بتقييم العمل العقلي للمسلمين من المستشرقين كماكس هورتن والوقوف في صف تفكيرهم، علمًا بأن تقييم هؤلاء للفكر الفلسفي على العموم وبالأخص الفكر الإسلامي يخرج عن نطاق استطاعتهم الفكرية والدراسية (٢٠٠٠).

وما سلك فيه المؤلف مسلك الباحث المتئد حكمه على الاختلاف بين الغزالي وديكارت في منهج البحث لديهما،

(٢3) لأستاذنا الكبير الدكتور البهي رأيه المعروف في تقييم عمل المستشرقين، ولا أريد هنا أن أناقش هذا الرأي، وإنما أود أن أشير فقط إلى أن البحث الأساسي في هذا الكتاب لم يستند إطلاقا فيما ذهب إليه على بحوث المستشرقين، وإذا كنا قد أشرنا في بداية البحث إلى أسماء المستشرقين ومنهم ماكس هورتن، فقد كان ذلك في معرض الحديث عن أن الفلسفة لم تمت في العالم الإسلامي بعد الغزالي، ونحن على اقتناع تام بصحة هذه القضية، وقد نحا هذا النحو كل من هورتن ودى بور وغيرهما.

وأعتقد أنه ليس هناك ضرر إطلاقا في الاستشهاد بذلك في هذا المقام، فنحن لا نرفض المستشرقين جملة وتفصيلاً ولا نقبلهم أيضا على طول الخط ولكننا نرفض ما لديهم من سلبيات ونقبل ما لهم من إيجابيات، وهذا هو المنهج الذي اتبعناه في مناقشاتنا لآراء المستشرقين، وبصفة خاصة في كتابينا: الاستشراق والخلفية الفكر ية للصراع الحضاري، والإسلام في مرآة الفكر الغربي.

ونحن على كل حال نتقدم لأستاذنا الجليل بخالص الشكر وعظيم التقدير على تفضله بتقديم على المسكر وعظيم التقدير على تفضله بتقديم هذا الكتاب في طبعته الأولى عام ١٩٧٣م، ولا يفوتنا في هذا المقام أن ننوه بأنه كان صاحب الفضل في ابتعائنا للدراسة في ألمانيا.







ذلك الحكم الذي عبر عنه بقوله: «إن الاختلافات بينهما في المبدأ الفلسفي تتعلق بوجه خاص بصورة عرضهما، ولا تتعلق حكما بينا ـ بالمعنى الأساسي، أى أنها خاصة بالشكل وليست متعلقة بالموضوع» (٧٠٠). لأن الاختلاف في التعبير وفي صياغة الفكرة هو ما يتميز به فيلسوف عن آخر دائمًا، ورغم ما يكون بينها من تشابه أو اتفاق في التفكير، وفي خطوطه، وخطواته.

والمؤلف وهو الدكتور محمود حمدى زقزوق من شباب الأزهر المستنير الذي ضم إلى ثقافته الإسلامية والعربية: ثقافة غربية، فتخرج في كلية اللغة العربية قسم الفلسفة في عام عم 1909م شم تخرج في جامعة ميونيخ بألمانيا الغربية، بعد أن درس فيها ست سنوات، من سنة ٢٦٦٩م إلى ١٩٦٨م واختار الفلسفة الموضوع الرئيسي لدراسته هناك.

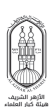
و كتابه: «المنهج الفلسفي بين الغزالي وديكارت» الذي نقدمه اليوم إلى القارئ المسلم.. يبشر بمستقبل له مثمر في الإنتاج العلمي: يحتفظ فيه بأصالة الإسلام، مع خطوات المنهج السليم في الحكم والتقييم.

محمد البهي

مصرالجديدة في ذوالقعدة سنة ١٣٩٢هـ ينايرسنة ١٩٧٣م

<sup>(</sup>٤٧) راجع المقارنة الختامية في نهاية الباب الثالث.





#### تمهيد

عندما نقارن هنا بين المبدأ الفلسفي التأسيسي عند الغزالي وديكارت (^^')، فإننا لا نرمي من وراء ذلك إلى محاولة التأكد من تأثر ديكارت بالغزالي أم لا، أو مجرد التثبت من تشابه أفكارهما -وإنما الغرض هنا أن نبين أن الاتفاق في تفكيرهما والذي يرتفع فوق كل الاختلافات التي يمكن إرجاعها إلى اختلاف أحوال عصر كل منهما، واختلاف الحضارة التي عاشا في ظلالها - يمكن أن يفسر أساسًا من المنهج الفلسفي نفسه لدى كل منهما.

وهـذا المعنى هو ما يمكن أن يؤخذ أيضًا مما يقوله أحد

ومن مؤلفات ديكارت المترجمة إلى اللغة العربية: ١- التأملات في الفلسفة الأولى. ٢- مبادئ الفلسفة، وكلاهما من ترجمة الدكتور عثمان أمين. ٣- مقال عن المنهج ترجمة الأستاذ محمود الخضيري. وأنا أعتمد -في هذا الكتاب- في ترجمة النصوص المأخوذة من هذه الكتب الثلاثة لديكارت على هذه الترجمات العربية، وفي الوقت نفسه أذكر موضع هذه النصوص في مؤلفات ديكارت: Oeuvres de Descartes نشرة Adam et Tannery الشي صدرت في باريس في ١٢ جزءا (١٨٩٧ مام ١٠ وأحيل أيضا على هذه النشرة بالنسبة لمؤلفات ديكارت التي لم تترجم إلى العربية، وأرمز لهذه النشرة فيما يلى بد . ( AT )



<sup>(</sup> ٤٨ ) رينيه ديكارت Rane Descartes فيلسوف فرنسي ولد في عام ١٥٠٠ م ومات في عام ١٦٥٠ م . يعرف في تاريخ الفلسفة بأنه أبو الفلسفة الحديثة وأهم مؤلفاته ما يأتى:

١- مقال عن المنهج . صدر عام ١٦٣٧م. ٢- تأملات في الفلسفة الأولى
 ٣- مبادئ الفلسفة (١٦٤٤م).

ويمكن الرَّجوع إلي المؤلفات الآتية عن حياة ديكارت وفلسفته: \_

Alquie, F., Descartes. Lhomme et loeuvre. Paris 1956 (أ) (ا) ديكارت من تأليف الدكتور عثمان أمين.

<sup>(</sup>ج) ديكارت من تأليف الدكتور نجيب بلدى.



المفكرين المعاصرين عن ديكارت: «لقد كان ديكارت فيلسوفا، وإن المماثلين له فلاسفة»(٤٩). والفلسفة بهذا المعنى هدفها هو الحقيقة التي لا تتجزأ، ومعرفة هذه الحقيقة معرفة يقينية مطلقة. وعلى الرغم من أنه «ليس هناك شيء أقدم من الحقيقة» (° ) فإنها لا يمكن أن تؤخذ ببساطة عن طريق التقليد. وإنما يتحتم دائمًا أن تفهم وأن يعترف بها وأن يتم التحقق منها من جديد، وفي إطار من الحرية.

وفي الفصل الأول من هذا الباب سنتحدث عن منهج الشك الذي اتخذه كل من الغزالي وديكارت طريقًا فلسفيًا للبحث عن الحقيقة. وسيتضح في هذا المقام بوجه خاص أن شكهما الفلسفي يجب تمييزه بعناية من كل (ارتيابية) كما سيتضح كذلك أن المسلمة الأولى لفلسفتهما هي الفكر المستقل، وأن شكهما لا يجوز أن يفهم على أنه نوع من الزندقة.

وفي بداية الشك يعرض سؤالهما عن معرفة يقينية مطلقة، وفي أثناء هذا الشك يتوصلان - بعد رفض كل علم أو معرفة حصلا عليها عن طريق التقليد، وبعد الشك في المعرفة الحسية- إلى الشك في كل معرفة عقلية وإلى الشك الميتافيزيقي المطلق، الذي يجعل كل علم وكل إمكانية للمعرفة على الإطلاق أمرًا مشكوكا فيه.

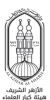
وفي الفصل الثاني نعرض لكيفية التغلب على هذا الشك

AT,IX,p.6



Alquie, Descartes, P. 170 ( £ 9 )

<sup>(</sup>٥٠) الترجمة العربية للتأملات (القاهرة ١٩٥١م) ص ٣٨ راجع:



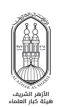


الفلسفي عن طريق معرفة الحقيقة المطلقة. وهنا نركز على مناقشة كيفية فهم ما عرضه الغزالي في هذا الصدد، ونقابل بين الشروح التي حدثت حتى الآن للحل الذي توصل إليه الغزالي وما توصلنا إليه من تفسير فلسفي.

ثم نعرض الحل الذي تغلب به ديكارت على الشك، ونقارن بعد ذلك بين الحلين مبينين مرة أخرى –في نظرة عامة– الأمور الأساسية المتفق عليها في المبدأ الفلسفي التأسيسي لدى كل من الغزالي وديكارت، ومبينين أيضًا ما بينهما من اختلافات.







# ١- المنطلق التاريخي

عندما نقارن أحوال العصرين اللذين عاش فيهما الغزالي وديكارت، يتضح لنا أن كلًا منهما قد عاش في عصر انحلت فيه عرى وحدة الفكر إلى مجموعة من الآراء المتناقضة التي تدعي كل منها لنفسها معرفة الحقيقة، ولكن دون أن تستطيع في النهاية البرهنة على صحة هذا الادعاء.

الفصل الأول

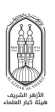
الشك الفلسفي

أما عن الفلسفة التي كان يجب أن تقدم العون في مثل هذه الأحوال فلم تكن لديها القدرة على ذلك، لأن الفلاسفة لم يكونوا يملكون الاستقلال العقلي المطلوب بل كانوا مجرد مقلدين. ولهذا وضع كل من الغزالي وديكارت أمام عينيه مهمة تجديد الفكر، وقد كان من بين الدوافع الهامة لذلك محاربة الإلحاد الذي كان منتشرًا في عصريهما، وتحطيم كل ما لدى الزنادقة والارتيابيين من أسلحة عقلية.

وهكذا يمكننا أن نجد في هذه الخطوط الرئيسية شبهًا بين كلا العصرين، ولكننا عندما نمعن النظر في أحوال كل من العصرين اللذين عاش فيهما كل من الغزالي وديكارت نجد هناك أيضًا فروقًا أساسية تجعل المهمة الفلسفية لكل منها تأخذ طابعًا خاصًا يظهر بوضوح في طريقة تفكيرهما.

فقد ازدحم عصر الغزالي بصفة خاصة بمشكلات دينية،





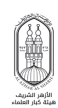
وكانت هناك مدارس كثيرة وطوائف دينية متعددة، ومن بين الاتجاهات الأربع الرئيسية كانت هناك ثلاثة اتجاهات ذات طبع ديني، وهي اتجاهات المتكلمين والباطنية والصوفية، و بالإضافة إلى ذلك كانت هناك أيضًا طوائف الفلاسفة. وقد رأينا أن موقف هذه الطوائف من أمور العقيدة كان يتمثل في أن هذه الأمور إما أن تؤخذ مستقلة استقلالًا تامًا عن العقل كما في اتجاه الباطنية، وإما أن تكون -في الظاهر - مبنية على براهين مطابقة للعقل كما في اتجاه المتكلمين، في حين أن اتجاه بعض المتصوفة واتجاه الفلاسفة كان يميل إلى رفع التكاليف الدينية. وقد كان الفكر عند كل هذه الطوائف بوجه عام قائمًا على التقليد، أي التسليم إما بنظرية الباطنية في الإمام المعصوم أو بتعاليم العقيدة السائدة أو بتعاليم الفلسفة اليونانية من جانب الفلاسفة المسلمين.

وقد عرف الغزالي أن هذا الفكر القائم على التقليد يمثل المشكلة الكبري لعصره، ولهذا رأى من واجبه مكافحة كل أشكال التقليد. ولم يجد في ذلك عونًا من جانب الفلاسفة، وذلك لأنهم كانوا واقعين تحت سيطرة التقليد. فقد أخذوا الفلسفة اليونانية -كما يقول الغزالي(١٥) - دون فحص ناقد، وقلدوها ببساطة واقعين تحت تأثير أسماء لامعة مثل سقراط





<sup>(</sup> ١٥) انظر التهافت ص ٣٨.



وبقراط وأفلاطون وأرسطو (٢٥٠)، وأهملوا التقاليد الإسلامية، فإذا اعتقد الفلاسفة أنهم بذلك يبرهنون على مبلغ تفوقهم العقلي على العامة التي تتلقى التعاليم الدينية عن طريق التقليد فإن الغزالي يبين لهم أنهم بذلك يقعون في ضلال أكبر مما يقع فيه العامة البسطاء. وذلك لأنهم -كما يقول الغزالي متهكمًا قد بدلوا فقط تقليدًا بتقليد « . . . وغفلة منهم عن أن الانتقال إلى تقليد عن تقليد خرق و خبال . فأية رتبة في عالم الله أخس من رتبة من يتجمل بترك الحق المعتقد تقليدًا، بالتسارع إلى قبول الباطل تصديقًا ، دون أن يقبله خبرًا وتحقيقًا »(٣٥).

أما عن عصر ديكارت فقد اتسم بوجه خاص بالاكتشافات الهامة في مجال العلوم وشروحها (ث) مما شكك في الآراء والتصورات المسيحية بوجه عام (°).

وفي حين أن مسعى الغزالي من بادئ الأمر كان ينحصر بوجه خاص في الإجابة عن مسائل دينية ميتافيزيقية دفعه إليها

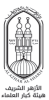
<sup>(</sup> ه ه ) انظر في ذلك كتاب alquie عن ديكارت ص١٧ .



<sup>(</sup>٥٢) يشير ديكارت إلى مثل ذلك أيضا حين يقول عن أفلاطون وأرسطو: «ولقد أصاب هذان الرجلان من الألمعية والحكمة... ما أضفى عليهما سلطانًا كبيرًا جعل من جاءوا بعدهما يقفون عند متابعة آرائهما أكثر ثما يسعون إلى شيء أفضل» الترجمة العربية لمبادئ الفلسفة (القاهرة ١٩٦٠م) ص٥٥ مؤلفات ديكارت: ATIX. 2e,p.6

<sup>(</sup> ۵۳ ) التهافت ص ۳۸ .

<sup>( \$0)</sup> وبوجه خاص اكتشاف كوبرنك (kopernikus) ( 87 م - 87 م) الذي أثبت أن الأرض ليست هي مركز العالم، على عكس الرأي الذي كانت تتبناه storig,op.cit,p.258



العصر الذي عاش فيه، فإن اهتمام ديكارت -طبقا لمشكلات عصره العقلية - كان ابتداء من نوع علمي نظري خالص، فاتجهت همته إلى البحث عن علم كلي شامل(٥١) يستطيع في النهاية أن يصل أيضًا إلى معارف دينية وقضايا عقيدية عن طريق الاستنباط deduction والحدس (٥٧) وقد تصوره ديكارت علمًا جديدًا يكون في مقدوره الوصول إلى حقيقة كل شيء (٥٨) ، متخذًا من العقل سبيلًا للحصول على كل المعارف. ولكن فكر ديكارت صار فيما بعد أكثر عمقًا حيث توصل إلى الفكر الميتافيزيقي. وهنا أيضًا ظل تأسيس دعائم العلوم بالنسبة له مطلبًا هاما (٥٩) استمر يؤثر في طريقة تفكيره بصورة حاسمة، ثم توصل ديكارت -الذي كان يرى قبل ذلك أن العلم الذي يبحث عنه يجب عليه أيضًا أن يؤسس المعارف العقيدية عن طريق العقل - إلى معرفة أن هذا العلم، على عكس ما كان يظن ، يتأسـس الآن فـي الله . يقول ديكارت : «وإذن فقد وضح لي كل الوضوح أن يقين كل علم وحقيقته إنما يعتمدان على معرفتنا للإله الحق»(٢٠).

وهكذا فإنه إذا اختلفت أيضا المشكلات التي كانت تمثل نقطة الانطلاق عند كل من الغزالي وديكارت في بحثهما عن

<sup>(</sup> ٩٠) الترجمة العربية للتأملات ص ٢٠٨، انظر: ATIX،p56





ATIX,p. 360 (07)

<sup>(</sup>٥٧) المرجع السابق ص ٣٧٠.

<sup>(</sup>٥٨) المرجع السابق ص ٣٧٤.

ATIX.p13 (09)



الحقيقة ، فإنهما على الرغم من ذلك يشتركان في الطريقة الفلسفية التي قادتهما في النهاية إلى التوصل إلى الحل المطلوب. وعلى أساس من التأمل الفلسفي الحقيقي يمكن العثور على الإجابة الفلسفية لمشكلة الحقيقة.

وإذا أكدنا هنا أن الغزالي قد عاش في عصر مختلف تمامًا عن عصر ديكارت، وفي ظل حضارة أخرى فإننا لا نقصد بذلك أن نقول إنه كان واقعًا تحت ضغط فكرى معين ، وإنما نقصد فقط الإشارة إلى أنه من أجل ذلك قد تلقى مهمة أخرى. فالغزالي كان أبعد الناس عن أن يدع فكره يتحدد عن طريق عقلية عصره، تلك العقلية التي اتخذها فقط نقطة انطلاق لتفلسفه، ويستطيع المرء بحق أن يعتبر أن أحد الأفكار الرئيسية لفلسفة الغزالي تتمثل في تأكيده المستمر لضرورة الاستقلال العقلي. وفي ذلك يقول الغزالي في كتابه (ميزان العمل): «فجانبْ الالتفاتَ إلى المذاهب واطلب الحق بطريق النظر ، لتكون صاحب مذهب، ولا تكن في صورة أعلى تقلد قائدًا يرشدك إلى طريق، وحولك ألفُّ مثل قائدك ينادون عليك بأنه أهلكك وأضلك عن سواء السبيل. وستعلم في عاقبة أمرك ظلم قائدك، فلا خلاص إلا في الاستقلال . . . ولو لم يكن في مجاري هذه الكلمات إلا ما يشكك في اعتقادك الموروث لتنتدب للطلب، فناهيك به نفعًا (۲۱).

<sup>(</sup> ٦٦) ميزان العمل ص ٤٠٩.



## ٧- الشك الفلسفي والارتيابية

يرى الغزالي أن الشك في جميع المعارف التي يتلقاها المرء عن طريق التقليد يعد أمرًا ضروريًا في أثناء التطور العقلي، وذلك لأن الشك وحده هو الذي يجعل الوصول إلى الحقيقة أمرًا ممكنًا . يقول الغزالي في ذلك : «الشكوك هي الموصلة إلى الحق فمن لم يشك لم ينظر، ومن لم ينظر لم يبصر، ومن لم يبصر بقي في العمي والضلال »(٢٢)

وينبغي أن يكون واضحًا أن الشكوك التي يتحدث عنها الغزالي هنا تختلف تمامًا عن الشك الارتيابي، وذلك لأنها لا تنكر الحقيقة كما ينكرها الشك الارتيابي، وإنما هي شكوك تبحث عن الحقيقة المطلقة ، وتحاول أن تجد لها أساسًا راسخا.

ويعد الإقرار بوجود الحقيقة أمرًا ضروريا في تكوين العقل البشرى. من أجل ذلك فإن هذا الاعتراف بوجود الحقيقة لا يمكن إنكاره إلا في لحظة نسيان للذات، أي في تفكير لا يستر شد بالعقل الخالص، بل يصدر عن مقدمات خاطئة و أحكام سابقة. والشك الارتيابي الذي ينفي عمومًا إمكانية الحصول على معارف يقينية يفترض في نفسه يقين هذا الادعاء، ويناقض بذلك نفسه بنفسه ، أي إن موقفه ينبني على هذا الذي ينكره .

وهكذا يتعلق العقل بما هو عقل بالحقيقة في كل أعماله







<sup>(</sup>٦٢) المرجع السابق.



- لأن كل دعوى تفترض وجود الحقيقة ولا تستطيع إلا أن تفعل ذلك، وهكذا أيضًا يحدث في كل فلسفة جادة ذلك التوجه الواعى والواضح نحو الحقيقة المطلقة لذاتها.

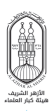
والفيلسوف ليس هو ذلك الشخص الذي يبدأ فقط بالتفلسف، وإنما هو الذي يستمر في مواصلة التفلسف حتى النهاية.

وفي بداية الطريق الفلسفي يأتي الشك الفلسفي، الذي يعد وسيلة للبحث عن الحقيقة، ويختلف بذلك اختلافًا جوهريًا عن الشك الارتيابي الذي يغلق على نفسه دائرة لا يريد الخروج منها، ويرفض أيضا الاعتراف بإمكانية هذا الخروج. وبهذا التوضيح نكون قد طرقنا الموضوع الذي شغل حياة الغزالي منذ صباه، وطبع تطوره العقلى بصورة حاسمة.

فالغزالي يروي لنا أن الشك قد بدأ عنده منطلقًا من واقع ما كان منتشرًا في عصره من التعاليم الكثيرة والمذاهب المتناقضة التي تدعي كل منها لنفسها الوصول إلى الحقيقة، وهذا أمر لا يمكن تصوره إطلاقًا، لأنها مذاهب يناقض بعضها بعضًا، فإما أن تكون كلها باطلة، وإما أن يكون أحدها فقط صحيحًا والباقي باطلًا.

ويشبّه الغزالي هذه الكثرة الهائلة لهنده الآراء والنظريات التي واجهته ببحر عميق غرق فيه الأكثرون، ولم ينج إلا





الأقلون (٢٣). ويتساءل الغزالي: كيف تدعي هذ الطوائف الكثيرة لنفسها أنها نجت من هذا البحر العميق وتوصلت إلى الحقيقة.

وفي حماس بالغ اتجهت همة الغزالي لدراسة كل هذه الاتجاهات الفكرية المختلفة في عصره، كما يقول هو عن نفسه: «ولم أزل في عنفوان شبابي منذ أن راهقت البلوغ قبل بلوغ العشرين إلى الآن، وقد أناف السن على الخمسين، أقتحم لجة هذا البحر العميق، وأخوض غمرته خوض الجسور، لا خوض الجبان الحذور وأتوغل في كل مظلمة، وأتهجم على كل مشكلة، وأتقحم كل ورطة، وأتفحص عن عقيدة كل فرقة، وأستكشف أسرار مذهب كل طائفة، لأميز بين محق ومبطل»(٢٠٠).

وهذا التشبيه بالبحر العميق -الذى استخدمه الغزالي في هـذا النص -لـه نظير عند ديكارت. فهو أيضًا يتحدث -فى مناسبة الشك الفلسفي- عن ماء عميق، ويقول: إن أكثر الباحثين قد لاقوا حتفهم فيه (٢٥).

وإذا وصل الأمر إلى عدم إمكان السيطرة على مشكلة

<sup>(</sup> ٦٥) ATIX،p512، انظر في هذا الصدد أيضا خطاب ديكارت إلى بلزاك في عام ١٦٣١م (راجع Alquie في كتابه عن ديكارت ص ٧٢) وراجع أيضا: ATIX.p18.



<sup>(</sup>٦٣) المنقذ ص ١٤وما بعدها.

<sup>(</sup>٦٤) المنقذص ٥٥وما بعدها.



الحقيقة فإن المجال يكون مفتوحًا والفرصة تكون مهيأة أمام الارتيابية بشتى صورها، هذه الارتيابية التي تستمد كل حجبها من واقع الحقائق الكثيرة التي تبدو في الظاهر مقنعة، وهي في الحقيقة مناقضة لبعضها، وكما سبق أن فعل السوفسطائيون قديمًا من رفض للحقيقة في المجالين النظري والعملي، فقد كان لهم نظير في عصر ديكارت. وكان مونتيني والعملي، فقد كان لهم نظير في عصر ديكارت. وكان مونتيني الذين ينكرون أية إمكانية للتوصل إلى الحقيقة.

وقد كان هناك أيضا ممثلون للاتجاه الارتيابي في عصر الغزالي - كما سبقت الإشارة إلى ذلك - وكان الغزالي على علم بتناقض الارتيابيين الذي يتمثل في اعترافهم بالمبادئ العقلية كوسيلة للجدال في حين أنهم في الوقت نفسه يرفضون هذه المبادئ.

يقول الغزالي: « . . . فالسوفسطائي كيف يناظر ، ومناظرته في نفسه اعتراف بطريق النظر ؟ (37).

كما يصور الغزالي حالة هؤلاء الذين «يحكمون على سائر النظريات بالبطلان لتطرق الخلاف فيها»(٢٧) بقوله:

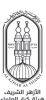
"هـذا وأمثالـه سببه آفات تصيب العقل. فيجري مجرى الجنون، ولكن لا يسمى جنونًا، والجنون فنون (٦٨٠).

<sup>(</sup>٦٨) المرجع السابق.



<sup>(</sup>٦٦) معيار العلم ص ٦٤١.

<sup>(</sup>٦٧) المرجع السابق ٢٤٢.



## ٣- الاستقلال العقلي:

لقد كان الغزالي بعيدًا كل البعد عن الخضوع لتيار الشك، والوقوع في حبائله، وجعله يتغلب عليه. فقد كان لدى الغزالي سلاح حاسم في معركته مع الشك وهو (إرادة الحقيقة) التي كانت تقود عقله الناقد، وتغرس في نفسه الشَّجَاعة، وتمنحه القوة للثبات في وجه المخاطر والعقبات التي تعترض طريقه في سبيل البحث عن الحقيقة، والتغلب في النهاية على هذه العقبات. ويمكن القول بأن حب الغزالي للحقيقة كان طوق النجاة الذي ساعده على الوصول إلى بر الأمان، ويصور لنا الغزالي في (المنقذ) كيف كان مطلب الحقيقة مسيطرًا عليه منذ صباه وكيف توصل في وقت مبكر إلى استقلال عقلي حقيقي، فيقول: «وقد كان التعطش إلى درك حقائق الأمور حقيقيي، فيقول: «وقد كان التعطش إلى درك حقائق الأمور دأبي وديدني من أول أمري وريعان عمري، غريزة وفطرة من رابطة التقليد، وانكسرت علي العقائد الموروثة على قرب رابطة التقليد، وانكسرت علي العقائد الموروثة على قرب

فإذا رأينا الغزالي هنا يتحدث عن مطلب الحقيقة الذي كان يملك عليه أقطار نفسه، ويعده فطرة وضعها الله في جبلته، اتضح لنا كيف كان الغزالي نفسه يحس بقوة هذا الدافع نحو المعرفة. وقد كان تحرره منذ صباه من قيود التقليد والعقائد الموروثة ذا أهمية بالغة بالنسبة لتطوره العقلي، وبذلك حرر





<sup>(</sup>٦٩) المنقذ ص ٦٧ وما بعدها.



الغزالي نفسه نهائيًا من كل روابط التقليد والتبعية العقلية والعبودية الفكرية للمذهبية والطائفية، وخطا خطوة لا يمكن له بعدها أن يلغي تأثيرها، أو يعود بها إلى الوراء وذلك لأن: «من شرط المقلد ألا يعلم أنه مقلد. فإذا علم ذلك انكسرت زجاجة تقليده، وهو شعب لا يُرأب...»(٧٠).

وكثيرا ما يكرر الغزالي في مواضع كثيرة من كتبه تشبيه المقلد بالأعمى.

فيقول مشلا: «ومن قلد أعمى، فلا خير في متابعة العميان...»(٧١).

ويقول في موضع آخر: «فاعلم يا أخي أنك متى كنت ذاهبًا إلى تعرف الحق بالرجال من غير أن تتكل على بصيرتك فقد ضل سعيك، فإن العالم من الرجال إنما هو كالشمس أو كالسراج يعطي الضوء ثم انظر ببصرك، فإن كنت أعمى فما يغني عنك السراج والشمس. فمن عول على التقليد هلك هلاكا مطلقًا»(۲۷).

ويذهب ديكارت أيضًا إلى تشبيه الإنسان الذي لا يتفلسف بإنسان لا يستخدم عينيه عند المشي بل يغمض عينيه

<sup>(</sup>٧٢) معراج السالكين ص ٢٩٨ وما بعدها (ضمن مجموعة: الرسائل الفرائد من تصانيف الإمام الغزالي -مكتبة الجندي) انظر ميزان العمل ٣٣٩ ومعيار العلم ص ٣٢٨.



<sup>(</sup>٧٠) المنقذ ص ٧٧.

<sup>(</sup>٧١) ميزان العمل ص٢٢٨.



ويسترشد بشخص آخر (٧٣). كما يشير إلى أن الفلسفة لا تجلب السرور بالمعرفة فحسب، بل هي أيضًا ضرورية لهداية الإنسان وإرشاده في الحياة.

وكما رأينا أن أهم السمات التي تميز فلسفة الغزالي وتطوره العقلي تتمثل في التحرر من كل تبعية عقلية ، فكذلك نجد الشيء نفسه عند ديكارت إذ يحدثنا عن توصله في وقت مبكر إلى رفض كل علم ومعرفة حصل عليها عن طريق التبعية العقلية: «فإنسي تعلمت ألا أعتقد اعتقادًا جازمًا في شيء ما بحكم التقليد أو العادة، وكذلك تخلصت شيئًا فشيئًا من كثير من الأوهام التي تستطيع أن تخمد فينا النور الفطري وتنقص من قدرتنا على التعقل»(٧٤).

وكذلك تحرك مطلب الوصول إلى الحقيقة في نفس ديكارت في وقت مبكر مثل الغزالي. يقول ديكارت في ذلك: «وكانت رغبتي شديدة دائما في أن أتعلم كيف أميز الحق من الباطل كي أكون على بصيرة في أعمالي ولكي أسير على هدى في حياتي»(٥٧).

وقد دعا ديكارت إلى «بحث الحقيقة عن طريق النور

(٧٥) المرجع السابق.





<sup>(</sup>٧٣) انظر الترجمة العربية لمبادئ الفلسفة ص ٤٨ / ٩٤ ، وراجع: ATIX،p10. ( ٧٤ ) الترجمة العربية للمقال عن المنهج ص ١١٩ انظر : ATIX،p10.



الفطري (٢٠) بدون عون من جانب الدين أو الفلسفة (التقليدية)، وكان دائما يشير إلى أهمية وضرورة تحرير المرء لنفسه من الميل إلى التبعية العقلية (٢٧).

وبناء على ما تقدم نستطيع أن نقول: إن الاستقلال العقلي كان المسلمة الأولى لفلسفة كل من الغزالي وديكارت.

## ٤- العقيدة والشك الفلسفي

إذا كنا قد تعرفنا فيما سبق على الأهمية القصوى للاستقلال العقلي لدى كل من الغزالي وديكارت، فإن السؤال الذي يحتاج منا الآن وقفة خاصة هو: إلى أي مدى أثبت كل من الفيلسوفين أيضًا استقلالًا فيما يتعلق بأمور العقيدة؟

أما ما يتعلق بالغزالي فقد سبق أن أشرنا (^^) إلى أن نفسه قد امتلأت بمطلب الحقيقة الخالصة نظرًا لما وجده أمامه من ذلك الكم الهائل من التعاليم الكثيرة المتناقضة للطوائف المختلفة في عصره، الأمر الذي جعله ينفض عن نفسه منذ الصبا كل تبعية عقلية، وجعله في الوقت نفسه أيضًا يرفض العقائد الموروثة. وقد ازدادت شكوكه عمقًا نظرًا لما رآه من

<sup>(</sup>۷۷) انظر في ذلك على سبيل المثال ATIX،p13:VII P.361:XP.516.522F. (۷۷) انظر ما عرضناه في الشك الفلسفي والارتيابية وفي الاستقلال العقلي.



<sup>(</sup>٧٦) (بحث الحقيقة عن طريق النور الفطري) هنو عنوان مؤلف صغير لديكارت، يعتقد أنه قد ألفة بعد التأملات ومبادئ الفلسفة، ولم يكمل ديكارت هذا المؤلف. ونشر لأول من كما هو فني عنام ١٧٠١م مع كتاب (قواعد لهداية العقل) الذي لم ينشر أيضا في حياة ديكارت.



وجود أديان مختلفة، وما هو متبع في طريقة اعتناقها، فقد رأى أن العقيدة تبدو وكأنها مسألة تلقين تعاليم معينة للنشء في فترة تربيته: «إذ رأيت صبيان النصارى لا يكون لهم نشوء إلا على التنصر، وصبيان اليهود لا نشوء لهم إلا على التهود، وصبيان المسلمين لا نشوء لهم إلا على الإسلام»(٢٩٠).

وهنا نجد الغزالي يتساءل عما إذا كانت العقيدة شيئًا آخر غير التقليد والتلقين؟

إن المرء غالبًا ما يستنتج -في مثل هذه الأحوال - عدم وجود شيء ما من مجرد احتمال الشك في هذا الشيء، وهذا خطأ منطقي، يحدث فقط عندما لا يأخذ التفكير مداه الكافي، ويتعجل الحكم قبل أن يصل إلى النهاية. ولكن هذا الاستنتاج الخاطئ لم يكن ممكنا أن يجد قبولا عند الغزالي صاحب العقلية الناقدة. ومن ناحية أخرى فإن الغزالي لم يكن يرضى لنفسه أيضًا أن ينهزم أمام مشكلة صعبة كهذه التي يواجهها الآن، فقد سبق أن أشرنا كيف انطلق بحماس بالغ لدراسة المذاهب والطوائف التي كانت قائمة في عصره، وبعبارة أخرى فإن الموقف اللا أدري لم يكن يتفق وعقلية الغزالي. وإذا كان هذا الموقف اللا أدري يمثل الموقف الذي يتخذ عادة في مسائل العقيدة على وجه الخصوص، فإن الحقيقة لم تكن أبدًا بالنسبة للغزالي أمرًا تقرره غالبية الأصوات.



<sup>(</sup>٧٩) المنقذ ص٦٨.



كما لم تكن إطلاقًا أمرًا خاضعًا للرأي المتقلب، ولهذا فإنه لم يبحث عنها أيضًا بالطريقة التي يتخذ بها المرء لنفسه رأيًا قابلًا للتغيير، فهناك نداء منبعث من أعماقه يدفعه إلى طلب الحقيقة الخالصة، ويعبر الغزالي عن ذلك بقوله: «فتحرك باطني إلى حقيقة الفطرة الأصلية، وحقيقة العقائد العارضة بتقليد الوالدين والأستاذين، والتمييز بين هذه التقليدات، وأوائلها تلقينات وفي تمييز الحق منها عن الباطل اختلافات» (^^).

وفي هذه اللحظة من تأمله كان لا ينزال يعتقد أنه قد تخلص تمامًا من كل الأحكام السابقة ومن كل الفروض غير الممحصة، وذلك برجوعه عن كل التعاليم التي حصل عليها عن طريق الأساليب التقليدية القائمة على التبعية العقلية، ولكن اتضح له فيما بعد -كما سنبين ذلك بالتفصيل - أنه كلما ازداد تفكيره عمقًا كلما ازدادت دائرة شكوكه اتساعًا لتمتد إلى كل المجالات التي تفصل بينه وبين (حقيقة الفطرة الأصلية) التي يسعى إليها.

ولكن ما هو الموقف الذي اتخذه الغزالي من العقيدة؟ هذا سؤال لا بد لنا الآن من الإجابة عليه:

لقد وضع الغزالي العقيدة موضع التساؤل، نظرًا لاعتبارات خارجية تتمثل في وجود أديان مختلفة، وعقائد متعددة. ولكن

<sup>(</sup>۸۰) المنقذ ص٦٨.



الغزالي لم ينفض يديه لذلك من العقيدة، ولم ينفها صراحة، أي أنه لم يصبح بالمعنى الحقيقي زنديقًا. فقد حماه من ذلك دائما هذا الدافع القوي للبحث عن الحقيقة. وقد توصل الغزالي فيما بعد إلى تقبل تعاليم العقيدة عن اقتناع كامل، ولكن هذا الاقتناع لم يكن مستندًا إلى أدلة معينة ، وإنما كان نتيجة لتجارب وأسباب لا تدخل تحت الحصر تفاصيلها كما يقول: «وكان قد حصل معي - من العلوم التي مارستها والمسالك التي سلكتها ، في التفتيش عن صنفي العلوم الشرعية والعقلية- إيمان يقيني بالله تعالى، وبالنبوة، وباليوم الآخر. فهذه الأصول الثلاثة من الإيمان كانت رسخت في نفسي، لا بدليل معين محرر، بل بأسباب وقرائن وتجاريب لا تدخل تحت الحصر تفاصيلها ١٩٨٠).

أما ديكارت فقد كان للشك لديه نفس الأهمية الفلسفية التي كانت له عند الغزالي. وقد وصف ديكارت الشك بأنه «وسيلة للحصول على معرفة الحقيقة معرفة أكثر وضوحًا »(^^^).

وإذا تبين لنا أن شك ديكارت لم يكن في الواقع شك زندقة و إلحاد ، و إنما كان طريقًا فلسفيًا اختاره و سلكه و علمه ، فإن ذلك يمكن أن يؤدي بنا إلى الإجابة عن مسألة عقيدة ديكارت التي ثار حولها نزاع كثير. وسنعتمد في توضيح ذلك على ما عرضه ديكارت نفسه.

<sup>(</sup> ۸۲ ) من خطاب دیکارت إلى بویتندك Buitendijk (عام ۱۶۴۳م): .ATIX.p.63





<sup>(</sup>٨١) المنفذ ص ١٢٥.



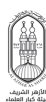
إن ما يهمه – كما يقول– هو معرفة الحقيقة معرفة أكثر وضوحًا، أي الحصول على معرفة الحقيقة، تلك المعرفة التي يدركها العقل بيقين قطعي مطلق. ومن هنا نستطيع أن نفهم ماذا يعنى عندما يؤكد باستمرار أن الشك يجب أن يضيق نطاقه ويقتصر على مجال بحث الحقيقة ، وهذا يعنى عدم مد الشك إلى الحياة اليومية ، حيث يتحتم على المرء -في أغلب الأحيان- أن يقنع بالأمور الاحتمالية (٨٣). وقد كان ديكارت نفسـه يسـير على هذه القاعدة (١٠٠)، فقد كان قبل خوض غمار الشك، ولا يزال حتى هذه اللحظة من التأمل - بعد أن مارس الشك بالفعل - مقتنعًا بصحة العقيدة (وأيضًا بصحة القواعد الخلقية) ، ولكنه فقط لم يكن قد حصل بعد على معرفة حقيقة العقيدة وحقيقة القواعد الخلقية بالوضوح المطلوب، الذي يسعى إليه. وقد كان كل همه هو الوصول عن طريق نور العقل الفطري –أي عن طريق فلسفى خالص– إلى معرفة الحقيقة ، طالما كانت هذه المعرفة ميسرة للعقل.

فإذا كان الغزالي يسعى إلى الحصول على معرفة حقة، وذلك بالرجوع إلى (حقيقة الفطرة الأصلية) فإن مسعاه في ذلك لا يختلف عن مسعى ديكارت في رجوعه إلى (قوة العقل الفطرية). وهذه القوة الفطرية يمكن أن يساء استخدامها وتوجمه توجيهًا غير سليم يبلغ بها إلى مرتبة العجز، وذلك

> ATIX-2e,p.26 (AT) ATIX-p.28 (At)









يكون في العادة نتيجة للتربية الخاطئة وللعادات الخاطئة وأيضًا، وبوجه عام يكون نتيجة للتبعية في الاعتقاد والفكر، وخصوصًا في مرحلة الطفولة، تلك التبعية التي تسيطر فوق ذلك على غالبية الناس طول حياتهم، وفي هذه الحالة الأخيرة يظل الإنسان مصرًا في النهاية على الجهل.

والإنسان الذي يرضى ذلك لنفسه هو - في نظر الغزالي-إنسان قد تنازل عن إنسانيته (٥٠).

## ٥- شروط التفلسف

إن الفلسفة بالمعنى الذي نتحدث عنه هنا – وهو البحث عن الحقيقة بالمعنى الشامل للناحيتين النظرية والعملية – تتطلب نوعًا من الزهد العقلي أو التجرد، وهذا يعني تحرير العقل من كل الأحكام السابقة، أي من الأحكام القائمة على أسس غير كافية، وهي تلك الأحكام التي يحصل عليها المرء كما يقول ديكارت – «من الحواس أو بوساطة الحواس» (٢٨٠) (وهي الأمور التي تعلمها من والديه ومعلميه إلخ بوساطة حاسة السمع) (٨٠٠).

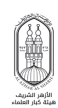
ويذكر الغزالي أيضًا باستمرار أن تعاليمه لا يستطيع أن



<sup>(</sup> ٥٥) المعارف العقلية (دمشق ١٩٦٣م) ص٩٦.

<sup>(</sup>٨٦) انظر الترجمة العربية للتأملات ٧٠ ، ATIX-p.14

ATIX-p.146 (AV)



يفهمها إلا من تحرر من كل تبعية وتقليد (^^) وديكارت يعني الشيء نفسه حين يقول (... إني لا أنصح بقراءته (يقصد كتاب التأملات) بتاتًا لأحد من الناس إلا لمن يريدون أن يتأملوا معي تأملًا جديًا، ويستطيعون أن يجردوا نفوسهم من مخالطة الحواس، وأن يخلصوها تخليصًا تامًا من جميع ضروب الظنون والأحكام السابقة، وأنا أعلم علم اليقين أن هؤلاء نفر قليل جدًا» (٩٩).

ويذكر الغزالي ثلاثة أسباب رئيسية للفكر الخاطئ تعكر صفو العقل وتحجب عن الناس رؤية الحقيقة الخاصة، وتتمثل هذه الأمور في الوقوع تحت سيطرة المحسوسات، أو الخضوع للمظنونات، أو الاهتمام بأغراض الجدل والانصراف عن البحث الجدى عن الحقيقة.

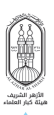
وفي ذلك يقول الغزالي: «.. وحقيقة الأمور وراء الحواس والظنون، ولكن الغالب على بعض الناس لذة المحسوسات، وعلى بعضهم قوة المظنونات، وعلى بعضهم أغراض الجدل، فأعرضوا عن بيان العقل وتصاموا عن استماع الكلام بالعقل»(٩٠).

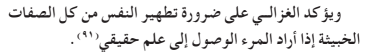
<sup>(</sup>٩٠) المعارف العقلية ص ٩٨.



<sup>(</sup> ٨٨ ) انظر مثلا القسطاس المستقيم ص ٧٩ حيث يقول إن من نبض عليه عرق من عروق التقليد لا يصلح لصحبته.

<sup>(</sup> ٨٩) الترجمة للتأملات ص ٤٨ / ٩٤، AT VII.p.9 انظر أيضًا: -ATIX انظر أيضًا: -ATIX p.125f





وقد توصل الغزالي عن طريق خبراته طوال حياته التي منحها للعلم والبحث عن الحقيقة -إلى الاقتناع بأن الجهل يمثل في الغالب- كما يقول- مرضًا مستعصيًا، وأن هناك قسمًا كبيرًا من بين المشتغلين بالعلم قد مني بهذا المرض، ولهذا فإن الأولى ألا يدخل المرء مع أمثالهم في نقاش.

يقول الغزالي في ذلك:

«شم اعلم أن مرض الجهل على أربعة أنواع: أحدها يقبل العلاج والباقي لا يقبل، أما الذي لا يقبل: أحدها: من كان سؤاله واعتراضه عن حسده وبغضه، فكلما تجيبه بأحسن الجواب وأفصحه وأوضحه لا يزيده ذلك إلا بغضًا وعداوة وحسدًا، فالطريق ألا تشتغل بجوابه.. فينبغي أن تعرض عنه وتتركه مع مرضه.. والثاني أن تكون علته من الحماقة وهو أيضًا لا يقبل العلاج.. وذلك رجل يشتغل بطلب العلم زمنًا قليلًا ويتعلم شيئًا من العلم العقلي والشرعي فيسأل ويعترض من حماقته على العالم الكبير الذي أمضى عمره في العلوم العقلية والشرعية، وهذا الأحمق لا يعلم ويظن أن ما أشكل عليه هو أيضًا مشكل للعالم الكبير. فإذا لم يعلم هذا القدر يكون سؤاله من الحماقة، فينبغي ألا يشتغل بجوابه. والثالث: يكون مسترشدًا وكل ما لا يفهم من كلام الأكابر يحمله



<sup>(</sup>٩١) ميزان العمل ص ٢٤١ وما بعدها، والإحياء ١/٥٥.



على قصور فهمه، وكان سؤاله للاستفادة، لكن يكون بليدًا لا يدرك الحقائق، فلا ينبغي الاشتغال بجوابه أيضًا . . وأما المرض الذي يقبل العلاج فهو أن يكون مستر شدا عاقلًا فهمًا لا يكون مغلوب الحسد والغضب وحب الشهوة والجاه والمال ، ويكون طالبًا للطريق المستقيم، ولم يكن سؤاله واعتراضه عن حسد وتعنت وامتحان. وهذا يقبل العلاج. فيجوز أن تشتغل بجواب سؤاله، بل يجب عليك إجابته» (٩٢).

ويرى الغزالي أن الأفكار الفلسفية لا يستطيع إدراكها إلا «الذين لهم قوة القريحة وصفاء الذهن وزكاء النفس ونقاء الحدس»(٩٣).

وقد كان ديكارت أيضا يرى أن التفلسف يتطلب شروطا عقلية و خلقية.

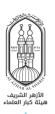
ولهذا يشير إلى أنه قد كتب (تأملاته) لعقول قوية ثابتة solidioribus ingeniis كما يتحدث أيضًا في رمقال عن المنهج) عن طريقه الفلسفي الذي لا يجوز ولا يمكن أن يسلكه كل الناس، ويشير ديكارت إلى طبقتين من العقول ليست لهما القدرة على ذلك: «هذان الصنفان هما: أو لا الذين لاعتقادهم في أنفسهم من الحذق فوق ما لهم لا يستطيعون أن يمنعوا أنفسهم من التهور في أحكامهم، ولا يملكون من الصبر ما يستطيعون به سياسة أفكارهم كلها بنظام، ومن ثم فإنهم

<sup>(</sup>۹۳) معارج القدس ص ۲۱۰.





<sup>(</sup>٩٢) أيها الولد ص ١٣٧/ ١٣٨ (ضمن مجموعة: القصور العوالي من رسائل الإمام الغزالي).



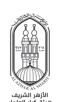
إذا اتخذوا حرية الشك في المبادئ التي تلقوها، والابتعاد عن الطريق العام، فإنهم لن يقدروا على ملازمة الصراط الذي يجب سلوكه للسير الأقوم وسيظلون في ضلال كل حياتهم، شم آخرون أوتوا حظا من العقل أو من التواضع، كي يحكموا بأنهم أقل قدرة على تمييز الحق من الباطل من أناس يصلحون أن يكونوا لهم معلمين، فهم أولى بأن يقنعوا باتباع آراء هؤلاء من أن يبحثوا بأنفسهم عما هو أحسن «٩٤).

وقد اتضح لنا مما تقدم أن التفلسف يتطلب بالإضافة إلى الشروط العقلية والخلقية شرطًا آخر يتمثل في الاستعداد المبدئي للتحرر من كل الأحكام السابقة، والاستعداد أيضًا لاتباع أحكام العقل وحده هو الملكة المؤهلة لمعرفة الحقيقة، كما يقول الغزالي: «فأما العقل إذا تجرد عن غشاوة الوهم والخيال لم يتصور أن يغلط، بل يرى الأشياء على ما هي عليه، وفي تجريده عسر عظيم. وإنما يكمل تجرده عن هذه النوازع بعد الموت» (٩٥).

وهذا يوضح لنا مدى الصعوبات الهائلة التي تعكر صفو العقل، وتقف في وجه الرؤية العقلية الخالصة، لدرجة أن التغلب على كل هذه الصعوبات، والتجرد عن غشاوة الأوهام والخيالات، لن يبلغ كماله في نظر الغزالي إلا بعد الموت.

<sup>( 94 )</sup> مقال عن المنهج (الترجمة العربية) ص ١٢٥ - ATIX-p.15 ( 99 ) مشكاة الأنوار ص ٤٧ .





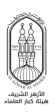
## ٦ - الشك المنهجي:

#### (أ) الاعتراف بوجود الحقيقة:

لقد رأينا أن هناك اتفاقًا في الرأي لدى كل من الغزالي وديكارت على أن في الإمكان من حيث المبدأ الوصول إلى مثل هذا التحرر – المشار إليه – من كل الأحكام السابقة ومن الخيالات والأوهام، والوصول إلى معرفة يقينية – على الأقل في مجالات معينة – منبثقة من العقل وحده. وذلك كله عن طريق فلسفي خالص وبطريقة منهجية ؛ وكوسيلة لهذه المعرفة توصَّل كل منهما إلى منهج فلسفي يتفقان في أسسه، وإن كانا يختلفان إلى حد ما في طريقة عرضه، وهذه الوسيلة هي الشك المنهجي والتحليل الفلسفي (٢٠٠).

وقد رأينا أن الشك الفلسفي لديهما قد أعلن عن نفسه بوضوح في وقت مبكر من فترة الشباب، كما رأينا أنه قد دفعهما إلى السعي إلى استقلال عقلي، وأن ميلهما هذا قد ازداد نتيجة للحالة العقلية السيئة لعصريهما بما تشتمل عليه من آراء متضاربة وتعاليم متناقضة، مما أدى إلى تقوية الشك لديهما في حقيقة المناهج الموروثة. ولهذا اتجها – معتمدين فقط على وعيهما بضرورة وجود حقيقة واحدة مطلقة – إلى مهمة البحث عن المعرفة الحقة، وبدءا عملية التفرقة بين المعرفة الخطأ في هذه الاتجاهات والمذاهب

<sup>(</sup>٩٦) انظر في ذلك: 576 ،ATX. p. 373، 576



القائمة. وبهذا توفر لديهما المنطلق الحقيقي للتفلسف: وهو الاعتراف بوجود حقيقة واحدة مطلقة، والبدء بطريقة جادة في البحث عنها - رغم كل الصعوبات التي تكتنف هذه المهمة - مع الاقتناع الثابت بإمكان التوصل إلى معرفة هذه الحقيقة. وقد عبر فيشته (Fichte) عن ذلك بقوله: " . . . أن يعترف المرء بكل جدية بأن هناك حقيقة واحدة هي وحدها الصواب والحق، وأن كل ما عداها باطل على الإطلاق؛ وهذه الحقيقة يمكن العثور عليها فعلا، وتتضح بنفسها مباشرة على أنها حق مطلق"(۹۷).

وهذا المنطلق الحقيقي للتفلسف يتضمن بالإضافة إلى ما تقدم الاعتراف بأن الحقيقة لا يتوصل إليها عن طريق الوحيى وحده فحسب كما ذهب إلى ذلك بسكال(٩٨) Pascal مثللا(٩٩)، بل يمكن التوصل إليها أيضًا عن طريق فلسفى خالص.

أما الخطوة التالية في طريق البحث عن الحقيقة فإنها تتعلق بالسوال عن المعيار الذي يمكن اتخاذه في عملية الفحص والتمييز بين الحق والباطل في المناهج القائمة؟

Cf. R. Lauth. Die Frage nach dem Sinn des Daseins. (99) .Munchen 1953, p. 224





J.G Fichte. Ausgewahlte Werke in 6 Banden. (9V) (Darmstadt 1962) Vol. VI، p. 168

<sup>(</sup>٩٨) فيلسوف فرنسي عاش في الفترة ما بين ٦٦٣م و ١٦٦٢م.



وهنا نجد أن المعيار الحقيقي لا يمكن أن يكون شيئًا آخر غير الحقيقة نفسها، وذلك لأنها لا يمكن أن تُعرف إلا بذاتها، وإلا لم تكن هي الحقيقة. ومن هذا يتضح أن الباحث عن الحقيقة يجب أن يكون لديه – إلى حد ما – هذا الذي يبحث عنه. ولهذا يقول فيشته: "إن الفلسفة يجب أن يكون لديها الموضوع الذي تريد أن تراه في نور واضح"(١٠٠٠).

وعلى الرغم من أن الحقيقة هي المقصودة باستمرار في كل دعوى وفي جميع الأحوال، وأنها دائمًا حاضرة، فإنها في الوقت نفسه أبعد وأصعب موضوع للمعرفة إذا أراد المرء أن يدركها (۱۰۱۰)، أما الحقيقة التي يملكها المرء عادة في حياته العملية، والتي لم يحصل عليها عن طريق التفلسف، فإنها حقيقة ناقصة غير كاملة (بصرف النظر عن الإيمان الكامل الذي يتضمن امتلاك الحقيقة امتلاكا تامًا). وهذه الحقيقة التي يحصل عليها المرء في حياته العملية ليست ملكًا حقيقيًا، وذلك لأنها لم تدرك بوضوح ويقين، إذ هي تقع إلى حد ما في ضوء باهت مختلطة بخيالات وضلالات وأوهام.

وليس معنى ذلك أنها أخذت دون تفكير، فكل موجود عاقل يفكر، ولكن الطريقة التي يمارس بها المرء هذا التفكير

H. Diels: Die Fragmente der Vorsokratiker. Hambugr .1964. p. 23. 28



<sup>.</sup>Fichte. op. cit VI, p. 115 (1...)

<sup>(</sup>١٠١) انظر أيضًا الشذرات المأثورة عن هيراكليت ١، ٢، ٧٧ في:



في حياته العملية، وبوجه خاص المدى الذي يصل إليه هذا التفكير، شيء مختلف عما يحدث في الفلسفة. فالفيلسوف لا يكتفي بدرجة التفكير التي يمارسها المرء في حياته العملية، ولكنه يفحص نتائج الفكر العادي في محاولة للبلوغ إلى وضوح تام، في حين تظل الحقيقة في التفكير العادي أمرًا تقريبيًا معتقدًا، ولذلك تكون قابلة للشك.

ومشكلة الحقيقة لا يمكن أن تُحل بصورة كافية عن طريق الاستقراء (Induction)، وذلك لأن العلم الذي يحصل عليه المرء عن هذا الطريق لا يستطيع أن يدعي لنفسه غير صفة الاحتمال لا القطع. كما أن منهج الاستنباط Deduction بدوره لا يستطيع أيضًا أن يقدم هو الآخر حلاً كافيًا لمشكلة الحقيقة، وذلك لأن العام الذي يجب أن يستنبط منه المرء هنا هو الحقيقة نفسها التي يبحث المرء عنها. وهكذا فإن التأسيس النهائي للحقيقة لا يمكن أن يحدث إلا عن طريق إرجاع Reduction كل شيء إلى مبدأ أول يؤسس كل شيء وهذا هو الطريق الذي سلكه كل من الغزالي وديكارت.

#### (ب) ماهية العلم:

لقد قادت مسألة (العلم بحقائق الأشياء) كلا من الغزالي وديكارت إلى السؤال عن ماهية العلم وتبريره وشرعيته، وقادتهما في النهاية إلى المبدأ الأعلى. يقول الغزالي: "إنما مطلوبي العلم بحقائق الأمور، فلا بد من طلب حقيقة



العلم ما هي "(۱۰۲). وبذلك أعطى في جملة قصيرة تخطيطا لسير فلسفته.

وقد قال ديكارت في (القواعد) - أي قبل تأسيسه للميتافيزيقا في (التأملات) - إن الأداة الحقيقية لكل علم وكذلك المنهج كله يتمثلان في البحث عن إجابة للسؤال التالي: ما هي المعرفة وما هو المدى الذي تمتد إليه ؟(١٠٣) ويعتبر ديكارت منهجه وسيلة لزيادة علمه شيئًا فشيئًا باستمرار، ووسيلة للوصول إلى المعرفة الحقة لكل ما يقدر المرء على معرفته (١٠٤٠). وهكذا يعرض ديكارت المنهج على أنه منهج فلسفي عام. فإذا ادعى في (المقال) (١٠٤٠) أن المنهج لا اعتبار له إلا بالنسبة له فقط حيث يتحدث عن (عقليته المتوسطة) فإنه بذلك يناقض البناء الأساسي لتعاليمه، ويناقض أيضًا أقواله الأخرى عن منهجه من على أنه إما تعبير عن تواضعه، أو (المقال) يجب أن يفهم على أنه إما تعبير عن تواضعه، أو إفصاح عن موقف مؤقت في بداية طريقه الفلسفي.

وعندما بحث الغزالي وديكارت مسألة ماهية العلم اتفقت إجابتهما عن هذه المسألة. وهذه الإجابة تتمشل في أن العلم الحقيقي يجب أن يقطع الطريق بصفة مطلقة أمام كل شك.

ATIX p. 6/9: ATX p. 371 ff. : الثال مبيل المثال (١٠٦)

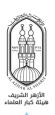


<sup>(</sup>١٠٢) المنقذ ص ٦٨ وما بعدها.

<sup>(</sup>۱۰۳) انظر: ATX، P. 398.

<sup>(</sup>١٠٤) المرجع السابق ص ٧١١ وما بعدها.

<sup>(</sup>ه. ۱ م. ۱) انظر: ATVI، P. 3/4.



يقول الغزالي في ذلك: "العلم اليقيني هو الذي ينكشف فيه المعلوم انكشافا لا يبقي معه ريب ، و لا يقارنه إمكان الغلط والوهم"(١٠٧).

فالعلم اليقيني - بناء على ذلك - يمتاز بميزتين هامتين، أولهما: أن اليقين فيه يقين مطلق لا يدع مجالا لأي لون من ألوان الشك أو الارتياب في انكشاف المعلوم؛ وثانيهما: أنه يقين يبعد تمامًا أي فرصة للاختلاط بالخطأ أو الضلال بأى شكل من الأشكال.

ويتحدث الغزالي في كتابه (محك النظر) عن العلم اليقيني، ويوضـح اليقين بقوله: "أما اليقين فلا تعرفه إلا بما أقوله، وهو أن النفس إذا أذعنت للتصديق بقضية من القضايا وسكنت فلها ثلاثة أحوال: أحدها: أن تتيقن وتقطع به، وينضاف إليه قطع ثان، وهو أن يقطع (المرء) بأن قطعه به صحيح، ويتيقن بأن يقينه لا يمكن أن يكون فيه سهو ولا غلط ولا التباس، ولا يجوز الغلط لا في تيقنه بالقضية ولا في تيقنه الثاني بصحة يقينه، ويكون فيه آمنًا مطمئنًا قاطعًا بأنه لا يتصور أن يتغير فيه رأيه، ولا أن يطلع على دليل غاب عنه فيغير اعتقاده . . . ومثال هذا العلم قولنا إن الثلاثة أقل من السبة ، وإن شبخصًا و احدًا لا يكون في مكانين (في وقت واحد)، وإن شخصين لا يجتمعان في موضع ونظائر ذلك ... "(١٠٨).

<sup>(</sup>١٠٨) محك النظر ص ٥٥، انظر أيضا المستصفى ص ٤٣ وما بعدها.



<sup>(</sup>١٠٧) المنقذ ص ٦٩.



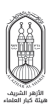
ويتفق هذا مع ما يراه ديكارت من أن اليقين المطلق أمر لا ينفك عن ماهية العلم الحقيقي. ولهذا يوصي كل باحث عن الحقيقة برفض كل علم لا يكون واضحًا وضوحًا مطلقًا. يقول ديكارت في ذلك: "... ولكن ما دام العقل يقنعني من قبل بأنه لا ينبغي أن أكون أقل حرصا على الامتناع عن تصديق الأشياء التي لم تبلغ مرتبة اليقين التام، مني على الامتناع عن تصديب تصديب الأشياء التي تلوح لي منها بينة الفساد، فيكفيني لرفضها جميعًا أن يتيسر لي أن أجد في كل واحد منها سببًا للشك "(١٠٩).

وهذا لا يعني أن كل علم يمكن أن يشك فيه يجب أن يعتبر من بادئ الأمر علمًا باطلاً، بل يعتبر في هذه اللحظة من التأمل الفلسفى غير مؤسس تأسيسا كافيًا.

وبعد أن توصل كل من الغزالي وديكارت إلى معيار للعلم اليقيني بدءا في فحص كل الآراء التي لديهما بهدف البحث عما إذا كان بين هذه الآراء معارف حقيقية لا يمكن أن يشك فيها بأي حال من الأحوال، أي معارف تمتاز بالعلامة المطلوبة لليقين المطلق. وهنا يجب التخلي عن كل معرفة يكون فيها مجال للشك حتى لا يتبقى في النهاية إلا المعارف اليقينية. ويشبه ديكارت ذلك (١٠٠٠) بما يفعله المهندس المعماري عندما يريد أن يقيم بناء ثابتا، حيث يعمد إلى الحفر في المكان

<sup>(</sup> ۱۰۹ ) الترجمة العربية للتأملات ص ۷۰ ATIX، p. 14 ۷۰ . ( ۱۱۰ ) انظر : ATVI، p. 536 f.





المطلوب إقامة البناء فيه، ويقوم بإزالة كل الرمال والمخلفات حتى يصل في النهاية إلى أرض صلبة يستطيع أن يشيد فوقها أبنية راسخة.

#### (ج) حركة الشك:

إذا تتبعنا أهمية منهج الشك في مؤلفات الغزالي فإننا نستطيع أن نتبين أنه قد دعا منذ البداية – كما سبق أن رأينا – إلى الاستقلال العقلي إزاء فحص كل الآراء المذهبية والطائفية التي واجهها في عصره ، مسايرًا بذلك طبيعته العقلية الخاصة وتطوره الشخصي. ولكنه أعطى هذه الدعوة في بادئ الأمر في صورة إشارات عامة قصيرة، وذلك قبل عرضه ممارسة الشك بطريقة منهجية. فنراه يتحدث - على سبيل المثال - في (الاقتصاد في الاعتقاد) عن أهمية البحث عن الحقيقة بحثًا مجردًا غير مسبوق بأحكام معينة، وذلك في مناسبة حديثه عن التقليد المزدوج من جانب من يسمون بالعلماء الذين لم يفارقوا العوام في أصل التقليد، بل أضافوا إلى تقليد المذهب تقليد الدليل. ثم يقول: "... وأنما الحق. . هو ألا يعتقد (المرء) شيئًا أصلا، وينظر إلى الدليل ويسمى مقتضاه حقا، ونقيضه باطلاً"(١١١). أما تعاليم الغزالي في الشك المنهجي، هذا الشك الذي عاشه الغزالي بنفسه بكل نتائجه إلى أن استطاع في النهاية التغلب عليه بعد صراع عنيف فقد عرضها بالتفصيل بعد زمن غير قصير من تجربته، وذلك في كتابه "المنقذ من الضلال".

<sup>(</sup> ١١١) الاقتصاد في الاعتقاد ص ٨٨، انظر أيضا ميزان العمل ص ٤٠٩.

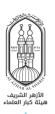


وأما العرض الديكارتي لحركة الشك فنراه في كتاب (التأملات). أما الشك الذي تحدث عنه ديكارت باختصار في كتابه (المقال) فيمكن اعتباره مجرد تقرير أولي عن الشك، وذلك اعتمادًا على ملاحظة ديكارت نفسه على هذا الكتاب كله (۱۱۲). وقد اختلف الأمر في كتاب (التأملات) عن ذلك تمام الاختلاف. فهنا نجد ديكارت يدعو إلى الشك، ويتحدث عن ضرورة ممارسته في استقلال. وبعد أن كان الحديث عن الشك في (المقال) في صورة خبر شخصي نراه في التأملات يرتفع إلى عرض نموذجي عام. فالشك هنا يصبح شكا ميتافيزيقيا، ويحتاج إلى زمن معين لممارسته.

وفي ردوده على (الاعتراضات) يقول ديكارت: إن على القارئ أن يمارس الشك في استقلال (۱۳)، وذلك لأن الشك الفلسفي الذي يمارسه المرء بنفسه هو وحده الذي يمكن أن يقود إلى يقين حقيقي، أي إلى يقين ميتافيزيقي يتحدث من أعماق الشخص نفسه، حيث لا يستطيع مجرد الارتياب العشوائي أو مجرد الفحص العقلي أن يصل إلى هذه الأعماق. ولهذا أكد كلا الفيلسوفين الأهمية الحاسمة لليقين الذي لا يتميز فقط بأنه يقين موضوعي، بل يكون في الوقت نفسه أيضًا يقينًا يستولي على كيان الشخص كله. ومن يقينًا يستولي على كيان الشخص كله. ومن أجل ذلك دعا الغزالي وديكارت إلى اتخاذ المنهج الفلسفي الذي يتمثل في الشك المنهجي والتحليل الفلسفي.

<sup>(</sup>١١٢) انظر خطاب ديكارت إلى صديقه مرسين في مارس ١٦٣٧م: ATI، . p. 349

<sup>(</sup>۱۱۳) انظر في ذلك: ATIX، p. 103 f.



والمواقف التفصيلية لحركة الشك الديكارتية - كما عُرضت في (التأملات) - نجدها بعينها عند الغزالي مع اختلاف يسير ؛ وإذا جاز لنا أن نرمز لشخص الإنسان بدائرة فإننا يمكن أن نقول: إن حركة الشك تبدأ إلى حد ما عند محيط الدائرة، عند شهادة الحس، لكي تندفع بعد ذلك في نهاية الأمر إلى مركز الشخص حيث يجد كل يقين لدى الإنسان جذوره.

ويشترك الفيلسوفان - كما سبق أن بينا - في ذات البداية المتمثلة في إرادتهما المطلقة لمعرفة الحقيقة. وفي ثبات وعزم يسيران في الطريق الذي يقودهما إلى الشك المطلق، ويستمران في سيرهما حتى يصلا في النهاية إلى نقطة التغلب الحاسم على هذا الشك.

والبناء الأساسي لحركة الشك عند الغزالي وديكارت بناء واحد؛ فنحن نتبين عند كل منهما مراتب متعددة للشك وهي: الشك في المعارف الحسية ثم الشك في المعارف العقلية الأولية ثم في النهاية الشك في الواقع كله على الإطلاق، وما يتصل بذلك من حجة المنام، وتصور شيطان مخادع أو إله مضل. إنه الشك المطلق في كل شيء وفي معرفة كل شيء، وفوق ذلك في وجود كل شيء. إنه الشك الذي لا يُبقي في أثناء الشك إلا على الشاك نفسه فقط.

والصورة التي عرض بها كل من الغزالي وديكارت الشك المنهجي ليست بالتأكيد من قبيل المصادفة وإنما هي صورة





مقصودة، وتجيز للمرء أن يستخلص منها نتائج معينة. فقد عرضا شكهما في صورة إخبار عن تجربة شخصية، وهذا يصور رأيهما في الفلسفة على أنها قبل كل شيء تفلسف، وهذا يعني أنها إنجاز يعتمد على جهد شخصي وتجربة حية، وليست مجرد التوصل إلى نظريات واستدلالات بأسلوب نظري بحت(١١١).

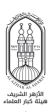
وقد كان للطابع الشخصي لما عرضه كل من الغزالي وديكارت تأثير عميق، فقد أعطى ذلك للأفكار التي عرضاها قوة إقناع لا تستطيع أن ترقى إليها المناقشات المجردة. وبالإضافة إلى ذلك كان كل منهما يقصد في المقام الأول حث القارئ على الاحتذاء بهما، وتشجيعه على سلوك سبيل الشك حتى يستطيع أن يتغلب عليه في النهاية، ويصل إلى اليقين المطلوب. وقد بين كل من الغزالي وديكارت من خلال تجربتهما مع الشك أن التغلب على هذا الشك أمر ممكن.

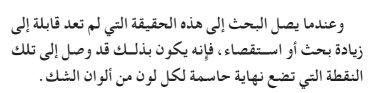
يقول الغزالي بعد أن انتهى من عرضه لمنهج الشك:

"والمقصود من هذه الحكايات أن يعمل كمال الجد في الطلب. حتى ينتهي إلى طلب ما لا يطلب "(١١٥).

<sup>( 114)</sup> انظر في ذلك أيضا فيشته (المرجع الذي سبقت الإشارة إليه جزء ٤ ص ١٦٨) الذي يؤكد بكل قوة ضرورة الممارسة الشخصية للفلسفة؛ فيقول على سبيل المثال: على من يريد معرفة الحقيقة أن يصل إليها بنفسه. فالمحاضر في وسعه أن يبين فقط شروط المعرفة؛ وهذه الشروط يجب أن ينفذها كل واحد في نفسه بنفسه، وأن يكرس لهذا العمل حياته العقلية بكل نشاط، وحينئذ سوف يصل إلى المعرفة بنفسه دون حاجة إلى عمل أي شيء آخر.







#### (د) المعرفة الحسية:

لقد رأينا أن الغزالي وديكارت لم يستطيعا التوصل إلى إجابة كافية عن سؤالهما عن "حقائق الأشياء"، ولهذا تحول هذا السؤال إلى سؤال آخر عن ماهية العلم، والآن تتقدم المعارف الحسية في المكان الأول على أنها علم مباشر. ولكن هذه المباشرة وسهولة الفهم لهذه المعارف – كما تبدو في الظاهر – يتضح خداعها عند النظرة القريبة. وذلك لأن التجربة تبين أن المعرفة الحسية خاضعة لأوهام وخيالات.

فالغزالي يتحدث في (معيار العلم) – أثناء مناقشته لمشكلة المعرفة – عن خداع الحواس. ويضرب لذلك أمثلة كثيرة منها أن الحواس تدرك الشمس على أنها قرص صغير جدًا، وتبدو لها الكواكب وكأنها دنانير منثورة على بساط أزرق، في حين أن العقل ببراهينه يعرف أن قرص الشمس أكبر من الكرة الأرضية، وأن الكواكب أكبر مما تبدو لنا .. إلىخ (١١٦). فإذا قارنا ما عرضه الغزالي هنا في (المعيار) بما عرضه بعد ذلك في (المنقذ) فإننا نجد أنه لا يقتصر في (المنقذ) على ذكر أمثلة لخداع الحواس، بل يبين لنا – زيادة على ذلك – كيف



<sup>(</sup>١١٦) معيار العلم ص ٦٢.



أن خداع الحواس قد أدى به إلى الشك في المعرفة الإنسانية بصفة عامة.

ويقرر الغزالي في (المنقذ) أن الحواس تخدعنا وأن المعارف الحسية – بناء على ذلك – عارية عن اليقين، ولهذا فلا يمكن أن تعد علمًا حقيقيًا. وفي ذلك يقول الغزالي: "من أين الثقة بالمحسوسات وأقواها حاسة البصر، وهي تنظر إلى الظل فتراه واقفًا غير متحرك وتحكم بنفي الحركة؟ ثم بالتجربة والمشاهدة بعد ساعة تعرف أنه متحرك وأنه لم يتحرك دفعة بغتة، بل على التدريج ذرة ذرة، حتى لم تكن له حالة وقوف. وتنظر إلى الكوكب فتراه صغيرًا في مقدار دينار، ثم الأدلة الهندسية تدل على أنه أكبر من الأرض في المقدار. هذا وأمثاله من المحسوسات يحكم فيها حاكم الحس بأحكامه، ويكذبه حاكم العقل ويخونه تكذيبًا لا سبيل إلى مدافعته. فقلت: قد بطلت الثقة بالمحسوسات أيضًا "(١١٧).

وفي هذا الصدد يقول ديكارت أيضا: "كل ما تلقيته حتى اليوم وآمنت بأنه أصدق الأشياء وأوثقها قد اكتسبته من الحواس أو بواسطة الحواس. غير أني جربت هذه الحواس في بعض الأحيان فوجدتها خداعة، ومن الحكمة أن لا نطمئن كل الاطمئنان إلى من خدعونا ولو مرة واحدة" (١١٨).

ثم يتحدث ديكارت بعد ذلك عن خداع الحواس أحيانًا فيما

<sup>(</sup>١١٨) الترجمة العربية للتأملات ص ٧٠ / ٧١، انظر: ATIX، p. 14.



<sup>(</sup>١١٧) المنقذ ص ٧١.



يتعلق بالأشياء الصغيرة جدًا والبعيدة جدًا عن متناولنا. ومثل هذا نجده عند الغزالي في كتاب المستصفى(١١٩) حيث يشير إلى أن خداع حاسة البصر ينشأ بسبب أن هناك عقبات تظهر في حالة ما إذا كان الشيء بعيدًا جدًا أو قريبًا جدًا عن متناولنا. كما أننا نجد مثال الشمس والكواكب عند ديكارت أيضًا حيث يقول إن لديه فكرتين متباينتين عن الشمس إحداهما مصدرها الحواس والأخرى مستمدة من أدلة علم الفلك(١٢٠). كما يشير في موضع آخر إلى أن من الغريب أن لهيب شمعة صغيرة لا يحدث على عينيه أثرًا أقل مما يحدثه النجم (١٢١).

#### (ه) المعرفة العقلية:

لقـد رأى كل من الغزالي و ديكارت ما تنطوي عليه المعارف الحسية من خداع وشكوك، ولهذا قررا رفضها بصفة مبدئية وعدم الاعتداد بها في عملية بحثهما عن الحقيقة، وذلك انطلاقا من المبدأ الذي ارتضياه، والذي يتمثل في عدم الاعتراف بصفة العلم اليقيني إلا للمعرفة المستمدة من مصدر مؤكد وغير قابل للشك على الإطلاق.

ويتحول الغزالي عن هذه المعارف الحسية لكي يبحث عن مدى يقين المجموعة الثانية من المعارف وهي المعارف العقلية الأولية. فبعد أن بين أن المعارف الحسية قابلة للشك أراد أن





<sup>(</sup>١١٩) ص ٤٥، انظر أيضا محك النظر ص ٥٩.

<sup>(</sup> ١٢٠) الترجمة العربية للتأملات ص ١٣٣؛ انظر: ATIX، p. 66.

<sup>(</sup> ۱۲۱) المرجع السابق ص ٣٤٣، انظر: ATIX، p. 66.



يختبر المبادئ العقلية في مدى شرعيتها. ولأول وهلة يبدو أن أولية ويقين المبادئ العقلية أمر غير قابل للشك إطلاقًا. وهذا ما يعنيه الغزالي حين يتساءل: من يستطيع جادًا أن يشك مشلاً في الحقائق الرياضية والمنطقية مثل أن العشرة أكثر من الثلاثة، وأن الشيء لا يمكن أن يتصف بصفتين متضادتين في وقت واحد . . إلخ(١٢٢).

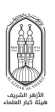
ولكن الأمر مع ذلك لم يكن بهذه البساطة – فقد تبين أن الشك في المعرفة – الذي بدأ هجومه في مجال المعارف الحسية – يجد نفسه الآن قادرًا على أن يتخطى هذا المجال ويوجه هجومه إلى مجالات أخرى من حوله. وهنا لا يستطيع مجال الحقائق العقلية أن يسلم من تيار هجومه. ويصور الغزالي ذلك قائلا: "فقالت المحسوسات: بِمَ تأمن أن تكون ثقتك بالعقليات كثقتك بالمحسوسات، وقد كنت واثقًا بي، فجاء حاكم العقل فكذبني، ولولا حاكم العقل لكنت تستمر على تصديقى ؟"(١٢٣).

صحيح أن الشك – الذي وجد في مجال المعارف الحسية نقاط هجوم كافية – لا يستطيع هنا أن يوجه هجومه بطريقة مباشرة إلى المعارف العقلية الأولية، ولكنه يستطيع أن يعلن عن نفسه بطريقة غير مباشرة للتشكيك في هذه المعارف. فالشك هنا لا يلجأ إلى التشكيك في مبادئ عقلية معينة، ولكنه

<sup>(</sup>١٢٣) المرجع السابق.



<sup>(</sup>١٢٢) المنقذ ص ٧٢.



يشكك في العقل كله، وذلك بمساعدة (تأملات خارجية). ومثل هذه التأملات الخارجية تبدو ممكنة قياسًا على ما سبقت الإشارة إليه من أن المعارف الحسية - التي كانت تعتبر قبل ذلك معارف واضحة - قد أمكن التشكيك فيها من جانب درجة للمعرفة أعلى منها، وذلك عندما ظهر (حاكم العقل) ممثلا لهذه الدرجة المشار إليها. ويعبر الغزالي عن ذلك بقوله: "فلعل وراء إدراك العقل حاكمًا آخر إذا تجلى كذب العقل في حكمه، كما تجلى حاكم العقل فكذبَ الحسَّ في حكمه. وعدم تجلى ذلك الإدراك لا يدل على استحالته"(١٢٤).

ومن خلال هذه النظرة العميقة ينفتح عمق لا قرار له. إذ يبدو أن الشك قد اتسع نطاقه عن طريق هذه الأفكار إلى مدى لىست لە نهاية.

أما ما يتعلق بآراء ديكارت في الشك في المعارف العقلية فنود أن ننبه إلى أن هذا الشك في المعارف العقلية يظهر عند ديكارت في علاقة و ثيقة مع الشك الميتافيزيقي ، ولهذا فلن نتحدث عنه الآن هنا ، بل سيأتي دور الحديث عنه عندما نعرض لمشكلة الإله المضل deus mendax عند ديكارت(١٢٥).

#### (و) الرؤيا:

إذا كانت وحدة العالم قد انحلت - عن طريق التشكك المشار إليه في المعارف الحسية والعقلية - إلى أجزاء متفرقة





<sup>(</sup>١٢٤) المنقذص ٧٢.

<sup>(</sup>١٢٥) انظر فيما يلى فصل: الشك الميتافيزيقي.



تتمثل في خبرات خداعة وغير يقينية، فإن هذه الوحدة تبدو الآن في حالة انهيار تام وتنحل إلى عدم عن طريق التأمل في ظاهرة الرؤيا، وذلك لأنه حتى وجود الأشياء (تلك الأشياء التي كانت لا تزال حتى الآن تبدو بطريقة ما موجودة رغم التشكك فيها) لم يعد يستطيع أيضًا أن يسلم من تيار الهجوم المدمر للشك. هذا الشك الذي يحيط هنا بكل شيء كان يمثل حتى الآن الثروة المعرفية كلها. (والحجة) التي تشكك هنا في الواقع كله تتخذ من ظاهرة الرؤيا منطلقًا، وتظهر عند الغزالي في الصورة التالية: "وأيدت (المحسوسات) إشكالها بالمنام وقالت: أما تراك تعتقد في النوم أمورًا وتتخيل أحوالاً ، وتعتقد لها ثباتًا واستقرارًا ولا تشك في تلك الحالة فيها ، ثم تستيقظ فتعلم أنه لم يكن لجميع متخيلاتك أصل وطائل؟"(١٢٦).

فالغزالي هنا يتأمل في حالة الرؤيا، حيث تنخفض فيها قــدرة الإنســان على المعرفـة، فالوعى يكون معــزولا، ويصير النائم خاضعًا لما يحدث في أثناء الرؤيا من تخيلات معتقدًا أنها حقائق، ويعرف ابتداءً في حالة اليقظة -أي بعد استعادة الوعى- أن هذه التصورات لم تكن إلا خيالات وأوهامًا.

وبعد إيراد الغزالي لهذه (الحجة) من جانب المحسوسات والتمي على أساسها يكون كل ما يراه المرء في النوم له اعتباره فقط في حالة المنام - نرى الغزالي يقوم الآن بتطبيق هذه الحجة أيضًا على المعرفة الحسية والعقلية ويتساءل عما إذا كانت هذه

<sup>(</sup>١٢٦) المنقذ ص ٧٢.







المعارف أيضًا صادقة فقط بالنسبة إلى حالة اليقظة ؟ ثم يدع المحسوسات تستمر في اعتراضها: "... لكن يمكن أن تطرأ عليك حالة تكون نسبتها إلى يقظتك كنسبة يقظتك إلى منامك، وتكون يقظتك نوما بالإضافة إليها. فإذا وردت تلك الحالة تيقنت أن جميع ما توهمت بعقلك خيالات لا حاصل لها"(١٢٢٠).

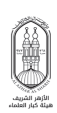
إن اتهام حالة اليقظة لحالة النوم بالكذب قد دفع الغزالي إلى التساؤل على لسان المحسوسات - عما إذا كانت هناك حالة أخرى ممكنة تعلو حالة اليقظة المعروفة، أي حالة يقظة جديدة تكشف بدورها أن حالة اليقظة الحالية ليست إلا مجرد خيالات؟ . وهذا يذكرنا بما سبق أن عرضناه عن الشك في المعارف العقلية، هذا الشك الذي نشأ عن طريق واقع خداع الحواس. فقد كان الحديث هناك أيضًا عن احتمال وجود درجة أخرى للمعرفة فوق العقل إذا تجلت كذبت العقل في حكمه.

وهـذه الفكرة يمكن أن تـؤدي إلى خطوات لا نهاية لها. وذلك لأن حالة اليقظة الجديدة هذه لا تحمل معها التبرير الميتافيزيقي لها، ولهذا يمكن التفكير ثانية في حالة يقظة جديدة فوقها وحالة أعلى منها، وهكذا إلى غير نهاية.

أما ما يتعلق بديكارت فإن تطور الشك عنده ينطوي على بعض الخصائص، وذلك بجانب ما سبقت الإشارة إليه من الاتفاق مع الغزالي في البناء الأساسي الذي يتمثل بوجه خاص



<sup>(</sup>١٢٧) المرجع السابق ص ٧٧ وما بعدها.



في النزوع نحو المبالغة في التطرف. فالرؤيا وخداعها يدفعان ديكارت – مثل الغزالي – إلى الشك في الواقع بصفة عامة. ولكنه يتناول المسألة من جانب آخر، إذ تدفعه هذه المشكلة إلى التفكير في كيفية التمييز بين اليقظة والمنام، ويجد ديكارت أنه ليست هناك علامات مؤكدة للتمييز بينهما، ويؤدي به ذلك إلى التساؤل عما إذا كانت هناك معارف عقلية صادقة سواء كان الإنسان نائمًا أو مستيقظًا ؟ وينتهي ديكارت إلى القول بأنه لا يمكن أن يقال شيء يقيني عن وجود الأشياء، وبذلك تكون علوم الطبيعة والفلك والطب علومًا معرضة للشك القوي فيها. ولكن الحقائق الرياضية، تبدو لديكارت مشتملة على يقين لا سبيل إلى الشك فيه (١٢٨).

ومن خصوصيات فكر ديكارت أن حجة الرؤيا تدفعه إلى الحديث عن مسألة العلوم الأولية، وهي مسألة رئيسية في تفلسفه. وذلك لأن العلم الذي يسعى إليه أصلاً ليس علمًا جزئيًا بالمعنى الحديث ولكنه علم كلي شامل للجانبين النظري والعملي معًا. وقد ظل الهدف المتمثل في العثور على أساس ثابت صلب للعلوم مسيطرًا على ديكارت حتى النهاية (١٢٩).

<sup>(</sup>١٢٩) انظر في ذلك المرجع السابق ص ١٣.



<sup>(</sup>۱۲۸) راجع: ATIX، p. 14 f.



## (ز) الشك الميتافيزيقي:

لقد تحدث ديكارت عن الشك الميتافيزيقي وعرضه في صورة نموذجية. ولهذا سنبدأ بعرض ديكارت لهذا الموضوع ثم نعرض بعد ذلك رأي الغزالي فيه.

لقد رأينا أن (حجة المنام) قد أبقت لديكارت على أولية ويقيس القضايا الرياضية . ولكن يقيس القضايا الرياضية يهتز ويتعرض للشك عندما يفكر في أن الله – الذي يعتقد ديكارت في وجوده اعتقادًا راسخًا في ذهنه منذ زمن طويل – ربما جعل هذا العالم في مجموعه غير موجود على الإطلاق، وعلى ذلك فالإنسان يخدع نفسه إذا لم يستطع أن يعرف ذلك . ويفكر ديكارت في أنه – مثلما هو مقتنع بأن هناك أناسًا آخرين يضلون في أحيان كثيرة فيما يعتقدون معرفته معرفة كاملة يقينية – ديما يخدع نفسه أيضا عندما يشتغل بالرياضة، ويجمع – مثلا ربما يخدع نفسه أيضا عندما يشتغل بالرياضة، ويجمع – مثلا إذا كان يبدو أن هذا لا يتفق مع كرم الله ورحمته فإنه لا يتفق مع كرم الله ورحمته فإنه لا يتفق مع كرم الله أيضًا أن يرى الإنسان نفسه أحيانًا خاضعًا للخطأ والضلال كما يستطيع كل منا أن يجد ذلك في نفسه . ويضاف إلى ذلك أن هناك كثيرين لا يعتقدون إطلاقا في وجود الله .

وهكذا يصبح واقع الضلال والخطأ بالنسبة لديكارت - كما هو أيضًا بالنسبة للغزالي - دافعًا إلى الشك في العقل، غير أن ديكارت هنا لا يعتمد فقط - مثل الغزالي - على خداع









الحواس بوجه خاص، بل يعتمد بوجه عام على كل ما يقع فيه الإنسان من ضلال وخداع.

ومن خلال تأملاته في الشك في وجود الأشياء والشك في الحقائق العقلية الأولية انتهى ديكارت أيضًا إلى الشك في كل شيء، وأصبح يرى – كما يقول – أن في الإمكان الشك في كل ما كان يعتبره قبل ذلك صادقًا (١٣٠).

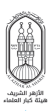
وقد ظل ديكارت في أثناء تأملاته وبحثه عن الحقيقة حريصًا على مبدئه في الامتناع النظري عن قبول الحقائق التي لا تستطيع أن تبرهن على يقينها. وذلك لأن كل ما يهمه الآن – كما يقول – لا يتعلق بالعمل ولكن بالمعرفة (۱۳۱ ). ولهذا يرفض ديكارت كل ما حصل عليه حتى الآن من علم ، ويعتمد الشك وحده ، هذا الشك الذي يقوده إلى دعوى الروح الخبيث (genius malignus) أو الشيطان المخادع . يقول ديكارت : "وإذن فسأفترض أنه ليس الله – وهو أرحم الراحمين وهو المصدر الأعلى للحقيقة – الذي يضلني ، بل شيطان خبيث ذو مكر وبأس شديدين قد استعمل كل ما أوتي من مهارة لإضلالي "(۱۳۲) وفيما بعد يصل ديكارت في

<sup>(</sup>١٣٢) المرجع السابق، راجع الترجمة العربية للتأملات ص ٧٨.



<sup>(</sup> ۱۳۰ ) انظر في ذلك: 17 .ATIX، p. 17

<sup>(</sup> ١٣١) المرجع السابق، إن ما ذكره ديكارت هنا لا يتعارض مع سعيه للحصول على علم كلي شامل للناحيتين النظرية والعملية؛ لأنه لا زال يبحث عن الأساس السذي يبنى عليه هذا العلم، وحين يجد هذا الأساس فسيكون أساسا للعلم الشامل للجانب النظري والعملي معا.





ويتصور ديكارت هذا الإله المضل بأنه ذلك الكائن الذي يخدع الإنسان، ويصور له عالمًا من اختراع الخيال على أنه حقيقة واقعة.

إن ما يسمى هنا لدى ديكارت بالشك الميتافيزيقي(١٣٠) له نظير أيضًا عند الغزالي، غير أن الغزالي لم يشر إليه صراحة في بادئ الأمر أثناء عرضه المنهجي للشك في (المنقذ). ولكن الشك الجذري الذي عاناه الغزالي كما عاناه ديكارت يتضمن ما يقصد بالشك الميتافيزيقي: أي يتضمن افتراض تزويد الإنسان بعقل زائف، وإضلاله من قبل إله مضل أو روح خبيث.

وقد أشار الغزالي في (المنقذ) إلى الشك الذي يمكن أن يحدث نتيجة لإمكان الانخداع عن طريق السحر - وذلك عند تعريفه للعلم اليقيني - حيث يقول: "الأمان من الخطأ ينبغي أن يكون مقارنًا لليقين مقارنة لو تحدى بإظهار بطلانه مثلا مَن يقلب الحجر ذهبًا والعصا ثعبانًا ، لم يورث ذلك شكا وإنكارًا . فإنى إذا علمت أن العشرة أكثر من الثلاثة، فلو قال لى قائل: لا، بل الثلاثة أكثر بدليل أني أقلب هذه العصا ثعبانًا، وقلبها،





<sup>(</sup>۱۳۳) انظر في ذلك: ATIX، p. 19، 21، 22، 28 f. (۱۳٤) راجع: 172/460 p. 172/460 راجع:



و شاهدت ذلك منه ، لم أشك بسببه في معرفتي ، ولم يحصل لي منه إلا التعجب عن كيفية قدرته عليه: فأما الشك فيما علمته فلا"(١٣٥)

كما يتحدث الغزالي أيضًا في كتابه (محك النظر)(١٣٦) عن اليقين الحقيقي الذي يجب أن يصمد أمام الشك الميتافيزيقي. ويذكر هنا أنه يشترط في العلم اليقيني عدم تأثره بأي شيء ولو كان هذا الشيىء معجزة نبوية. فلو فرضنا أن مثل هذه المعجزة تريد أن تنقض يقين هذا العلم اليقيني فإنها لا تستطيع أن تزلزله أو تنال منه. فإذا حدث مثل ذلك وتصور شخص أن الله ربما يكون قد كشف لنبي من أنبيائه عن سريناقض هذا العلم اليقيني، فإن هذا الشخص يكون حينئذ مجردا عن أي يقين حقيقي بالمعنى المطلوب - كما يقول الغزالي.

وفي (المنقذ) يتحدث الغزالي صراحة عن فكرة الإله الذي يضل عباده، بعد أن يكون الغزالي قد تغلب على هذه الفكرة، أي بعد أن يكون الشك المطلق قد ارتفع. ويأتى الحديث عن هـذه الفكرة هنا في معرض حواربينه وبين أحد أتباع الباطنية، حيث يشير الغزالي باختصار إلى سؤال الإضلال - من جانب الله لعباده - قائلاً: «وسؤال الإضلال وعسر تحرير الجواب عنه مشهور (۱۳۷).

<sup>(</sup>١٣٧) المنقذ ص ١١٦.





<sup>(</sup> ١٣٥ ) المنقذ ص ٦٩ .

<sup>(</sup>١٣٦) محك النظر ص ٥٥.



أما تفصيل هذه المسألة فيذكره الغزالي في مؤلف آخر هو (الاقتصاد في الاعتقاد)، وذلك عند حديثه عن النبوة والمعجزات النبوية. ونص عبارة الغزالي في هذا الصدد كما يلي: «... فهب أنهم رأوا الله تعالى بأعينهم وسمعوه بآذانهم وهو يقول: (هذا رسولي ليخبركم بطريق سعادتكم وشقاوتكم) فما الذي يؤمنكم أنه أغوى الرسول والمرسل إليه.. فبم نعلم صدقه، فلعله يَلْبس علينا ليغوينا ويهلكنا (١٣٨)؟».

وحل هذه المشكلة – التي صاغها الغزالي هنا صياغة قوية – يتمشل – في رأيه – في أن الكذب  $\mathbf{Y}$  يمكن أن يصدر من الله: «والجواب أن الكذب مأمون عليه» (١٣٩).

ولم يكن حدوث الشك المطلق عند الغزالي في قدرات العقل المذي اختص به الإنسان ناتجًا عن طريق التأمل في المعارف الحسية المشكوك فيها وعن طريق (حجة) الرؤيا فحسب، بل كان هناك أيضًا عامل قوي آخر استند إليه هذا الشك، وهو ذلك الاحتمال الذي سبق أن أشرنا إليه، وهو افتراض وجود درجة من درجات المعرفة تعلو العقل، أي احتمال ظهور حالة يقظة جديدة تبطل المعارف العقلية وتكذبها (بجانب الإشارة إلى نوع آخر من المعرفة بعد الموت يعلو غيره من أنواع المعارف)

<sup>(</sup>١٣٨) الاقتصاد في الاعتقاد ص ١٠٢. و (يلبس) من لبس عليه الأمر بمعنى خلط. ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِم مَا يَلْبِسُونَ ﴾ (الأنعام: ٩). ( ١٣٩) المرجع السابق.





- وهذه الفكرة ليس لها نظير عند ديكارت في عرضه لهذا الموضوع. فقد تفرد الغزالي بهذه الفكرة التي تعتمد على اشتغاله بالتصوف.

(وهنا يجب أن نلفت النظر إلى أن اشتغال الغزالي بالتصوف قد تم أيضًا بمساعدة العقل)(١٤٠٠).

وفي تكملة النص الذي سبق أن أوردناه عن حالة اليقظة المديدة – التي إذا وردت كشفت عن أن جميع ما توهمه المرء بعقله خيال لا حاصل له – يقول الغزالي: «ولعل تلك الحالة ما تدعيه الصوفية أنها حالتهم: إذ يزعمون أنهم يشاهدون في أحوالهم التي لهم إذا غاصوا في أنفسهم» وغابوا عن حواسهم، أحوالاً لا توافق هذه المعقولات. ولعل تلك الحالة هي الموت؛ إذ قال رسول الله على : «الناس نيام فإذا ماتوا انتبهوا». فلعل تلك الحياة الدنيا نوم بالإضافة إلى الآخرة. فإذا مات (المرء) ظهرت له الأشياء على خلاف ما يشاهده الآن، ويقال له عند ذلك: فكشفنا عنك غطاءك فبصرك اليوم حديد» (۱۴۱).

وحين يتحدث الغزالي هنا عن احتمال وجود نوع آخر من المعرفة بعد الموت يعلو غيرَه من المعارف، ويروي في هذا الصدد الحديث الشريف، ويتحدث عن الصوفية ويقتبس

<sup>(</sup> ١٤١) المنقذ ص ٧٣.



<sup>( •</sup> ٤ • ) راجع فصل الصوفية في الباب الثاني وفصل العقل والتصوف في الباب الرابع من هذا الكتاب.



من القرآن، فإنما يفعل ذلك استكمالاً لتأملاته. فالخبرات والمعارف الدينية ليست خارجة عن النطاق الذي يمارس فيه التحليل الفلسفي.

والآن وبعد أن عرضنا وناقشنا بالتفصيل كيف مارس كل من الغزالي وديكارت تجربة الشك الفسلفي بكل نتائجه، نريد أن نبين في الفصل التالي كيف أمكن لهما التغلب الحاسم -بطريقة فلسفية - على هذا الشك الفلسفي الشامل، وكيف توصلا إلى المبدأ الفلسفي والتأسيس المطلق للعقل.









## الفصل الثاني التأسيس المطلق للعقل

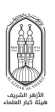
#### تمهيد:

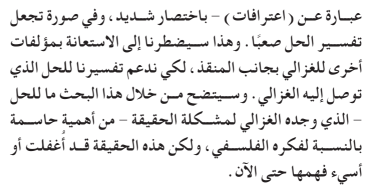
قبل أن نتعرض بالدراسة للحل الذي تغلب به كل من الغزالي وديكارت على الشك المنهجي الذي مارساه حتى نهاية الطريق، ينبغي أن نشير أولاً إلى أن الشك المطلق نفسه يتضن بذور حل المشكلة؛ إذ تحدث فيه الخطوة الترنسندنتالية (Transcendental) (۲٬۱۰) الحاسمة: وهي الصعود إلى الأساس المطلق لكل ما هو مشروط ومحدود، والذي يكون بسبب محدوديته عرضة للشك. فالشك إذا استخدم بكل نتائجه يستطيع أن ينكر كل الواقع، لأن الواقع نهائي ومحدود وغير ضروري. وهذا الشك يصل في النهاية بالضرورة إلى ذلك الوجود الذي منه يتلقى كل موجود محدود ونهائي وجوده، أي يصل إلى وجود الله المطلق.

وقد قام كل من الغزالي وديكارت بهذه الخطوة الترنسندنتالية، والخلاف بينهما في هذا الصدد ينحصر فقط في الطريقة التي عرضا بها الحل الحاسم لمشكلة الحقيقة. فقد عرض ديكارت في (تأملاته) الحل بتوسع وتفصيل، بينما نجد الغزالي يعرض الحل في (المنقذ) – الذي هو

<sup>(</sup> ٢ \$ 1 ) كلمة (ترنستدنتال) لم يضع لها المعجم الفلسفي لمجمع اللغة العربية كلمة عربية مقابلة، بل استخدمها كما هي دون تعريب. وما قصدناه في هذا المصطلح.







### الحل الغزالي

#### (أ) عرض الغزالي للحل:

لقد عرَّف الغزالي العلم اليقيني بأنه ذلك العلم الذي لا يدع مجالاً لأي لون من ألوان الشك، وفي الوقت نفسه يقطع الطريق تمامًا أمام أي فرصة للوقوع في الخطأ أو الضلال. وبناء على ذلك يقول الغزالي:

"فـم علمـت أن كل ما لا أعلمه على هـذا الوجه، ولا أتيقنه من هذا النوع من اليقين، فهو علم لا ثقة به ولا أمان معه، وكل علـم لا أمان معه فليس بعلم يقيني"("١٠) ولكن الشـك المطلق قـد أظهر أن العقل لا يسـتطيع من ذاتـه أن يعطي لأحكامه هذا اليقيـن المطلـق، ولهذا يبدو الحصول على علـم حقيقي بهذا المعنى المشـار إليه أمرًا غيـر ممكن. ولكن الغزالي يصر على التمسـك بقاعـدة الحقيقة التي وضعها والتـي تقضي بضرورة



<sup>(</sup>١٤٣) المنقذ ص ٦٩.



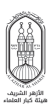
اليقين المطلق لكل علم حقيقي، رغم أنه يعرف الآن أنه لم يعد لديه - طبقًا لهذه القاعدة - علم له هذه الصفة.

ومع ذلك فالغزالي في بحثه عن الحقيقة لا يستسلم، ولا يبزال يعتقد أنه يستطيع التوصل إلى حل. ولكن هذا الحل يظل في بادئ الأمر محجوبًا عنه. ويرجع الغزالي ذلك إلى أن المعرفة العقلية الأولية التي يبحث عنها، لا يمكن إدراكها إلا بمساعدة معارف عقلية أولية وهي تلك التي يبحث عن يقينها، وبعبارة أخرى فإنه – بناء على هذا الشرط – لا يمكن للمرء أن يصل إلى الهدف المطلوب إلا بعد أن يكون قد حصل على هذا الهدف. ولكن هذا يمثل تناقضًا ويشكل مهمة غير ممكنة.

ويصف الغزالي نفسه في أثناء هذه الفترة – عندما اصطدمت إرادة الحقيقة المطلقة لديه بالشك المطلق، وعندما بدا له أنه لا يمكن الجمع بينهما – بأنه سوفسطائي، بدون أن يكون في الحقيقة سوفسطائيا. وذلك لأن إرادة الحقيقة المطلقة لديه قد حالت بينه وبين السفسطة.

يقول الغزالي في ذلك: "فلما خطرت لي هذه الخواطر، وانقدحت في النفس، حاولت لذلك علاجًا فلم يتيسر، إذ لم يمكن دفعه إلا بالدليل، ولم يمكن نصب دليل إلا من تركيب العلوم الأولية، فإذا لم تكن هذه مسلمة لم يمكن ترتيب الدليل، فأعضل هذا الداء ودام قريبا من شهرين أنا فيهما على





مذهب السفسطة بحكم الحال لا بحكم النطق والمقال"(١٤٤٠).

والأمر الذي يجب أن يوضع في الاعتبار – عند مناقشتنا التالية للتغلب على الشك – هو أن الغزالي قد ثبت على موقفه الدي يتمثل في البحث عن حل لمشكلته عن طريق العقل – رغم الاستحالة الظاهرية – وليس عن أي طريق آخر. والحل الذي توصل إليه الغزالي في النهاية قد جاءه – كما سنبين – عن طريق العقل، وإن كان لم يصل إليه أيضًا عن طريق استدلال منطقى كما كان يعتقد في الأصل.

وقد استمرت أزمة الغزالي الفكرية – التي أدت به إلى الشك المطلق والتي وصفها بأنها مرض – إلى أن: "شَفاه الله تعالي من ذلك المسرض، وعادت النفس إلى الصحة والاعتدال، ورجعت الضروريات العقلية مقبولة موثوقًا بها على أمن ويقين، ولم يكن ذلك بنظم دليل وترتيب كلام، بل بنور قذفه الله تعالى في الصدر، وذلك النور هو مفتاح أكثر المعارف، فمن ظن أن الكشف موقوف على الأدلة المحررة فقد ضيق رحمة الله تعالى الواسعة" (150).

إن الذي يلفت النظر ابتداء في هذا النص هو حديث الغزالي هنا – في إيجاز شديد – عن الله وعن النور. وهو حديث يبدو لأول وهلة بلا مبرر، وذلك لأن الغزالي كان يصر في بحثه عن الحقيقة على عدم قبول أي علم إلا إذا كان علمًا يتصف باليقين المطلق ؛ وفضلاً عن ذلك يؤكد الغزالي هنا أن الحل لم يكن



<sup>(</sup>١٤٤) المنقذ ص ٧٣.

<sup>(</sup> ١٤٥ ) المنقذ ص ٧٤ .



نتيجة أدلة نظرية ، وأنه - فوق ذلك - يمكن التوصل إلى أكثر الحقائق لا عن طريق أدلة منطقية وإنما بوساطة هذا النور فقط.

فإذا حاول المرء تفسير هذا الحل تفسيرًا فلسفيا من خلال تلك العبارات القليلة فقط فإنه يكون من الصعب تجنب التفسيرات الخاطئة. وذلك لأنه يمكن أن يتبادر إلى الذهن تفسير النور هنا تفسيرًا حرفيا أو صوفيا . ويضاف إلى ذلك أن الغزالي قد أكد أن الحل لم يكن (بنظم دليل وترتيب كلام) . وهذا كله يوحي بوصف الحل بأنه لا عقلي بل صوفي أو حالة شعورية غير محددة ، وهذه هي التفسيرات التي قيلت بالفعل حتى الآن .

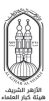
وقبل أن نقوم بعرض وجهة نظرنا في هذا الصدد، فإنه يتحتم علينا أن نناقش أولاً تلك التفسيرات الشائعة مناقشة علمية، ونبين الأسباب التي تجعلها غير مقبولة، بل غير ممكنة لتفسير الحل. وبعد ذلك نعرض تفسيرنا الفلسفي، الذي يعد في نظرنا التفسير الوحيد الممكن للحل الذي توصل إليه الغزالي، ونذكر في هذا الصدد أيضًا المبررات القوية التي تجعلنا نقول بهذا التفسير.

#### (ب) نقد التفسيرات السائدة حتى الآن:

لقد حاول بعض الباحثين (١٤٦٠) بيان ما يسمى (بالجانب الفلسفي) للحل، وذلك على الوجه التالي: إن الاقتناع

<sup>(</sup>١٤٦) انظر في ذلك بحث الدكتور عمر فروخ المنشور في: (أبو حامد الغزالي في الذكرى المئوية التاسعة لميلاده) ص ٣٣٦ وما بعدها.





بالمعارف العقلية والحسية يحتم الاستناد إلى مقياس ما، وحيث إن كل مقياس نسميه بدهيا أو أوليا هو في الحقيقة مستند إلى مقياس سابق، وهذا بدوره يحتاج إلى مقياس أسبق منه وهكذا إلى ما لا نهاية، فإنه لم يكن هناك بد أمام الإنسان من "أن يقف في سلسلة الأسباب عند نقطة معينة، وهذا الذي فعله الغزالي مع فارق واحد دل على عبقريته الأصيلة "(١٤٠٠) إذ أن نقطة يعلم أن وراءها مجالاً لافتراض أسباب أسبق منها وأوضح نقطة يعلم أن وراءها مجالاً لافتراض أسباب أسبق منها وأوضح يعتبر صاحب جدل فاسد "من أجل هذا بعينه رأى الغزالي أن المنطق الصحيح في نفسه لا في شكله فقط يقتضي أن يكون المقياس الأول والأقصى من نقطة لا يعرفها هو ولا يعرف ما قبلها بل لا يعرف ما بعدها مباشرة ولا يحيط بها ... "(١٤٨٠).

ولكن تفسير الحل تفسيرًا منطقيا على الوجه السابق لا يتفق إطلاقا مع ما ذكره الغزالي صراحة من أن الحل لم يكن (بنظم دليل وترتيب كلام)، أي لم يكن عن طريق أسلوب منطقي بحت. ومن ناحية أخرى فإن هذا التفسير لم يوضح لنا تلك النقطة التي منها يكون المقياس المطلق.

وإنه إذا كانت هذه الإشارة إلى الجانب الفلسفي للحل لها اعتبارها في محاولة إعطاء تفسير فلسفى لم يضطر معه الغزالي





<sup>(</sup>١٤٧) المرجع السابق ص ٣٣٦.

<sup>(</sup>١٤٨) المرجع السابق ص ٣٣٧.



إلى اللجوء إلى الشرع (١٤٩٠) أو التصوف، إلا أن تفسير الحل على هذا الوجه غير كاف من وجهة النظر الفلسفية.

وبصرف النظر عن هذه المحاولة المشار إليها، فإن التفسيرات التي حدثت حتى الآن للحل الذي توصل إليه الغزالي يمكن تقسيمها إلى مجموعتين.

المجموعة الأولى (١٥٠) تمثل الرأي الذي يذهب إلى أن الحل "عمل يائس لمرتاب لم يبق أمامه طريق غير أن يرمي بنفسه في أحضان التصوف"(١٥٠) وهنا لا يراعي المرء الفرق بين الشك الارتيابي والشك الفلسفي. ومما يوحي بالتفسير الصوفي للحل أن الغزالي قد تحول -كما هو معروف- إلى التصوف، وأن الحل، فضلاً عن ذلك، قد حدث عن طريق النور، وهو صورة تستخدم غالبًا في التصوف. ولكن الإشارة إلى هاتين النقطتين لا تكفي لتبرير التفسير الصوفي، وذلك لأن هاتين النقطتين يمكن، بل حتى يجب - كما سنبين - أن تفسر تفسيرًا آخر يختلف عما يقول به أصحاب التفسير الصوفي.

أما المجموعة الثانية (١٥٠٠) فإنها - مثلها مثل المجموعة السابقة - تقول بتفسير الحل تفسيرًا لا عقليا، ولكن بدون أن تُبْر ز في الحل عنصرًا صوفيا خاصا.

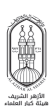
Azkoul, Abu Ridah, Watt : من بين ممثليها كل من ( ١٥٢ )



<sup>(</sup> ١٤٩ ) المرجع السابق.

<sup>(</sup> ۱۵۰ ) من بين ممثليها كل من: Gosch, Macdonald, Frick

Frick, op. cit. p 73 (101)



## أولا: التفسير الصوفي

نشرع الآن في مناقشة كل من المجموعتين السابقتين في تفسيرهما للحل الذي توصل إليه الغزالي، ونبدأ برأي المجموعة الأولى التي تفسير الحل تفسيرًا صوفيا (٥٠٠٠). ومن خلال مناقشتنا لهذا الرأي سيتضح للقارئ مدى تناقض هذا التفسير، وكيف أنه لا يستطيع أن يثبت أمام النقد.

أما أن الحل لا يجوز أن يفهم فهمًا صوفيا فذلك أمر يمكن استنتاجه أيضًا من تحليل دقيق لما في (المنقذ) نفسه. وهنا يجب أن نضع من بادئ الأمر أمام أعيننا أن (المنقذ) يعطي لنا عرضًا حقيقيا أمينًا لحياة الغزالي وتطوره العقلي (١٠٥٠)، وأنه لا توجد هناك أية أسباب يمكن أن تشكك بصورة جدية في صدق ما عرضه الغزالي.

ومحاولة اتهام الغزالي بتعمد إعطاء بيان خاطئ عن الترتيب الزمني لتطوره العقلي (١٥٠٠)، وجعل (المنقذ) بذلك في جملته

Uber Ghazzalis Leben und werke. Berlin 1859, p. 295



<sup>(</sup>١٥٣) انظر أيضًا د. عثمان أمين في كتابه عن ديكارت (القاهرة ١٩٦٥ م ١٩٦٥) حيث يرى أن الشك المطلق عند الغزالي قد أفضى إلى حال من الإشراق الصوفى.

<sup>( ُ</sup> ١٥٤) يرى هذا الرأي أيضا كل من د. زكى مبارك (الأخلاق عند الغزالي ص ٢٠٠٠)؛

Machonald. op. cit. p. 37. Abu Ridah, op. cit. p. 10: Asin Palacios, M.; Algazel, Dogmatica, Moral, Ascetica. Zaragoza 1901, p. 158 نقي بعثه عن (Gosche) في هذا الاتجاه في بعثه عن حياة الغزالي ومؤلفاته:



عرضة للشك - محاولة لا يمكن تبريرها. والادعاء بأن (المنقذ) قد كتب فقط على نمط منطقي وتخطيطي وليس على نظام ترتيب زمني (٢٥٠١)، ادعاء لا يمكن دعمه إطلاقًا عن طريق أقوال الغزالي، ولا يمكن أن يثبت أمام النقد. فهذا الزعم يستند بوجه خاص على حكايات المؤرخين من أن الغزالي الذي نشأ في طفولته في جو صوفي يلزم أن يكون قد ارتشف في طفولته التعاليم الصوفية (٢٥٠١). وهذا يعني أن الغزالي قد أعطى لنا في (المنقذ) بيانا خاطئا عندما روى أنه ابتدأ عقب الحل - أي في أثناء اشتغاله النقدي المنظم بالاتجاهات الرئيسية الأربعة في عصره - بالاشتغال بالتصوف بتعمق، وأنه قد قرر نتيجة لهذه الدراسة الاتجاه إلى ممارسة التصوف. ولكننا نستطيع أن نرد على ذلك بما يأتى:

أولاً: إن روايات المؤرخيين عندما تتحدث عن التجارب والدراسات الصوفية المبكرة للغزالي – روايات ذات طابع مشكوك فيه، فضلاً عن أنها مختلطة إلى حد كبير بالأساطير (١٥٨).

( ۱ م ۸ ) انظر في ذلك أيضا : Macdonald, op. Cit. p. 88

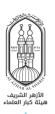


<sup>(</sup> ۱۵۲ ) من بين ممثلي هذا الاتجاه Watt في كتابه:

Muslim intellectual. Edinburgh 1963, p. 50f

A History of Muslim Philosophy, وأيضا Frick, op. cit. 69. وإلى حد ما, Frick, p. 591

<sup>(</sup>١٥٧) انظر في ذلك كارادي فو في كتابه عن الغزالي طبعة باريس ١٩٠٢م، ص ٥٥ وما بعدها – وأيضا تاريخ فلسفة المسلمين المشار إليه ص ٢١٧.



ثانياً: لو سلمنا أن الغزالي قد اشتغل حقيقة بالتصوف أحياناً في وقت مبكر، مثلما اشتغل بكل النظريات والاتجاهات السائدة في عصره (۱۰۹۰) – فإن التصوف لم تكن له عند الغزالي في ذلك الوقت المبكر أهمية كبيرة، ولهذا لم يأخذه أيضًا في ذلك الوقت على أنه اتجاه قد برهن – في نظره – على شرعيته، بل كان التصوف بالنسبة له مثله مثل بقية الاتجاهات والتعاليم الأخرى التي كانت منتشرة في عصره (۱۲۰۰).

وبعد أن وجد الغزالي حلا لأزمته التي استمرت شهرين، وأصبح بعد الحل معتمدًا فقط على المبادئ العقلية التي عرف يقينها – اتجه لكشف الحقيقة في تعاليم الاتجاهات القائمة، ودرس أيضًا التصوف – كما يقول – على أنه الاتجاه الرئيسي الرابع والأخير دراسة عميقة مستفيضة (١٢١). وقد قرر الغزالي نتيجة لهذه الدراسة – بعد أزمة نفسية عنيفة – التحول إلى التصوف وممارسته عمليا، وذلك لأنه رأى أنه يجب عليه – لاسباب دينية – أن يغير اتجاه حياته الحالي. وهذه الأزمة

<sup>( 171)</sup> ولكن هذه الدراسة المستفيضة لكتب الصوفية لم تجعل منه صوفيا، بل أتاحبت له فقط - كما يقول - الاطلاع (على كنه مقاصدهم العلمية، وحصلت ما يمكن أن يحصل عن طريقهم بالتعليم والسماع) ويعلق الدكتور عبد الحليم محمود على ذلك بقوله "ولكن ذلك لم يجعل منه صوفيا" راجع: المنقذ من الضلال تحقيق د. عبد الحليم محمود ص ٢٤٠ - دار الكتب الحديثة (بدون تاريخ).



<sup>( 109)</sup> يتحدث الغزالي نفسه عن اشتغاله بكل هذه الاتجاهات منذ أن راهق البلوغ. راجع المنقذ ص ٦٦.

<sup>(</sup>۱۲۰) انظر في ذلك أيضا: Abu Ridah, op. cit. p. 10



الثانية التي استمرت ستة أشهر – والتي يجب تمييزها بعناية من الأزمة الأولى التي نشأت بسبب الشك الفلسفي – قد حدثت قبل وقت قصير من مغادرته بغداد (١٦٢). فإذا ما رحنا نختبر بيان الغزالي فيما يتعلق بكلا أزمتيه ونعرض ذلك على كتبه المؤكد تأليفها في الزمن الواقع بين الأزمتين، فإنه يمكن أيضًا البرهنة عن هذا الطريق على أن (المنقذ) لا يتضمن أية تناقضات (١٦٣).

ونكتفي الآن بما أوردناه لبيان أن (المنقذ) عرض صادق وأمين، أي أنه يقدم لنا أيضًا ترتيبًا زمنياً صحيحًا للتطور العقلي للغزالي. وبذلك يسوغ لنا أيضًا أن نعتمد على (المنقذ) في تفسير الحل. وهكذا نرى أن الادعاء بأن الغزالي قد عرض في

( ١٦٢) بدأت الأزمة الثانية في شهر رجب من عام ٤٨٨هـ . راجع المنقذ ص ١٦٧٠ .

(١٦٣) لم يؤلف الغزالي حتى ذلك الوقت مؤلفات صوفية. والكتاب الصوفي الوحيد الذي يدعي البعض أنه ألفه في ذلك الوقت وهو ميزان العمل – قد ألفه الغزالي في آخر حياته. (انظر في ذلك سليمان دنيا في كتابه: الحقيقة في نظر الغزالي. طبعة دار المعارف ١٩٦٥م، 27 وما بعدها). ويلاحظ أن الترتيب الزمني لكتاب ميزان العمل عند الأستاذ عبد الكريم العثمان في كتابه سيرة الغزالي 77 والذي استقاه من بويج في كتابه الذي سبقت الإشارة إليه – فيه تناقض. وذلك لأنه يعطي لنشأة كتاب الميزان عام 77 هم أن الغزالي قد أعلن في معيار العلم 77 أنه يريد أن يؤلف ميزان العمل. ومعيار العلم قد ألف الغزالي بعد (التهافت) و (التهافت) قد ألف (طبقا لبيان الأستاذ العثمان أيضًا) عام 77 هم فكيف يكون الغزالي قد ألف ميزان العمل في التاريخ المشار إليه، وهو لم يكن بعد قد ألف (التهافت). فضلاً عن (المعيار)?





الحل قراراً مصطنعًا سبق له أن اتخذه في واقع الأمر في وقت مبكر من حياته، وهو قرار التحول إلى التصوف - هذا الادعاء يتداعى وينهار بما بيناه، لأنه زعم لا يستند على أساس سليم وليس له ما يبرره.

والأدلة التي سنوردها الآن تبرر ما ندعيه من أن الحل الغزالي لا يجوز أن يفهم فهما صوفيا، بعد أن ثبت أن (المنقذ) يقدم لنا بيانات صحيحة. فلو افترضنا أن حل الغزالي ينبغي أن يفهم فهمًا صوفيا فإننا يجب أن نستنتج من ذلك أيضًا أن الغزالي يناقض نفسه في (المنقذ) باستمرار.

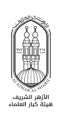
فالغزالي يكون حينئذ قد قبل هنا في الحل شيئًا على أنه حق بدون بحث أو تبرير . وهذا مناقض لجهود الغزالي في البحث عن الحقيقة بحثًا خالصًا غير مسبوق بأحكام معينة ، هذه الجهود التي يتحدث عنها في المنقذ وفي غيره من كتبه الأخرى.

وفضلاً عن ذلك فإنه يكون من غير المفهوم أن يكون الاتجاه إلى التصوف سببًا في إعادة الثقة إليه في العقل.

لقد ذكر الغزالي أن الضروريات العقلية قد عادت - عن طريق الحل - مقبولة موثوقا بها على أمن ويقين. وقبل ذلك عـرّف العلـم الحقيقي بأنـه يتصـف باليقين المطلـق الذي لا يمكن زعزعته، ولهذا فلا يمكن أن يستند الحل على مجرد إحساسات صوفية أو ما عداها من إحساسات لا عقلية ، أو يتمثل في اعتقاد مأخوذ عن أي مصدر له حجية ما.

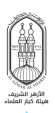






إنه سيكون أيضًا امرًا غير مفهوم إذا قدم الغزالي هنا - من ناحيـة - حلا صوفيا، ومن ناحية أخرى يؤكد أنه قد توصل عن طريق الحل إلى يقين حقيقة المعارف العقلية الأولية، وليس إلى يقين حقيقة التصوف. فالغزالي - في الوقت الذي حدث فيه الحل - لم يكن قد اتخذ قرارًا بالاتجاه إلى التصوف. فقد بدأ بعد الحل في دراسة التصوف دراسة منظمة ، كان من نتيجتها تحوله إلى التصوف وممارسته عمليا. ولكنه قبل هذه الدراسة لم يكن يعلم بعد أنه سيجد في التصوف الطريق السليم الذي يبحث عنه، وإلا لم يكن في حاجة لأن يلدرس قبل التصوف -كما يروى لنا - الاتجاهات الرئيسة الثلاثة الأخرى. إن الأزمتين اللتين عاناهما الغزالي يجب فصلهما زمنيا، كما يجب التمييز بينهما نوعيا. فالأزمة الأولى قد حدثت عن طريق شكه في المعرفة وانتهت بالحل الذي أعطى له التأسيس المطلق للحقائق العقلية. أما الأزمة الثانية فكان لها طابع ديني وانتهت بقراره ممارسة التصوف عمليا. ولقد أصبح الغزالي صوفيا بعد أن غادر بغداد. فهو يقول (١٦٤) إنه لم يستطع أن يدرك عن طريق اشتغاله النظرى خصوصية التصوف إدراكا كافيا، لأن التصوف في جوهره لا يمكن إدراكه إلا عن طريق الممارسة العملية.

<sup>(</sup> ١٦٤ ) انظر في ذلك: المنقذ ص ١٢٣ وما بعدها.



وهذا يتفق أيضًا مع ما سبق أن أشرنا إليه من أن الغزالي لم يؤلف قبل مغادرته بغداد مؤلفات مطبوعة بطابع صوفي.

وتفسير الحل على أنه كشف صوفي يذهب جنبًا إلى جنب مع الرأي الذي يذهب إلى أن الغزالي يجب أن ينظر إليه في تفكيره على أنه صوفي ، أي عدو للعقل. فقد قيل عنه (١٦٥) إنه قد دعا إلى قصر استخدام العقل على هدم الثقة في نفسه ، أي في العقل ذاته (١٦٥).

ولكننا نقول ردا على ذلك: إن الغزالي وإن كان قد اتخذ طريقة الحياة الصوفية إلا أنه مع ذلك قد حارب في التصوف نظريات الحلول والاتحاد والتعاليم الغريبة ونقضها (١٦٢٠)، ولم ينقلب أبدًا عدوا للعقل، وإنما فهم التصوف كفيلسوف، ولهذا فإنه لا يسوغ وصفه بأنه من الصوفيين المنكرين للعقل (١٦٠٠).

Obermann, J., Der philosohische und religiose Subjektivismus Ghazalis, Wien 1921 . p. 96, 292 منا الكتاب، انظر أيضًا تاريخ فلسفة في هذا الكتاب، انظر أيضًا تاريخ فلسفة المسلمين ص١٦٨.



<sup>(</sup>١٦٥) انظر في ذلك: ماكدونالله في دائسرة المعارف الإسلامية (الطبعة الألمانية) في مادة: الغزالي - مجلد ٢ ص ١٥٤.

<sup>(</sup> ١٦٦ ) انظر أيضًا تاريخ قلسفة المسلمين ص ٥٨٩ هامش ٢١ حيث تجد أيضًا رفضًا لهذا الرأي المشار إليه.

<sup>(</sup>١٦٧) انظر في ذلك أيضا:

# الأزهر الشريف هيئة كبار العلماء

# ثانيا: التفسير اللاعقلي

تشترك التفسيرات اللاعقلية مع التفسيرات الصوفية (وهذه تمثل صورة خاصة من التفسيرات اللا عقلية) في أنها جميعًا تذهب إلى أن الحل الذي توصل إليه الغزالي كشف لا عقلي ؛ وبهذا الاعتبار يسري على التفسيرات اللا عقلية نفسس النقد ونفس الاعتراضات التي تتعلق بهذه النقطة والتي عرضناها في نقدنا للتفسيرات الصوفية.

والذين يتبنون التفسير اللاعقلي يكتفون بوضع (النور) اللذي يتحدث عنه الغزالي في الحل وضعًا مساويًا للكشف، ولكن بدون التأمل فيما وراء هذه الصورة التي استخدمها الغزالي من مضمون. والفرق بينهم وبين دعاة التفسير الصوفي أنهم لا يسمون هذا الكشف كشفًا صوفيًا ، بل هو: (كشف مباشر من عند الله محاط بالأسرار)(١٦٩)، أو يمثل مساعدة لا يمكن تفسيرها من جانب شيء فوق العقل (١٧٠) أو يذهب البعض إلى وضع نظرية(١٧١) ترى أن تعبير الغزالي حين يقول إن الله قد بعث إليه نورًا - لا ينبغي أن يفهم فهمًا مباشرًا. فهذا التعبير - كما يدعى هذا البعض - هو عبارة عن مثال لعادة شائعة في الأدب الإسلامي تعتبر أن الله هو السبب الأصلى لأية أحداث تحدث دون أن يعتقد المرء ذلك حقيقة في كل حالة. كما أن حديث الغزالي هنا فجأة ودون تمهيد عن الله سيكون

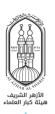
Azkoul, K, Al Ghazzali Geltung und Grenzen der Vernunft. Diss, Munchen 1938, p. 43f.



Abu Ridah, op. cit. p. 14 ( \ \ \ )

<sup>(</sup>۱۷۰) انظر : Watt, op. cit. p. 56

<sup>(</sup>۱۷۱) انظر في ذلك:



حديثا غير مفهوم بعد أن كان قبل ذلك غير مؤمس - ولهذا يجب أن يفهم المرء أن الغزالي هنا أراد أن يقول فقط إن هناك نورًا قد أتى بالحل. ولكن من أين جاء هذا النور؟ هذه مسألة ليست ذات أهمية بالنسبة للغزالي مؤقتا، لأن الأهم من ذلك كان بالنسبة له - كما يزعم أنصار هذه النظرية - أنه قد كشف له الآن باطنيًا عن يقين المبادئ العقلية. وهكذا كان أساس العقل عند الغزالي أمرًا لا عقليًا.

### وردا على هذه النظرية نقول:

إن هذه النظرية تفترض - خطأ - أن الغزالي كان في مرحلة شكه غير مؤمن. ولكن الغزالي لم يكن في أي وقت من الأوقات - وحتى في أثناء أزمته الأولى - غير مؤمن بالمعنى الحقيقي كما سبق أن بينا ذلك في حينه، (۱۷۲ وفضلاً عن ذلك فإن هذه النظرية تمثل رأيًا خاطئًا يذهب إلى أنه لو فرض أن الغزالي قد توصل هنا أولاً إلى استعادة الإيمان، فإنه كان يجب عليه حينئذ أن يبرهن على معرفة الله بنوع من الأدلة المنطقية، رغم أن الغزالي - كما سنبين - يرى أن معرفة الله هي في المقام الأول عمل رؤية حدسية، وأن الأدلة المنطقية البحتة إزاء ذلك ليس لها إلا أهمية ثانوية فقط (۱۷۳).

<sup>(</sup> ۱۷۲ ) انظر في ذلك ما سبق أن وضحناه في فصل: العقيدة والشك الفلسفي. ( ۱۷۳ ) يفترض المرء أيضًا - خطأ - أن الغزالي كان ملحدًا، إذا ادعى المرء أن المعرفة - التي تتمثل في أن الحل قد حدث عن طريق نور قذفه الله في صدره - قد توصل إليها الغزالي فيما بعد، أي بعد الحل بزمن طويل، في وقت كان الغزالي فيه مؤمنًا حقيقة. ولكن بحث الغزالي عن الحقيقة لا يعزل الإيمان، بل كان محاولة لتوضيح العقيدة عن طريق العقل fides quaerens intellectum بالمعنى الذي نجده أيضًا في فلسفة القديس أنسلم:



## ثالثا: التفسير الفلسفي

#### ١- نور العقل:

بعد أن بينا ما في التفسيرات الصوفية واللاعقلية للحل من شكوك وتناقضات، يتحتم علينا الآن أن نناقش عرض الغزالي للحل مستندين إلى أقواله في (المنقذ). ومن خلال ذلك سيتبين لنا مدى أهمية ما عرضه الغزالي في الحل ومضمون ذلك. وسيزداد الرأي – الذي نتوصل إليه – عمقًا عن طريق استنادنا إلى مؤلفات الغزالي الأخرى. وحينئذ سيتضح أن الحل لا يمثل عملاً يائسًا، أو مجرد قبول تأسيس لا عقلي للحقيقة، وإنما يمثل المعرفة الفلسفية الحاسمة، حيث يدرك الفيلسوف هنا الحقيقة نظريا وعمليًا في وضوح مطلق.

ولتوضيح ذلك سنقوم أولا بتفسير للحل في إطار (المنقذ) ثم بعد ذلك نتوسع في هذا التفسير وندعمه عن طريق أقوال أخرى للغزالي في غير (المنقذ) من مؤلفات.

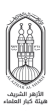
وهناك في (المنقذ) إشارات متعددة لما يجب أن يفسر به النص الذي يعطي فيه الغزالي الحل في صورة النور الذي قذفه الله في صدره.

فقد بين الغزالي كيف أن الشك الفلسفي قد أظهر أن المعارف الحسية والمبادئ العقلية لا يمكنها أن توصلنا إلى اليقين المطلق الذي يسعى إليه الفيلسوف.

وهنا يقف أمام ضرورة البحث عن معرفة واضحة وضوحًا







مطلقًا، تكون قادرة بنفسها على البرهنة على شرعيتها، وتكون خارجة عن نطاق المعارف الحسية ومجرد المعارف المنطقية.

وقد طلب الغزالي تأسيس العلم تأسيسًا أوليا غير قابل للنقيض، ورفض من أجل ذلك – في أثنياء بحثه عن الحقيقة – كل علم غير يقيني يقينا مطلقًا. وقد حصل الغزالي في الحل على هذا التأسيس الأولى المطلوب حيث يخبرنا كيف عادت إليه - عن طريق هذا الحل -الثقة في الحقائق العقلية الأولية، وأصبح يجد فيها ما كان ينشده من (أمن ويقين).

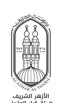
فالغزالي لم يتنازل عن التأسيس الأول المطلوب للمبادئ العقلية، ولم يتراجع أو يسحب تعريفه الأولى للعلم الحقيقي، كما لم يتراجع أيضًا عن ضرورة الشك الفلسفي. وقد أكد الغزالي - عقب عرضه للحل - أهمية منهجه حيث يقول إن قصده من هذه الحكايات هو: "أن يعمل كمال الجد في الطلب حتى ينتهى إلى طلب ما لا يطلب. فإن الأوليات ليست مطلوبة فإنها حاضرة والحاضر إذا طلب فقد واختفى "(١٧٤).

إن الغزالي لا يقصد هنا بالنقطة التي يصل إليها الباحث في النهاية - والتي لا يمكن أن تبحث بعد ذلك أو تطلب - المعارف الأولية بوجه عام، بل يقصد بها معرفة أولية معينة فقط. وذلك يتضح من أنه استطاع أن يفحص المعارف العقلية الأولية في





<sup>(</sup>١٧٤) المنقذ ص ٧٥.



مجالات المنطق والرياضة بمساعدة الشك الفلسفي.

ويؤكد الغزالي أن الحل لم يحدث بواسطة صناعة منطقية مجردة، ويصف النور الذي أتى بالحل – والذي لا يمكن تفسيره تفسيرًا صوفيًا أو لا عقليا كما بينا – بأنه مفتاح أكثر المعارف.

وعلى الجملة فإن الحل – اعتمادًا على ما عرضه الغزالي – يتمثل في أنه قد أدرك هنا في وضوح مطلق تأسيس الحقيقة أو الحقيقة نفسها في نقطة لا يمكن أن تبحث، وعن طريق نور هو مفتاح أكثر المعارف. والغزالي يقول إن الحل لم يحدث نتيجة صنعة منطقية مجردة (ولكنه لا يقول إن الحل قد عزل العقل!) ؛ وهكذا يجب أن يكون الحل – بعد أن وضحنا أنه لا يوجد هنا كشف لا عقلي كما لا يوجد أيضًا رجوع إلى التقليد ومتمثلا في معرفة تستند – على العكس من المعرفة المعتمدة على الصنعة المنطقية – على رؤية عقلية مباشرة. فالأمر يدور هنا حول معرفة حدسية.

وسنرى أن تفسيرنا هذا يستطيع أن يعتمد أيضًا على أقوال الغزالي في كتبه الأخرى. وفيما يلى نذكر - على سبيل المثال - ما يقوله الغزالي في معيار العلم:

"ومن مارس العلوم يحصل له ... على طريق الحدس ... قضايا كثيرة ، لا يمكنه إقامة البرهان عليها ، ولا يمكنه أن يشك فيها غيره بالتعليم ، إلا أن





يدل الطالب على الطريق الذي سلكه واستنهجه"(١٧٥).

فإذا فحصنا هذا النص بالنظر إلى تفسير الحل فإننا نستطيع أن نجـد فيـه إيضاحًا لبعض النقاط الهامة. فالغزالي يشـير هنا إلى أن الذي يمارس العلوم يتوصل عن طريق الحدس إلى معارف كثيرة، ولكنه لا يستطيع أن يبرهن عليها. وهكذا فإن لدينا هنا الآن إيضاحًا يفسر لنا لماذا يؤكد الغزالي أنه لم يصل إلى الحل عن طريق أدلة نظرية. وبهذا فإن رأينا بأن الحل يتمثل في معرفة حدسية قد و جد هنا ما يز كيه ويدعمه. وسيز داد دعما -فضلا عن ذلك - عن طريق نقاط أخرى.

والمعارف الحدسية التي يتحدث عنها الغزالي يحصل عليها المرء - كما نرى في النص السابق - عن طريق عقل علمي دارس، فهي ليست حاضرة حضورًا مباشرًا لكل إنسان. وهناك علامة أخرى لهذه المعارف الحدسية وهي أن الذي يحصل عليها لا يستطيع أن يشك فيها. فهذه المعارف إذن فيها اليقين المطلق الذي يطلبه الغزالي للعلم الحقيقي، والذي اتجه الغزالي إلى البحث عنه بمساعدة الشك الفلسفي، واللذي اهتمدي إليم أخيرًا في الحل. ومن العلامات الأخرى لهذه المعارف أن الذي يحصل عليها لا يستطيع أن ينقلها إلى غيره بوساطة التعليم؛ إنه يستطيع فقط أن يبين للباحث الطريق الذي سلكه هو بنفسه لكي يصل إلى معارفه. وهكذا فإن لدينا هنا إشارة لتوضيح هذه الحقيقة التي تتمثل في أن





<sup>(</sup>١٧٥) معيار العلم ص ١٩٢.



الغزالي لم يذكر شيئًا عن مضمون الحل، بل استخدم لهذا صورة فقط. وفضلاً عن ذلك فإن لدينا الآن إيضاحًا يفسر لنا لماذا لم يؤسس الغزالي الحل نفسه تأسيسًا منطقيًا، وبدلاً من ذلك وصف بالتفصيل الطريق والمنهج الذي توصل عن طريقه إلى معرفة الحل؛ وبعد الحل – وهذا أمر يجب أن يؤخذ في الاعتبار – أكد أهمية هذا المنهج عندما ذكر أن المقصود من هذا العرض التفصيلي هو أن يحث الباحث عن الحقيقة على البحث بعزم ودون كلل كما فعل هو نفسه.

وبعد أن أصبح واضحًا أن الحل يشتمل على معرفة حدسية، نريد أن نناقش الآن مضمون هذه المعرفة.

لقد اتضح لنا من (المنقذ) أن هذه المعرفة تتعلق بتأسيس الحقيقة أو بالحقيقة نفسها، وأن الغزالي قد وجدها بعد أن وصل أخيرًا في بحثه عن الحقيقة - هذا البحث الذي قام به بمساعدة الشك الفلسفي لمعرفة الأساس الذي يقوم عليه كل علم - إلى نقطة لا يمكن له أن يبحثها، أي إلى نقطة تمثل السبب الأول والمؤسس. وإنه لمن الواضح أن سببًا أولا مؤسسًا لا يمكن أن يبحث، وذلك لأن كل فحص وكل عمل عقلى يجب أن يجد فيه أساسه.

والتأسيس الأول للعقل يعني إرجاع المشروط، أي العقل الذي لا يستطيع أن يؤسس نفسه (وهذا ما برهن عليه الشك الفلسفي المطلق) – إلى سبب أول هو شرط العقل؛ وهذا السبب نفسه مطلق، يكشف عن نفسه مباشرة في إطلاقه. ومثل





هذا السبب لا يمكن أن يسبب، لأنه هو نفسه السبب الأول. وكسب أول فإنه يؤسس نفسه وهو علة ذاته (causa sui)، وهذا السبب لا يمكن أن يدرك في النهاية بوساطة تأسيس من نوع منطقي، لأن كل تأسيس على الإطلاق يكون ممكنًا ابتداء عن طريقه، فهو شرط لإمكانية أي تأسيس على الإطلاق.

ولكن الضرورة المنطقية لهذا (السبب) لا تكفي للحصول على اليقين بوجود هذا السبب. وذلك لأن هذه الضرورة المنطقية للسبب الأول تدرك بنفس الأداة (أي بالعقل) التي يجب أولاً أن تؤسس عن طريق هذا السبب الأول. وهكذا فإن هنا (دورًا). ولهذا أكد الغزالي أن الحل لم يحدث عن طريق أدلة نظرية. فالأمر يدور هنا في الحل – كما بينا – حول حدس وليس حول استنتاج.

وقد عرض الغزالي هذه المعرفة الحدسية للسبب الأول - الذي لم يعد قابلاً للبحث - على أنها نور قد قذفه الله في صدره.

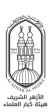
وهكذا يشاهد الباحث عن الحقيقة - في هذا النور المرسل من الله - التأسيس المطلق للحقيقة ، ذلك التأسيس الذي يجوز لنا الآن أن نقول إنه متمثل في الله نفسه . وبذلك فهذه المعرفة الحدسية للسبب الأول (١٧٦) الذي يبرر نفسه بنفسه لا يتوصل إليها إلا عن طريق هذا السبب نفسه ، ولا يصل إليها إلا كل من

<sup>(</sup>۱۷۲) انظر أيضا : Obermann, op. cit. P. 182



يكرس نفسه كلية في البحث عنه. فالحل يتمثل - إذا أردنا أن نقبل تسلسل هذه الأفكار - في عمل واحد يعرف فيه العقل الله (الذي يبعث له النور) وفي الوقت نفسه يرى نفسه مؤسسا في الله.

و بعبارة أخرى فإن الغزالي إذا تحدث هنا في الحل فجأة و دون تمهيد عن الله - بعد أن رفض قبل ذلك من خلال بحثه عن الحقيقة كل علم لا يكون واضحًا مطلقًا - وتحدث عن نوريبعثه الله ويكشف له بوساطته عن يقين الحقائق العقلية وحصولها على التأسيس المطلق، فإننا نستنتج من ذلك أن الغزالي يجد تأسيس الحقيقة في الله. وهكذا يوجد هنا نوع من معرفة الله. أما أنه يجب أن تكون هنا معرفة ، وأن الحل لا يمكن أن يكون قد حدث عن طريق كشف لا عقلي من أي نوع كان - فهذا قد بيناه حتى الآن. وأما أن هذه المعرفة تتمثل أيضًا حقيقة في معرفة الله - كما بينا - فإننا نجد لهذا إشارة في (الإحياء) حيث يتحدث الغزالي أيضًا عن نور مرسل من الله، ويقول إن معرفة الله تحدث بواسطة هذا النور. وهذه المعرفة يميز ها الغزالي هنا تمميزًا قويًا من الإيمان البسيط الحادث عن طريق التقليد ومن معرفة المتكلمين. يقول الغزالي عن علم الآخرة الذي غايته النهائية معرفة الله: "ولست أعنى به الاعتقاد الذي يتلقفه العامي وراثة أو تلقفا، ولا طريق تحرير الكلام والمجادلة في تحصين الكلام عن مراوغات الخصوم كما هو غاية المتكلم، بل ذلك نوع يقين هو ثمرة نور يقذفه الله



تعالى في قلب عبد طهر بالمجاهدة باطنه من الخبائث "(١٧٧٠).

وهذا النور المرسل من الله في الحل هو عبارة عن تصوير لعقل الإنسان عندما يكون قد تطهر وصفا، أي تحرر من كل تدخل عن طريق الحس والوهم. وهذا نستطيع أن نأخذه من أقوال الغزالي في مشكاة الأنوار (۱۷۸). وفيما يتعلق بمسألة تطهير النفس والعقل فقد سبق أن بينا الأهمية البالغة التي يعلقها الغزالي على الثبات الخلقي والثقافة العقلية في الفلسفة كما يفهمها. إن العقل – كما يقول الغزالي في المشكاة –: "أنموذج من نور الله تعالى "(۱۷۹)، ولكن العقل قد استعار النور من الله، إذ يتلقى النور منه (فالله هو الذي يرسل النور)، لأن الله فقط – كما يبين الغزالي (۱۸۰۰) – هو الذي يسمى نورًا بالمعنى الحقيقي.

فالبحث عن يقين مطلق قد جعل الغزالي يتجرد من كل ما ليس له هذا الوضوح المطلق: أي من العالم الخارجي الذي منه أيضًا جسمه، ومن الحقائق الضرورية العقلية، حتى وجد نفسه في النهاية عاطلاً كلية من أي علم يقيني، وأصبح لا حول له ولا قوة. وقد حدث الحل عن طريق النور المرسل من الله، وهذا يعني أنه قد حدث عن طريق العقل الصافي الذي يدرك وفي عمل واحد – ذاته في جوهرها الحقيقي كنور، ويدرك أن



<sup>(</sup>١٧٧) الإحياء ١/٨٥.

<sup>(</sup>١٧٨) ص ٤٧ ؛ انظر ما سبق في نهاية حديثنا عن شروط التفلسف.

<sup>(</sup>١٧٩) مشكاة الأنوار ص ٤٤.

<sup>(</sup>١٨٠) نفس المرجع ص ٥٥.



هذا النور مؤسس في الله. والإنسان حاصل على هذا النور لأنه مخلوق على صورة الله، وهذا النور الذي لديه هو الذي يمكنه من معرفة المصدر.

والعقل عندما يكون قادرًا على التجرد من كل ما لا يمثل جوهره الحقيقي فإنه يكون نورًا مستعارًا من الله الذي هو النور الحقيقي والوحيد، والذي منه ينبعث كل نور(١٨١).

وهكذا ترتبط هنا معرفة الله ومعرفة الذات في علاقة متبادلة لا يمكن فصمها ويشكلان النقطة الأساسية للحل عند الغزالي. ولهذا سنفصل القول فيهما فيما يلى:

## ٢- معرفة الله:

يرى الغزالي أن معرفة الله فطرية عند كل إنسان ، تمامًا مثل الحقائق الرياضية (۱۸۲). وفوق ذلك فإنها تأخذ مكانًا خاصًا مفضلاً بين المعارف الأولية. لأنها أول كل المعارف وشرط لها: "فلو عرف (الإنسان) كل شيء ولم يعرف الله عز وجل فكأنه لم يعرف شيئًا "(۱۸۳). فالمعرفة الحقيقية للأشياء تبدأ بمعرفة الله (۱۸۴) ، لأنه الموجود الحق : (فالموجود الحق هو

<sup>(</sup> ١٨١ ) مشكاة الأنوار ص ٤ ٥ وما بعدها.

<sup>(</sup>١٨٢) انظر في ذلك (كيمياء السعادة) للغزالي الذي ترجمه من الفارسية إلى الألمانية هلموت ريتر H. Ritter تحت عنوان:

Das Elixier der Glucksligkeit طبع دوسلدورف ص ۵۳ وما بعدها. (۱۸۳) الإحياء ۲۱/۳.

<sup>(</sup> ١٨٤ ) انظر في ذلك كتاب: Obermann - الذي سبقت الإِشارة إليه - ص ١٨٨ هامش ١.



الله تعالى، كما أن النور الحق هو الله تعالى . . فإن كل شيء سواه إذا اعتبر ذاته من حيث ذاته فهو عدم محض وإذا اعتبر من الوجه الذي يسرى إليه الوجود من الأول الحق رؤي موجودًا لا في ذاته ، لكن من الوجه الذي يلي موجده ) (١٨٠٠)

وفي حين أن ماهية الإنسان ووجوده يشكلان اثنينية فإن ماهية الله ووجوده يشكلان وحدة واحدة (١٨٦٠).

ويتلخص الفرق الرئيسي بين الله وكل الموجودات الأخرى في أن الله وجوده من ذاته، وكل الموجودات الأخرى وجودها منه هو: "والخاصية الإلهية أنه الموجود الواجب الوجود بذاته التي عنها يوجد كل ما في الإمكان وجوده على أحسن وجوه النظام والكمال. وهذه الخاصية لا يتصور فيها مشاركة البتة" (۱۸۷۷).

ولهذا فإنه لا يوجد على الحقيقة شيء غير الله وأفعاله (۱۸٬۰۰۰)، أي مخلوقاته. ويتمثل واجب الإنسان في تحقيق ما فطر عليه من معرفة الله، ولكنه من ناحية أخرى لا يستطيع أن يحقق هذه

<sup>(</sup>١٨٨) المقصد ص ٣٣، المعارج ص ١٠٤، إلجام العوام عن علم الكلام ص ٢٧٠ (في مجموعة: القصور العوالي)، المستصفى ص ٢٧، جواهر القرآن ص ٢٢.



<sup>(</sup>١٨٥) مشكلة الأنوارص ٥٥ وما بعدها.

<sup>(</sup> ۱۸٦) معارج القدس ص ۱۹۱ وما بعدها حيث يقول الغزالي: "وواجب الوجود حقيقته وجوده ، ووجوده حقيقته) انظر أيضا نفس المرجع ۱۸۹ وما بعدها.

<sup>(</sup>١٨٧) المقصد الأسنى ص ٢٥، انظر أيضا معارج القدس ص ٢٠٩.



المهمة على وجه الكمال، لأن ماهية الله لا يمكن أن يعرفها إلا الله نفسه (١٨٩٠)، فلا يعرف الله حق معرفته إلا الله، ولا يحيط بكنه جلاله سواه.

إن كل ما في وسع الإنسان هو أن يعرف الله تعالى معرفة غير كاملة، وذلك عن طريق أفعاله، يقول الغزالي: "والعالم هو السلم إلى معرفة الباري سبحانه، فهو الخط الإلهي المكتوب المودع المعاني الإلهية. والعقلاء على اختلاف طبقاتهم يقرءونه)(١٩٠٠).

ولهذا يستطيع المرء أن يعرف صفات إلهية مثل قدرة الله وعلمه ولطفه ورحمته (۱۹۱). والمعرفة القصوى التي يصل إليها الإنسان في هذا الصدد هي استحالة اطلاع الخلق على كنه معرفة ذات الله "وإذا عرف الإنسان أن العجز عن درك كنه جلاله ضروري فقد أدرك ما هو منتهى كماله، فإنه غاية كمال الإنسان "(۱۹۲).

وفي سبيل توضيح قضية معرفة الله نجد الغزالي في كتابه

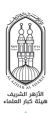
<sup>(</sup>١٩٢) المقصد ص ٢٩، ثلاث رسائل في المعرفة لم تنشر من قبل ص ١٨.



<sup>(</sup> ۱۸۹ ) المشكاة ص ٥٦ ، المقصد ص ٢٨ ، Elixier ص ٢٣ ، رسالة للغزالي في بيان معرفة الله (مخطوطة بمكتبة جامعة ليدن بهو لانده تحت رقم : Or . في بيان معرفة الله (مخطوطة بمكتبة جامعة ليدن بهو لانده تحت رقم : ١٧٧ ( ٧ من ص ١٠٣ الله مع رسالتين أخريين للغزالي ونشرناها جميعًا في كتاب بعنوان (ثلاث رسائل في المعرفة لم تنشر من قبل للإمام الغزالي) مكتبة الأزهر ١٩٧٩م.

<sup>(</sup> ١٩٠) معراج السالكين ص ٢٢٦.

<sup>( 191)</sup> Elixier P.68, كيمياء السعادة (في مجموع مع المنقذ من الضلال ورسائل أخرى) ص 94.



(مشكاة الأنوار)(١٩٣) يعقد مقارنة بين النور الإلهي والنور (الظاهر البصري) فالنور الظاهر يتحد بطريقة قوية مع كل الألوان، ولهذا فإنه في بادئ الأمر لا يرى، بل يظن أنه ليس مع الألوان غيرها، رغم أنه أظهر الأشياء، فإذا غربت الشمس واختفي الضوء عرف أن النور: "معنى وراء الألوان يدرك مع الألوان حتى كأنه لشدة انجلائه لا يدرك ولشدة ظهوره يخفى. وقد يكون الظهور سبب الخفاء والشيء إذا جاوز حده انعكس إلى ضده"(١٩٤) وكما أن كل شيء يصبح للإنسان منظورًا عن طريق النور، فإن الإنسان يمكنه بعقله أن يفهم كل الأشياء عن طريق الله، لأن الله مع كل شيء في كل لحظة، وعن طريقه يظهر كل شييء. ولكن وجه الشبه بين النور الإلهي والنور المنظور ينتهي عند هذا الحد، لأنه في حين أن النور المنظور يختفي بغروب الشمس، ولذلك يمكن أن يعرف وجوده عن طريق غيابه، فإنه لا يمكن للنور الإلهبي أن يختفي – فانه مستمر دائمًا مع كل شيء. ولو قدر له أن يختفي فإنه لا يبقى هناك شيء إطلاقا. ولهذا فإن طريقة المعرفة المعتادة وهي طريقة (التفرقة) أو معرفة الأشياء بالأضداد لا يمكن تطبيقها في حالـة معرفـة الله. فلـو كان النور الإلهـي مماثلًا للنـور الظاهر في إمكان اختفائه لتهدمت السماوات والأرض - كما يقول الغزالي – "و لأدرك به من التفرقة ما يضطر معه إلى المعرفة بما به ظهرت الأشياء. ولكن لما تساوت الأشياء كلها على نمط

<sup>(</sup>١٩٣) ص ٦٣ وما بعدها. انظر في ذلك أيضًا: الإحياء ٤ / ٣١٢، الأربعين في أصول الدين ص ٢٣٥ (مكتبة الجندي ١٣٨٣هـ). ( ١٩٤) مشكاة الأنوار ص ٢٦.





واحد في الشهادة على وحدانية خالقها ارتفع التفريق وخفي الطريق. إذ الطريق الظاهر معرفة الأشياء بالأضداد، فما لا ضد له ولا تغير له تتشابه به الأحوال في الشهادة له. فلا يبعد أن يخفى، ويكون خفاؤه لشدة جلائه)(١٩٥٠).

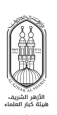
ولكن لا يجوز للمرء أن يستنتج من أن الله مع كل شيء مشل النور الذي هو مع كل شيء – أنه في كل مكان وفي كل ناحية، فالله يسمو فوق الزمن والمكان (١٩٦٠). ويضيف الغزالي قائلاً: "بل لعل الأبعد عن إثارة هذا الخيال أن نقول: إنه قبل كل شيء، وإنه فوق كل شيء وإنه مظهر كل شيء، والمظهر لا يفارق المظهر في معرفة صاحب البصيرة. فهو الذي نعني بقولنا، إنه مع كل شيء، ثم لا يخفي عليك أيضًا أن المظهر قبل المظهر وفوقه مع أنه معه بوجه: لكنه معه بوجه وقبله بوجه" (١٩٥٠).

# ويتضح لنا مما تقدم أنه على الرغم من أن معرفة الله فطرية

(190) المشكاة ص ٦٣ / ٦٤. انظر أيضا الإحياء ٤ / ٣١٢ حيث يتعرض الغزالي لهذه المشكلة التي تتمثل في السؤال التالي: لماذا لا يصل الإنسان إلى معرفة الله رغم أن هذه المعرفة – كما يقول – يجب أن تكون أول المعارف وأسبقها وأسهلها ؟ وهنا يجيب الغزالي بقوله: إن هناك سببين مختلفين لعدم معرفة شيء ما، فإما أن يكون الشيء خفيا في نفسه وغامضا، وإما أن يكون الشيء على درجة قصوى من الوضوح والظهور. وأوضح مثل لهذه الحالة الأخيرة نجده في أن الخفاش لا يستطيع أن يرى إلا ليلا، ولا يستطيع أن يرى نهارا، وذلك لأن ضوء النهار أقوى من أن تتحمله قوة بصره الضعيفة . فكذلك عقولنا أضعف من أن تستطيع إدراك نور الله (فصار ظهوره سبب خفائه).

( ١٩٦) انظر في ذلك أيضا: المعارف العقلية ص ٣٤، معارج القدس ص ٢٠٣. ( ١٩٧) المشكاة ص ٣٤.





عند كل إنسان، وأن واجبه يحتم عليه تحقيق هذه المعرفة الفطرية، واكتشافها في نفسه، فإن معرفة الله معرفة كاملة تظل ممتنعة عليه؛ فمعرفة الله من ناحية هي مبدأ المعرفة الحقيقية للأشياء، ومن ناحية أخرى لا يستطيع الفهم الإنساني أن يدرك كنه الله. ويرى الغزالي أن تحقيق معرفة الله يكون عن طريق القلب الذي هو محل معرفة الله (١٩٩٠). والله تعالى ليس له مثيل في العالم ولذلك لا يمكن إدراكه بوساطة أية مقارنة (١٩٩٠). والقلب – الذي هو من عالم الله – هو وحده الذي يستطيع أن يجعل معرفة الله ممكنة، وهذه هي وظيفته الحقيقية: (وأعني يبعل عقيقة روحه التي هي محل معرفة الله) (٢٠٠٠).

وقد بين الغزالي بالتفصيل في كثير من كتبه ما يجب أن يفهم هنا من كلمة (قلب). فهذا المصطلح يعني - كما يقول (٢٠١٠) - النور الإلهي أو البصيرة الباطنة أو العقل، ويؤكد الغزالي في هذا الصدد بصفة خاصة رأيه العام (٢٠٠٠) في أن الألفاظ أو المصطلحات التي يختارها المرء ليس لها بجانب المعنى إلا أهمية ثانوية. فإذا تمسك المسرء بحرفية الألفاظ فإن ذلك كثيرًا ما يجلب عليه الضلال ويوقعه في الخطأ. يقول الغزالي

<sup>(</sup>٢٠٢) انظر: المشكاة ص ٤٣، ٥٥ وما بعدها، والمستصفى ص ١٢، والاقتصاد في الاعتقاد ص ١٣.

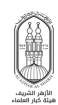


<sup>(</sup>۱۹۸) انظر المنقذ ص ۱۶۶ و : Elixier ص ۳۸.

<sup>(</sup> ١٩٩٩ ) انظر أيضًا: المضنون به على غير أهله ص ٣١٢ (في مجموعة: القصور العوالي).

<sup>(</sup>۲۰۰) المنقذ ص ۱٤٤

<sup>(</sup>٢٠١) الإحياء ٤/٢٩٩.



في ذلك: "في القلب غريزة تسمى النور الإلهي .. وقد تسمى العقل وقد تسمى نور الإيمان العقل وقد تسمى البصيرة الباطنة وقد تسمى نور الإيمان واليقين، ولا معنى للاشتغال بالأسمى، فإن الاصطلاحات مختلفة، والضعيف يظن أن الاختلاف واقع في المعاني، لأن الضعيف يطلب المعاني من الألفاظ، وهو عكس الواجب. فالقلب مفارق لسائر أجزاء البدن بصفة بها يدرك المعاني التي ليست متخيّلة ولا محسوسة كإدراكه خلق العالم أو افتقاره إلى خالق قديم مدبر حكيم موصوف بصفات إلهية، ولنسم تلك الغريزة عقلاً بشرط ألا يفهم من لفظ العقل ما يدرك به طرق المجادلة والمناظرة، فقد اشتهر اسم العقل بهذا. ولهذا ذمّه بعض الصوفية، وإلا فالصفة التي فارق بها الإنسان البهائم وبها يدرك معرفة الله تعالى أعز الصفات، فلا ينبغي أن تذم، وهذه الغريزة خلقت ليعلم بها حقائق الأمور كلها، فمقتضى طبعها المعرفة والعلم "(٢٠٣).

#### ٣- معرف الذات:

لقد بينا أن الغزالي يذهب إلى أن ماهية الإنسان الحقيقية تتمثل في قدرته على تحقيق معرفته الفطرية لله. وهناك عقبات تقف في طريق تحقيق هذه الغاية، وترجع هذه العقبات إلى الطبيعة الحسية للإنسان، وإلى الاتجاه الخاطئ الذي يسوي بين هذه الطبيعة الحسية وذات الإنسان الحقيقية. ويرى الغزالي أن ماهية الإنسان تتمثل في طبيعته العقلية يقول: "وإنما خاصته

<sup>(</sup>٢٠٣) الإحياء ٤/ ٢٩٩.



التي لأجلها خُلِق قوةُ العقل ودَرْكُ حقائق الأشياء "(٢٠٤).

والإنسان الذي يسلم نفسه كلية لحاجاته الحسية (٢٠٠٠)، ويسوي بين نفسه وجسمه، ولا يقبل إلا بالأشياء التي يستطيع أن يدركها عن طريق حواسه الجسمية – هذا الإنسان ينكر في نفسه هذا الحس الذي لا يملكه إلا الإنسان، والذي يرتفع به فوق مستوى الحيوان. إنه ذلك: (الحس السادس الذي يعبر عنه بالعقل أو بالنور أو بالقلب أو ما شئت من العبارات) (٢٠٠٠) والذي يجعل معرفة الله ممكنة. ولهذا تعد معرفة الذات شرطًا لمعرفة الله. يقول الغزالي: "فشرف الإنسان .. باستعداده لمعرفة الله .. وهو الذي إذا عرفه الإنسان فقد عرف ربه "(٢٠٠٠).

وتعتمد هذه المعرفة على الاعتراف بأن جوهر الإنسان يكمن في طبيعته العاقلة، وأن جسمه ما هو إلا أداة أو آلة لنفسه العلم أن جوهر الإنسان بالحقيقة هو النفس الناطقة العاقلة المدركة العاملة) (٢٠٠٠). والنفس ليست جسما وليست أيضا موجودة في الجسم أو في جزء منه. وهذا يتضح



<sup>(</sup>۲۰٤) ميزان العمل ۲۱۰.

<sup>(</sup> ٢٠٥ ) انظّر في ذلّك على سبيل المشال: الإحساء ٤ / ٣١٣ ، الأربعين في أصول الدين ص ٢٣٥ .

<sup>(</sup>٢٠٦) الإحياء ٤ / ٢٨٩.

<sup>(</sup>٢٠٧) الإحياء ٣/٢.

<sup>(</sup>۲۰۸) ميزان العمل ص ۲۱۱.

<sup>(</sup>٢٠٩) المعارف العقلية ص ٦٦.



- مشلا - من أنه لو فقد جزء من الجسم فإن النفس لا يعتريها بسبب ذلك أي نقصان (٢١٠).

وأما جسم الإنسان فإنه ينتمي إلى عالم المادة (أو عالم الخلق كما يسميه الغزالي) وهو مثل كل مادة: ممتد وقابل للانقسام، في حين أن النفس تنتمي إلى عالم الألوهية (أو عالم الأمر كما يسميه الغزالي) من حيث أنها غير ممتدة وغير قابلة للانقسام. يقول الغزالي: "فكل شيء يجوز عليه المساحة والمقدار والكيفية فهو من عالم الخلق، وليس للقلب مساحة ولا مقدار، ولهذا لا يقبل القسمة، ولو قبل القسمة لكان من عالم الخلق، وكان من جانب الجهل جاهل ومن جانب العلم عالمًا، وكل شيء يكون فيه علم وجهل فهو محال"(٢١١).

وفضلا عن ذلك فإن النفس جوهر يمكن أن يعرف مباشرة بدون وساطة: (وما أظنك تفتقر في ذلك (في إدراك ذاتك) إلى وسط، فإنه لو كان ثم وسط لما أدركت ذاتك، فإنه لا وسط بين ذاتك وشعورك بذاتك، فبقي أن تدرك بغير وسط. . فبقي أنك تدرك ذاتك (٢١٢٠).

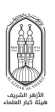
والذات هي هذا الشيء الفريد الذي يتحد فيه موضوع المعرفة والذات العارفة، فهما شيء واحد. أما أن معرفة الذات

<sup>(</sup>۲۱۲) معارج القدس ص ۲۳.



<sup>(</sup> ۲۱۰ ) انظر تفصيل ذلك في معارج القدس ص ٣٣ وما بعدها .

<sup>(</sup>٢١١) كيمياء السعادة ص ٧٧، والترجمة الألمانية ص ٣٧، انظر أيضا: معارج القدس، ص ٢٤ وما بعدها، والمضنون الصغير ص ٣٥٥ (ضمن مجموعة القصور العوالي).



هذه ليست دائمًا متحققة فإن ذلك يرجع إلى أن الإنسان في حياته اليومية لا يتأمل في العادة تأملاً فلسفيا في ذاته الحقيقية ، ولهذا لا يتوجه وعيه إلى ذاته، وإنما يشتغل بدلا من ذلك بصور الأشياء الحسية. وبهذا ينحرف عن طبيعته الحقيقية ويسوي -خطأ- بالجسم المادي، ومن أجل ذلك لا يستطيع أن ينوصل إلى معرفة حقيقية لذاته. . ولكن المرء عندما يكون في حالة اتزان عقلي، وعندما تكون لذاته الحقيقية السيادة على كيانه كله، وعندما لا يكون واقعا تحت ضغط علل جسمية تشوش عليه تفكيره، فإنه حينئذ لا يغفل عن ذاته وحقيقته. يقول الغزالي في هذا الصدد: "ففي هذه الحالة أنت لا تغفل عن إنيتك و حقيقتك ، بل و في النوم أيضا . فكل من له فطانة و لطف وكياسة يعلم أنه جوهر وأنه مجرد عن المادة وعلائقها، وأنه لا تعزب ذاته عن ذاته، لأن معنى التعقل حصول ماهية مجردة للعاقل، وذاته مجردة لذاته. فلا يحتاج إلى تجريد وتقشير. وليسس ههنا ماهية ثم معقولية ، بل ما هيته معقوليته ومعقوليته ماهىته"(٢١٣).

ومعرفة الـذات من المعارف الأولية التي يدركها العقل في حـدس خالـص مثلها في ذلك مثل كل المعـارف الأولية. يقول الغزالي عن البديهيـات. "وأعني بها العقليـات المحضة التي أفضى ذات العقل بمجرده إليها من غير استعانة بحس أو تخيل،

<sup>(</sup>٢١٣) المرجع السابق ص ٢١ وما بعدها . انظر أيضا ص ٣٢ من نفس المرجع حيث يقول الغزالي (وأما ذات النفس فإنها تدرك دائما وجودها) .





وجبل على التصديق بها مثل علم الإنسان بوجود نفسه، وبأن الواحد لا يكون قديمًا حادثًا وأن النقيضين إذا صدق أحدهما كذب الآخر وأن الاثنين أكثر من الواحد) (٢١٤).

والاستغراق التأملي يقود إلى المعرفة المباشرة للذات على أنها ماهية مختلفة عن الجسم وعن كل المادة: (فإذا أغمض إنسان عينيه، ونسى السماء والأرض وكل ما يمكن أن تراه العين فإنه يكون لديه بالضرورة معرفة بوجوده ووعي بذاته، حتى ولو لم يكن لديه وعي بجسمه وبالسماء وبالأرض وبكل ما فيهما. فإذا تأمل إنسان ذلك حقًا فسيعرف أنه لو سُلب منه جسمه أيضًا فإنه سيبقى ولن يصير أبدا إلى عدم» (٢١٥).

أما العلاقة المتبادلة بين معرفة الذات ومعرفة الله – أى الحقيقة المتمثلة في أن من عرف نفسه فقد عرف ربه  $(^{717})$ , وأن معرفة الله  $(^{717})$  – فإنها وأن معرفة الله  $(^{717})$  – فإنها تستند إلى أن الإنسان مخلوق على صورة الله. وهذه الصورة تتعلق كما يقول الغزالي  $(^{717})$  – بالذات وبالصفات وبالأفعال، فماهية الإنسان هي نفسه أو روحه، وهي قائمة بنفسها،

<sup>(</sup>۲۱٤) المستصفى ص ٤٤.

<sup>( 710 )</sup> هذا النص غير موجود في النسخة العربية لكيمياء السعادة التي سبقت الإشارة إليها في الهامش، ولكنه موجود في النسخة الألمانية (ص ٣٦) المترجمة عن الفارسية والتي سبقت الإشارة إليها أيضًا.

<sup>(</sup>٢١٦) انظر مثلاً المعارج ص ٤ : مشكاة الأنوار ص ٧١. المضنون به على غير أهله ص ٣١٨، المضنون الصغير ص ٣٥٨.

<sup>(</sup>٢١٧) كيمياء السعادة ص ٧٤، النسخة الألمانية ص ٣٣.

<sup>(</sup>٢١٨) المضنون الصغير ص ٢٥٧ وما بعدها.



فليست عرضًا ولا جسمًا ولا جوهرًا متحيزًا. وليست مكانية، وليست متصلة بالجسم ولا منفصلة عنه: «وهذا كله في حقيقة ذات الله تعالى» (٢١٩) وفضلاً عن ذلك فإن صفات الإنسان تشبه صفات الله من حيث إنه حي عالم قادر مريد ... إلخ. وأفعال الإنسان تشبه أفعال الله من حيث إنه يتصرف في جسمه عن طريق إرادته مثلما يتصرف الله في العالم (٢٢٠).

والإنسان يستطيع أن يعرف الأشياء عن طريق الأمثلة، ولو لم يكن الإنسان عالمًا صغيرًا (٢٢١) لما استطاع أن يعرف الله والعالم.

وصورة الإنسان قد كتبت – كما يقول الغزالي – بخط الله، وقد أعطاه ذلك القدرة على معرفة الله: «ثم أنعم (الله) على آدم فأعطاه صورة مختصرة جامعة لجميع أصناف ما في العالم... وصورة آدم ... مكتوبة بخط الله ... ولو لا هذه الرحمة لعجز الآدمي عن معرفة ربه، إذ لا يعرف ربه إلا مَن عرف نفسه» ( $^{777}$ ).

ولكن اعتبار معرفة الذات مفتاحًا إلى معرفة الله لا يعني أن الله له صفات الإنسان. يقول الغزالي: «اعلم أنا وإن تدرجنا إلى معرفة ذاته وصفاته من معرفة النفس فذلك على سبيل

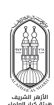


<sup>(</sup>٢١٩) نفس المرجع ص ٣٥٧.

<sup>(</sup> ۲۲۰ ) انظر أيضًا: معارج القدس ص ١٩٨.

<sup>(</sup> ٢٢١) انظر أيضًا: المعارف العقلية ص ٢٢.

<sup>(</sup>٢٢٢) مشكاة الأنوار ص٧١.



الاستدلال ، وإلا فالله منزه عن جميع صفات المخلوقات »(٢٢٣).

وإذا كانت معرفة الذات – من ناحية – تجعل الإنسان يدرك أنه على صورة الله، فإنها من ناحية أخرى تقود أيضًا إلى معرفة عجز الإنسان ونقصه، وهذه المعرفة هي أيضًا مفتاح إلى معرفة الله(٢٢٤).

والإنسان الذي يتوصل إلى معرفة حقيقية للذات يتوصل عن طريق ذلك أيضًا إلى معرفة الله على أنه خالقه وحافظه: «فإن من عرف نفسه وعرف ربه عرف قطعًا أنه لا وجود له من ذاته، وإنما وجود ذاته ودوام وجوده، وكمال وجوده من الله وإلى الله وبالله» (٢٢٥).

فإذا قابلنا الآن بين رأي الغزالي فيما يتعلق بمعرفة الله ومعرفة الله ومعرفة الذات اللتين عرضهما في كثير من مؤلفاته واللتين وضحناهما هنا في أسسهما الرئيسية وبين عرضنا وتفسيرنا الفلسفي للحل الغزالي، فإننا نجد أن تفسيرنا الفلسفي للحل يحصل هنا على سند جديد ودعم قوي.

فالمعرفة الفلسفية اليقينية للحقيقة تبدأ بمعرفة الله. ومعرفة الله تصبح ممكنة عن طريق تحقيق الإنسان لمعرفة

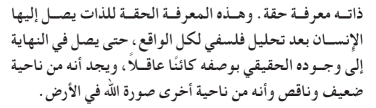
<sup>(</sup> ٢٢٥) الإحياء ٤ / ٢٩٣ . انظر أيضًا الإحياء ٤ / ١٢٦ حيث يقول الغزالي «إن كل موجود سوى الله تعالى فهو فقير لأنه محتاج إلى دوام الوجود في ثاني الحال. ودوام وجوده مستفاد من الله تعالى . . . ».



<sup>(</sup> ۲۲۳ ) معارج القدس ص ۱۹۷ .

<sup>.</sup> Elixier P.71 ( \* \* \*)





وبعد أن أوضحنا الحل الغزالي بالتفصيل، وبعد أن وجد تفسيرنا الفلسفي لهذا الحل تأكيدًا له عن طريق عرضنا لمعرفة الله ومعرفة الذات عند الغزالي – نريد أن نعرض فيما يلي الحل الذي توصل إليه ديكارت، وبعد ذلك نقابل بين كلا الحلين ونقارن بينهما.

## الحل الديكارتي

على الرغم من أن ديكارت قد سار في كل دروب الشك إلى أن انتهى به الأمر إلى الشك المطلق، فإنه قد توصل في النهاية إلى معرفة يقينية راسخة لا يمكن الشك فيها بأي حال من الأحوال، ولا تتأثر بأي محاولة من محاولات التضليل. وتتمشل هذه المعرفة في اليقين التام بأنه موجود. وفي ذلك يقول ديكارت:

«ولكن هناك لا أدري أي مضل شديد البأس شديد المكر يبذل كل منا أوتي من مهارة لإضلالي على الدوام. ليس من شك إذن في أني موجود متى أضلني. فليضلني ما شاء، فما هو بمستطيع أبدًا أن يجعلني لا شيء ما دام يقع في حسباني أني شيء: فينبغي عليّ، وقد روَّيت الفكر ودققت النظر في جميع



الأمور، أن أنتهي إلى نتيجة وأن أخلص إلى أن هذه القضية: (أنا كائن وأنا موجود) قضية صحيحة بالضرورة كلما نطقت بها وكلما تصورتها في ذهني «٢٢٦).

ويواصل ديكارت التأمل الذاتي ويربط قضية إثبات وجوده بالتفكير، وينتهي إلى مساواة هذا الوجود بالفكر. وفي ذلك يقول:

«أنا كائن وأنا موجود: هذا أمر يقيني. ولكن إلى متى؟ – أنا موجود ما دمت أفكر؛ فقد يحصل أني متى انقطعت عن التفكير تمامًا انقطعت عن الوجود بتاتًا. لا أسلم الآن بشيء ما لم يكن بالضرورة صحيحًا، وإذن فما أنا على التدقيق إلا شيء مفكر، أي روح أو ذهن أو عقل»(٢٢٧).

ويتضح لنا من هذا النص أن وجود الذات ليس شيئًا آخر غير الفكر ، والفكر بدوره هو العقل أو الروح. وهذه المعرفة التي توصل إليها ديكارت ولخصها في صيغة «أنا أفكر فأنا موجود» ( Cogito Sum

وعلامة ما يسمى بالمعرفة الأولى هي: الوضوح والتميز. وترتيبًا على ذلك يعتقد ديكارت أنه يستطيع أن يقرر قاعدة عامة تتمثل في أن كل ما يراه واضحًا جدًا ومتميزًا جدًا فهو صادق (٢٢٩).

<sup>(</sup>٢٢٩) المرجع السابق.



<sup>(</sup>٢٢٦) الترجمة العربية للتأملات ص ٩١.

<sup>(</sup>٢٢٧) المرجع السابق ص ٩٦.

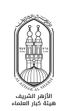
<sup>(</sup> ۲۲۸ ) المرجع السابق ص ۲۲۸ . ATIX P.27



وإذ يضع ديكارت الآن هذه القاعدة عند هذه الدرجة من التأمل فإنه يعتقد فقط بصحة هذه القاعدة ، لأنها لم تجد بعد التبرير الميتافيزيقي. فالتأمل لم يصل إلى نهايته، ولهذا لم يصل بعد إلى المبدأ الأول الذي يؤسس المعرفة ويمنحها اليقين. وذلك لأن الكوجيت (أنا أفكر فأنا موجود) ليس هـو هـذا المبدأ الأول المؤسس. فإنه على الرغم من أن وعي الـذات يُـدرَك إدراكا يقينيًا ويبرهن بذلك على استقلاله ، إلا أن هذا الاستقلال محدود أيضًا بلحظة التفكير فقط. وذلك لأنه يمكن أن يحدث - كما يقول ديكارت - أنه لو توقف عن التفكير فإنه أيضًا يتوقف عن الوجود (٢٣٠). وهذا يعني أن الكوجيتو لا يجد تأسيسه في نفسه. ولهذا يمكن أيضًا أن يحدث عند مقابلة المعرفة الأولى (وهي معرفة الكوجيتو) من جديد بمشكلة «الإله المضل» ، أن توضع هذه المعرفة في نفس المستوى مع الحقائق الضرورية الأخرى، لا من حيث أن معرفة الكوجيت يمكن أن يُشَك فيها مثل هذه الحقائق الضرورية التي لم تستطع أن تثبت أمام الشك الميتافيزيقي، ولكن من حيث إن معرفة الكوجيتو لا تستطيع أن تعطى للعقل التأسيس المطلق المطلوب في معارفه. ولهذا يظهر الشك الميتافيزيقي

<sup>(</sup> ٢٣٠ ) ATIX, P.21 ( انظر الترجمة العربية للتأملات ص ٩٦ ) .





من جديد في مركز التأمل، ويستلزم العمل مرة أخرى للتغلب عليه. وهكذا يتجه ديكارت إلى بحث مشكلة «الإله المضل» لكي يدفع الشك الميتافيزيقي نهائيًا. يقول ديكارت في هذا الصدد:

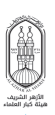
«ولكن يلزمني لكى يتسنى لي أن أدرأه (أي الشك الميتافيزيقي) درءًا تامًا، أن أنظر في وجود إله، عندما تسنح الفرصة لذلك، فإذا وجدت أن هناك إلهًا فلا بد أيضًا من أن أنظر هل من الممكن أن يكون مضلاً: فبدون معرفة هاتين الحقيقتين لا أرى سبيلاً إلى اليقين من شيء أبدًا» (٢٣١).

وحين يقوم ديكارت بهذه المهمة فإنه يستخدم في هذا النظر قاعدة الحقيقة التي سبقت الإشارة إليها بالرغم من أن هذه القاعدة لم تحصل بعد على التبرير المطلوب. ولكن هذه القاعدة ليس لها الآن في هذا النظر أو البحث إلا وظيفة سلبية إلى حد ما، فهي لا تستطيع أن تنتج الحل من ذاتها، ومهمتها تنحصر فقط في عزل كل المعارف التي تكون غير واضحة وغير متميزة. والدليل الحقيقي على المبدأ الأول المطلق كما سنبين – ليس دليلاً منطقيًا. ولهذا فلديكارت الحق في استخدام هذه القاعدة في هذا النظر.

ونتيجـة بحث ديـكارت أو بتعبير أدق ختام بحثه يتمثل في

<sup>(</sup> ٢٣١) المرجع السابق ص ٢٨ وما بعدها (الترجمة العربية للتأملات ص ١٢٧)





معرفة ليست نتيجة برهان منطقى، كما لا يمكن أن يبرهن عليها منطقيًا، وإنما هي معرفة مدركة إدراكا مباشرًا. وتلك هي معرفة وجود الله. وهذه المعرفة واضحة ومتميزة تمامًا مثل معرفة الكوجيت و متضمنة فيها - وكلا المعرفتين (معرفة الكوجيتو ومعرفة وجود الله) تصور فطري. ولكن معرفة الله هي أول هذه التصورات الفطرية في تأسيس الحقيقة وأهمها (٢٣٢)، لأن من يعرف ذاته يعرف الله كسبب سابق و خالق لذاته وكسبب أعلى للمعرفة.

وقد غرست فكرة الله في الإنسان عند خلقه هكذا مثلما يختم الفنان صنعته باسمه. يقول ديكارت:

«والحق أنه لا ينبغي أن نعجب من أن الله حين خلقني غرس فيَّ هذه الفكرة لكي تكون علامة للصانع مطبوعة على صنعته. وليس من الضروري كذلك أن تكون هذه العلامة شيئًا مختلفًا عن هذه الصنعة نفسها. ولكن مجرد اعتبار أن الله خلقني يرجح عندي الاعتقاد بأنه قد جعلني من بعض الوجوه على صورته أو على مثاله»(٢٣٣).

فإذا تحققت للإنسان معرفة النات بصورة تامة، وأدرك أن

<sup>(</sup>٢٣٢) المرجع السابق ص ٥٤ (الترجمة العربية للتأملات ص ٢٠٢). (٢٣٣) المرجع السابق ص ٤١ (الترجمة العربية للتأملات ص ١٥٥). قارن هذا النص بما سبق أن نقلناه عن الغزالي حيث يقول: « . . . وصورة آدم مكتوبة بخط الله. . . ولو لا هذه الرحمة لعجز الآدمي عن معرفة ربه إذ لا يعرف ربه إلا من عرف نفسه» مشكاة الأنور ص ٧١.





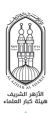
أخص خصائص الإنسان يتمثل في الدافع نحو الكمال، فإنه حينئذ يعرف حقيقتين في وقت واحد: الحقيقة الأولى تتمثل في أنه شيء ناقص ومعتمد على غيره، والحقيقة الثانية أن هذا الموجود الذي يعتمد عليه يملك بالفعل وإلى غير نهاية كل كمال. ص ١٤ (الترجمة العربية للتأملات ص ١٥٥). قارن هذا النص بما سبق أن نقلناه عن الغزالي.

وهكذا يتضح لنا أن معرفة الذات على هذا النحو تتضمن معرفة وجود الله. يقول ديكارت:

«وإني أتصور هذه المشابهة المتضمنة لفكرة الله بعين الملكة التي أتصور بها نفسي، أي إني حين أجعل نفسي موضوع تفكيري. لا أتبين فقط أني شيء ناقص، غير تام. ومعتمد على غيري، ودائم النزوع والاشتياق إلى شيء أحسن وأعظم مني، بل أعرف أيضًا في الوقت نفسه أن الذي أعتمد عليه يملك في ذاته كل هذه الأشياء العظيمة التي أشتاق إليها والتي أجد في نفسي أفكارًا عنها، وأنه يملكها لا على نحو غير معين أو بالقوة فحسب، بل يتمتع بها في الواقع وبالفعل وإلى غير نهاية، ومن ثمة أعرف أنه هو الله (٢٣٢).

وبهذا توصل ديكارت إلى معرفة مصدر الحقيقة وهو الله. والآن تتضح شرعية الطريق الذي قاد إلى مصدر الحقيقة، وهذا

<sup>(</sup> ٢٣٤ ) المرجع السابق (الترجمة العربية ص ١٥٥ / ١٥٦ ).



يعني أن قاعدة الحقيقة التي وضعها ديكارت تحصل الآن على شرعيتها وتحصل المعرفة العقلية على الضمان المطلوب.

يقول ديكارت: «وإذن فقد وضح لي كل الوضوح أن يقين كل علم وحقيقته إنما يعتمدان على معرفتنا للإله الحق، بحيث يصح لي أن أقول: إني قبل أن أعرف الله ما كان بوسعي أن أعرف شيئًا آخر معرفة كاملة »(٥٣٠).

وقد اتهم ديكارت «بالدور» (۲۳۱ حيث لم يستطع أن يبرر قاعدة الحقيقة – التي تتمثل في أن كل ما يراه واضحًا جدًا ومتميزًا جدًا فهو حق، والتي وصل بمساعدتها إلى معرفة وجود الله – إلا على أساس وجود الله. وقد دفع ديكارت هذا الاتهام عن نفسه (۲۳۷ حين أشار إلى أنه يجب على المرء أن يفرق بين العلم (Scientia) المترتب على الاستنباط وبين معرفة المبادئ والأصول (Notitia). وأنه يشترط للنوع الأول فقط يقين وجود الله، في حين أن معرفة المبادئ والأصول لا تستنتج من أي قياس (۲۳۸) – وإنما هي نوع يقين يعرف بنظرة بسيطة

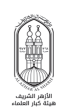
<sup>(</sup> ٣٣٨) وهكذا يرى ديكارت أن الملحد يستطيع مثلاً أن يعرف بوضوح حقائق رياضية مشل أن مجموع زوايا المثلث تساوي قائمتين، ولكن هذه المعرفة لا تسمى علمًا حقيقيًا، لأن أي معرفة لا تستطيع أن تثبت أمام الشك الميتافيزيقي لا يجوز أن تسمى علمًا حقيقيًا: انظر في ذلك: ATIX P.111.



<sup>(</sup>٢٣٥) نفس المرجع ص ٥٦ (الترجمة العربية ص ٢٠٨).

<sup>(</sup> ٢٣٦) انظر تفصيل ذلك أيضًا عند الدكتور عثمان أمين في كتابه القيم: ديكارت ( الطبعة الخامسة ) ص ٢١٠ وما بعدها.

<sup>.</sup> ATVII P. 14 ( Y W V )



وليس في حاجة إلى الضمان الإلهي: «وإذن فديكارت يرد على من اتهموه بالوقوع في الدور بأن المعرفة الحدسية البديهية ليست بحاجة إلى أن تكون مضمونة من الصدق الإلهي، وإنما المعرفة الاستنباطية وحدها بحاجة إلى ذلك الضمان» (٢٣٩).

ومن ذلك يتبين أن من اتهموا ديكارت هنا بالدور لم يفهموا (التأملات) بالمعنى الذي قصده ديكارت، وأنهم أساءوا بوجه خاص فهم طريقته. فقد طبق ديكارت في (التأملات) طريقة التحليل فقط، تلك الطريقة التي يقول عنها إنها هي وحدها التي تيسر الحصول على معرفة أولية «حتى إذا أراد القارئ أن يسير عليها ويوجه اهتمامه إليها فإنه سيتبين الشيء (المطلوب) بوضوح تام، وسيجعل منه شيئًا مملوكًا له، كما لو كان هو الذي وجده بنفسه» (٢٤٠٠).

أما الأدلة على وجود الله التي وضعت بمساعدة الطريقة التركيبية (٢٠١) فليس لها لديه إلا أهمية ثانوية فقط في مقابل معرفة الله التي يتوصل إليها المرء بوساطة طريقة التحليل. وذلك لأن هذه الأدلة لا يمكنها - كما يقول - أن تعلم الأسلوب الذي يعثر به المرء على الشيء المطلوب، ولهذا فقد قصد بها فقط ذلك الصنف من القراء الذين ليست لديهم القدرة الكافية

<sup>(</sup> ٢٤١) المرجع السابق ص ١٢١ وما بعدها.



<sup>(</sup> ۲۳۹ ) ديكارت للدكتور عثمان أمين ص ۲۱۲ / ۲۱۳ .

<sup>.</sup> ATIX P. 121 ( 7 5 . )



على التأمل، والذين لا يستطيعون لذلك أن يقوموا بالتحليل بأنفسهم (٢٤٢).

ويسرى ديكارت أن معرفة الله معرفة حقة لا يستطيع أن يتوصل إليها إلا فكر متحرر من الأحكام السابقة ومن الصور الحسية. وفي ذلك يقول: «أما فيما يتعلق بالله، فلو لم يكن ذهني مشغولاً بأحكامه السابقة، ولم لم يكن فكرى منصرفًا على الدوام إلى صور الأشياء الحسية، لما كان هناك شيء أعرفه بأسرع ولا أيسر مما أعرف الله»(٢٤٣).

والشك المنهجي – في كل علم لا يتصف بالوضوح المطلق – إذا أجري بكل نتائجه فلا مناص له من أن يقف في خطوته الأخيرة أمام ذات المتأمل نفسه، تلك الذات التي إذا عُرفت في تناهيها وفي سعيها نحو الكمال فسيتضح أن فكرة وجود الله مطبوعة فيها – هذا الشك هو وحده الذي يمكن أن يقود إلى مكان المعرفة الحقيقية التي تعلم أنها مؤسسة في الله الحق الذي هو مصدر كل نور(\*\*\*).



<sup>(</sup> ٢٤٢ ) المرجع السابق.

ATIX P.54f: ۲۰٤ ص ٢٤٣) الترجمة العربية للتأملات ص

<sup>( £ £ )</sup> انظر في ذلك : ATIX 2e, P.37

## مقارنة ختامية

ليـس الغرض من هـذه المقارنـة الختامية لـكلا الحلين هو تقديم حصر شامل لكل وجوه الاتفاق والاختلاف التي يمكن أخذها من التفاصيل السابقة، وإنما الغرض هو إبراز الخطوط الرئيسية فقط.

ويهمنا فيما يتعلق بالطريقة التي عرض بها كل من الغزالي وديكارت الحل الذي توصلا إليه أن نشير بوجه خاص إلى ما يأتي:

١ - لقد عرض الغزالي في الحل الذي توصل إليه كيف ارتفع الشك المطلق مباشرة عن طريق اليقين المطلق الذي أتت به معرفة الله المدركة إدراكا حدسيًا. وعند التأمل الدقيق يتبين أن الطابع الحدسي لهذه المعرفة قد ظهر بوضوح من خلال الطريقة التي عرض بها الغزالي هذه المعرفة، ومن ناحية أخرى فإن عرض الغزالي للحل، المتمثل في صورة النور الذي قذفه الله في صدره، أعطى دافعًا لسوء فهم هذا الحل في صورة تفسيرات صوفية ولا عقلية.

وأما ديكارت فقد ميز في عملية رفع الشك - على خلاف ما فعل الغزالي - درجات متعددة بطريقة تحليلية: أنا كائن وأنا موجود، وأنا أفكر فأنا موجود، وأخيرًا الله موجود، ولهذ فكل ما أدركه في وضوح وتميز فهو حق<sup>(٢٤٥)</sup>.

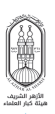








<sup>(</sup> ٢٤٥ ) انظر الترجمة العربية للتأملات ص ٢٠٦ . راجع في ذلك أيضًا : R. Lauth, Zur Idee der Transzendentalphilosophie. Munehen 1965, p. 27.



وقد كان في سعي ديكارت إلى تعميق فكره وتأملاته في سبيل الحصول على الوضوح الفكري الأكمل ما دفع البعض إلى إساءة فهم مبدئه الفلسفي التأسيسي، بالادعاء بأنه يقوم على مجرد تفكير منطقى.

7 - توجد في مركز الحل لدى الفيلسوفين معرفة الله المدركة إدراكًا حدسيًا كما سبق أن عرضنا ذلك بالتفصيل، وعن طريق معرفة الله هذه تحصل المعرفة العقلية - التي اهتزت شرعيتها عن طريق الشك المطلق - على شرعيتها من الناحية الميتافيزيقية.

وقد ميز الغزالي معرفة الله الحدسية هذه بطريقة لا تدع مجالاً لسوء الفهم من كل المعارف التي يحصل عليها المرء عن طريق الصنعة المنطقية، وأكد أنه يمكن التوصل عن طريق الحدس لا إلى هذه المعرفة فقط، وإنما إلى أكثر المعارف.

وأما ديكارت - الذي يمثل الحدس بالنسبة له أيضًا أهم وأوضح طريق للمعرفة (٢٤٦) - فقد بين ، كما فعل الغزالي أيضًا ، أن معرفة الله الحقة تكون عن طريق الحدس ، وأنها تمثل بالنسبة للعقل أول الحقائق كلها وأوضحها .

وقد حصل تفسيرنا الفلسفي لحل الغزالي على تأكيد جديد ودعم قوي عن طريق عرضنا لآرائه الأساسية فيما يتعلق بمعرفة الله ومعرفة الذات.



<sup>(</sup>۲٤٦) انظر في ذلك: . ATX, P.368, 425



٣- وإذا قارنا آراء الغزالي وديكارت فيما يتعلق بمعرفة الله ومعرفة الذات فإننا نتبين الاتفاق بينهما في الأمور الأساسية التالية:

(أ) فكرة وجود الله بالنسبة لكلا الفيلسوفين هي أول الأفكار الفطرية كلها، وتفوق في وضوحها ويقينها ما عداها من كل التصورات الأخرى. وتمثل المعرفة الفلسفية للذات هي شرطًا لا غنى عنه لمعرفة الله. والمعرفة الفلسفية للذات هي أيضًا تصور فطري، وتتميز بالوضوح إذا تحققت عن طريق العقل وحده، أي إذا تحرر العقل من كل الأحكام السابقة ومن تدخل صور الأشياء الحسية.

(ب) تسير معرفة الذات جنبًا إلى جنب مع معرفة الله. والذي يجعل معرفة الله ممكنة هو كون الإنسان على صورة الله. وتحقق هذه المشابهة يمكن أن يتم إذا اعترف الإنسان لعقله بالمكان السائد المناسب، وبهذا يعرف أن الله مصدر معرفته للحقيقة ومصدر كل نور.

فإذا تحققت للإنسان معرفة الله ومعرفة الذات بطريقة فلسفية فإنه يعرف في الوقت نفسه تلك الحقيقة التي تتمثل في أن الإنسان - كما يقول الغزالي - «لا وجود له من ذاته، وإنما وجود ذاته ودوام وجوده وكمال وجوده من الله وإلى الله





وبالله (۲٬۲۷) ويعبر ديكارت عن هذه الحقيقة بقوله: إن المرء يعرف حينئذ أنه موجود ناقص في مقابل الوجود الإلهي الكامل ويعرف أن وجوده معتمد على وجود الله كل الاعتماد في جميع لحظات حياته (۲٬۹۸).

والله ليس فقط خالقًا وحافظًا للوجود الإنساني، بل إنه وحده هو الموجود الحتق - كما يقول الغزالي (۲٬۹۰) - ووجوده وماهيته شيء واحد (۲٬۰۰)؛ وكذلك يرى ديكارت أن الوجود صفة ضرورية لله وحده وأن الوجود يمثل جزءًا من ماهيته، وذلك ليس لأحد إلا لله (۲۰۱).

(ج) وهذا التفرد والكمال اللامتناهي لماهية الله يجعل الإنسان لا يستطيع أن يعرف الله «على سبيل الإحاطة والكمال» كما يقول الغزالي (۲۰۲۰)؛ فكمالاته - كما يوضح ديكارت أيضًا (۲۰۳۰) - لا يمكن إدراكها، ولكن تلمس إلى حد ما بالأفكار: «فإن من شأن اللامتناهي أن يعجز المتناهي عن الاحاطة به» (۲۰۰۴).

<sup>(</sup> ٢٥٤ ) الترجمة العربية للتأملات ص ٢٥١ : ATIx p. 37.



<sup>(</sup>٢٤٧) الإحياء ٤/٣٩٣.

ATIx p. 42, 39, A TIx 2e, p. 34. : كا نظر في ذلك ( ۲٤٨)

<sup>(</sup> ٢٤٩ ) مشكاة الأنوار ص ٥٥.

<sup>(</sup>٢٥٠) معارج القدس ص ١٩١ وما بعدها.

<sup>(</sup> ۲ م ۲ ) راجع في ذلك: . AT VII p.383

<sup>(</sup>۲۵۲) معارج القدس ص ۲۰۹.

<sup>(</sup>۲۵۳) انظر في ذلك .ATIX p.41



ولكن معرفة وجود الله تتجلى بأعلى قدر من الوضوح والبداهة لمن يكرس نفسه كلية للبحث عن الحقيقة المطلقة.

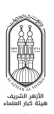
ومعرفة الله عند الغزالي هي أول المعارف وأسبقها وأسهلها (°٬۰۰۰)، وعند ديكارت هي أكثر وضوحًا وتميزًا من أي معرفة أخرى(٬۰۰۱).

٤ – وعلى الجملة نستطيع أن نقول فيما يتعلق بالمبدأ
 الفلسفي التأسيسي عند كل من الغزالي وديكارت ما يأتي:

(أ) إن الاختلافات بينهما في المبدأ الفلسفي التأسيسي تتعلق بوجه خاص بصورة عرضهما، ولا تتعلق – كما بينا بالمعنى الأساسي، أي إنها خاصة بالشكل وليست متعلقة بالموضوع. وهكذا تظهر عند الغزالي مشكلة «الإله المضل» وكذلك الشيطان الماكر بطريقة تلميحية فقط في عرضه للشك المطلق. ولكن هذا الشك المطلق يتضمن هذه المشكلة كما سبق أن وضحنا ؛ وقد أشار الغزالي إلى هذه المشكلة في موضع آخر من المنقذ، كما ناقشها بالتفصيل في مؤلف آخر. وقد تدرج الشك المطلق عند الغزالي بوجه خاص عن طريق فكرة (الحاكم الآخر) الذي إذا تجلى كذّب العقل في حكمه، وما يسمى بحالة اليقظة الجديدة، وهذه الفكرة لا نجد لها نظيرًا عند ديكارت.

<sup>(</sup> ٢٥٥ ) الإحياء ٤ / ٣١٣ وما بعدها . ( ٢٥٦ ) راجع ATIx p.90.37





(ب) كما أن قضية (أنا أفكر فأنا موجود) التي تمثل عند ديكارت درجة أولى للحل لا تظهر في تلك الصورة في عـرض الغز الى للحل، في حين أن المعرفة الفلسفية للذات -التي تشمل معرفة الكوجيتو، أي معرفة الذات ومعرفة اعتماد النات اعتمادًا مطلقًا على الله - توجد في مركز الحل سواء عند الغزالي أو ديكارت. وقد ناقش الغزالي معرفة الكوجيتو في مؤلفات أخرى غير المنقذ وبين أهميتها. وذلك على سبيل المثال في النص الذي سبق أن أوردناه والذي يقول فيه: «فإذا أغمض إنسان عينيه ونسبى جسمه ونسبى السماء والأرض وكل ما يمكن أن تراه العين فإنه يكون لديه بالضرورة معرفة بوجوده ووعى بذاته، حتى ولو لم يكن لديه أيضًا وعي بجسمه وبالسماء وبالأرض وبكل ما فيهما. فإذا تأمل إنسان ذلك حقًا فسيعرف أنه لو سلب منه جسمه أيضًا فإنه سيبقى ولن يصير أبدًا إلى عدم»(٢٥٧).

(ج) المقارنة بين كلا الحلين تبين أنهما يشتملان على نفس المعرفة الأساسية الفلسفية وهي أن التأسيس الواضح للحقيقة يتمثل في وجود الله المطلق كمصدر وحافظ للوجود

<sup>(</sup> ۲۵۷ ) Elixier p.36 ؛ انظر أيضًا معارج القدس ص ۲۱ وما بعدها. قارن في ذلك أيضًا ديكارت ATlx p. 27 ، ومعرفة الكوجيتو تظهر بوضوح عظيم عند الغزالي في النص الذي سبق أن نقلناه عنه في قوله «وما أظنك تفتقر في ذلك (في إدراك ذاتك) إلى وسط، فإنه لو كان ثم وسط لما أدركت ذاتك، فإنه لا وسط بين ذاتك وشعورك بذاتك، فبقى أن تدرك بغير وسط... فبقى أنك تدرك ذاتك بذاتك، . معارج القدس ص ٢٣.





الإنساني المتناهي. وعلى هذا يعتمد تأسيس فلسفتيهما:

«في تناهينا نستطيع أن نلمس المطلق، أي نلمس وجود الله اللامتناهي (بأفكارنا)... وهذا العنصر هو الأساس الحقيقي لكل ميتافيزيقا»(٢٥٨).

والمنطلق هنا ليس متمثلاً في افتراض وجود الله على اعتبار أن ذلك أمر مفروغ منه كما كان الشأن في الفكر المدرسي وعند علماء الكلام؛ بل نقطة الانطلاق تتمثل فقط في المفكر نفسه الذي يتوصل – من خلال بحثه عن حقيقة يقينية مطلقة بمساعدة طريقة الشك الفلسفي، وبعد التوصل إلى معرفة الذات معرفة فلسفية – إلى معرفة الله معرفة حدسية.

وعلى العكس مما فعل الفلاسفة قبل الغزالي من نقل مفهوم الله «إلى ما وراء حدود الحوادث (أي كل ما يحدث في العالم)، عند النهاية الميتافيزيقية للعلاقة السببية الطبيعية والخلقية، حيث لا يجد هذا المفهوم من هناك صلة أو قنطرة تصله بالعالم وبالإنسان» (٢٥٩) حيث يصلون في فكرهم إلى تناقضات لا يمكن رفعها – على العكس من هؤلاء الفلاسفة فإن معرفة يمكن رفعها – على العكس من هؤلاء الفلاسفة فإن معرفة الله بالنسبة للغزالي توجد قبل كل المعارف، إنه لا يستطيع بدونها أن يخطو خطوة واحدة لا في العلوم الطبيعية ولا في

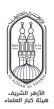
Obermann, op. cit. p. 218 ( Y o 9 )







R. Lauth Die Frage nach dem Sinn des Daseins. (  $\Upsilon \circ \Lambda$ ) Munchen 1953, p. 241.



مجال الأخلاق ( $^{(777)}$ )، ولا في الفكر على الإطلاق، وكذلك بين ديكارت (على أي وجه يصح القول أن يقين البراهين الهندسية نفسه متوقف على معرفتنا بالله $^{(771)}$ .

لقد عرف: «أن يقين كل علم وحقيقته إنما يعتمدان على معرفتنا للإِله الحق، بحيث يصح لي أن أقول إني قبل أن أعرف الله ما كان بوسعى أن أعرف شيئًا آخر معرفة كاملة»(٢٦٢).







Ibid ( ۲۲ + )

ATlx p.11: ۱۵ ص ۵۸ العربية للتأملات م

<sup>(</sup> ۲۲۲ ) المرجع السابق ص ۲۰۸ ATlx p.56

### علم المقارنات الفلسفية



| ARALS               |
|---------------------|
| الأزهر الشريف       |
| هيئةً كُبار العلماء |
|                     |
|                     |

| AR ALS                                 |   |
|----------------------------------------|---|
| هر الشريف<br>ف كبار العلماء            |   |
| ة كيار العلماء                         |   |
| ا حبار العساء                          |   |
|                                        |   |
| -                                      |   |
|                                        |   |
| 200                                    |   |
|                                        |   |
| ( ) W ( )                              |   |
|                                        |   |
|                                        |   |
| ( i) ( ii) ( iii)                      |   |
|                                        |   |
|                                        |   |
| 15.49-7                                | į |
| X 7 /                                  |   |
| 4 10004                                |   |
|                                        |   |
| 17 (D)                                 |   |
| \ \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ |   |
|                                        |   |
|                                        |   |
|                                        |   |
|                                        |   |
|                                        |   |
| A12                                    |   |
|                                        |   |
|                                        |   |
|                                        |   |
|                                        |   |
| ~ \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ |   |
| AVA                                    |   |
| /"/\\\"                                |   |
| 7.00                                   |   |
| HV                                     |   |
|                                        |   |
|                                        |   |
| 744                                    |   |
| 1547                                   |   |
|                                        |   |
| 7747                                   |   |
|                                        |   |
|                                        |   |
|                                        |   |
|                                        |   |
| <b>30</b> C                            |   |
|                                        |   |
|                                        |   |
|                                        |   |
| W//                                    |   |
|                                        |   |

| نفديم: ١.١ / محمود حمدي زفزوق سيره عالم ومسيره عطاء ٣ |
|-------------------------------------------------------|
| طلب العلم والوعي المبكر بقضايا العصر: ٤               |
| رحلته إلى ألمانيا:                                    |
| ه / زقزوق وقضايا الوطن في الغربة:                     |
| العودة إلى مصر وجهاد العمل والقلم:                    |
| ه / زقزوق وتوليه وزارة الأوقاف:٧                      |
| جهود متميزة:                                          |
| ه/ زقزوق ونتاج القلم:                                 |
| د/ زقزوق عضوية في المجامع وحصد للجوائز :١٢            |
| هذا الكتاب :                                          |
|                                                       |
| نمهيــد                                               |
| علم المقارنات الفلسفية                                |



| ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ               |
|------------------------------------------------------|
| (جـ) الغزالي وديفيد هيوم:٧٣                          |
| (د) إسبينوزا والفلسفة الإسلامية:                     |
| (هـ) الغزالي والفلسفة النقدية:                       |
| (و) إخوان الصفا وأفكار ابن خلدون: ٤٩                 |
| (ز) ليبنتز والفلسفة الإسلامية:                       |
| خاتمة                                                |
| تعليق أ.د/مراد وهبة؛ على (علم المقارنات الفلسفية) ٥٧ |
| مشروع جديد للسلام. مراد وهبة٧٥                       |
| كلمة أخيرة:كلمة أخيرة                                |
| ملحق تفصيلي عن المقارنة بين الغزاليي وديكارت         |
| للدكتور / محمود حمدي زقزوق                           |
| تقديم للأستاذ الدكتور محمد البهي                     |
| تمهيد:                                               |
| الفصل الأول                                          |
| الشك الفلسفي                                         |
| ١ – المنطلق التاريخي٩                                |
| ٧- الشك الفلسفي والارتيابية٧                         |
| ٣- الاستقلال العقلي:                                 |
| ٤- العقيدة والشك الفلسفي                             |
| ٥- شروط التفلسف ٩٧                                   |
| ٦- الشك المنهجي                                      |



#### علم المقارنات الفلسفية

| 1  | . 1 | ٠. |   |  | • |      |  |  |  | • |   |   | • | • | • | • | • | <br> | : | ä | ة | ة | > | ل  | د ۱ | رد | عو | ۲,  | بو | _   | ف  | اا | تر  | 'ع | ¥   | ١, | أ) | ) |
|----|-----|----|---|--|---|------|--|--|--|---|---|---|---|---|---|---|---|------|---|---|---|---|---|----|-----|----|----|-----|----|-----|----|----|-----|----|-----|----|----|---|
| 1  | . 6 | ,  | • |  |   |      |  |  |  |   |   |   | • | • | • | • | • | <br> | • |   |   |   |   |    |     |    | :  | •   | ما | J   | ١. | ية | ه   | ما | , ( |    | ب  | ) |
| 1  |     |    |   |  |   |      |  |  |  |   |   |   |   |   |   |   |   |      |   |   |   |   |   |    |     |    |    |     |    |     |    |    |     |    |     |    |    |   |
| ١, | ١٢  | ٠. | • |  |   | <br> |  |  |  | • |   |   | • | • | • | • | • | <br> |   |   |   |   |   |    | : 2 | يا |    | ص   | ے  | 1   | ä  | وف | عر  | م  | ال  | (  | د  | ) |
| ١, | ٥   | ,  | • |  |   |      |  |  |  |   |   |   | • | • | • |   |   | <br> |   |   |   |   |   |    | : 2 | يا | L  | وة  | J  | ۱ : | فا | ٠  | •   | لم | ١   | (- | هـ | ) |
| ١, | ۱۱  | ٠. | • |  |   |      |  |  |  |   |   |   | • | • | • |   |   | <br> |   |   |   |   |   |    |     |    |    |     |    |     | :  | Ļ  | ۇ ي | رؤ | ال  | (  | و  | ) |
| ١, | ۲۱  | ١. | • |  | • |      |  |  |  | • | • | • | • | • | • | • | • | <br> |   |   |   | : | ر | نح | ية  | ٠  | في | ناة | ي  | ٥   | ١٤ | ي  | ل   | ش  | ال  | (  | ز  | ) |

## الفصل الثاني التأسيس المطلق للعقل

| ١ | 1        | Λ | ٠. | • | • | • | • | • | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | • | • | • | <br>• | • | • | • | • | •   | •   | ٠ | • | ٠  | • | • | • | •  |   | • | •   | •  | • | •  | • • | •        | •   | •   | • • | •   | •   | : • | بد | :-6 | ٥   | - |
|---|----------|---|----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|-------|---|---|---|---|-----|-----|---|---|----|---|---|---|----|---|---|-----|----|---|----|-----|----------|-----|-----|-----|-----|-----|-----|----|-----|-----|---|
| ١ | ۲        | ٩ |    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |       | • |   |   |   |     |     |   |   |    |   | • |   |    |   | • |     |    |   |    |     |          |     | Ļ   | لے  | iI, | فز  | ال  |    | عا  | ~   | j |
| ١ | ۲        | ٩ |    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |       |   |   |   |   |     |     |   |   |    |   | • |   |    |   | : | ر   | عإ | ل | ل  | ي   | ل        | زا  | ف   | ١٤  | ر   | غو  | ر,  | ع  | (   | أ   | ) |
| ١ | ٣        | ۲ |    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |       |   |   | : | ن | , ~ | الا |   | ی | ۳. | > | č | ٤ | ئا | L | • | ل   | ١  | ت | اد | بر  | <u>.</u> |     | نه  | اك  |     | غد  | نة  | (  | ر   | ب   | ) |
|   |          | ٥ |    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |       |   |   |   |   |     |     |   |   |    |   |   |   |    |   |   |     |    |   |    |     |          |     |     |     |     |     |     |    |     |     |   |
| ١ | ٤        | ۲ |    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |       |   |   |   |   |     |     |   |   |    |   | • |   |    |   |   | پ   | لج | ة | ع  | X   | ال       | ,   | یر  |     | ک   | تة  | ١١  | :  | یا  | ان  | Ľ |
|   |          | ٤ |    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |       |   |   |   |   |     |     |   |   |    |   |   |   |    |   |   | - 1 |    |   |    |     |          |     |     |     |     |     |     |    |     |     |   |
|   |          | ٤ |    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |       |   |   |   |   |     |     |   |   |    |   |   |   |    |   |   |     |    |   |    |     |          |     |     |     |     |     |     |    |     |     |   |
| ١ | ٥        | ۲ |    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |       |   |   |   |   |     |     |   |   |    |   | • |   |    |   |   |     |    |   |    |     |          | : 4 | لّه | ١١  | لة  | ر ف | ۰   | م  | _   | ۲   | • |
|   |          | ٨ |    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |       |   |   |   |   |     |     |   |   |    |   |   |   |    |   |   |     |    |   |    |     |          |     |     |     |     |     |     |    |     |     |   |
| ١ | ٦        | ٥ | ٠. |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |       |   |   |   |   |     |     |   | • |    |   | • |   |    |   |   |     |    |   | •  |     | Ļ        |     | رن  | کا  | ζ,  | ل ي | ال  |    | عا  | ~   | J |
| • | <b>\</b> | 4 |    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |       |   |   |   |   |     |     |   |   |    |   |   |   |    |   |   |     |    |   |    |     |          | i   |     | ١.  | :   |     | 7   | ,  | . 1 | ة ا |   |

